Zeitschrift: NAGON / Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden
Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden
Band: 2 (2001)

Artikel: Schlangenbann und Schlangensegen : Sagen um Kapuziner,
Venediger, fahrende Schiler und ihrem Kampf gegen Schadlinge

Autor: Odermatt-Burgi, Regula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

148

Schlangenbann und
Schlangensegen

Sagen um Kapuziner, Venediger, fahrende
Schiiler und ihrem Kampf gegen
Schadlinge

Regula Odermatt-Blirgi

Die landliche Bevolkerung war noch vor nicht allzu langer Zeit un-
kontrollierbaren Machten hilflos ausgeliefert — Wetterextremen,
Seuchen, Schadlingen. Hinter Naturkatastrophen wurde Hexen-
und Teufelswerk vermutet. Das rational nicht Erklarbare konnte
also nur durch Ubersinnliches in Schach gehalten werden. Den ma-
gischen Praktiken der Venediger und fahrenden Schiilern, die hau-
fig mit dem Bosen, dem Teufel im Bunde standen, setzte die Kir-
che Sakramentalien - geweihte Gegenstande, Glockengeldaute und
Weihwasser — entgegen. Sie wollte damit einerseits ihren spiritu-
ellen Einfluss nicht an Scharlatane verlieren, die einem «ketzeri-
schen Aberglauben» Vorschub leisteten, andererseits aber auch
ihre Schaflein im Kampf gegen Damonen und alltagliche Plagen
und Bedrohungen starken.

Nach altem Glauben sind Schlangen und Gewiirm fiir Mensch und
Tier giftig, sie saugen die Milch aus den Eutern der Kiihe und lassen
ganze Landstriche veréden. Hilfe tut also Not. In den Innerschwei-
zer Sagen sind es vor allem Kapuziner (vergl. auch Artikel Sagen),
welche die Tiere bannen, aber auch Scholaren und Venediger, die
sich bekanntlich in magischen Praktiken auskennen und nicht sel-
ten mit dem Leibhaftigen einen Bund geschlossen haben. Erwiese-
nermassen verbreiteten beruflich mobile Personen nicht nur Neuig-
keiten und Erzahlungen aller Art, sondern auch gedruckte und
handschriftliche Zauberbiichlein (BRUNOLD-BIGLER 1997, S. 56). Die
Fahrenden - Handler, vagierende Geistliche und Schiiler, Scherer,
Theriakkramer, Zahnbrecher und Marktschreier — gehoérten einer
sozial tiefen Schicht an (JuriNA 1985, S.125-135). Sie niitzten den
Aberglauben der einfachen Leute zum Teil schamlos aus, losten
andererseits als Fremde tradierte Vorurteile und Angste aus. Man



bezichtigte sie des Paktes mit dem Teufel, auch wenn man ihre ma-
gischen Krafte in Anspruch nahm. Oft, wenn das Unheimliche, das
Déamonische im Spiel ist, schwanken die Menschen, ob sie sich da-
rauf einlassen sollen, wagen ab, schrecken zurtick, wie in jener Wag-
gitalersage, in der sich ein Venediger anerbietet, den Schlierenbach
einzuddmmen. Die Bewohner aber ausserten ihre Zweifel, worauf
er schwor, wenn er das nicht konne, dann frassen die Fiichse keine
Hihner und im Vorder- und Hintertal gdbe es keine Schlangen
mehr. Da fanden die Frauen, sie wollten lieber, dass die Fiichse
Hiihner fressen und die Tdler Schlangen hatten, als dass der Vene-
diger den Bach eindamme (LUTOLF 1976, S. 245). Gewisse Urner Sa-
gen erinnern an die beriihmte Gestalt des Rattenfdangers von Ha-
meln. Fahrende Schiiler oder Venediger nehmen eine Pfeife hervor,
wandern spielend von dannen, und Schlangen, Kréten und Unge-
ziefer folgen ihnen bis tuber die Grenzen, auf der Géschener Alp
zum Beispiel bis zur St. Niklausenkapelle ennet der Gemeindemar-
ken. Grenzen, aber auch Tore, Schwellen, Dachtraufen haben eine
besondere rechtliche und magisch-religiose Bedeutung, sie schiit-
zen und bannen, sind aber auch Orte unheimlicher Machte (Hpa
1987, Bd. 3, Sp. 1137-1157, Grenze; Bd. 2, Sp. 125-129, Dachtraufe;
Bd. 7, Sp. 1509-1543, Schwelle; Bd. 9, Sp. 991-1003, Zaun). Der
Schiiler erhielt als Lohn aus jeder Haushaltung eine Geiss. Die Mei-
entaler, denen der gleiche Schiiler Schlangen und Kroten wegfiihrte,
wollten den vereinbarten Preis nicht zahlen, weil sie sich dachten:
«Draussen sind sie, und zuriickkommen tun sie nicht mehr». Da
antwortete der Schiiler: «So sollen sie wieder sein, wo sie gewesen
sind», und am nachsten Morgen war das ganze Getier wieder in
Meien (MULLER 1945, Bd. 3, S. 178-179, Nr. 1288-1289). Ein Fahren-
der befreite eine Gegend von Schlangen und Ungetier, indem er ei-

149



150

Schlangenbann und Schlangensegen

nen Kreis machte, ein Laubblatt hineinlegte und zu pfeifen begann.
Da krochen die « Wirm» scharenweise heran, aber nur bis zum Kreis,
nicht weiter. Pl6tzlich schoss eine weisse Schlange durch die Luft
aufs Blatt hinunter und zerschellte (MULLER 1945, Bd. 3, S. 181, Nr.
1293).

Das Vertreiben der Schlangen, das stets ein Kampf mit dem Bdsen
ist, kann jedoch auch gefahrlich, ja toédlich enden, vor allem, wenn
die Menschen Gebote iibertreten und Schuld auf sich laden. Auf
der Alp Bodmeren am Klausenpass lebten viele Schlangen. Ein fah-
render Schiiler sagte den geplagten Leuten, er kénne ihnen helfen,
aber es diirfe keine weisse Schlange darunter sein. Obwohl die Al-
pler schon mehrmals weisse Tiere gesehen hatten, beteuerten sie,
es gabe hier keine. Der Fahrende nahm ein schwertahnliches Mes-
ser, machte damit einen Kreis um sich herum in den Erdboden, zog
ein Pfeifchen heraus und begann zu spielen. Da krochen von allen
Seiten Unmengen von Schlangen heran, bis zum Kreis, aber nicht
weiter, und der Fremdling schlug ihnen die Kopfe ab. Zum zwei-
tenmal begann er zu pfeifen, wiederum kamen die Tiere, und er
totete sie. Beim dritten Mal aber zischte ein schneeweisser « Wurd»
mit einer Krone auf dem Kopf durch die Luft auf ihn zu, der Mann
schrie «Ich bin verloren, das ist der Schlangenkonig», legte sich
blitzschnell hin und stellte das Messer mit der Spitze gegen oben
auf sein Herz. Das Untier schoss mit aller Kraft aufs Herz, wurde von
der Klinge durchbohrt und verendete. Einige seiner Blutstropfen
fielen aber auf die Hand des Mannes und er starb — ein Motiv, das
uns von der Siegfried-Sage oder von Struthahn Winkelried her ver-
traut ist (LIENERT 1980, S. 13-14). Nach einer andern Variante hau-
tete er die Schlange und nahm ihr Fett, «das sei gut fiir etwas, aber
fiur was, konnte mir niemand sagen». (MULLER 1945, Bd. 3, S. 179-
180, Nr. 1290).

Auch im Meiental in Uri wimmelte es von Schlangen. Die hétte der
Pfarrer von Wassen bannen sollen, doch der wollte sich nicht damit
beladen. Da holte man den Pater Guardian aus Altdorf. Dieser be-
schrieb mit einer Haselgerte einen Kreis, stellte sich hinein und las
aus einem Buch. Da kamen Schlangen und Gewiirm von allen Sei-
ten bis zum Kreis heran, immer mehr und mehr, zuletzt der Schlan-
genkonig, ein weisser Wura. Er pfiff, und auf einmal kamen die Tie-
re wie durch die Liifte geschneit, und eines, nicht der Kénig, schoss
auf den Kapuziner los und drang durch die Kutte hindurch bis aufs
Herz. Der Pater lief talauswarts und starb in Wassen. (MULLER 1945,



Bd. 3, S. 180-181, Nr. 1291). Eine ahnliche Sage existiert im Pratti-
gau, wo der Kapuziner die Schlangen bannen will, falls keine weisse
darunter sei, und dann von einer weissen Schlange getotet wird
(EscHER 1945, S. 75).

Hier, wie in anderen Sagen, ist es also ein Kapuziner, der hilft. Die
Kirche lasst namlich die Glaubigen nicht allein im Kampf gegen die
Schlangen und das Bose. Bestimmte Heilige, aber auch Gebete und
Sakramentalien schiitzen die Nutztiere vor Krankheiten. Noch hau-
figer sind Massnahmen gegen Schdden, welche Tiere — Insekten,
Végel, Schlangen, Engerlinge, Mduse — den Feldfriichten oder dem
Vieh und den Menschen zufiigen. Im Mittelalter zum Beispiel gal-
ten die Aspen als besonders giftig. Man konnte sie aber durch Wor-
te bannen, um sie unschddlich zu machen und in den Besitz des
wertvollen Schlangensteins zu kommen (vergl. Artikel tuber die
Volksmedizin): «diu slang von etleicher wort kraft gepunden werd,
alsé daz si mit irr gift niht geschaden miig». Aber, schlau wie sie
ist, hat sie ein Mittel gegen die Bannung entwickelt: «si druket ain 6r
auf die erden und verschoppet daz ander 6r mit dem zagel (Schwanz),
daz si des ansprechers stimm niht hoer» (KONRAD VON MEGENBERG
1971, S. 262). Ahnliches findet sich beim Ziircher Renaissancege-
lehrten Conrad Gesner (1516-1565), der sich auf den Psalm 58, 5-6
beruft, wenn er von der Aspe schreibt: «...wan sie vermercket/ dass
man sie bezaubern und fahen wil/ so vergribt sie das eine Ohr in
die Erde/ und verstopft das ander mit dem Schwantz/ dass sie die
zauberey nicht hére» (Gesner 1995, S. 36-37).

Grundlagen der kirchlichen Bannung oder Beschwérung bilden vor-
geschriebene Formeln in Latein oder Deutsch, die Anrufung Jesu',
der Dreifaltigkeit, Marias, aber auch bestimmter Heiliger, ferner
Rituale wie das Kreuzzeichen und das Besprengen mit besonders
benediziertem Weihwasser (Lusst 2000, S. 70-71; Hpa 1987, Bd. 7,
Sp. 1196-1199, Schlangen-Segen). Die mittelalterlichen Quellen ver-
wenden verschiedene Begriffe, namlich Adjuration (Beschworung),
Malediktion (Verfluchung, Bannung) und Exkommunikation (Ver-
treibung). Damit verband sich der Glaube, dass es eigentlich Da-
monen seien, welche vom Tier Besitz ergreifen und den Schaden
anrichten. Die mittelalterliche Kirche versuchte verschiedentlich,
den Brauch einzudammen mit der Begriindung, Benediktionen
oder Malediktionen durfe man nur uber vernunftige Kreaturen aus-
sprechen, da nur diese in gutem oder schlechten Sinn beeinflusst
werden konnen. Bestimmte Ausnahmen - unter der Betonung,

151



152

Schlangenbann und Schlangensegen

dass die Adjuration den Déamonen in den Tieren gilt — wurden aber
eingerdumt. In diesen Zusammenhang ordnet sich auch ein merk-
wirdiger mittelalterlicher Rechtsbrauch ein: Die weltlichen und
kirchlichen Tierprozesse, die in der Schweiz haufig vorkamen. Schlan-
gen, Engerlinge oder andere Schadlinge wurden angeklagt, vorge-
laden, erhielten einen Verteidiger, der Schriftenwechsel erfolgte
ordnungsgemass und schliesslich fand der Prozess im Abwesen-
heitsverfahren statt, die Tiere wurden zum Tod verurteilt oder ver-
bannt (FrRaNz 1909, S. 124-175). Noch bis ins 18. Jahrhundert holte
man in Nid- und Obwalden bei Engerlingsplagen den Stab des hei-
ligen «Mang» in Flissen, mit dem man ségnend und bannend uber
die Felder zog (Lussi 2000, S. 64-70; NIDERBERGER 1910, S. 870-876;
MatT 1963, S. 65-68); denn Magnus, ein irischer Glaubensbote,
Schiiler des heiligen Gallus, hatte mit dem von seinem Lehrer ge-
erbten Stab die Gegend von Kempten im Allgau von Schlangen ge-
sdubert (WaLz 2000, S. 6-16; SCHENDA 1995 S. 309-310).

Sagen berichten héaufig, dass die Kraft eines gewohnlichen Geist-
lichen — des Helfers oder des Pfarrers — nicht ausreicht, um die
Menschen aus der Macht des Bosen zu befreien. Wenn es ganz
schlimm steht, miissen die Kapuziner her, Dieser Reformorden der
Franziskaner wurde im 16. Jahrhundert in der Innerschweiz unter
dem Einfluss des Maildnder Bischofs Karl Borromdus und des Nid-
waldner Staatsmannes Ritter Melchior Lussy gefordert, um die
Ideen der Gegenreformation im Volk zu verankern und die Seel-
sorge zu verbessern. Innert kurzer Zeit entstanden zahlreiche Ka-
puzinerkloster: Altdorf 1581, Stans 1582, Luzern 1583, Schwyz 1586,
Zug 1595. Durch ihre Volksndhe, ihre Tatigkeit als Prediger und
Volksmissionare und ihr gelebtes Armutsideal eroberten die Man-
ner in den braunen Kutten bald das Zutrauen breiter Schichten,
gerade auch der Bauern, die in ihrer Existenz stark von unkontrol-
lierbaren Machten abhédngig sind, seien es nun Wetter, Naturka-
tastrophen oder schédliche Tiere. Die Kapuziner erlangten den Ruf,
in ganz besonderem Mass Uber die Gabe zu verfiigen, Geister, Da-
monen, Hexen, aber auch Krankheiten und Viehseuchen zu ban-
nen (Hpa 1987, Bd. 4, Sp. 980-983, Kapuziner). Noch heute bevor-
zugt man beim Segnen der Alpen und Stdlle die Kapuziner. Ja,
auch die Protestanten holen - oder holten bis vor kurzem — einen
Vertreter dieses Ordens, wenn alles andere nicht geholfen hat
(WEiss 1965, 78), wie wir es bei Jeremias Gotthelf nachlesen konnen
(HOFFMANN-KRAYER 1914, S. 114; 1918/1919, S. 112) und wie es mein

Abb. 1

Die Bannung des Bésen
und der Schidlinge durch
den Segen der Kirche:
heiligmissiger Asket, dem
die Tiere des Lasters und
des Teufels nichts an-
haben kénnen. Stich von
Johannes Sadeler aus:
«Sylvae sacrae.
Monumenta sanctioris
philosophiae quam serva
Anachoretarum disciplina
vitae et religio docuit»,
Miinchen, 1594.
Grafische Abteilung der
Zentral- und Hochschul-
bibliothek Luzern.



== = Sl :
'Ifinfq ; ﬁtz’t DIDYMO ﬁnﬁz* cons"tantia vite,  Now draco, non aspis, non vipera fZua norchat .
F CQ?I}‘PMF. vt pofsent nufla venena vivum . 13 jf@ﬁr cunc'tic perstitit vog malis .

e

Abb. 1

Vater wahrend seiner Aktivdienstzeit im Emmental noch erlebte.
Erwahnt werden auch Verpflockungen durch Kapuziner, die an die
«Schwarze Spinne» von Gotthelf erinnern: So bannte ein Kapuzi-
nerpater aus dem Luzernischen auf der Alp Aellgdu im Kanton
Bern eine Viehseuche in eine Grube, verschloss die Offnung mit ei-
nem Stiick Holz und befahl, kiinftig alljahrlich in der Johannis-
nacht den Ertrag eines halben Tages in Kése und Ziger den Armen
zu verteilen (LUTOLF 1976, S. 115). (Abb. 1).

Verschiedene Elemente der oben erwdahnten Sagen weisen darauf
hin, dass sich der Glaube an die Macht der Sakramentalien — Weih-
wasser, Kerzen und Gebete — mit magischen Vorstellungen mischen.




154

Schlangenbann und Schlangensegen

Die bannende Kraft des Ringes oder Kreises — auch hier handelt
es sich um eine Grenzlinie — ist in der Innerschweiz vor allem
durch das Buch «Goldener Ring tiber Uri» berihmt geworden
(RENNER 1941; Hpa 1987, Bd. 5, Sp.462-478, Kreis). Die Johannis-
nacht (24. Juni) zur Zeit der Sommersonnenwende steht im Zeichen
der Hexen, der unheimlichen Machte, aber auch von Glick und
Ungliick (Hpa 1987, Bd.4, Sp. 704-765, Johannes der Taufer). Auch
die Verwendung eines Haselzweiges ist nicht zufallig. Zuweilen
dient er den Hexen fiir Schadenzauber, meistens wird ihm aber
eine apotropaische Wirkung zugeschi’ieben, er vertreibt Hexen,
schiitzt vor Gewittern und halt Schlangen fern (Hpa 1987, Bd. 3, Sp.
1527-1542, Hasel). «Dass eine Schlange vor dir stribt, nimm einen
Haselstecken, der eines Jahrs alt ist, und mache damit um sie einen
Kreis, so muss sie im Kreise sterben, und alle Schlangen laufen von
dir, wenn du sie bey dir trdagst», heisst es in einem Arzneibuch
(GEFELLER 1902, S. 54). Schlangen tétet man in Sisikon, indem man
mit einem Haselzwick kreuzweise auf sie einschlagt (MULLER 1945,
Bd. 3, S.190, Nr. 1306), Kréten, das gilt schon im Mittelalter, durch
Rauten (KONRAD VON MEGENBERG 1971, S. 296.). Auch Renward Cysat
(1545-1614), der Luzerner Stadtschreiber und Naturwissenschafter,
berichtet, dass es Menschen gibt, die Schlangen «besprechen»
konnen. Sie ziehen sich an einen einsamen Ort zuriick, machen aus
Ruten einen Kreis und beginnen mit den Beschwoérungen. Die
Schlangen kommen auch von weit her und legen sich «erschrocken
jn selben kreiss» (HOFFMANN-KRAYER 1910, S. 214-215).



Literatur

BGN. BEITRAGE zur Geschichte Nidwaldens (1884 ff).
— Historischer Verein des Kantons Nidwalden,
Stans

EscHER, WALTER (1945): Volkskundliches aus dem
Prattigau. — SAV 35: 73-76

FRANZ, ADOLPH (1909): Die kirchlichen Benediktio-
nen im Mittelalter, Bd. 2. — Freiburg i. Br.

GESNER, CONRAD (1995): Gesnerus de serpentibus
Oder Schlangen-Buch/ Das ist/ Eine grundtliche
und vollkomene Beschreibung aller Schlangen, so
im Meer, siiessen Wassern und auf Erden ihre
Wohnung haben: sampt derselbigen eigentlichen
Abbildung: erstlich durch den hochgelehrten und
weitberiimten Herrn. D. Conrad Gessnern zusam-
men getragen und beschrieben. Und hernacher
durch den Wolgelehrten Herrn Jacobum Carronum
vermehrt und in diese Ordnung gebracht: Anitzo
aber mit sonderem Fleiss verteuscht, Frankfurt,
1662. — (Nachdruck). - Hannover

GFELLER, S. (1902): Bliitenlese aus einem alten hand-
schriftlichen Arzneibuch. — SAV 6: 51-60

Hpa. HANDWORTERBUCH des deutschen Aberglau-
bens (1987); hrsg. von Hanns Bachtold-Staubli unter
Mitwirkung von Eduard Hoffmann-Krayer. — Nach-
druck der Ausg. 1927-1942. — Berlin, New York. —
9 Bde.

HOFFMANN-KRAYER, EDUARD (1910): Cysatiana: Volks-
kundliches aus dem Kanton Luzern. — SAV 14:
198—245

HoFFMANN-KRAYER, ELISABETH (1914): Volkskundliches
aus Jeremias Gotthelf. — SAV 18: 113-116
HoFFMANN-KRAYER, ELISABETH (1918/1919): Volks-
timliches aus Jeremias Gotthelf . — SAV 22: 107-112.
JURINA, KiTTI (1985): Vom Quacksalber zum Doctor
Medicinae: die Heilkunde in der deutschen Graphik
des 16. Jahrhunderts. - Wien

KoNRAD VON MEGENBERG (1971): Das Buch der Natur:
die erste Naturgeschichte in deutscher Sprache;
hrsg. von Franz Pfeiffer. — 2. reprogr. Nachdr. der
Ausg. Stuttgart 1861. — Hildesheim, New York
LiENerT, MEINRAD (1980): Schweizer Sagen und
Heldengeschichten. —12. Aufl. — Aarau, Frankfurt
Lussi, Kurt (2000): Die Verehrung des hl. Magnus
in der Schweiz. — In: Magnus, Drache, Bar und Pil-

gerstab: 1250 Jahre Apostel des Allgdus. Das Buch
zur Ausstellung. — Flissen: 62—76

LuToLF, ALois (1976): Sagen, Briauche und Legen-
den aus den funf Orten Luzern, Uri, Schwyz, Unter-
walden und Zug. — Nachdr. der Ausg. Luzern 1862.
— Hildesheim, New York (Volkskundliche Quellen.
Neudrucke europidischer Texte und Untersuchun-
gen, 4: Sage)

MATT, HANS VON (1963): Vergessene Gnadenbilder
und Wallfahrtsorte in Nidwalden. — BGN: 28, S.
42-74

MOULLER, JOSEF (1926, 1929, 1945): Sagen aus Uri,
aus dem Volksmund gesammelt. — 3 Bde. (Bd. 1 und
2: hrsg. und mit Sachregister und Anm. vers. durch
Hanns Biachtold-Staubli; Bd. 3: hrsg. und mit Regis-
ter zu allen drei Bde. vers. durch Robert Wildhaber).
— Schweizerische Gesellschaft fiir Volkskunde, Basel
NIDERBERGER, FRANZ (1910): Religiése Sitten und
Sagen aus Unterwalden. — Sarnen

RENNER, EDUARD (1941): Goldener Ring iiber Uri: ein
Buch vom Erleben und Denken der Bergler, von
Magie und Geistern und von den ersten und letz-
ten Dingen. — Zurich

SAv. SCHWEIZERISCHES Archiv fiir Volkskunde (1897 ff).
— Zurich/ Basel

ScHENDA, RupboLF (1995): Das ABC der Tiere: Mar-
chen, Mythen und Ceschichten. — Miinchen

WALz, DOROTHEA (2000): Das Leben des hl. Magnus
nach der iltesten Biographie. — In: Magnus, Drache,
Bar und Pilgerstab: 1250 Jahre Apostel des Allgdus.
Das Buch zur Ausstellung. — Flssen: 6-32

WEiss, RICHARD (1965): Grundziige einer protestan-
tischen Volkskultur. — SAV, 61: 75-91

Adresse der Autorin
Regula Odermatt-Biirgi
Huob

6370 Oberdorf

155



	Schlangenbann und Schlangensegen : Sagen um Kapuziner, Venediger, fahrende Schüler und ihrem Kampf gegen Schädlinge

