
Zeitschrift: NAGON / Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden

Band: 2 (2001)

Artikel: Schlangenbann und Schlangensegen : Sagen um Kapuziner,
Venediger, fahrende Schüler und ihrem Kampf gegen Schädlinge

Autor: Odermatt-Bürgi, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


148 Schlangenbann und
Schlangensegen

Sagen um Kapuziner, Venediger, fahrende
Schüler und ihrem Kampf gegen
Schädlinge

Regula Odermatt-Bürgi

Die ländliche Bevölkerung war noch vor nicht allzu langer Zeit
unkontrollierbaren Mächten hilflos ausgeliefert - Wetterextremen,
Seuchen, Schädlingen. Hinter Naturkatastrophen wurde Hexen-
und Teufelswerk vermutet. Das rational nicht Erklärbare konnte
also nur durch Übersinnliches in Schach gehalten werden. Den

magischen Praktiken der Venediger und fahrenden Schülern, die häufig

mit dem Bösen, dem Teufel im Bunde standen, setzte die
Kirche Sakramentalien - geweihte Gegenstände, Glockengeläute und
Weihwasser - entgegen. Sie wollte damit einerseits ihren spirituellen

Einfluss nicht an Scharlatane verlieren, die einem «ketzerischen

Aberglauben» Vorschub leisteten, andererseits aber auch

ihre Schäflein im Kampf gegen Dämonen und alltägliche Plagen
und Bedrohungen stärken.

Nach altem Glauben sind Schlangen und Gewürm für Mensch und
Tier giftig, sie saugen die Milch aus den Eutern der Kühe und lassen

ganze Landstriche veröden. Hilfe tut also Not. In den Innerschweizer

Sagen sind es vor allem Kapuziner (vergl. auch Artikel Sagen),
welche die Tiere bannen, aber auch Scholaren und Venediger, die
sich bekanntlich in magischen Praktiken auskennen und nicht selten

mit dem Leibhaftigen einen Bund geschlossen haben.
Erwiesenermassen verbreiteten beruflich mobile Personen nicht nur Neuigkeiten

und Erzählungen aller Art, sondern auch gedruckte und
handschriftliche Zauberbüchlein (Brunold-Bigler 1997, S. 56). Die
Fahrenden - Händler, vagierende Geistliche und Schüler, Scherer,

Theriakkrämer, Zahnbrecher und Marktschreier - gehörten einer
sozial tiefen Schicht an (Jurina 1985, S.125-135). Sie nützten den

Aberglauben der einfachen Leute zum Teil schamlos aus, lösten
andererseits als Fremde tradierte Vorurteile und Ängste aus. Man



149

bezichtigte sie des Paktes mit dem Teufel, auch wenn man ihre
magischen Kräfte in Anspruch nahm. Oft, wenn das Unheimliche, das

Dämonische im Spiel ist, schwanken die Menschen, ob sie sich
darauf einlassen sollen, wägen ab, schrecken zurück, wie in jener Wäg-

gitalersage, in der sich ein Venediger anerbietet, den Schlierenbach
einzudämmen. Die Bewohner aber äusserten ihre Zweifel, worauf
er schwor, wenn er das nicht könne, dann frässen die Füchse keine
Hühner und im Vorder- und Hintertal gäbe es keine Schlangen
mehr. Da fanden die Frauen, sie wollten lieber, dass die Füchse

Hühner fressen und die Täler Schlangen hätten, als dass der Venediger

den Bach eindämme (Lütolf 1976, S. 245). Gewisse Urner

Sagen erinnern an die berühmte Gestalt des Rattenfängers von
Hameln. Fahrende Schüler oder Venediger nehmen eine Pfeife hervor,
wandern spielend von dannen, und Schlangen, Kröten und Ungeziefer

folgen ihnen bis über die Grenzen, auf der Göschener Alp
zum Beispiel bis zur St. Niklausenkapelle ennet der Gemeindemarken.

Grenzen, aber auch Tore, Schwellen, Dachtraufen haben eine
besondere rechtliche und magisch-religiöse Bedeutung, sie schützen

und bannen, sind aber auch Orte unheimlicher Mächte (Hda
1987, Bd. 3, Sp. 1137-1157, Grenze; Bd. 2, Sp. 125-129, Dachtraufe;
Bd. 7, Sp. 1509-1543, Schwelle; Bd. 9, Sp. 991-1003, Zaun). Der
Schüler erhielt als Lohn aus jeder Haushaltung eine Geiss. Die Mei-
entaler, denen der gleiche Schüler Schlangen und Kröten wegführte,
wollten den vereinbarten Preis nicht zahlen, weil sie sich dachten:
«Draussen sind sie, und zurückkommen tun sie nicht mehr». Da

antwortete der Schüler: «So sollen sie wieder sein, wo sie gewesen
sind», und am nächsten Morgen war das ganze Getier wieder in
Meien (Müller 1945, Bd. 3, S. 178-179, Nr. 1288-1289). Ein Fahrender

befreite eine Gegend von Schlangen und Ungetier, indem er ei-



150 Schlangenbann und Schlangensegen

nen Kreis machte, ein Laubblatt hineinlegte und zu pfeifen begann.
Da krochen die «Wirm» scharenweise heran, aber nur bis zum Kreis,
nicht weiter. Plötzlich schoss eine weisse Schlange durch die Luft
aufs Blatt hinunter und zerschellte (Müller 1945, Bd. 3, S. 181, Nr.

1293).
Das Vertreiben der Schlangen, das stets ein Kampf mit dem Bösen

ist, kann jedoch auch gefährlich, ja tödlich enden, vor allem, wenn
die Menschen Gebote übertreten und Schuld auf sich laden. Auf
der Alp Bödmeren am Klausenpass lebten viele Schlangen. Ein
fahrender Schüler sagte den geplagten Leuten, er könne ihnen helfen,
aber es dürfe keine weisse Schlange darunter sein. Obwohl die
Älpler schon mehrmals weisse Tiere gesehen hatten, beteuerten sie,

es gäbe hier keine. Der Fahrende nahm ein schwertähnliches Messer,

machte damit einen Kreis um sich herum in den Erdboden, zog
ein Pfeifchen heraus und begann zu spielen. Da krochen von allen
Seiten Unmengen von Schlangen heran, bis zum Kreis, aber nicht
weiter, und der Fremdling schlug ihnen die Köpfe ab. Zum
zweitenmal begann er zu pfeifen, wiederum kamen die Tiere, und er
tötete sie. Beim dritten Mal aber zischte ein schneeweisser «Wurä»

mit einer Krone auf dem Kopf durch die Luft auf ihn zu, der Mann
schrie «Ich bin verloren, das ist der Schlangenkönig», legte sich
blitzschnell hin und stellte das Messer mit der Spitze gegen oben
auf sein Herz. Das Untier schoss mit aller Kraft aufs Herz, wurde von
der Klinge durchbohrt und verendete. Einige seiner Blutstropfen
fielen aber auf die Hand des Mannes und er starb - ein Motiv, das

uns von der Siegfried-Sage oder von Struthahn Winkelried her
vertraut ist (Lienert 1980, S. 13-14). Nach einer andern Variante häutete

er die Schlange und nahm ihr Fett, «das sei gut für etwas, aber
für was, konnte mir niemand sagen». (Müller 1945, Bd. 3, S. 179-
180, Nr. 1290).

Auch im Meiental in Uri wimmelte es von Schlangen. Die hätte der
Pfarrer von Wassen bannen sollen, doch der wollte sich nicht damit
beladen. Da holte man den Pater Guardian aus Altdorf. Dieser
beschrieb mit einer Haselgerte einen Kreis, stellte sich hinein und las

aus einem Buch. Da kamen Schlangen und Gewürm von allen Seiten

bis zum Kreis heran, immer mehr und mehr, zuletzt der
Schlangenkönig, ein weisser Wurä. Er pfiff, und auf einmal kamen die Tiere

wie durch die Lüfte geschneit, und eines, nicht der König, schoss

auf den Kapuziner los und drang durch die Kutte hindurch bis aufs

Herz. Der Pater lief talauswärts und starb in Wassen. (Müller 1945,



151

Bd. 3, S. 180-181, Nr. 1291). Eine ähnliche Sage existiert im Prätti-

gau, wo der Kapuziner die Schlangen bannen will, falls keine weisse

darunter sei, und dann von einer weissen Schlange getötet wird
(Escher 1945, S. 75).

Hier, wie in anderen Sagen, ist es also ein Kapuziner, der hilft. Die
Kirche lässt nämlich die Gläubigen nicht allein im Kampf gegen die

Schlangen und das Böse. Bestimmte Heilige, aber auch Gebete und
Sakramentalien schützen die Nutztiere vor Krankheiten. Noch
häufiger sind Massnahmen gegen Schäden, welche Tiere - Insekten,

Vögel, Schlangen, Engerlinge, Mäuse - den Feldfrüchten oder dem

Vieh und den Menschen zufügen. Im Mittelalter zum Beispiel galten

die Aspen als besonders giftig. Man konnte sie aber durch Worte

bannen, um sie unschädlich zu machen und in den Besitz des

wertvollen Schlangensteins zu kommen (vergl. Artikel über die

Volksmedizin): «diu slang von etleicher wort kraft gepunden werd,
alsô daz si mit irr gift niht geschaden müg». Aber, schlau wie sie

ist, hat sie ein Mittel gegen die Bannung entwickelt: «si druket ain ör

auf die erden und verschoppet daz ander ör mit dem zagel (Schwanz),
daz si des ansprechers stimm niht hoer» {Konrad von Megenberg
1971, S. 262). Ähnliches findet sich beim Zürcher Renaissancegelehrten

Conrad Gesner (1516-1565), der sich auf den Psalm 58, 5-6
beruft, wenn er von der Aspe schreibt: «...wan sie vermercket/ dass

man sie bezaubern und fahen wil/ so vergräbt sie das eine Ohr in
die Erde/ und verstopft das ander mit dem Schwantz/ dass sie die

zauberey nicht höre» (Gesner 1995, S. 36-37).
Grundlagen der kirchlichen Bannung oder Beschwörung bilden
vorgeschriebene Formeln in Latein oder Deutsch, die Anrufung Jesu',
der Dreifaltigkeit, Marias, aber auch bestimmter Heiliger, ferner
Rituale wie das Kreuzzeichen und das Besprengen mit besonders

benediziertem Weihwasser (Lussi 2000, S. 70-71; Hda 1987, Bd. 7,

Sp. 1196-1199, Schlangen-Segen). Die mittelalterlichen Quellen
verwenden verschiedene Begriffe, nämlich Adjuration (Beschwörung),
Malediktion (Verfluchung, Bannung) und Exkommunikation
(Vertreibung). Damit verband sich der Glaube, dass es eigentlich
Dämonen seien, welche vom Tier Besitz ergreifen und den Schaden
anrichten. Die mittelalterliche Kirche versuchte verschiedentlich,
den Brauch einzudämmen mit der Begründung, Benediktionen
oder Malediktionen dürfe man nur über vernünftige Kreaturen
aussprechen, da nur diese in gutem oder schlechten Sinn beeinflusst
werden können. Bestimmte Ausnahmen - unter der Betonung,



152 Schlangenbann und Schlangensegen

dass die Adjuration den Dämonen in den Tieren gilt - wurden aber

eingeräumt. In diesen Zusammenhang ordnet sich auch ein
merkwürdiger mittelalterlicher Rechtsbrauch ein: Die weltlichen und
kirchlichen Tierprozesse, die in der Schweiz häufig vorkamen. Schlangen,

Engerlinge oder andere Schädlinge wurden angeklagt, vorgeladen,

erhielten einen Verteidiger, der Schriftenwechsel erfolgte
ordnungsgemäss und schliesslich fand der Prozess im
Abwesenheitsverfahren statt, die Tiere wurden zum Tod verurteilt oder
verbannt (Franz 1909, S. 124-175). Noch bis ins 18. Jahrhundert holte

man in Nid- und Obwalden bei Engerlingsplagen den Stab des

heiligen «Mang» in Füssen, mit dem man segnend und bannend über
die Felder zog (Lussi 2000, S. 64-70; Niderberger 1910, S. 870-876;

Matt 1963, S. 65-68); denn Magnus, ein irischer Glaubensbote,
Schüler des heiligen Gallus, hatte mit dem von seinem Lehrer
geerbten Stab die Gegend von Kempten im Allgäu von Schlangen
gesäubert (Walz 2000, S. 6-16; Schenda 1995 S. 309-310).

Sagen berichten häufig, dass die Kraft eines gewöhnlichen
Geistlichen - des Helfers oder des Pfarrers - nicht ausreicht, um die

Menschen aus der Macht des Bösen zu befreien. Wenn es ganz
schlimm steht, müssen die Kapuziner her. Dieser Reformorden der

Franziskaner wurde im 16. Jahrhundert in der Innerschweiz unter
dem Einfluss des Mailänder Bischofs Karl Borromäus und des Nid-
waldner Staatsmannes Ritter Melchior Lussy gefördert, um die

Ideen der Gegenreformation im Volk zu verankern und die
Seelsorge zu verbessern. Innert kurzer Zeit entstanden zahlreiche
Kapuzinerklöster: Altdorf 1581, Stans 1582, Luzern 1583, Schwyz 1586,

Zug 1595. Durch ihre Volksnähe, ihre Tätigkeit als Prediger und
Volksmissionare und ihr gelebtes Armutsideal eroberten die Männer

in den braunen Kutten bald das Zutrauen breiter Schichten,

gerade auch der Bauern, die in ihrer Existenz stark von unkontrollierbaren

Mächten abhängig sind, seien es nun Wetter,
Naturkatastrophen oder schädliche Tiere. Die Kapuziner erlangten den Ruf,

in ganz besonderem Mass über die Gabe zu verfügen, Geister,

Dämonen, Hexen, aber auch Krankheiten und Viehseuchen zu bannen

(Hda 1987, Bd. 4, Sp. 980-983, Kapuziner). Noch heute bevorzugt

man beim Segnen der Alpen und Ställe die Kapuziner. Ja,

auch die Protestanten holen - oder holten bis vor kurzem - einen
Vertreter dieses Ordens, wenn alles andere nicht geholfen hat
(Weiss 1965, 78), wie wir es bei Jeremias Gottheit nachlesen können

(Hoffmann-Krayer 1914, S. 114; 1918/1919, S. 112) und wie es mein

Abb. i
Die Bannung des Bösen
und der Schädlinge durch
den Segen der Kirche:

heiligmässiger Asket, dem
die Tiere des Lasters und
des Teufels nichts
anhaben können. Stich von
Johannes Sadeler aus:
«Syluae sacrae.
Monumenta sanctioris
philosophiae quam serva
Anachoretarum disciplina
vitae et religio docuit»,
München, 1594.
Graßsche Abteilung der
Zentral- und Hochschulbibliothek

Luzern.



Uinta fiat DIDYMO finestx consYantia yitx; ATon draco, nan aspis, non vipera Jxua noccbat
Qorripere vt pojsent nußa veneria virum.

^ ^
^Jflcefus cunctis pers^litit vsq; ma lis

Abb. 1

Vater während seiner Aktivdienstzeit im Emmental noch erlebte.
Erwähnt werden auch Verpflockungen durch Kapuziner, die an die
«Schwarze Spinne» von Gottheit erinnern: So bannte ein
Kapuzinerpater aus dem Luzernischen auf der Alp Aellgäu im Kanton
Bern eine Viehseuche in eine Grube, verschloss die Öffnung mit
einem Stück Holz und befahl, künftig alljährlich in der Johannisnacht

den Ertrag eines halben Tages in Käse und Ziger den Armen
zu verteilen (Lütolf 1976, S. 115). (Abb. 1).

Verschiedene Elemente der oben erwähnten Sagen weisen darauf

hin, dass sich der Glaube an die Macht der Sakramentalien -
Weihwasser, Kerzen und Gebete - mit magischen Vorstellungen mischen.



154 Schlangenbann und Schlangensegen

Die bannende Kraft des Ringes oder Kreises - auch hier handelt
es sich um eine Grenzlinie - ist in der Innerschweiz vor allem
durch das Buch «Goldener Ring über Uri» berühmt geworden
(Renner 1941; Hda 1987, Bd. 5, Sp.462-478, Kreis). Die Johannisnacht

(24. Juni) zur Zeit der Sommersonnenwende steht im Zeichen
der Hexen, der unheimlichen Mächte, aber auch von Glück und

Unglück (Hda 1987, Bd.4, Sp. 704-765, Johannes der Täufer). Auch
die Verwendung eines Haselzweiges ist nicht zufällig. Zuweilen
dient er den Hexen für Schadenzauber, meistens wird ihm aber
eine apotropäische Wirkung zugeschrieben, er vertreibt Hexen,
schützt vor Gewittern und hält Schlangen fern (Hda 1987, Bd. 3, Sp.

1527-1542, Hasel). «Dass eine Schlange vor dir stribt, nimm einen
Haselstecken, der eines Jahrs alt ist, und mache damit um sie einen

Kreis, so muss sie im Kreise sterben, und alle Schlangen laufen von
dir, wenn du sie bey dir trägst», heisst es in einem Arzneibuch
(Gfeller 1902, S. 54). Schlangen tötet man in Sisikon, indem man
mit einem Haselzwick kreuzweise auf sie einschlägt (Müller 1945,

Bd. 3, S.190, Nr. 1306), Kröten, das gilt schon im Mittelalter, durch
Rauten (Konrad von Megenberg 1971, S. 296.). Auch Renward Cysat

(1545-1614), der Luzerner Stadtschreiber und Naturwissenschafter,
berichtet, dass es Menschen gibt, die Schlangen «besprechen»
können. Sie ziehen sich an einen einsamen Ort zurück, machen aus

Ruten einen Kreis und beginnen mit den Beschwörungen. Die

Schlangen kommen auch von weit her und legen sich «erschrocken

jn selben kreiss» (Hoffmann-Krayer 1910, S. 214-215).



155

Literatur
Bgn. Beitrage zur Geschichte Nidwaldens (1884 ff).

- Historischer Verein des Kantons Nidwaiden,
Stans

Escher, Walter (1945): Volkskundliches aus dem

Prättigau. - SAV 35: 73-76

Franz, Adolph (1909): Die kirchlichen Benediktionen

im Mittelalter, Bd. 2. - Freiburg i. Br.

Gesner, Conrad (1995): Gesnerus de serpentibus
Oder Schlangen-Buch/ Das ist/ Eine gründtliche
und vollkomene Beschreibung aller Schlangen, so

im Meer, süessen Wassern und auf Erden ihre

Wohnung haben: sampt derselbigen eigentlichen
Abbildung: erstlich durch den hochgelehrten und

weitberümten Herrn. D. Conrad Gessnern zusammen

getragen und beschrieben. Und hernacher

durch den Wolgelehrten Herrn Jacobum Carronum

vermehrt und in diese Ordnung gebracht: Anitzo
aber mit sonderem Fleiss verteuscht, Frankfurt,
1662. - (Nachdruck). - Hannover

Gfeller, S. (1902): Blütenlese aus einem alten

handschriftlichen Arzneibuch. - SAV 6: 51-60
Hda. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens

(1987); hrsg. von Hanns Bächtold-Stäubli unter

Mitwirkung von Eduard Hoffmann-Krayer. - Nachdruck

der Ausg. 1927-1942. - Berlin, New York. -
9 Bde.

Hoffmann-Krayer, Eduard (1910): Cysatiana:
Volkskundliches aus dem Kanton Luzern. - SAV 14:

198-245

Hoffmann-Krayer, Elisabeth (1914): Volkskundliches

aus Jeremias Gotthelf. - SAV 18: 113-116

Hoffmann-Krayer, Elisabeth (1918/1919):
Volkstümliches aus Jeremias Gotthelf. - SAV 22: 107-112.

Jurina, Kitti (1985): Vom Quacksalber zum Doctor
Medicinae: die Heilkunde in der deutschen Graphik
des 16. Jahrhunderts. - Wien

Konrad von Mecenberc (1971): Das Buch der Natur:
die erste Naturgeschichte in deutscher Sprache;

hrsg. von Franz Pfeiffer. - 2. reprogr. Nachdr. der

Ausg. Stuttgart 1861. - Hildesheim, New York

Lienert, Meinrad (1980): Schweizer Sagen und

Heldengeschichten. - 12. Aufl. - Aarau, Frankfurt

Lussi, Kurt (2000): Die Verehrung des hl. Magnus
in der Schweiz. - In: Magnus, Drache, Bär und Pil¬

gerstab: 1250 Jahre Apostel des Allgäus. Das Buch

zur Ausstellung. - Füssen: 62-76
Lütolf, Alois (1976): Sagen, Bräuche und Legenden

aus den fünf Orten Luzern, Uri, Schwyz,
Unterwaiden und Zug. - Nachdr. der Ausg. Luzern 1862.

- Hildesheim, New York (Volkskundliche Quellen.
Neudrucke europäischer Texte und Untersuchungen,

4: Sage)

Matt, Hans von (1963): Vergessene Gnadenbilder
und Wallfahrtsorte in Nidwaiden. - BGN: 28, S.

42-74
Müller, Josef (1926, 1929, 1945): Sagen aus Uri,

aus dem Volksmund gesammelt. - 3 Bde. (Bd. 1 und

2: hrsg. und mit Sachregister und Anm. vers, durch

Hanns Bächtold-Stäubli; Bd. 3: hrsg. und mit Register

zu allen drei Bde. vers, durch Robert Wildhaber).

- Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde, Basel

Niderberger, Franz (1910): Religiöse Sitten und

Sagen aus Unterwaiden. - Samen

Renner, Eduard (1941): Goldener Ring über Uri: ein

Buch vom Erleben und Denken der Bergler, von

Magie und Geistern und von den ersten und letzten

Dingen. - Zürich
Sav. Schweizerisches Archiv für Volkskunde (1897 ff).

- Zürich/ Basel

Schenda, Rudolf (1995): Das ABC der Tiere:
Märchen, Mythen und Geschichten. - München

Walz, Dorothea (2000): Das Leben des hl. Magnus
nach der ältesten Biographie. - In: Magnus, Drache,

Bär und Pilgerstab: 1250 Jahre Apostel des Allgäus.
Das Buch zur Ausstellung. - Füssen: 6-32
Weiss, Richard (1965): Grundzüge einer protestantischen

Volkskultur. - SAV, 6i: 75-91

Adresse der Autorin
Regula Odermatt-Bürgi
Huob

6370 Oberdorf


	Schlangenbann und Schlangensegen : Sagen um Kapuziner, Venediger, fahrende Schüler und ihrem Kampf gegen Schädlinge

