
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1752)

Heft: 26

Artikel: Dissertatio de religione Homeri

Autor: Zimmermann, J.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m

DISSERTATICI
de Religione H OMERI

Autore

JO. JAC. ZIMMERMANNO.

i.

»Rimi qui de Deo rebusque divin! inter graecos

differebant, Poèta erant : omnium
autem fere confenfu, antiquiffimus eft,

HOMERUS; de cujus natal bus, astate, Scriptisatqus
Audoritate accurate differ! Eruditiffimai Fabricius
Bibl. Graecas Tom. I. ad quem Homeri ftudiofos
ablegamus. Varia femper de Eo fuiffe judicia
notum eft. Sunt, qui omnium Scientiarum arcana

in eo deprehendunt, hominumque, quos terra
tuli, eundem Eruditiffimam atque Sapientiffimuin
adpellant, nihil unquam de homine tam praeclare
dici poteft, quod Homero, fi hos audias, non
jure meritoque adfcribi debeat : qui igitur horum
judicio Homerum diu noduque manibus ter!,
breviffimo tempore Panfopbusfier. Hinc fadum,
ut omnes Sedae Philofophorum Homerum in fuaa

partes pertrahere voluetint. Obtorto coìto rapitur
Tom. VIL L in



• % * » *

85 4*§£ gf$

in partes a Philofophis Homerus verba funt Dodif-
fimi Kuhnii ad Laërt. 9.) hac ratione mifer ille Poeta

inter tot manus difceptantium aut Penthei fata experi-

tur, aut fuo ipfe Proteo cogitar effe mutabilior. Hîc
cum Pyrrhone dubitati ibi cum Cynico latrat, nane
cum Stoa tricatur, nonnunquam Peripatetico latus clau-

dit, imo fummum Bonum cum Epicuro ventre metitur.
Et quod mireris, Chriftiani eo infamie proceffe-
runt, ut Hiftoriam Fataque populi Judaiei in eo de-
fcribi adferuerint. Bonus ille Ulyjfis mox Lothus,
mox Ifiacus, mox Abrahamus eft. Ithaca non eft

parva illa Jonii maris Infida fed Mefapotamia.
Deucalion Filius Minos eft Ifiacus- Incendimi
Troja eft devaftatio Sodoma. Et quod tribus An-
ticyris dignum, Audor Centonum Homericorum
omnia Religionis Chriftianae Myfteria in Homero

deprehendit. Noftro faeculo ut de- aliis taceam)
inventa eft erudita Matrona, quae publice adferere
haud dubitavit, eos omnes vera; Eruditionis gufiuin
amififfe, qui Homerum non maximi fecerint. Ne-
feio utrum mulieres aliis ratiocinandi inftrumen«
tis inftruda; fint, quam Viri. Hoc fcio, Virai,
eosque fapientiffimos ac erudliifimos omnia
illa magni facere, qua; accurate «Se folide five
a rerentioribus five ab antiqui dida funt:
qua; folidis rationibus fuperftruda, falutaria
atque rationi convenientia funt, ea quocunque
tandem Sasculo dida, aut fcripta, placent Sapien-
tibus: qua; autem obfcura, perplexa, nocicura,
atque a ratione aliena funt, vilipendunt, etiamfi

vel ante bellum Trojanum prolata fuiffent. Cur
legimus, evolvimus, laudamus paffim Socratii?
mirari noli: preclara funt, folida, omnibus hom'-
nibus utilitatem allatura. Cur tot veterum Se.

recen-



le &r X «ti§

recentiorum Scripta cum tine!, & blatt! ludaiî-
tur Satis eft quod Audores illorum ratiocinarî
nefciverint «Sc quod nihil egregi in medium
protulerint. Qui ita judicant, Homerum tanti aefti-

mare non poffunt, quanti admiratores Antiqui-'
tat! veliera. De ftylo non loquor, propter quem
merito commendandus eft ; fed de rebus : Hae
certe non ita funt comparata;, ut inter divina
Ingénia referatur Homerus. Multa infunt ei

praecepta ad vitam pertinentia, quae a quovis ruftico
dici poffunt. Alia non quidem male dida funt,
ita tamen comparata, ut e quovis compendiolo
Ethices, vel Jurisprudentias melius addici poffint;
multa vero quas Homines meliore luce deftftu-
tos ad turpiflìmas adiones inducere poffent. Nihil

jam dicam de ordine, atque coglationum
harmonia ; firmier credo ipfum Homerum fi
fuperas ad auras redire poffet, explofurum ho.
minimi iufaniam, qui ea in ipfo deprehenderunt,
de quibus per omnem vitam ne cogitavi qui-
dem. Mirum efl muitos Eruditos omni nifu id
agere, ut Eruditorum adhuc viventium meritisi
atque Erudition! detrahant ; Antiqui! vero tantam
adferibere Sapientiam qua vel ipfi fi vive-
rent, fe deftitutos pieno gutture clamarent. Erro,
rem hunc fuo tempore jam notavit prudentiffi-
mus Plinius Lib. I. Epift. l«5. Eft ergo mecum
inquit Plinius (de Pompejo Saturnino loquitur)
per diem totam : eundem aatequam fcribam, eandem

quam fcripfi, eandem etiam cum remittor non
tanquam eundem lego. Quod te quoque ut facias fe
hortor fe monco. Neque enim debet operibus ejus
ebeffe quod vivit. An fi inter eos, quas nunquam
vidimus, ftoruiffeti nonfolum libros ejus, verum etiam

L % ima-



81) i88 c m
imagines conquireremus, ejusdem nunc honor prafentis

fe gratia, quafi fatietate languefeet. At hoc pra-
vum malignumque eft non admitari hominem admi-
ratione àigniffimum, quia videre alioqui, aadire
Cimpledi, neque laudare tantum, fid fe amare con.

tingat. Sed diu ante me Viri perfpicaces nimios
Homeri admiratores falfe riferunt. Feci hoc In-
geniofiffiraus Fontenelle in Dialogo inter ALfopum

atque Homerum. Vel ipfae virorum dodlfimo-
tura concertationes de hoc argumento fatis oftendunt

Eruditionem atque Sapientiam Homeri a

Grammatici quibusdam celebratam, in oculos

quorumvis non incurrere. Sed adeo folide
de hisce egerant Viri D. de la Mothe, Se Terrafi
fortius, ut qui eorum rationibus non movetur,
indignus fit, cui plura argumenta adferantur. *

li. Sed

* Jam fuo tempore Seneca Epift. 88- monue-
rat quam incerta fint Dodorum Virorum de
Philofophia Homeri judicia. Verba ipfius Jic
fonant : Vis fiche, quam non ad docendam virtù.
tem confederint adfpiee quam difjìmitia inter fe
omnium ftudia fini. Atqui fimilitudo effet idem docentium.

Nifi forte tibi Homerum phibfiophum fuiffe
perfuadent, cum his ipfis, quibus colliguut, negent.
Nam mode Stoicum eum faciunt, vktutem folam pro-
bantem ; modo Epicureum, laudante»! ftatum quieta
civitatis fe inter convivia cantasque vitam exigentis:
modo Peripateticum bonorum tria genera inducement:
modo âcademicum incetta omnia doeentem. Apparet
nihil horum effe in ilio, cai omnia infant, ifta enim
inter ft diffident. Demui iSii Homerum Philofophum

fuiffe ; nempe fapiem fadus efi, antequam carmina ulla.

cognoficeret, ergo illa difeamus qua Homerum feeert
fapientem.



189 cm
IL

Sed id jim non agimus. Qaa;ritur utrum
HOMERUS Atheifimi reus fit, nec ne? Adferam igitur
primo argumenta, quibus non fine fummâ veri
fpecie Poèta ille ab Atheifimi crimine purgari
poteft: audlurus poftea dilfencientium rationes. Ante

quam vero rem ipfam aggredir quaedam pras-
monenda funt. Notum eft Homerum frequen»
tiifime inducere Deos, mox tanquam Hominei lo.
quentes atque agentes ; mox ea ipfis tribuere,
qua; nonnifi Enti Independent!, per fe Exi/lenti, Per-

fedifflino competere poffunt. Quasritur ergo qua;
hujus rei caufa fit. (i) Non crediderim Homerum

exiftumaffe, Deos quos in fcenam producit,,
effe Entia per fe exiftentia, aeterna,- omniumque
rerum caufas partim quod in Iliade & Odyffea,
uni cuidam femper Imperium in omnia tribuat,
partim quod caster! talia adfcribat, quae aperte
oftendunt, eum credidiffe haec Numina effe

non folum Imperfeda, fed «St fummo rerum
Moderatori fubdita. Si omnes veterum Theologo-
rum opiniones de Di! examinamus, videbimus;
nullibi eos multorum principiorum aeternorum
sequallatem admittere. Novimus quidem eos duo
alterna rerum principia, Deum & materiam ad-
mififfe : at plura Numina aequalia aeterna per*
fediffima eos credidiffe nullibi legimus quamvis
negari haud poffit turpiter non femel Hominibus
tribui quas mortalium fortem fuperant. Et patet

hoc vel ex ordine Deorum. Quidam non-
nifi Homines erant, quos Graeci Herons-, Latini
Manes vocabant, quales erant Hercules, Bacchus

Sec. Horum in terris res geftas narrant, atque
L 3 prop-



190 m
propter virtutem poftea cœlo receptos afferunt ;
quibus fane nihil aliud innuere volunt, quam
homines eos fuiffe rerum geftarum gloria
magnali) famam adeptos, quibus deinde tales ad-

fcripferunt virtutes, quas fi omnem verborum
vim urgere vellemus non Hominibus, fed Deo
comperane. Ita Romuli Hiftoria a Livio confcripta

fatis id confirmât, ut alia teftimonia filentio
praeteream.

(2) Alii Dii nonnifi erant partes Univerfi : at Luna,
Terra, quae fub nomine Vefta atque Diana cole-
bantur : Illis quidem talia adtribuebant, quae
divinitaci foli in folidum competunt fed ita
tamen ut facile pateat eos Numina haec pro
secern! fubftantiis haud habuiffe ; partim quod
potentioribus aliis fubjiciant ; partim denique
quod mutationi omnium rerum obnoxia effe

perhibeant. (3} Erant Dii aèrei quos Grasci
Damonas Romani Larei vocabant aut Genios.

Hi nunquam pro Numinibus, id eft astern! fub-
flantiishabebantur, fed pro creaturis, Homine
quidem excellentioribus, at Deorum nutui obtem-
perantibus, Miniftrlque Deorum majorum
Gentium. (4) Alia erant Numina, quae nonnifi
attributa Creaturarum Intelligentium feu uti moderni
Philofophi loqui amant, idea funt abftrada, uti Félicitas,

Spes Sic. orta hasc Numina videntur partim ex
infito hominum defiderio felicitatem fuam pro-
movendi, eaque extollendi, quae adfedionibus
Hominum fatisfacere poffunt, partim ex Poétarum

tnetaphoric! locutionibus. Hasc pro Entibus
fummis virtutibus prasdit! non habita, docet
Theogonia Hefiodi. (5) Tandem erant Dit, qui uni

tantum



191

tantum parti Univerfi erant prapofitì, cceterorum,
quas in univerfo geruntur incurii : nec hi inter
Numina proprie ita dida referebantur- Haec cum
ita fint, crediderim Homerum Si Hefiodum unicum
quidem aeternum atque perfediffimum Numen
admififfe, quod ex attributorum qua; Deo
tribune enumeratione conftabit ; eosdem autem
nulla veritatis habita ratione artisque redè ra«
tiocinandi, partirai Hominibus, partim ali!
Corporibus hujus Univerfi, ut unam eandemque
rem prodigialiter variare atque levibus fabulis
Auditores fuos ducere poflìnt, excetlentiflìma «Se

Deo foli in folidum competentia adfcripfiffe
attributa Non male de Homero Damocles Epicu-
reus apud Lucianam in Jove Tragado pag. 150. dit.
Gravii : AAA ù ëxi/fjxtrii ttoihthv /juv xyxBov Ofxngov
ytVlS-AI 7TXVTêÇ fot 7VV0fXOJ\oyWi?l. MxgTUgX <?S

äAhS» TTlgl TCjùV TOféTUV «V IKSIVOV s Ìtì «AAOP

7T01YITÌIV %SìVX. «Tè yxg clXìlfjilXC fJ,t\tlV XVT01Ç 01/J.Xt

tt^Aa TH KHÌXllV T«{ XMlOvixc. KXI SìX TOVÌO [JiìgOli TS

xxlxAiri 3 ngi avùoiç kxtu^iti. Kxi 'oXuç cnrxvTct

vTrig t« Tig-TTVM fjii%avuvlxi i. e. certe viradmirande
%

Homerum bonum quidem fuiffe Poetam omnes tibi
confitebuntur : Sed veracem rerum hujusmodi tefiem,
neque iftum neque alium ullum Poetam concèdent.

Neque enim veritatem ut puto curant : Sed demul-
cere auditores intendunt. Propterea verfibus occinunt,
fabulis perfonant, omnia denique deledandi caufa
moliuntur.

III.
Infpiciamus igitur ipfum Homerum atque

producamus loca in quibus «Se Exiftentiam, Se

Providentiam Dei agnofeit. An genere Jupiter ubi-
L 4 que



81 ï92 m
que in operibus Homeri dicitur wctlng ^AvSguv It
tmv % Iliad. 9. ab initio. Ad v. 32. ufque
praeclare de ùvtgo^ti Jovis loquitur Homerus.
Bramitati causa latina tantum adponam.

Aurora quidem crocea vefìe Jpargebat totam
per terram:

Jupiter verb Deorum concilium habuit gau-
dens fulmine

Summe in vertice cacuminofi Olympi:
ipfe autem illis concionabatur ; Dii vero fimul

omnes aufcukabant,
Audite me omnes Dii, omnesque Dea.
Dum dicam qua me animus in pectoribus

jubet :
Ne qua vero foemtna Dea hoc, neque aliquis

mas
Tentet refcindere, quod ego dicam : fed fimul

omnes

Probate, ut celerìter pcrficiam hac opera.
Quemcumque vero ego Deorum feorfum velie

intellexero
"Profecium vel Trojanis auxiliari vel Gracis.
Saucius indecore redibìt ad Otympum:
Aut ipfum, correpum projicìam in Tartarum

obficurum
Proeul valde ubi profundifiìmum fub terra

eft barathrum
Ubi ferreaque porta tfi areum pavimentum
Tantum fub Inferno, quantum ccelum abefi

a terra.
Cognoficet deinde, quam ego fum Deorum for-

tiffimus omnium
Quin



8f 193 c m
Quin agite periculum fache o Dii ut videatis

omnes
Catenam auream de cœlo fiufpendentes
Omnes appendamini Dit omnesque Dea.
Non tamen traxeritis ex atto in terram
Jovem fummum Confiliarium, neque fi valde

multum laboraveritis :
Sed quando Jam ego lubens voliterò trahere
Cum ipfa terra Deos traxero ipfoqne cum mari
Catenam quidem, dein ad verticem olj/mpi
AUtgavero illa vero fûfpenfa omnia fuerint
Tantum ego fupero Deos, fuperoque Homines.
Sic dixit, hi autem omnes conticuerunt filentio
Orationem mirati : valdè enim fieverè concio-

natus erat.
Tandem autem interlocuta cft Dea cœfiis oculis

Minerva :
0 Pater nofier Saturnie, Summe Rex
Bene î5 nos fcimus quod potentia tua non

cedit ulti.

Haec ita comparata funt, ut Homini nulla
ratione competere poffint ; Perfediffimo autem

atque Omnipotentiflìmo Enti jure meritoque tri-
buantur. Vide Iliad. 4 Pag- 33- (numéros enim
ad finem haud perdue! Edit, mea apud Raven-
fteinium. Amftelod. itSfO. impreffa.) v. 494.

Kxi1o% Sh Trgoi i/\vfj.7rov ìirxv B101 dnv lofleç

TlxvTtt; dfjx Ztvi J1 »gXs'

Tarn demum in Olympum ibant Dii Sempiterni
Omnes fimul : Jupiter autem praibat,

L f Iliad.



m ; 194-(.4k

Iliad, ». dicitur Jupiter (jmiri iifij xv^gmroiu-iv
uvxjrtreiv II. y. vocatur ngxitç-oç ttxvtuv cui &
rerum omnium ptodudio tribuitur. II. <;'. v. 483.

Ev fj.iv yxtav Itìvc\i iv S\gxvov tv Si 6x\x<rtrxv
'HsA/ov fXKXfKXVTX ¦> <rt\nvnv Ss ¦JrXn^rav.
EV Si TSt TilgîZ. 7TXVTX, TX T VgXVOÇ Iç-ityXVtoTXI.

Hic ccelum effinxit terram Pelaguique profundum
Et Solem indefeffum fe pleno fydere Lunam
Aftraque quels magni diftinda efi Regia cesti.

In eo fere confentiunt Dodiffimi quique ve-
terura ac recentiorum. Audor Vita Homeri, quas
in opufculis Mythologie! extat, & cujus Audorem

Seniorem Dionyfium Halicarnaffeum effe putat
D. Gale, ita de hac materia loquitur pag. 33^.

Porro quum Poèfis opus haberet Diis minime otiofis,
ut notionem eorum Ledorum /enfiti exponeret, eii

corpora attribuii. Quam vero nulla, alia corporis forma,
praterquam hominis, fcientia ac Orationis capax fit,
fada ttniuscujusque Deorum fimilitudine, cum ornatu,
magnitudine ac elegantia, fimul fe hoc indicavit, quo
pado imagines fe ftatua Deorum ad Hominum efffi-

giem adeo accurate fabrefada ponerentur, ut fe minus
pradentibus admonitionem praberent, Deos exiftere.
Quibus notati addit.

T8T00V eis 7TXVT0ÛV 'Af%jjyov x&j Hye/jiovcc rov
TtgooTov ôsov vofjiyjvrcjjv Toov ctgKw (piAoao<pcuv

aa-Qjfjc&Tov ovroc, n&f vor\ast /xctAAov j»«r«Ajj7r-
rcv, xcif òfj.r]go5 ToivTa v7toAcc/j.ßcivoov (pct-ivsrai.
Tlccg oo Asysrcct 0 Zsvs, 7Sar-/\g ctvSgaov rs dsoov

re. sxctt, £Ì7ixr?g fifj.s]sgsKgovidi, visare v.gsiovlûûv.

Hai



81 m im
Kai xvlos fxsv ò Zeus (prjo-iv. Ozov iyoo rfsgi r slijt
6sOüV 7fSgl rhß XVOgOü7tOJV. H' OS A^dïjVX 7Ig0S XUTCV,

Eu vv ngf V/J.S10- idfjsv o rot aHsvos a% stcisiv.-

rov, 'E; Je m net} rsro e\r\r-c\<jxi, si vo-r\rov f\7ti-

çxro rov \ ôsov èie otvrtugvs /j.sv oirs sv

rtfornasi tsoAv ro fjcvQuooes V%ao"*j o/aoos os sfii
Kxrxptxôsiv, sv ok (pino-tv. 'Evgsv ìevgvoTtàs lego-

vtotjv ursg r\fxsvov oLaAoov. Kxi sv ois xfflos As-

yst. 'AAA moi fjsv syoo ptsvsoo 7rjv%t èhvfj.7ioto
'H/J.SVOS svô'Sgooov (pgsvoi rsg-^JOfAXi. ifi yxg
fjovocris xvrtj, n&j ro fj.r\ icxTxpityvvsiv roiç «A-
Kois ôsois sxvrov, «AA« %xigsiv sxvrco avvovrx,
K9-/ %goofj.svov 'fjo-wxtxv xyovri, ngq eist otxxocr-

fjüvri rx itxvrx, rr\v ra vor\rs ôsis (pvo-tv 7ix-
gtÇYl<Tiv. Owe os òri vaç èçiv ò ôsos o 7txvrx
sKi^xusvos }(g] O1S7S00V ro 7Sxv. ep-no-t yxg o

7SOOSIOOJV, 'H JJ.XV Xfj.(porsgoiaiv ofxov ysvos f/os

ye Ttxrgr]. AAA« Zsvs 7fgorsgos ysyovst x&f
tsAsiovx nasi. Kxt rsro 7ToAAxmç. 'Evô' xuT
«AA' evor\cs, raro o"infj.xivsi ort eist oixvosirxu
i, e. Cœterum quando prafiantijjimi quique Philofb-
phorum primarium illum Deum, Ducem fe Princi-

pem omnium incorporeum effe ac cognitione duntaxat

comprehenfibilem arbitrentur-, Homerus quoque
hac credere videtur, apud quem Jupiter appellatur,
Pater Hominumque Deûmque. Et, Jupiter o Pater

optime Prafes magnificorum. Imo fe ipfe Jupiter
inquit. Quantum ego Diis fiuper'u prafio mortalibas

atque. Minerva denique ad eam : Nos bene calte-

mus, quam fit tua magna potefias. Si vero fe
hoc quarere oportet an Deum intelligentem effe fei-
verit, non diferte quidem utpote in Poèfi, qua
multa fabulafa aâmixta habet attamen ex iis colli-

- ¦ gere



81 19^ If
g -re licet, in quibus ait Jupiter OrniviJens

inventus forte feorjun. Et m quibus Ipfe ait. Aft ego

parte fiedens coiti deledor abunde. Ifia namque foli-
tado fe quod aliis Diis je non conjungeret, fed fe-

metipfum obledaret, commodo otio frueretur, ac
fubinde omnia perornaret, intelligenti! Dei naturam pra
fe firt. Novit praeterea, quod Deus mens eft, qui
cunda gubernat : Neptunus namque inquit : E(l
Patria eft aquale genus fratrique mihique ; Jupiter at
prior eft genitas me pluraque novit. Atque hoc fape,
ubi rurfus alia cogitavit, hoc innuens quod femper
deliberet. Similia habet Plutarehus de Homero
pag. 48. Obfervarunt etiam Viri Doâi ex loco
Pauli Ad. XVII. v. 28- Jovem nonnifi fummum
rerum Opificèm apud Antiquiffimos Poëtas

denotare, verba, th yxg itfi\ ytroç Ìt^ìv, ex Arato
perita funt & Cleanthe etiam, fi audiamus Dodif-
firaum Virum Joh. Alb. Fabricium Bibl. Graecae

Lib. 3, pag. 393: ita dicentem: Neque forte erraverti
q'ir dixerit S. Paulum Apoftolum, cum verfìculum hunc
commendava Athenienfibui non refpextife ad folum
populärem fuum Aratum Cilicem, fed etiam ad Clean-

them, qui Athenit vixerat, fe in cujus hymno jam
laudato verfiu ftatim quarto diferte legitur in s-d yxg
yevoc ìffjiv. Euthaliui a Viro CI. Lamentio Zacagnio
non ita pridem editui p, 420. notât didum a Paulo
aUegatum effe Agxru Ac-govo/jM^'Ofj-ng-a vowtv. Sa»

ne Homero quoque audit Jupiter vcnitg 'AvSguvTioiav
t=. Hinc Dodiflìmus Jefuita M. Mourgues, Pian

"ìheologique da Pythagorffine, pag. 12. «Se feq. in
eandem fententiam concedit. // y- a an vers

(inquit) dans le huitième Livre de flliade, rèpett
dans le premier fe dans le dernier de tOdyfièe
lequel eß devenus fameux par les Oèfervations, que

Pia-



157 c m
Platon, Arifiole, Plutarque, Jambliche y ont faites.

Jupiter notre Père Arbitre des Puiffiances.

Ces Ecrivains diftingués en ont pris les dernières paroles
dans an fins doStrinal fe philofaphiqae, comme le fit-
vant Augujlm Sttuchus s'eft donné la peine de le

prouver textuellement fe ont jugé qu'Homère donnait

la an Maitre, an Souverain au refte des Dieux
defiguès dans Platarche, par le nom des Puiffiances

ou des Princes: de mime dit Steuchus, que dans nos
faintes Lettres nos Anges font nommés Puiffiances,
Principautés fe Dominations. Mais ce eharadére de

Souveraineté d'un féal Dita fur tous les autres Dieux,
me parait encore plus clairement énoncé dans le fécond
Chant de fIliade, en ces termes :

De Jupiter regnant fur les Dieux fe les Hommes.

Vous fiavez, Monfieur, que Jupiter efl toujours
titré des Père des Hommes fe des Dieux, nurng
'AvSguv n èiuv ti j ce qui fuffiroit pour le mettre
hors de parallele avec les Divinités vulgaires. Mais
je veux vous prouver ici plus fiolidement, que n'a
pü faire dans Eufiebe le Juif Arijlobule fe Peripate-
ticien dont je vous ai déjà parlé, je veux, dis.
je vous prouver qu'il a plu aux Poètes de de-
fitgner le vrai Dieu par le nom de Jupiter, fe le
mieux prouver que ce Juif, parce qu'ayant vécu
avant Saint Paul de prèi de deux fiécles, il ne pou-
voit pas avoir cet Apôtre pour garant comme moi.
Car Saint Paul fait fhonneur a Ar. ttui de citer le

cinquième vers de ces Phénomènes, Th ya.g ^ yivoz
trfj.tr, nous fiommei aafj] fa race, favoir, par la

Crea



198 C

Création, ajoute Saint Clément, oiov Sb/Jtugytx)
or il s'agit là de Jupiter, qu'Aratui venoit de nommer.

Après cette citation, fApôtre réprend, Puis
donc que nous femmes la race de Dieu, ce qu'il
entend certainement du vrai Dieu. On voit par-
là dit le Père, que je viens de nommer, [que
Saint Paul cite les Poètes, fe qu'il approuve ce que
les Gentils ont dit de raifonnable. Hadenus Mour-
ges cujus verbis calculum meum adjicio licet
parum tribuam explicationi Steuchi faspifîimè a

veto redoque aberrant!.

IV.

Jovi autem non folum Imperium in easterns
Deos tribuitur, fed «Sc caetera Deo digna tri-
buuntur attributa; quod per partes jam oftende-
mus. (i°) tribuitur illi Omnipotentia. II. d pag,
33. fic alloquitur Thetidem Jupiter, v. 524.

'E iS' dy$ roi M<pa\» Kxra.viviS-Ofj.xi oÇgz m-
5TO/8»;

Thto yxg ìì] t/Ji.s-3-iV ye fJ.tr'aAxvxroiri fityt-
ç-or

TtKfj.ug. Ou yxg ifjov 7ra.Aivaygtrov ùS'd-
TTsiTWAoV

'OuS'cLn/XeoTHTov y à ri xtv xe?*A» nxrxrtvru

Quin age capite tibi annuam, ut confidai,
Hoc enim ex me inter Deos immortale! certiffi.

mum
Efi fignum : Neque enim meum revocabile, ne¬

que fallax,
Ncque irritum, quodcimque capite annuero.

Odyff.



m 199 c ss

Odyff, I. fere initio.
O'i Sì 6101 d-aaov Si xxQiCavov-, Iv Sxgx reia-i
ZiUi V-^-lßgeiXiTHC 3 HT4 KgXTOÇ sç-/ (jtyic-ov

Ipfi vero Dii ad confeffum confédérant, inter illos

fane
Jupiter Altitonans, cujus Potentia eft maxima.

Ibid. v. 137.
'AAA iirti Ùttùic; sc-/ Aldi voov Aiyio%ptt>
'Ourt Trxgec^ ij\6itv ÙAAov ôtov t iS'xXitorxt

'~Eggiìu.

Verum qtiandoquidem nullo pado fas eft Jovis
mentem Agiochi

Vel pratergredi aliam Deum, neque irritam facere
Valeat.

Sunt tamen qui exiftimant hanc Dei Omni-
potentiam prorfus fubverti per ea quae de duo-
bus astern! principiis in medium protulerit Ho.
merus. In eo eft Plutarehus, de Ifide, St Ofi-
ride pag, m. 172. Aia (inquit) ^ 7rxfj,7rx/\uioç
dur» KXTiKTlv tv. ôfoXoyuv iffif vo/joQitcoV tii re
"TTOItlTXÇ .-yl| <8M0(T0<PHC Sac]dC TUV xg%nv àSis-TiaTor

indirà., thv Sì 7riç-iv i<r%ygxv icfi^ Svtrt%x/\H7rrov, «*
sv Atyotç fjcovov hSi iv çtifjxiF 3 à.K\x tv rt rtÂt-
Tse/ç £VT£ ôvs-ixiç sftfjj ßxgßxgoii l(fij iAAH0V TTOAAo^tS

ntgitpigofMvnv, «c ht ävhv y^ dhoyov >rgj{ cutußeg-
vnrov aiagiirxi ru aurof^xru t» ttxy. irt eiç tç-iv
à KgxÙco» y ng\ KXTtvèvvav > ùo-Trtg lixfyv » ruft
•tniènviois %x/\tvoiç Aoyoc. a'AA<* woAAat tyj, jj.ifj.iy--
fjctvx xXKOiç ifjfj ayxÔotç ftuAAov Si (XpSiv céç xttjMìC
tITlltV XKgXTtV ivTiUjQtt T>IT Ç'JiTStilJ ÇtgVTni 3 *

SuilV



P 200 tß.

ÌÙOIV 7Tl6coV Ili TXfMXÇ ÙT7Ttg VXfJlXTX TX TTgiy.
fJUtTO. KX7T»hlKUi SìxnjJM XHXKiXgXVVVdlV It/JIV 3 clAX'
«Vo Suotv 5 vxvTiiov xgyjav iifi^ Sloiv xvTi7rxÄtov
SbvxfjLSUv thç fjtv ìtri Ix SìQx ^ kxt'Ìv6uxv
vtpnynfjitvnf 3 thç SlfjTTxXiv àvxç-gt<paTn<r >(fif Ò.VX-

«Atva-»« 3
Ó Té ßlOC fJlVTOC, 3

Ó Tè KOTfJOi ti irgjf jj,n
Truc 3 aAA 0 7rtgiynoc, htoç ^ |U.st<*. jtsAhvov 3 ava-
fjcxXot vg\ ttoikiAoç ytyovi itty fj.trxßo\xi Trxrxt; Si%p-

jusvoç. i. e. Vetujli/fima proinde a Sacrarum Pro-
fefforibui fe Legumlatoribui ad Pb'tlofopkot fe Poè'tas

(hasc enim in verf. Xylradri negleda, addenda)
derivata efi opinio, audore incognito fide fe firmfi
fe indelebili, non in fermonibai ea tantum fe rumo-
ribus, fed fe in myfieras ac fiacrifìctis tam Barbaris

quam Gracanicis exjlaus, neque cafu ferri, fe a,
fortuna pendere Univerfum, mente, ratione ac gaberna-
tore deftitutum : neque unicam effe rationem qua,
contineat id fe dirigat tanquam clavum aut frana
moderans, fed cum per multa e bonii juxta maliique
fint canfufa, imo nihil natura hac fincerum (a*
verbo dicam) proférât : non effe unam aliquem pro-

mum, qui e duobui doliti res nobis veluti aliquem
liquorem cauponis in morem dißribuat atque mifceati
Ergo a duobui principiti contrariis adverfisoue duabus

facultatibui, quarum altera ad dextram fe redet

ducat altera retrorfum avertatur atque refledat,
cum vitam effe mixtam tum ipfum mundum {fi non
univerfum, eum faltem, qui ad terram eft, fe Luna
fubjacetj inaqualiter ferri, variiique fe omnii generis
motibus agitati. Patet ex hisce Plutarchum ea,
quas Homerus de duobus dolus dixit, fic
interpretari quafi eo nomine duo asterna rerum
principia adverfa fronte fecum invicem pugnan-
tia intellexiffet. At hasc explicatio adverfatuc

non-.



f aio c m
nonfolum Homeri atque Platon!, fed Sz ipfius
Plutarchi fententias. Homerus II. » pag rn. 879.
induci Achillem Priamo folatium adferentem
his verbis, v. Ç.22.

'AAA1 «y? d>/ *#T«f sç^u stsi ôgovg, xAysot
0 SfJ.7tY\S

Ev Qu/xct) y.xt XKSiöJxt èxao/jsv x^vv/jsvoi 7Tsa
Ou yxg rtç Ttg-nt^is 7ssAsrai Kgvegoio yooto
il? y«^ (7iSY.Aooo-avro dsoi àsiAoïai ßgoloiai
Zoosiv x-)(yvfj.svHs, xulot cK? rxJcnisss haï.
Aqua yxg rs 7iêoi xxrxv.stxrxi sv /Atos Xrîet

AoogXV, OIX OlOOûO-i KXXûùV, flsgos o\ sxoov.

il fjsv y.Xfifj.i^xs ovvi, Zsvç rsg7Cty.sgxvvos,
'AAAoIs fjsv rs y.xxoo 0 ys xvgslxi, «AAc7e

ci IojA»
XX os KS rcov hvygMV ocain, Aooßr\rov sèrjns
Kxt hxyr\ ßyßgmis hh yftovx cìixv sAxuvei
e&oïlx c/èls ßeciai rsrtßsvos- sis ßgoroiaiv. •

Sis ixev ncq TsnAr\i êsoi ÏÏoaxv xyhxx Soogx
'Ek ys\>s%ç. Hxvtxs yxg hi dvBgcc7t^ç m-

ey.xço
OAßx Is 7tAisIco is, xvxaas os Mug/ji^ovserai
Kcti of ôvàlcc sovli ôsxv 7Sorr\axv xy.ofliv
'AAA' S7SI xçc/ ro; S-qy.s bsos xxxov, olri en hti
ïlxiooov iv Msyxgoiai yovrj ysvèlo y.gsiovlojv.
AAA svx 7IX1ÒC& Isksv TTxvxMgiov. ckc. i. e.

Sed age Jam confide in fede, dolores tarnen
In animo refidere /tnamus trifles licet:
Non enim aliqua utilitas efi frigidi Inclus.
Sic enim deflinarunt Dii mifieris morialibus,
Ut vivant trifles ; Iftfi vero fine cura funt

Tom. 111. M Du$



202 !fc§

Duo quippe dolia jacent in Jovis limine
Bonorum qua dat, alterum malorum, alterum

vero bonorum

Cui quidem mifceizs dederit, Jupiterfulminator
Interdum quidem malum ipfe confequitur, in¬

terdum efi bonum :
Cui vero ex malis dederit, cum injuria expofiuit.

Et ipfum mala fames in terra alma exagitat ;

Vagatur autem nec Diis honorants, nec homi¬
nibus.

Sic quidem Peleo Dii dederunt illufiria dona
A nativitate, omnes enim fupra homines or-

natus efi.
Felicitate divttiisque, imperabat vero Myrmi-

donibus

Et ei Mortali exiftenti Deam fecerunt uxorem :
Sed tamen ei quoque adjecit Deus malum,

quod ci nulla
Filiorum in niœnibus foboles fuit. Imperantiitm,
Sed unum filium genuit brevis avi.

Patet ex hoc citato loco quam clarillìmè Deum
ex mente Homeri «Sc bona & mala difpertli mor-
talibus : ex ciraumftantiis autem hujus loci
patet, fèrmonem proprie hîc effe de malis culpa,
ciremuftantiisque in quibus homines potiti
nunquam omni ex parte felices effe poffunt. Hinc
Plato Lib. II. de Republ. pag. 605. poftquam no-
nuiffet, Deum natura bonum, folorum bono-
rum caufam effe dicendam, addit : 'Ouh. àgx xtto-
SììtìlOV «li O/JUgH HTStAAH 5T0MT« TXUTHV TWV XfJXg-
rixv tttgi thç 9s«ç xi/MTCiS xfjcxgTxvovToç i(çfjf Xtyov-
toç di Soni ttiS-si > i. e. Neque Homeri igitur ne¬

que



8i 203 c m
que alterius Poeta admittendum eft peccatum flutte de
Dits dicentii, in Jovis limine duo jacere dolia. Nefcio
utium rede mentem Poeta; ceperit Plato, nihil
enim mihi aliud hoc loco dicere videtur Home,

rut, quam Deum ita temperare res humanas,
uc bona malaque in hac vita fibi invicem fuc-
cedant. Sibi ipfi denique contrarius eft Plutarehus,
partim in differtat de audiendti Poeti! pag 14, £c

18. partim in Confo/al. ad Apolloniam. Tribuitur illi
Omnifcientia. II. «. v. 54c.

Tj)v ofifjsißsT sTSsirx 7txrr\g ccvcìgoav rs
Ôsoùv rs,

'Hf'/J, fi-fi Oi] 7TXVTXÇ SJJ.HS S7SISÄ7SS0 /J.VÔ8S

Eia ,asiv. Xxästsoi rot iaovr, xKo"Xfin 7ssg
saar\.

AAA òv fjsv y,s7tisiKss xy.HSfj.sv, èriç s7isirx
Ours Ôsojv 7tgorsgcs rovy siasrxi, èr xv-

ôg007S i-V.

Ov oxv syooj X/Txvsvls ösoov edsAcifji vor[-
axi

ìAinri av rxvrx sy.x^x ótstgso pttiiïs fjs-
rxKAx. i. e.

Huic refpondit deinde Pater Hominumque
Ueorumqtte,

"Juno ne omnia mea fperato confilia
Te ficituram Dißcilia tibi erunt, uxor ut

ut mea fis:
Sed quod quidem par fuerit audire nullus
Neque Deorum prior hoc feiet, neque Homi¬

num :
M 2 Quod



m 204 c m
Quod autem ego fiorfuni a Diis voliterò ani¬

mo concipere
Ne tu hac fingala interroga, neque per-

fcrutare.

Inprimis autem ex toto Poëmate Homeri
patet, Providentiam ab eo agnitam. Hoc denuo ag.
novit Scriptor vitas Homeri pag. 337. ita dicens.
Caterum ad Dei mentem Providentia fe Fatum per-
tinet de quibus Philofophi multa verba fecerunt.
Horum autem omnium Homerus occafionem flippe,
ditavit. Ac de Providentia quidem Deorum quid at.
tinet dicere? Quando per omnem Poèfin non tantu-n
inter fie fe de Hominibus differunt, verum etiam in
terram defcendeules cam Hominibus cortverfantur.
Sed pauca Exempli gratià contemplemur, in quibus 'ri.
piter ad fratrem inquit : „ Seti Neptune Deoi, cur no/ira
Palalia cieli nane teneant, cundoi cura mihi funt
percantei ". Et in aliis : „ Ehea certe hominem fugientern
mania cheum Percharttm video, pedaique meum cru-
ciatut. „ Adhac regiam dignitatem ac morum
facilitate»! innuit, diceni : „ Non ego divini pofthac oblitus

Vlyffls effe queam, qui mente Homines praceltit, &
ans Divorum peeacfe incendit, pinguia facra ". In
quibus cernere licet, quad viram illam primo a mentis
perfpicuitate, deinde a pietate erga Deos collaudai.
Caterum quo pado cum illis ipfis Hominibui Deoi couver

fantei ac collaborantes fingat, in multis efi perdi/cere.
Ut quum Mintrvam aliquando Achilli, femper au.
tem Uly/Ji ; Mereurium autem Priamo fe quando,

que Ulyjfi, atque in univerfum Deos Hominibus femper

adeffe patat, ait namque : „ Dii Superi ex aquo
traSant Hominei peregrino!, indigena'que fimul, va-
fiatU fe »nenia ctlja, juftitiam humanam fpedant ac

impta



20f C

impia fada ". Divina autem Providentia peculiare efi,
velie ut Homine! juflè vivant. Atque iftud Poèta cta-

rilfime inquit : „ improba fada Hominum fuperi aver-
faitar, honeftoi eximiosque Viros pretio dignantur
habere. Indignatur iis Saturnia! eftque nocivus, qui
viole iter agant jus figunt atque refigunt ", Porro
quemadmodum Deal hominibiu profpkieut.es, ita fe homines

iftorum memores in qaavit fortuna ìnducit.

Atque dux quidam profperè agem, inquit, fpei me magna

tenet vottmique Jovì, fuperisque candis nunc
facio, pepulere quod inde canes mi. Periclitans vero,

„ Jupiter at rogito, firvabis ab aère Gracos ". Et rurfus

ti, qui interfecerat : „ Quando quidem hunc hominem,

domilit vinate Deorum ". Moriens vero : „ Fare age, ne
quid ego Divorttm numina ladani ". Unde igitur
potius illud Stoicorum placitum, quam ex pradidìs orti

tm habet Denique unum effe mundum atque iti
ei fe Deal fe Homines qui natura juftitia participes

j'ant) Reuipiiblicam fimul adm'niftrare. Etenim

quando inquit : „ Diva Themis Supero! Jaffli Jovis ante

coégit, Cur tu rufen eoi cogis, qui fulmine feiendes F
Nunquid folicitui de Teucris, ntmqaid Achivis " Quid
aliud innuit, quam quod mundtii civilibui legibus ad-

mniftretur, atque DU praconfultent prafidente fe
Deorum fe Hominum Satore. Caterum opinionem
de fitto in illis oftendit perfpicue, „ Fata fua effugiet
non quisquam five fit ille ftrenutti, Ignavut, five quum
lucem a/pexerit almain. " At inter alia in quibus fati
potentiam confirmât, ipfe quoque arbitratur (ficut fe
probatijfimi Philofophorum qui pofi eum vigaerant,
Plato, Arijhteles uc Theophraftus non omnia fato
evenire, fed aliquid etiam in hominibus effe fitum, ut,

quibus libera jit voluntas. Huic autem neceffitatem
quodammoao conjungi dum aliquis hoc quod cupit,

JA 3 agens



agent, in id, quod non vult, incidit. Atque hac

perfpicue in multis décldravit, ut in utriusque Poèma.
tis exordia. In Iliade dicens, Achilli! iram Grajis
exilii caufamfuiffe, atque tum Jovii voluntatem corn.

pletam effe. In Odyffea vero Ulyjjii focios propter
temeritatem in pernieiem incidere. Deliquerant enim

dum Sacrai Phosbi bovei attigerant quando ab eis

abjiinere lieuiffet. Ad hunc enim modum pradidum
erat: „ Hai modo fi vaccai dimiferii ire quiete, felìcem
reditum, quamvis jadatas habebis, ladere fin tentes

facies impune nec illud. " Sic non violare in ipfis fitum,
perire autem quum violajfent, ex Fato confequens erat.
Hadenus Scriptor ifte vita; Homeri. In eandem
fententiam concedit Plutarehus pag. 48. feq. Sunt

tamen, qui putant Homerum, Fatum id eft,
inexorabilem omnium rerum neceffitatem profef»
fum, provocant eum in finem ad certa quasdam
loca quibus videtut id probari: Celebris locus eft

Odyff.S.'. 129. in quo Homerus fub pecfona Ulyf-
fis, qui fe alium fimulabat :

^Ovàsv xy.tovorsgov yxtx rgs(fisi xvBgojTtoio

Tlxvroov, oaax rs yxixv S7tnsvstsìtrs xgq\sg7tsi.
Ov fjsv yxg Tsors (pnat y.XKcv usiasabxi

oyriaaou,

Ç>(pg xgsT-fiv 7rxgs%wai (jsot ngf ysvxr cgmgin
'AAA' òrs óì] h&j Avyçx ùsoi fj.xv.agss rshsaooat,
K«ì rx (psgsi xsv.aficjJisvcs rs-rh-nort tìvfj.co.

Toios yxg voos s^tv sr.i'xfiovtwv mògommy,
O'iov s/7 fifJ-Xg xyr\Qi r,xTr,g ''hvògsv rs dsoov rs

i. e. Nihil imbcciliius terra nutrii homine

Omnium quacuniquc fuper terra fplrant ì5
Jerpunt

Non



si 207 c m
Non quidem unquam dicit malum pafiurum effe

in futtintm,
Quoitsqne virtutem prabeant Dii, efi genua,

move»tur :
Sed quando i$ mala Dii beati perficiunt
Et hac fieri nolens patienti animo.
Talis enim viens eft levreflrium Hominum,
Qualem quotiate ducit Pater virorumque Deo-

rumque.

In fpecie malum Deo adfcripfiffe videtur
Homerus. Sic Iliad. T. v. 8î- ita induci Agamem-
nomen loquentem,

YioAAxv.i on fj.01 rsrov K%xioi /j.vêov ssittov
Kxi rs fjs vsiy.ssay.ov. 'Ey* fe dirics stfji,
'AAA« Zs-ós xcy jJOlgX, Hgf -fisgoCpoiTts sgtvvvs,
'Oi rs fjot siv àyogri (pgsaiv sfjßxAov xygiov xrinv
'HjM«7/ roj cf fi%i\ArjCS ysgxs xvlcs XTsr\vgojv.

Siepe jam mihi hunc Achivi Scrmonem dixerunt
Et me òbjurgarùat : ego autem non Autor fum.
Sed Jupiter 15 Fatum efi in tenebris agens furia
Qui mihi in conciane mentibus injecerunt fiavam

naxam,
Die ilio, quo /khtllis pramium ipfe abftuli,

Idem Iliad. I. v. 17.
fil (piAoi 'Açysioûv fjyiflcges fias fjsooviss
Zsvs pis fjsyx y.goviofis xr-fi svsonas ßxgsiif.
S%erA;«f, es ngiv fxsv fxoi v7tsa%sro ngj nxre»

vsvasv
'lAtov sy.7isgaxv\ svlsiyjcv xisovssaxt

M 4 Nov



208 M
Nuv op Kxy/nv X7tocìr,v ßsAsvacclc xjfij /je v.s-

Ksvsi
&vav.Asx 'Agyos ÌKséjxt, Itisi ttoAvv aoAeax

Axov.
'Oujo Tta Ait fjsAXst v7Ssgjjsvst (ptAov slvxt
Os or] 7ioAAxoov 7ScAtc»v y.xlsAvas yxg-fivx
Ho eli Kg/ Avast. Ta y«£> ygxlos s^i pisyt^ov.

i. e. 0 amici Argtvorum Ductores y Principes
Jupiter me valde Saturnins detrimento irre¬

tiva gravi :
| Infeftus, q0, antea quidem mihi promifit efi

annuit
Ilio excifio bene munito rediturum,
Nunc vero malam fraudem ftruxit tfi me jubet
lnglorhim Argos redire, poftquam multum per-

didi populum.
ita ficilieet Jovi prepotenti placiturn eft,
Qui jam multarum urbium demolitus efi ver¬

tices,
Et adhuc demolietnr : hujus enim potentia efl

maxima.

Alia loca lubens filentio tranfeo. At his
pofitis, extra dubitationis aleam politura effe, Home-

rum ejufmodiinexorabileF3tum profeffum, vixcre-
diderim. (i). Enim in genere obfervo eos omnes
falli qui putant, Homerum Syftema aliquod
apte inter fe connexum de Deo & Providentia,
in animo fuo praeforrauff'. Subtilior eft illa de

Providentia Dei, acque adionum libertate dodrina,

quam ut tum tempori jam rire fu-ric ex-
cuffa. Innumeri homines de Deo, Providentia,

Edio«



81 209

adionibus human!, loquuntur, licet qua ratione
hasc inter fe connexa fint, nunquam cogirarint.
Unde loca in omnibus Seriptoribus invenimus,
quas utramque in partem trahi poffunt, id eft,
poffunt diverfa fyftemata conficere Homerus,
mox hos, mox illos irnlucit loquentes, prout
circumftantias, «Sc mores fasculi poftulare videban-
tur, fecurus de fyliematl nexu, atque cogitatio-
num harmonia; hinc aliquando Dii nefcire, ali-
quando omnia fcire aliquando puriffmii,
alienando turpiflìmorum fcelerum rei, mox omnia
in hominibus efficere, mox, quafi fecurum a^vum
vivere, dicuntur. * Hinc in tanta f-ntentiarum
divertiate, homines diverfilTmi! opinionibus ad-

didi, inveniunt, quod in fuas fententia; prajfi-
dium trahant; plura autem pofhilnri, (i quis alium
errori g-avifiìmi convincere vult, norunt Eru
diti. (2) Sunt loca perfpicua in quibus aperte
negat Homerus, malas Hominum adiones Deo
efte adferibendas; notiflimus eft locus Odyff. a.
v. 32.

'XI 7S0/7CI, oiov inj vu usus ßgoroi xtiwcovrxi

n
* Confent! mecum hac in parte Moshemiui no-

tis ad Cudivorth. pag. I \C>. dicens : Difficile eft com-

ponere omnia, qua de Diti eorumqne orta fe rerum
generation pajjlm tradidit Homerus. Si quis ex ipfe

qudfiviffet Homero quiduam de his rebus fentiret,
fortoffe vix habaiffet, quod refponderet bonus homo :
q:ti quidem nihil certi mihi finfiiffe, fid quafireban-
fttr titter Gracoi ficita, nullo adhibito judicio carminibus

uns temere iniexu'tfife videtur.
M 5



210

H| fifj-saiv yxp (fixai ymx ifj.fj.svxt. ol ifs y$j a-Jlat

~L(pr\atv ccjxaôxAi-fiaiv v7tsg ptogov xAys i%mtv

i.e. Vah quam nunc homines injufte Numina cut-

pant.
Ex nobis namque effe mala ajunt : at fibi ipfi
Ncquitid propria prater Fatum mala gi-

gnunt.

Fatum infuper femper adpellatur ùioç ßa\« nec
tiic tu^dç mentio fit. Dicuntur illi Diis piacere
qui impotentibus animi adfedionibus f.cenum
imponunt, hiuc ita loquitur Achillei. II. a. v.2I'tr.

Xgt] fjsv a(poûtrsgov ys Qsx ìisos ètgvaxSxi
Kxi fjxAx Tfsg ùvfAoo y.sxot\ccfjsvov. XiV yxg

XfJSlVOV.

O's res ôsots Ì7ti7tsar\TXi, fjxAx rsxAvov xuìa.

i.e. Oportet certe vefirum, Dea, confilium fiequi,
Quantumvir firn animo iratus : ita enim melius

Ouisquis Diis obtemperavcrit, magis quoque
exaudìunt ipfum.

Ita Odyff. £. v. 83;
Ou fjsv a%s\Aix 'Egyx êscifjetxxçss (ptXe&atv.
'AAA« ownv lieai xgf xiaipix igy xvfj~gcù7tc»v.

i.e. Non quidem improba opera Dii beati amant.
Sed juftitiam honorant t$ pia opera hominum.

Hinc etiam precum agnovit neceffitatem. II. «'.

'AAA' 'A%fA.su ixfAxaovv Ôv/j.ov jisyxv y
soV ri

as xgi]
Ni)Af*r



m 211 (M
N^Affs- fiicg lyj-iv. Çgsfiioi eis rs ngf ôsot xvloi
ToùV7isq agi /j.si£mv dgsrr], ri/j.t] rs ßir\ rs.
fxxi fjsv ras ôvssaai iiçy ivy^coA-fis xyxvnai
Aoißi] rs, v.vlaa-fiTS Tsxgxrgojjrais' cèvBga7sot

Ataaojj.svot, ors ksv ris vnsgß-fi-fi nßf xfj.xg\r\.

î. e. Sed Achilles doma animum magnum : neque
te oportet

Imìfericordem effe : fiecli enim poffunt efi

Dii ipfi
Quorum etiamfi major virtus honorque po-

¦ tentiaque,
Tamen hos Sacrifiais 15 votis placidis
Libamineque. nidoreque avertunt ab ira ho¬

mines.

Stipplicantes, cum quis transgreffus fuerit t5
peccarit.

Neque locus ex Odyff. 2. fupra citatus
probat, prorfus omnes adiones Hominum Dei
operationes effe. Commentatus eft in hunc locum.
M. Cafaubonus, extat il'ius explicatio ad Calcém

Epifto/arum Parentis & fuarum pag. 174. feq. Edit.
Almelov. Très in medium profert loci hujus inter-
pretationes. Prima quam antiquitfimam agnofi
cl Euftathius, eft eorum, qui cœlo «Se fydenbus
omnia humana ipfas etiam mentes, his verb!
ab Homero fubjici cenfi-bant : quafi hoc voluiffet

prout cujufque diei naturalis ex aftrorum
politura & influxu cooftitutio eft : tales «Sc

homines, pro cujusque parriculari temperamento,
«Sc animo <5c corpore quotidie exillere. Secundum

hanc interpretationein ro oiov ad ifjxg re-
fertur



m 212 c m
fertur & praspofitio Itt/, non ad n/jzg, fed ad
verbum dy» pertincret, quafi fcripfiffet1/$ç vaoç

ruv xv6ga>7rav aov ii[xxg iTrxyu 7rx-t»g. \r\ hunc
fenfum interpretatus eft Cicero.

¦ Tales funt Hominum mentes qu.tlis Pater ipfe

Jupiter audiferas lufiravit lamine terras.

IL Interpretationis ratio verba ita confini! :
Te/o« vooç xvd-guTUV oiov Çvoov fcilicet) 'nr ùfAxg

aytift trxTwg &c. Senfus tflct; talent efje mentem
tnortalium, qualem Parens omnium Divum atque
hominum) diem induxìrit: Atque ita cepit fententiam
Homeri M. Tyrius aliique: imitatus iihm eft Archi-
lochui ita :

Totos yxg xvBgoùTtoiai ôv/j.os, yAxvxs As7f-

rtvsis Ttxi,
Qvqlois oitoinv Zsvs sCp -fifj.sgr<v xysi.

Tertia nititur prima illa verborum conftrudione
tsioç V30? «Se I* ifj-xg : fenfum autem elicit talem :
qualem fcilicet cujusque diem (id efl flatam fe for-
tunam) pro diventi temporis ratione Deus effe volue-

rit; talem fe animum ipfiui, id efi mores fe opinione!

efje falere. Secunda, & tertia verfuum illorum
interpretatio nihil habet quod cum ratione poffit
culpari, aut ad fatum reftrri. Primarii autem
intellexiffe Homerum certe non ex verfibus hisce,
fed aliunde probandum effet. Nulla autem certa
hujus interpretationis veftigia in Homero depré»
hendo. Secunda autem, <5c tertia cum fenten-

ti! ejus apprime confpirant. Sed pergamus ad

reiiqua. Jovi adferibit Homerus feientiam fatorum,
qua finguiis mortalibus contingunt, Ita II. y. v. 308-

Zs-js



m 213 c

Zfus" fjsv 7SH loys enos x&f xôxvxlot ôsoi xAKoi
'07S7i:oisgoj ßavxloio rsAos 7ss7tgoo/jsvov i^iv.

i, e. Jupiter nimirum hoc fcit efi immortala Dit
reliqui

Utri mortis finis fato deftinatus fit.

Omnifeientia autem in genere illis tribuitur Odyif.
A. v. 4^7. 6soi Si n 7TXVTX Itxitcv 3 hinc etiam me-

mor efl Virorum optimorum. Ita Odyff. A. Jupiter
ad Minervam.

Tioûç xv insif òdvar\os iyco dsioto Ax&otfxîjy

OV 'TSSgl fJSV VOOV SÇt ßgC/iuüV 3 7SSgl Ó IsgX
Ssotatv

'AÛxvxlûiaiv socozs roi àgccvov ivgvv iyßaiv.

i. e. Quomodo unquam ego Ulyffis divini oblivifcertr,
Qui fe mante fupra mortaies efi, fe fupra cateroi

facra Dits
Immortalibus dedit, qui ccelum latum habitant.

Diflribuit autem Deus dona mortalibus varie, fecundum

Homerum. Ita Odyff. VIII. Ulyffis importuno

Euriale fuccenfens ait : v. icSfl

ZsiV 8 KXhOV SS17SSS. XIXGlXAûû clvogl SOIKXS.

'Ovrojs è 7iav\saai Ssos ypogievlx àiòooatv

'Aviìgxaiv èrs <pvr,v èr xg (pgsvxs, èr
ciyogfjlvv.

'AAAOS fJSV yxg 'TêlOOS XKldvòlsgOS USASI XYi]g
'AAA« êscs fj.og(p-fiv tTssai çs(psi. Oi Je 7k

ecvjcv

TïgTÏS-



8i) 214 (S»

TsgTtousvoi Ksvaaasiv. Oc 0 daQ)XAsoJs xyoosvst
A.do< fjSihtJCM -, fjslx os 7IPS7SSI xygofjsvoiaiv
'Eç%cfJsvov 0 avx ccçv, Ôsov des iiaogooiaiv
'AAAos o' xv èidos /J.SV ccAiyy.ics "AÔxvxûotaiv
'AAA' è oi %agis xy.(pi7ssgijgs(ps]xt iyrssaaiv.

i.e. Hofpes non honefie dixifti: Stulto Viro finaliser.
Ita non omnibus Deus mimera dat
Viris neque formam, neque priidentiam, ne-

que Eloquentiam :

Alius quidem forma inferior efl Vir,
Verum Deus formam Eloqucntiâ omat : alii

quoque in ipfum
Ldti afpiciunt, L5 ipfe fiecuvè loquitur
Modeftia Juavi, eminet autem in cœtu :
lncedentem autem per urbem, velut Deum afpi¬

ciunt.
Alius autem rurfus forma quidem fimilis im¬

mortalibus,
Sed haud ei gratia addita fiermonibus.

Idem Jupiter Odyff. a', v. 205. omnem felictm

fuceeffum Hominum Deo adferibit.

Ysix (fccgiyvcolos yovos xvsgos d> rs Kgoviojv
'Ohßov ÌTti%Ao>a-fi yxusovìi Is ysivo/jsvoj rs.
ifis vvv Ne?of/ JWe oictfj7tsgss f\fxxrxr.xv\x,
'Au/ov fj.sv Antxgojs yigxav.sfjsv iv fj.syxgoiaiv
'Ttsxs civ Kiwlns Is ngf iyx^aiv shut xgt^as.

i. e. Facilis enim cognita proles viri cui Saturnins
Felicitatem dejlinat 'efi uxorem ducenti efi nafi-

centi
Ouemadmodum nunc Nefiori dedit jugitur die-

bus omnibus Quern-



m 2iç c m
Ipfum quidem molliter ficneficere domi fitte.
Filios rurfus prudentes efi hafla effe optimos.

Vide & Odyff. XIV. v, «53. feq. gloria etiam a
Deo eft Iliad. XVlt. v. 2<;t. E;t Ss aio, ti/x» 1$
xuSùç òttìiSìi. Ita virtutem etiam bellicam, douant
Dei effe Iliad. XX. v. 125. feq. Et ut tandem
ccetera quas magna copia in libri Homeri inve-
niuntur otnittam, & pramia Sc piena poft mortem
manent homines. Vide prolixe de hoc Odyff. XL
v. 561. feq. Iliad. VIII. v. 13. feq. Ex hifee
omnibus concludimus, probabile quam maxime,
Homerum Numinis exiftentiam, Providentiam & caetera

Deo digna attributa agnoviffe.
Sed audiamus jam ea, quas contra Homerum

adferuntur : Celeb. Clerical poftquam Tom. 3.
Bibl. Seled. p. 67. Cudpeortbi opinionem protu»
liffet exiftimantl, licet Homerus, àHefiodas omnia

ex Chao ve! Oceano reperièfint, Jovem
tamen femper excepilfe, quem Patrem Deorum
Hominumque dixerint, addint: Le mal eft, que par
ces Dieux,- ils /imbietti entendre feulement la pofle-
rite de Saturne fe quelques Dieux contemporains
de qui Jupiter étoit le Roi comme il etoit le Père des

plufieurs autres (f). De Htfiodo mox dicemus quod
a

(f) Hoc ipfum dubium torfît etiam Celeb.
Moshemium v. notas ad Cadtv. Tom. I. pag. 429.
at praeter dida nota, fi vero credidit Home-
rus Jovem Se casteros Deos ex Chao orili, ratio
tandem reddenda eft unde Homerus ad co°ni-
tionemDei «Se attributorum ejus pervenerit: certe
ex hypothefi de «-terna aliqua maceria hoc non hau-
fit. Sive igitur ex proprio fenfu, live opinione vili-



ai* (Ht
fi Homerus cunda quas exiftant ex chaoo deri«

vaffjt, nondum effet Atheus, fed inter Duaiiftas
ßasreferendus, dum ubique atcributaDeiagnofcit,

impe-

gi ita locutus fit, videtur ab Athelmi crimine ab-
folvendus, non melius quantum in re obfcura fieri
poteft, res illuftrari poteft, quam exemplo quo-
rumdam Scriptorum Ecclefia; Romanas. Altiffiuie
radicata eft opinio plebis fe virtutibus Sandorum,
adeo ut centies audias hos vel illos Sandos invocari

rebus in ard!, vix femel praepotentem
omnium Dominum.' Homines igitur fuperftlionidediti;

at non plane DciO. M. immemores, quoties
de rebus divini loqusndura eft, dudum receptis
opinionibus fefe accomodane, la tamen ut fu bin-
de Dei etiam mentionérf. faciant. Homerus recep-
tas fabellas de Diis aliter fe tueri non poll's ere-
didit quam f\ antiquas fabellas retineret, ita tamen
ut partim extolleret quos in Divum numerum re-

ceperunt, partim etiam ea qua; de Numine Optimo

a Sapientibus fui asvi admittebantur, confi!-
maree. Hoc autem a me non eo animo didum
eft, quafi explorata; veritatis fint, quae adfero,
aut red? feciffe Homerum contendam, conjedura
eft pra;tereaque nihil. Hoc unum certe credere non
polfum, Poetam praster materiam nihil admififfe,
atque ex rudi indigeft-.que mole nonfolum omnium
rerum, fed & ipfius Jovis, originerai rcpetiiffe. In-
finita loca fune, qua» huic fententia; contrariantur,
fed fruatur qulque fuo iudicio. Ipfe certe Celeb.

Moshemius loco citato ait. Hocfine controverfia dederim,

Homerum reliquii Diti omnibui Jovem fuum prafeciffi
fumniumque ip/t praterea in rei univerfiai Imperium al-
tribaiffe. Loquunuir id infittili tjai loci.



81 ai? c m
imperiuraque in materiam eidem adfcribic. Imo
fi Deum corporeum at fumma intelligendi vî
îpraeditum credidilfet Atheifimi poftulari non poffet,

vel ipfo judice Clerico Bibl. Seled. Tom. If»

pag. 14. Non autem vel ipfum virum dodifîi.
mum exiftimare, Homerum plane omnia etiam ip.
fum Numen, ex materia; inertis mole orta pucaffe,
vel ea probant, quas de Polytheifino eod. loco pag.
<{2. monet dicens : Premièrement il faudrait établir
Vidée véritable de la Divinité ; après quoi il faudroit
recueillir dei pini anciens Poètes, comme dHomere fe
d1Hefiode, tous les traits qui y ont du rapport, fe qui
font voir que la véritable idée de la Divinité n'était pat
entièrement effacée de leurs efprits. Par exemple, ort

y trouve que les Dieux font tous puiffans, immortels,
bons, prèvoyans, fiages, bienheureux, amis de la vertu
fe ennemis du vice. Il efl vrai, qu'on n'y voit aucun
Veftige de funité d'un Dieu, fe que fon idée y eft à
tous montens confondues avec dei idées d'Etres Intelligens,
fujets à bien des incommodités, quoique plus excellent,
que les Hommes, à qui ili rcffimblent d'ailleurs à

divers égards. Cette Contrariété, que l'on trouve dans
leurs tems, touchant le Dieu n'etoient pas conformet
à Pancienne tradition, qu'elles avaient extrêmement ob-

feurcie. Quand ils parlaient de Dieu, conformément à
Vidée, que la raifon nous en fournit, ils s'exprimaient,
felon l'ancienne impreffion qui en étoit demeurée parmi
les Hommes : mais quand ils attribuaient à Dieu dès

défauts humains, ils fuivoient la depravation, qui s'etoit
introduite depuis. Fatetur igitur dodiffimus Vir,
in Homero antiquiifimo Poecarum invenli veftigia

redas de Deo opinion!; hoc nabis fufficit,
qui intérim non negamus» auributa Deo foli com.
petentia tribui illis aliquando, qui Homines he-

Tom. VII. N runt.



81) 2I8(|»
runt. Alterum, quod contra Homerum Viri dodi
urgent, petitum eft ex variis illis viti! atqùe
erroribus, quos Di! fuis non femel adfiribit
Homerus : Certe in eo nemo prudens Homerum

unquam defenderit. Deploramus fortem illius
temporis hominum, quibus tam infani ac parum
cauti obtigere Dodores. Quamvis enim haud
credam Homerum, dura impias adiones Di! fu!
adfcripfit, omnem Numinis reverentiam ex animi

hominum evellere voluiffe; certum tamen eft
plebem exemplo Deorum ad mala perpetranda
indudam fuiffe: notum eft quid contigerit Chsrea

apud Terentium in Eunucho Ad. HI fc. V. v. 36.
unde Vellejus apud Cicerone»! d. N. D. Sed. 42.
Nec enim multo abfurdiora funt ea, qua Poétarum
vocibus fufa, ipfa fiuavitate nocuerunt : qui fe irà in.
flammatos fe lubidine furenteis induxerunt Deoi, fe-
ceruntque ut eorum bella, pugnai, pralia, vulnera vi«
deremus : odia praterea, di/fidia difcordias ortus,
interitus, quarelai, lamentationei, effufas in omni in-
temperantia libidines, adalteria, vincala, cum huma-

no genere eoncubitus, mortaleiique ex immortali
procreato!. Fadum inde etiam ut Plato Homerum e

Republica fuà proeul effe jufferl. Miror itaque
Viros dodos Homerum in eo defendere voluiffe.
Inter modernos hoc nuper fecit Vir dodiffimus
Rollinus Profeffor Eloquentia; in Collegio Regio
Parifienfi. Ille enim in Methodo addificendi elegan.
tiores Literas pag. 226. feq. ita contra Ciceronem,
& Platonem infurgic : L'an fe l'autre (Plato nempe
& Cicero) fe trofnpoient en ce point, qu'ils ne remontaient

pas jufiqu'à la première fiource du deferdre. Elles

étoient bien plus anciennes que lui fe fatfiaient partie de

la Théologie Payenne. Il peignoit tes Dieux tels qu'il
* les



81) î-9 ("fi
les avoit reçu de fes Perei fe tell qu'ils étoient crus fe
connus de fon tems. C'était donc à la Religion même,

qui fuppofoit de tels Dieux, fe non à la Poèfie, qui les

repréfentoit fous fidêe qu'on en avoit, que Platon devoit
s'en prendre. Et c'était la en effet le fiecret motif de

la loi, par laquelle il chaffoit de fa Republique /es Poètes.

Car toute la Théologie du Paganifme étoit partagée

entre deux Ecoles, celles des Poètes fe celle dei Phi.
lofophei. Lei premieri confiervoient le predi dei coutu.
met fe dei tradition! immémoriale!, autorifée par les

loix de l'Etat liée aux fétei fe aux cérémonie! publiques.

Les Philofophei rougiffant en fieret des erreurs
groffieres du peuple enfiignoient à l'écart une Religion
plus pure fe plus dégagée de celle multitude des Dieux
pleins de vices fe de pajfitons honteufes. Ainfi Platon

en excluant de fa République les Poètes banniffoit par
une confiquence neceffaire toute la Religion populaire

pour y fubflituer la fienne, fe par ce detour adroit, il
fie mettoit à couvert de la ciguë de Socrate, qui avoit
bleffé la delicateffe du peuple en l'expliquant trop
ouvertement contre les fuperftitions de la Religion ancienne

fe dominante, Cette reflexion fiert a lever la contra-
didion qui parait dans la conduite que ses Athéniens
tinrent à l'égard d'Ariftophane fe de Socrate. On ne

fait pourquoi ils font fi impies au theatre, fe fi reli.
gieax dam fAréopage : fe pourquoi lei mêmes fipeda-
teurs couronnent dans le Poète les boufonneries fi inja-
rieufes aux Dieux, pendant qu'ils puniffent de mort le

Philofiophe qui en avoit parle avec beaucoup plus de

retenue. Ariftophane en représentant far le theatre les

Dieux avec des charaderes fe des défauts qui excitoient
la rifiée, ne faifoient qu'en copier les traits d'après la
Théologie publique. Il ne leur imputoit rien de

nouveau fe de fin intention, rien qui ne fut conforrm
N 2 aux.



220 C Ht

eux opinions populaires fe communes. Il en parlé
comme tout le monde penfeit, fe le fpedateur le plus

fcrupuleux n'y appercevoit rien d'irréligieux qui le fean-

daltfat, fe ne foupçonnoit point le Poète du deffein
facrilêge de vouloir jouer les Dieux. Au contraire,
Socrate combattant la Religion même de l'Etat, ren-
verfiant le Culte héréditaire fe paternel, avec toutes

jes folennitez, fis ceremonies,fies myflères choquant, tous
les préjugez établis fe reçus, paroiffoit an impie de-

darè : Et le peuple irrité d'une témérité fi facrilêge,
qui attaquait tout ce qu'il rejpedoit comme plus fiacre,
croioit devoir rallumer tout le feu de fon zèle pour
vanger fit Religion. Car ilfaut neceffahement une Re.

ligion h l'homme. Il ne peut s'en paffer. Les Principes

en font fort profondement gravez dans le cœur pour
fétouffer. Mais il veut qu'elle foit indulgente,
commode, comptaifiante i fe que loin de gêner fies penchans

naturels, ou de les condamner, elle les exeufe fe les

autori/e. C'étoit une Religion de ce caradére que les

Athéniens aimaient, fe c'étoit en la leur reprefentant

avec ces couleurs, qu'Ariftophane attiroit leurs applau-

diffement fe leur louanges. Hadenus Rpllinus. Contra
ha;c duo regero, primum eft : Verum quidem elfe

opiniones illas de Diis vel ante Homerum invaluiffe,
quod ante Rollinum jam notavi Vir furamus Joh.
Clericus in Commentario ad Hefiodum pag. 37. fed

num inde fequitur, jure Homerum hoc feciffe?

Theologi erant Poèta; at dedecet hominem de

Deolairreverenter loqui, decet illos quam maxime

omnem navare operam ut plebs redè de Deo
fentiat, «Se pure eum colat : Secundo, aut jure tneri-

toque damnatus eft Socrates, aut peffimè fecerunt
Athenienfes, quod tantum Virum cicutam bibere
iufferunt; prius hadenus nemo aquus rerum judex

dixerit:



8i 221 c m
dixerit ; omnes clamant optimo Viro fummam
injuriam fadam. At quid agebat prasftantifîimus
Vir? certe non prorfus Religionem Athenienfium
fubvertere voluit, quia ro vo/xa t«ç tj-oAsw? Deos
colendos pucavit : fed fenfim fenfimque rediora
de Deo eos addocere voluit; quod fi igitur maie
ab Athenienfibusvitâ eftprivatus, rede fecit, quod
ftultas opiniones animis hominum evellere voluit.
Sane judicium D. Rollini nititur falfifîima régula,
nimirum non opportere Viros fapientes erroribus
publice recept! fe fe opponere, fed juxta leges
Reipublicae fentire, loqui, fcribere. Hasc régula
fi valuiffet nunquam Gentiiium Religio fuiffet
fubverfa, quod tamen omnibus viribus fecerunt
Religion! Chriftianae primi Confeffores. Sane

non amore veritatis, fed Seda cui addidus eft
fyllinus indudum ha;c dixiffe vel inde patet ;
quod in tota prima parte egregii libelli rediffime
monet, Prasceptores omnibus viribus conniti de.

bere, ut impietat! femina ex animis tenerorum
adolefcentium radicitus collant. At quomodo id
fieri poffet fi Poëtas veteres tam abfurda de Di!
preferences non taxarentur? Fuerunt imprimis qui
exiftimarunt, ea quas Plato de Homero dixit, non
la ut communiter fumuntur, effe interpretanda,
quafi nempe e civitate fua tanquam peftem
proferiberet, fed ut laudibus cumulatum, extra
plebi imperita; fufurros, & invidiam conftlue-
ret. Ita dodifs. GraviuiLed. Hefiiod. pag. m. 114.
Poftquam offendi veteres eos, quos divino
honore affici voluere, unxiffe ; variisque tarai! ac
coronis ornaffe, fic ait : Hinc intelligimus cur Plato,
ubi Homerum ê fua Republica in aliam Rempablicam
dimiltendum effe cenfet earn jubeat undum fe lana

N 3 coro-



222 c m
COronatltm éduci : à.7io7rsyi.Troifj.iv rt xv ei* «AAiiv tro-
f-iv inquit /Ji/gw v.xtx rnç KttyxXm; KXTX^tovrtç itgj
igiu ç-iqxvth: amandari quidem volebat Homerum ê

fua civitate, ne qua opinio fequior civibus fati, qui fa.
bularum myfteria non intelligêbant, per impruàtntiam ex
ejui cantibus affrkaretur ; fed voltbat eum elimini non
tanquam hominem feeleftum fe infamem, fed tanquam
hominem divinum, dignumque qui ad in/lar Dei un-
geretur, fe lana coronaretur, hoc efl, divinis adftce-
retur honoribus. Diis enim fe rebus jaeerrimis hic
honos habebatur. Homerum enim Plato anus omnium
maximi faciebat, fe oh artis divinitatem mirifica ce-
lebrabat, ejusque fintentiis utebatur frequenter ad do.
cendum verbii vero fe loquendi generibui ad didio-
nem expoliendam. Hac eft vera ratio, car ungi fe
egiu voluerit coronari Homerum Philofophui j non quod
tanquam exul fe civiliter mortuui fuerit ejedui, quia
mortui ungebantur : nec propter Poétarum moltitiem,

quam lama corona fignificaverit, ut hercle Mufarum
fe Piatomi ingratiti docuit Andrea! Schottui Nod.
Ciceron. Lib. III. pag. 12. hadenus Gravius.
Equidem indignari non poffum dodiffimo Gra-
vio, Homerum magni asflimanti, eamque quam Plato
contra eum condirai legem, benigne interpretanti;

vix tamen mihi perfuadeo Platonem tam
benigne de eo fenfiffe; qui multis in locis male
ob didam fupra caufam de eo judicat : falem
aliter funt interpretati veteres ; Theodoretus Serrai.

2. & IO. Therapeut. Aliter inter raiodernos inter-
pretatur dodiffimus Jefuita M. Mourgei PUn Theo-

logique du Pythagorifme Tom. I. p. 27f. poftquam
enim verba Platonis quae libro 30. de Re-
publica continentur adduxiffet, addit : Voilà
celie memorable fe formidable loi contre lei Poètes de

laquelle



81 223 c m
laquelle les Peres ont tant parle à l'honneur de Platon,
fe à la honte dei Mythologues fe dei adorateur! des

Dieux de la fable. Pourquoi ce parfum fe cette
couronne de laine? L'un pour traiter cesfat/èun de Contes

objeenes comme des perfonnei ou infedées de quelques
mal contagieux, où dont l'haleine fient fe incommode,
ainfi que Theodoret l'infinue dans fon troifiéme difiours
contre les Grecs : Pautre en derifion de la couronne

Apollinaire qui faifioit l'ornement fe la difiindion des

têtes Poétiques' Theodoret qui cite cette loi dans deux

difiours differens dit toujours que Platon congédie

Homere après l'avoir parfumé comme lei femme! congé,
dient les hyrondelles, fymbole dei Jafeuri importuns avec

leiqueli Pythagore confeille d'avoir peu de commerce:
ne pal fouffrir les hyrondelles dans fia maifion, c'eft le

huitième de fis fymboles. Crediderim itaque Howe-

rum, fiquidem Platonis judiciis flare «Sc cadere de-
buiffet eandem mercedem accepturum fuiffe,
quae Principi illi apud Phadrum data, qui ligato
crure, nivea fafc'â, niveis tunicis, fuperbiens
honore divina; domus capite protrufus eft foras.
Adde qua; Viri djdi ad Minutium Felicem de ho«

argumento in medium protulerunt, Edit. J. Gro-
novii pag. 22f. ut «Se ad Athenäum pag. 77. Edit.
Dechair. Confer cum iis, qua; de Philofophia «Sr

Religione Homeri dida funt in celeb. & amiciffitni
Bruferi Hift. Cric!. Philofoph. Tom. L Part. IL
Lib. I. Cap. I. de Philofophia Gracorum fabulari.

Religionem Heffodi reprasfsntabit fequens Mufei
Particula.

N 4 JO.



m îm m
tur. Sed in gratia ac cognitione, quam adfequuti
funt, in dies magis magisque progrediendum,
donee toti ad imaginem Dei reformentur.

Corrigenda.

In Differì, de Relig. HOMERI. p. 186. ante
vocem Socratis adde Di&a. p. 187. pro « lege Ejus
Scriptis. p. 192. correpum lege correptum. p. 21 f.
addint lege addii, p. 21 f. in Nods lege: at prater

ea, quafupra diBa funt, nota, fi vere p. 216".

pro je lege de. p. 223. pro Athenäum lege Athena*

goram.


	Dissertatio de religione Homeri
	Anhang

