
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1751)

Heft: 21

Artikel: De atheismo Iordano Bruno Nolano impacto dissertatio [Continuatio]

Autor: Zimmermann, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-Boi / I 3?»

^M><ìXMfm 't.
r£>9.,4&-: s»ïs

ixH^ e^
^fP^m.
M fiIP stmaii-. ^

De

Atheismo JORDANO BRUNO Nolano
impaóìro

Disfertatio
Audore J. ZIMMERMANNO.

Continuano.

Sed. X.

DEfendit
autem Brunum llrenue Eruditiffimus

Heumannus, ut ab initio hujus apologiae
diximus. At non conquievit Cl. laCroze,
fed in Epiftolà ad D. Heumannum data,

majori vi atque conatu contra Brunum infurrexit.
iEquum igitur eft, ut illas ipfas, quas adduxit
rationes accufationis examini noftro fubmittamus.
Sunt autem fere fequentes I. Jordanus B. naturam
unam, feu Univerfum unum effe Deum (latuit. II.
Adamum neque Protoplaften fuiffe neque omnium homi-
num Patrem. III. Religionem Chrijtianam effe Tabu-
lam fa reBa rationi contrariant. IV. Nihil aliud ad.
firmari poffe de Mofaiea ceter'uque Religionibus. V.

Tom. VI. A KuU



' '8S)2(
Nullam effe creationem rerum, imo quicquid in infinitum

extat, id aternum effe fa neceffario exiftere. VI.
Animas hominum reliquorumque animatimi! e corporibus

in corpora migrare.

Videamusergo primo, quibus argumentis pro-
bet Cl. Vit totum Univerfum elfe Œruni Deum.
Primo, inquit, Dei voluntatem fa Effentiam muffita,
tis naturalis legibus fubjicit, imo ipfam effe neceffitatem

rerum adfirmat, nihilominus tamen liberami qua certe

prima fronte inter fe pugnare videntur, nec cum primis
Philofophia legibus confentire. Provocat ad locum
de Immenfo Se Innum. pag. 192. in quo asferit,
Deum effe neceffitatem. Sed an hoc eft voluntatem
neceflitatis natu.alis legibus fubjicere '{ Si integrum

locum adtuliffet CI. Vir in tenues auras abus-
fet ftatim illa objedio. Ita enim citato loco
loquitur Brunus: Infinita virtus, fi neque a fe ipfa fini-
tur nec ab alio tunc necejfitate fua natura agit. Non
agit neceffitate natura alia a fe fa NB. fua voluntate,
in eorum morem qua muffitati fubfunt -, Sed ipfa efl

ut fape dkimus necejjitas. Agit ergo neceffitate, qua
neque ab intrinfeco fa per fi, neque ab extrinfeco fa
per aliud fruftrari poteft. Hœc verba fane e diametro

pugnant cum iis, quae Ct. Vir objicit; dicit
eum Deum fubjicere neceflitatis legibus : At leges
illae funt fapientillima voluntas ipfius. Addit Cl.
Vir ipfum confeffum, Deum effe neceffitatem rerum

quae vox non eft in textu Bruni; fed ìpfamet, De.

um effe neceffitatem quia nihil extra Deum, vel
in Deo fit, quod ipfum ad agendum neceffario

impellat. Quod vero eundem Deum liberum di»

xerit, non eft cur miretur D. Vir: novit ille
Reformatas Ecclefiae Dodores omnes quando often-

dere



3

dere volunt folam fpontaneitatem ad libertatem
fufficere, neque indifferenciam voluntatis poftulari,
ad Deum provocare, qui cum femper agat ob
fapientes rationes neque indifferenter haereat circa
hoc vel illud agendum, tamen libere agat. Novit

Cl. Vir quid de neceffitate 111. Leibnizius ejusque

Sedatores ftatuant, quos in Atheorum, credo,

catalogum non retulerit. Verum eft, in eo
ertavit Brunus, quod lapidibus & metallis nefcio

quem fenfum inefle ftatuit ; Sed haec ad Atheismum

probandum nihil faciunt. Pergit CI. Vir:
Jam qua fit, (inquit) natura illa, quam Deum ap-
pellat hic paullo operofius inveftigandum eft. Ubi
primum memineris velim Syftema phyficum a Jord. Bruno
induBum nihil aliud effe quam Philofophiam Epicure-
am Pbythagorismo incruftatam doBiusque fa emenda-
tius {ita enim ipfi videbatur) pfopofttam. Sic in Li.
bro de Minimi Exiftentia pag. IO. atomos quidem docet

effe rotundas fa terminis fuis, quas partes effe

non vult, fefe mutuo contingentes : vacui vero naturam
Epicureo more propofitam excludit nonnihilque ablud
conglatinandis atomis neceffarium effe cenfet, cujus
naturam vafire disftmulat. Qaanam autem res ibi intel-
ligatur caivis obiter hos libros perlegenti, haud fatis ap.
pareti maxime cum mentem infinitam atomis fubjìernere
videatur. Ut Libro de Immenf. & Innum. pag. 457.

Sed non propterea rationis carpo elementa

Impia Democriti adfiipalatas fenfibus ; atqrii hac
Mentem altam agnofco moderantem cunBa paternam.

Aperire tamen licet qaanam fit illa natura five ment
falfo ita dieta atomis fub/Irata-easque conglutinans.
Eam ego ex ejus Sententia Lucem increatam fa ater.
nam effe animamque omnium rerum immobilem infilar

A % vacui



8f 4 SS

vacui, oBivam tamen utpote animam mundi modo de-

monflrabo. Illa nimirum mens eft de minimi exifl.
pag. i.) natura fubjeBis infila rebus, qua momentis
graduando fuis depromit fa aptis ordinibas conflans nameris
discriminât alte. Ea efl illa Monas {pag. 14.) qua
multum fa magnum compleBitur, omneque in ifla inte-
granda means dans Entibui effe, Deusque efl, extans
totum infinitum verum, omne, bonum, unum.
Videlicet in illa luce infinita, omnia funt unum, unius.

que natura fa Dei nomine adpellanda veniunt, cum ab

ea una vegetentur. Sic in unoquoque mundorum ex in.
definito animorum numero anima una exurgit omnesque
mundorum animatorum unìtates in unam univerfi naturam

con/pirant, qua Jordano Bruno Natura, fa Deus

efi. Ita a Dei natura, five ab illa luce ad minima

quaque defcendendo pervenni potefl ad monades nempe
fa principia : quemadmodum fa a Monadìbus ad
maximum circulum illum intelleBualem fa infinitum, quo
contimntur omnia adfcendendo pervenitur.

Deus inquit De minìmorum exiftentia pag. 14. Efl
monadum Monas nempe EntìumrEntìtas. Iterum in
Libro Contemplât, pag. 74. ex minimo : Efl Japer hanc

animam fubflantialis natura individua anima qua efl

in Horizonte majore, ut anima tellurìs in Synodo magna

qua nobis feconda mundi /pedes habet. Superior efl

anima Synodi totius, qua efl in univerfo. Suprema efl

animus animorum Deus Spiritus omnia replens, totius

ordinator, fupra fa extra omnem ordinem fac. Qua
poflrema verba ad lucem aternam fa inereatam jpe-
Bant prout in abfiraBo fa abfolute confideratur, nihil
attendendo ad concreationem materia fa Monadum qua
ei quodammodo innatant eaque vegetantur fa agglutinante

: Sic Brunus alibi (pag. 251.)

Namque '



* CÜ
Namque bonum verum fa perfeBum dicitur unum
Immixtum, fimplex, abfiraBum, immobile, per fiel

Si modo quotas, unde lucem illam Jordani Bruni
eruerim, elfi fuperius diBa eam luculenter oftendunt:
Adi quafo obfcarifjimam ejus Disfertationem contra,

Marcellum Palingenium in Libro de Univerfo fa
Immenfo fa paullo attendus perfpice, qua ibi pag. 6f2.
dicuntur de tace illa immenfa qua fit ut hoc Univerfittati!

rerum Jpatium non fit informe. Lux ea inquit,
non eft Lux fine corpore id eft umbra fine fundamento
fa verbum fine ftgnìficato, fed Lux qua Jpatium habet,

qua ubique tota, qua immobili!, qua denique (ex
ipfius fententia) Deus efi. Hadenus Ci. la Croze cujus

prolixiora licet verba defcribere volui, partim
quod in paucorum manibus extra Germaniam
haec Epiflola CI. Viri ad Heumannum data,reperiatur:
Partim quia cavere volui, ne quis me ponderi ra-
tionum Ci. Viri aliquid detraxiife calumniari pos-
fet. Singula jam paullo diligentius examinabimus.
Et (i.) quidem obfervandum, asferereCl. Virum
Syftema Bruni phyficum compofitum effe ex Epì-
curi & Pythagora decretis : Dodrinam de atomis
& vacuo ex fontibus Epicureis ; Dodrinam de
Monade ex Pythagora fententiis derivatas, quae
fententia nihil habet quod culpari poffit. Quid
enim eft Philofophia Gaffendi & Cartefiì quam
emendatior Phyfica ex utriusque fere principiis
contexta corpufcularis Philofophia ab Eruditiffi-
mis viris magni aeftimatur : quod fi ergo ex mente
Pythagora, atomis adjunxit Monada ; mentem al-
tam cunda moderantem habemus fane quod
volumus, id eft quod Brunum abfolvit: verba
clariffima funt :

A 3 Men.



Mentem altam agnofco, moderantem cunBa paternam,

Haec perfpicua funt ; atqui in petfpiçuis adqui-
efcendum puto, & obfcurioria fecundum ea ex*
plicanda. (2.) Dubitari adhuc poffe, utrum
Philofophia Bruni ex duobus hisce Syftemadbus per
omnia conciata fit : non contemnendas rationes
adduxit Celeb. Brucerai Hift. Crit. Phil. Vol, V. pag.
37. At non placuit hic fubfìftere Ci Viro, tertio
igitur loco vult illam mentem paternam Monada
effe lucem increatam «St acternam animam omnium

rerum immobilem, fed tamen adivam. Nemo

non videt, fi, vel maxime Deum ita definiis-
(etBrunus, aliunde effe circurafpiciendum, utrum
clarius locutus fuerit nec ne. Nemo enim inceli,-

git, quid ht Lux immobilis Se tamen adiva. At
quod deteriuseft, ne quidem, dum de Deo lo-
quitur, ita fe explicare fo'et Brunus, ut mox au-
diemus ; provoçat auttm Ci. Vir ad illa verba Bruni

in quibus de mente, & natura rebus fubjedis
infita agit, atque hanc Deum effe ex mente Bru.
ni contendit. Quid li hoc concederemus Viro
dodo num fequeretur inde ergo Deus, five
tnens illa unum facit cum naturae rebus fubftantiam?

non puto. Verba innoxia funt in fe fpe-
data, nifi aliunde probetur, eum principii loco
ponere, Deum & naturam id efl totum Univerfum

unam elfe fingulariffimo fenfu fubflantiam.
Quid fi dicamus, mentem naturae rebus inlitam
effe mentem cunda moderantem num vim in-
ferremus verbis Bruni cum iisdem ipfemet utatur?
Sed non opus eli, ut hue perveniamus. Proban-
dum fuerat Ci. Viro hanc mentem naturge rebus
inlitam ex mente Brunì Deum effe, Pag. 7. uti

fupra



8f 7 v sHi

fupra adduda loca probant, plane aliud fìgnifi-
cant pag. enim 7. totidem verbis ait : Mens fuper
omnia Deus eß. Mens infitta omnibus Natura. Mens
omnia pervadens ratio. Deus diBat fa ordinat : natura

exeqaitur atque facit; ratio contemplatur fa diicur-
rit. Haec mea opinione funt evidentiffima.
Naturam ergo a mente prima diftinguit ; Ergo mens
& natura non funt unum idemque. Hoc unum
ergo culpes, quod praeter Deum in mundo
animam quandam mundi ftatuit, quae tamen cum
imperio Dei fubfit, error non adeo periculofus
eft ; qui fyftema naturarum plaflicarum tuentur
ejusmodi animam mundi ftatuunt dari. Ab hac
autem mente naturae infita diftinda illa eft Monas,
quae multum & magnum còmpleditur, quae NB.
dat elfe fubftantiis. Hinc in eadem pagina 14. ad

quam provocat Cl. la Croze addit Brunus, quaque
in compofito discreto fenfibilique confifiunt fa diftraBim
dimenfio confiât, funt aliud atque aliud minimorunt

corpus adusque.

Heic more Pythagora loquitur Brunus'. corpora
omnia fluere & infinitis corpusculis conftare ;
Deum Monada puriffimam, ampliffimam, unam
effe. Unde violenta & contorta quam maxime
eft Cl. Viri explicatio : Videlicet in illa luce infinita

omnia funt unum, uniusque natura & Dei
nomine veniunt, cum ab ea una vegetentur. Neque

enim vel vola vel vefiigium hujus interpretatio-.
nis ; & ubi tandem naturam & Deum unum efle
dixit fenfu, quern vult CL Vir? Quae jam adtuli
alind docent; neque fi a prima Monade omnia
vegetantur ftatim omnia quae exiftunt funt
unum ; nifi dicas Chriftianos cum dicunt in Deo

A 4 omnia



us 8 C gif

omnia elfe, vivere, moveti, Spinofiftas effe. (4.)
Fateor me non capere, quid CI. la Croze fibi
velit, quando dicit, in unoquoque mundorum ex
indefinito animarum numero animam unam exur-
gere, omnesque mundorum animatorum unitates
in unam univerfi naturam confpirare Se hanc
naturam univerfi Deum effe Bruni. Nefcio, an
putet, omnes animas totius Univerfi fieri ex mente
Bruni unam fubftantiam,- an omnes confpirare
tantum cum iis, quae naturae animae five animae
mundi allubefcunt. At neutrum docetur a Bruno.
Verum eft omnes mundos animatos ab eodem
credi. Admittit Monadem primam ; admittit
mentem naturae infitam ; admittit rationem in
homine, fpiritus in aethere: Sed quid tandem hoc
ad unam aliquam fubftantiam facit aut ubi
tandem dicuntur omnes mentes Univerfi partes Dei
tanquam Monadis primae confpirado certe ad
unius primae Monadis nutum non efficìt unitatem
fubfiftentiae. Neque loca, quae adducit miram
propofitionem confirmant. Ita eft, Deus eft
Monadum Monas, nempe Entium Entitas, quia Cut

ipfe explicat) ut fine Monade in numeris nil
exiftit; Ita fine Monade intelleduali prima, nihil
exilieret. Hinc eadem pag. 17. dicitur, in nullo
effe Deus ; dicitur fimplicitas ipfa : quomodo
autem in nullo effe dici poffet, & fimplex, fi tota
natura, omnia quae funt, hoc unum, id eft Deum

abfolverent? (5.) neque magis locus fequens
id probat. Eft fuper hanc animam fubftantìalis natura

individua anima, qua eß in Horizonte majore, ut
anima Teliuris in Synodo magna, qua nobis fecunda
mandi /pedes habetur. Superior efl anima Synodi
totius qua efl in univerfo. Suprema eft animus animo.

rum

D



)9 am
rum Deus Spiritus omnia replens totius Ordinator, fupra

fa extra ordinem omnem fac. quae verba ad

lucem increat^m abftrade confideratam fine materia
& Monade intelligenda putat.' Mens Ci. Viri quantum

capio, iaec eft; totam naturam, mentem
fupremam nerope & infinitas atomos efficere
Deum; Brunum autem hic a ccetera mole corporea
per mentis abftradionem non loqui; fed unice
mentis five animae mentionem facere. At nefcio,
qua ratione haec Viro Rev. in mentem venire po-
tuere. Mentem & omnia corpora juxta Brunum
efficere Deum, eft mera fuppofitio feu ro f«7«/*6-

vov. Quod probandum, non fupponendum. Dein

vel ipfa infpedto docet, plane de ha€ re non
effe fermonem Bruno quod ut pateat verba ipfa
Bruni adferam. Pag. 73. art. Individua fila Sab-

ftantia efi Ens. Reiiqua vero in Ente, circa Ens fa ex
Ente accidentia, adfiflentia atque compofita, non aliter,

quam numerorum Subftantiam Monadem effe diximus.
Atomam naturam dupltciter primo dicimus negative fa
privative, negative quidem atoma natura duplex eft,
accidentalis nempe fa fubftantìalis. Prima ut vox, fonus
fa viftbilii /pedes. Secanda at Damon feu anima

qua tota efl in toto corpore vet etiam in toto vita tellu-
ris Horizonte cujus vita vivimus : tum proprio quo vi-
vimui in horizontefeu femiipharico. Tum aBu quadam magi!

proprio quo vivimui in organizato corpore. Tum demunt

aBu ilio propriijjìmo juxta eam condilionem, qua ab Oceano

fubflantia jpiritualii per cordis portam fa ad eandem Ocea..

num per eandem portam ingredhnur fa egredimur animi.

Eft dein fuper hanc fitbftantialis natura individua
anima, qua eft in Horizonte majore, ut anima Teliti-.

ris in Synodo magna, qua nobis feconda mundi /pedes
habetur. Superior efl anima Synodi totius qua efl in
univerfo. Suprema efl animus animorum Deus-, Spiri.

A s tus



io (g|
tus, unus omnia replens, totus Ordinator fupra fa extra
omnem ordinem ideo fuper omnia magnificando Deorum
vocibus, nulli Deorum, mundorum, animorumve no.
mìnabilis. Teìtor omnium confcientiarn, an ob-
fcuriora haec licet fj.iìiu>§a/\oynfj.ctla Brani idem
tandem fignificent, ac omnes mentes effe unas,
atque una cum mundo unam abfolvere fubftantiam?

nihil, fi quid video voluit aliud, quam plures

dari mundos; & in iis fingulas fubftantias,
quibusdam intelledualibus gradibus perfedionis or-
natas effe. Nimirum Platonici Se Pythagorìci asfere-
bant dari fcalam aliquam Entium intelligentium.
Moderni omnibus etiam minimis Infedis fpiritua-
lem quandam fubftantiam tribuunt ; ab infedis
afcendunt ad caetera aniraantia & ad hominem
ab Homine denique ad Angelos, quibus omnibus
fubftantiis intelligentibus excepto Deo iynfja.
aliquod attribuunt. Quid ergo mirum, Brunum
novam philofophandi viam ingredientem, tales fo-
viffe fententias? (6.) Tandem jubet nos oculos
convertere Vir Cl. ad obfeuriffimam ejus Disfertationem

contra Patingenium feriptam, in qua lucem
fine corpore pro Deo habeat. Maluiffem, fi CI.
Vir in excutienda graviffima quaeftione nos able-
gaffet, ad perfpicua Bruni verba. At videamus,
quo jure ex Disputatione obfeuriffima nobis A-
theismum Bruni probet. Disputât Brunus inde a

pag 641. contra Palingenium qui Lib. XII. Zodiaci

fui probare voluit, fummum aetherem rerum
terminum non effe, fed extra ccelum effe immen-
fam fine corpore lucem. Ita autem loquitur Lib.
XII. v. io. Poèta:

Sunt qui ex'ra ccelum credant nihil effe putentque
Mtherii in fummo dorfo confifiere fines

Rerum,



Rerum, quoi ultra natura extendere vires

Non queat ipfa fuas ac debilitate quiefcat
Qtiod falfum ratione mihi fuadente videtur :
Nam fi illic finis rerum efi ubi définit ather
Cur nihil ulterius fecit Deus? an quia fcivit
Nilfacere ulterius propria defeBus ab arte. fac.

Et paucis interjedis:

Ataui infinitum corpus poffe effe negavit
DoBus Ariflotelei, ego in hoc asfentior Uli,
Quippe extra costi fines non ponimus ullum
Corpus : Sed puram immenfam fa fine corpore lucem,
Lucem qua nofiri Solis longe minor efl lux,
Lucem, quam terreni oculi non cernere poffent,
Lucem, quam ex fefe effundit Deus infinitam
In qua habitant cum R[ege fuo Dii nobiliores

Cetera turba minor verfatur in athere femper.

Denique inferius:

Quod fi corporei! formis lux tanta tributa eft '
Cur incorporei! lucem poffe effe negamus?
Prafertim quum fint pura magis fa tenues fa
Participe! multo uberius pulchrique bonique :
Ergo Deum forma lucent vehementer; at illa
Lux non eft oculis mortalibas apta videri,
Imo inter Divos quo quisque potentior eft fa
Dignior hoc etiam majori lamine fulget.

Haec eft Sententia Palingenii, contra quam Bru.
nus pugnat: Infcriptio capitis pag. 64r. talis eft:
Improbantar aBas Uli fa forma five materia nempe lucei

fine corpore, quales Palingenius fa alii ei fimiles ap*

pingunt. Poft haec ita Brunus;

Mitt«



12

Mitte infinitum fpatio fine dicere lucem
Illamqtte effe Deum, lumen qui accendat in ifio
Sole, jubar tantum *-»« qui perambulando
Perfiàat varias fpecies fint unde beati

Hi magis iique minus.

Ut autem oftendat lucem ejusmodi fine corpore
figmentum effe pag. 547. ait : Diftinguttur Lux in
phyficam five veram fa metaphoricam, unde fidai fein,
tillam ludi divina non accendere /ohm. Poft haec

pergit dicendo:

Primo adverte miniti lucem noi dicere poffe

Praterquam venìentem objeBum fenfibui aBu
Quid Lux quam ponit Sermoni! certa figura
Et fimilii quadam ratio atque proportio tali
Nomine concelebrat cum lucem dicere legem

Juftitiam, fophiam virtutem, numinafuemus?
Divinam hinc lucem Solis lucem exuperantem
Cujai clarefeant veftigia corpore Solis

• Igniferi haud poteri! pbyfice /ignare loqaendo
At qui Rethoris Polyhyfioris atque Propheta
In morem faiiBo donandus bardo cuculio, fac.

Ex his manifeftiffimum eft, quo fenfu Deum
lucem effe putat Brunus; nimirum metaphorico;
adeo ut CI. Vir potius Palingenio, quam Bruno de-
buerit adferibere illam fententiam de luce increata
fine corpore, quae Deus effet. Tandem poftquam
multa de luce dixiffet in Commentario, ad quem
CI- Vir provocat ita mentem fuam pandet Brunus.
Audi eum. Perit ergo, inquit pag. 6jl. peripateti.
cum illud azlum primum omnia qua natura confiant
principium fa finis. D'uperìt illa infinita infenfibilis lux
intelligibili!, immateriali!, infinita fuperaiherea, accen.

dens



8g) i3 cm
densftellas favilla cujus folemfacit: quafi. quicquid di-
àtur credibile effe poffit fa quicquid vates ebrìi effuti-
tmt a fuperioris Intelligentia diBamine promanet. Sed
eadem Lux, v'trtui, natura dominium, potefias fa
aBus, quo hoc /patium non eft informe, fed tanta ex-
ornatum varietate fa infinitum quod extra ipfum efi
cognofeere oportet : quando quidem fpatii potentia confi-
ntilis mundi fufceptrid non fatisfacit natura intelligibi-
lis, lux fine corpore, umbra fine fandamento, verba

fine fìgnificato, vox fine fenfu ; ad adpelitum quippe

fpatii expleri perficique potentis corpore nihil facit
fubftantia /eparata indivìdua, indimenfionata neque huic

ßatium quicquam conferre poteft nifi ut eum fimili
rerum ordine confiflat. Non minus quippe Deus ille,
lux iÜa (eo quo lux dicenda efi modo) efl in hoc mundo

prafens ubique tota quam efl fpatium univerfi fenfi.
bilis iftiai : quia corporum fa fpecìerum harum prafen.
tia non excluditur fed nobiliari forte cognofcitur

atque confiai. Quinimo fecundum eam qua extra hoc

finitum in /patio infinito degit fortem nihilo hujuimodi
quod ad /patii aBam proprium JpeBat producens indigne
fa invidiofe fe gereret fa haberet : quandoquidem ficut
nihil vetat, quominus eadem ratione totus ille mundus

intelligìbilis fit hic nempe nasquam exelufus qua efl

extra, quia, prafentìa ìfinis mundi a prafenda non ab.
horreret ; Ita etiam quid efl, quod prohibet, quo mi.
nus in /patio ilio quod oporteret intelligere infinitum cum
tali tantaque luce prafentìa ftmilium huic mundorum
comprehendaiur? Hadenus Brunui, Quamvis
nemo neget, clarius loqui debuiffe Brunum, fatis
tamen ex hadenus didis patet eum prorfus ab-
borrere ab ea fententia quam Cl. Vir illi adfin-
git. Agnofcit (r.) non dari ejusmodi lucem in-
corpoream intelligibilem : elfe vocem fine fenfu.

(2.) Na-



8i i4 m
(2.) Naturam incorpoream non poffe fpatium
proprie didum occupare. (3.) Daum in toto
mundo, non folum in illis locis fupracœleftibus
praefentem effe. (4.) contrarium effe virtutibus di-
vinis, lucem ex fe emittere in illis fedibus Solis,
quas Palingenius fingit. (f.) nihil obliare, quo
minus Deus in omnibus fpatiis totius mundi dicatue
praefens. Haec certe facile fine magno ingenio ex
nisce Bruni verbis eruuntur. Unde patet Ci. Vi.
rum folliate verba Palingenii Se Brani non contu-
liffe atque Sententiam adfinxiffe Bruno a qua aìie-

niffimus fuit. Unde concludimus nil hadenus at-

latum a Ci. Viro quod probet Atheum fuiffe Bru.

num.
XI.

Sed tempus eft, ut ad reiiqua progrediamur,
in quibus tamen expendendis erimus breviores,
quod de Religione Chriftiana Se Judaica non vero

de exiftentia Numinis fermo fit. Secunda ac-

cufatio eft, quod ftatuerit alios ante Adamum
homines. Provocat ad libellum de Monade, numero
Su figura. Ubi haec extant:

Telluris terna potefias
Et terna genti ternus datus efl Patriarcha
Eum peperit tellus genitrix animalìa primum
Enoc, Leviatham efi quorum efl tertius Adam

Maxima Judaœ ut credebat portio Gentis

Cui erat ex uno tantum generatio fiancla.

Item ad locum pag. 622. in quo loco ita ait:
'Propheticum efl illud t5 populì cujusdam celebrità!,

quod omnia hominum genera ad unum primum ge-
nitorem referantur, voi ad très ut ex Hebraorum

menu-



if) uc
monumentis accìpimus efi firmiter credimus,
quorum quidam folum optimum genus, id efl Judaorum

ad unum protoplaften referunt 15 reliquas gentes

ad duas priores qui biduo ante creatifiunt. Echi-

nenfium Religio recens compertorum très alius
nominis Protoplaftes numerai ab annis viginti milli-
bus. AZthìopum genus ad illum Protoplaften nemo

fani judiciì referet. Porro ficut omnis terra
producit omnia animalium genera ut in infulis patet
inacccjfis; neque enim unquam fuit primus lupus i5
leo efi bos a quo funt omnes leones, lupi efi boves

geniti tfi ad infulas omnts transmiffi, fed quaque
ex parte tellus a principio dedit omnia : Fatlum
porro efi, ut qu&dam aliis in locis manferint, quadam

vero asfumta fint, ut in Anglia lupi tfi vul-
pes tfi urfi propter loci culturam in quibusdam aliis
Infulis homines propter vim potentiorum beftiarum
vel defectum nutriminis. Hsec verba ita funt
comparata, ut fatis perfpicue doceant, Brunum non
credidiile ab uno Adamo omnes effe; linde fine
dubio minus reverenter de narratione Mofis feniìt;
at Atheiim exinde probaie velie durum efl. Sunt
ot fuere, qui putarunt, Americanos alium Pareti-
tem quam Adamum agnofcerej nec tamen de
divina Origine Revelationis dubitarunt, qualis fuit
Paracelfus monente CI. Hcumanno: novitatis amor
abripuit fœpiffime fcecundum Bruni ingenitun, ut
parum fibi conlliterit.

VI. pergit CL Vir ad III. Sa IV. accufationis
Caput, probaturus, Brunum omnium religio-
num fuiffe afpernatorem. Provocat primum ad

libel-



81 i6 81

libellum de ejedione Befiia triumphantis quem cum
non viderim, nedum legerim, a qualicunque
judicio mihi tempero '(*) (2.) provocat ad illa
verba fupra excuffa, ubi verfus:

Tabu-

(*) Similiter de hoc libello judicat Cel. Bru-
kerus pag. 61. Hift. Crit. dicens : De ipfo vero libro,
quem non legimus, pronuntìare nihil audemus ; fia-
temur autem fufpetlas nobis effe narrationes ficripto-
rum, qui ejus mentionem faeiunt. Quamvis vero
in eo omnes confentiant, fuperftìtionem philofophia
contrariam, 15 religionis auéloritate abutentem valde

exagita/fi Auòlorem, alii tamen adfblam tracla-
tionem moralem eum referont, alii Satyram inPon-
tificem exhibere pronuntiant, alii religionem omnem
exfibilari, ifi chriftianam quoque impoftura arguì
perhibcnt. Qua fatis evincunt, aut non accurate
infpexiffie eos libellum, aut ita obficurum effe, ut vera

Auctoris mens conjeciuris tantum queat definirti
nihil autem certi de vera ejus fententia conftare.
Quod fi UbeUus Brunum veruni parentern agnofcat,
fufpicamur, hominem implacabili odio dirìs perfi-
cutionibus Cleri Romani adverfus iftos cœtus accendini

acerba fiatyra eum depexum dare voluiffe.
Ideoque magno conatu tfi Uberrimo calamo infiuper-
ftitionem Chriftianorum fuiffe invecfum. Solitum
enim fuiffe id facere una Oratio Valedièloria apud
Wittenbergenfes habita luculenter demonftrat. Cum

autem fyftema fibi phyfìcum t5 metaphyficum con-

ßruxiffit, quod a placitis chriftiana doclrina haud

parum aeviat, tfi nonnulla dogmata inter fabulas



m 17 c m
Fabula qua vita rationem evertit tfi ufum.

De qua re, praeter ea, quaefupra dixi, adde«

re plura nolo, cum exiftimem, vel ipfam ledionem

oftenfùram, non de religione in genere ibi
mentionem fieri.

Adde (ita enim in eadem Epiflola pergit CI.

Vir") impium Bruni vaticinami in Libro de

Maximo & Immenfio pag. 339. ubi novam religionem
dìsjeStis veteribus fabulis brevi orituram vaticina-

tur, qua relegata dabit tenebrarum numina in or»
cum. Atqui jam pridem Ethnicorum numina éjecta

funt.

Infpiciamus autem argumentum, de quo agatur,

Se disparebit certe error Bruno intentatus.
Agit in hoc Cap, X. de terrae motu, Solis item
& aflrorum fecundum fuam & Copernici opinio-
nem poftquam de hoc argumento disferuiffet,
ita tandem claudit cap. 339.

Ergo tibi necfit caelum neque mobile primum,
Nam fubjeèla duo hac periere, ut voce Propheta
PradiSium, verum eft noftra hac Mate futurum
Quandoquidem acceffit favor tfi fententia divunt

Tom. VI. B Veri

refert, qua in civitatefacra inter fummas leges

referuniur} quale efi de pramiis t5 pcenis poft hanc

vitam, omnino verfimile efl hominem audacem, ani-
mìque impotentis talia quoque inter fiuperftìtiones
monachales retulifie, tfi fic in ipfam religionem quoque

peccaviffe.



81) is im
Feri pro fpecie quam mox juftique fequetur
Judex enim 15fancia fundamina religionis
Speratumque diu fieclum fìiccedet in orbe hoc,
Nam relegata dabit tenebrarum numina in orcum,
Errore<que vagoi cum pondère lands iniqua
Qua lucem mentita diu palantia erudii
Per noElem ducibus mortalia corda dederei

Ergo renitebitfattelo de pectore dia
Natura fpedes mundum dìffufia per amplum
ìmmenfique operis Moderator verus tfi unus
Nqfcetur vere magnus, cui numina plaudunt
Infinita, fua, quae iiiiinenfuin luce ferenant
Totus quot in cunéìis vivunt animata minora.

Ex hisce fane eum Religionis afpernatorem e«-

fe, nulla ratione cognofeere poffem. iEftu ima-
ginationis abreptus, occafione errorum in Aftto-
nomia commiiforum, in verba erumpit, quae ad
litteram intelligi non poffunt. Meliora fimpliciter

datura iri vult tempora caftioremque Religionis
cultum expedandum. Quamvis vero Numina

pagana in certis locis fint abolita ; eheu tamen in
longe maxima mundi parte adhuc dominantur.
Ponrificiorum numina non meliora antiquis, fi-
gurae & fpecies mutatae, non item res ipfa.
Atqui Brunui Religioni Romanenfi nundum milìt,
atque ob id poriffimum in ignem poftea fuit con-
jedus; quid ergo mirum, fi obfcurius de hac re
loquatur? forte etiam ut fuit ingenio piane miro,
iis in locis, ubi degit, recepta religionis decreta

parum placebant. Unde futurum effe auguratur,
vel fperat, homines, ut de disciplinis philofophi-
cis, fic de religionis negotio redius aliquando
ftnfuros.

Eandem



in i9 c m
Eandem (ita pergit Cl. Vir) impietatem docet

in libro contemplât, ex minimo Cap. V. pag. 94.
ubi fidem quam confiuetudinem apetlat falfis credendi
veram effe cauffam tradit, cur homines in ea inflittiti

tbeorematibus geometrici!- de contaclu circuii
aut fiphera in plani vel linea puncto efide afymtotis,
qua ille falfa putat, facile asfientiantur, aliis
nimirum abfurdiorìbus primorum annorum inftitutione

imbuti. Vicleaimis, quo jure ; lnficriptio Cap.
XV. (non V. ut male politura a Typographo) hœc
efl Conclufio, ut ex virtute confiuetudinis credendi

falfis, fenfus etiam ipfe perturbaiur. Polì frac
fequitur textus ita fonans :

Non minus hicfalfo fidei fundamìne fenfus
Imbuìt infianos primis finitudine ab annis
Quamfanclus habet ille Dei fub voce profefius :
Non minus hic geftit tanquam pro lamine adepto
Quam pro fipofitis grates agit illa tenebris,
Hinc ifti quanquam occurrantmanifeftaperomnem
Senfum importune tfi valvas rationis amico
Adtaclu pulfent natura tfi voce réclament
Non Japit ideirco : quando fundamina prima
Obfìftant, quando, internis radicitus barent
Vifceribits. Tanquam magis alto lumino clarus
Didicìt infelix lucemque oculosque negare
Credere naturam pedibus fophìamque fubeffe
De genere hoc hominumfacile quisquam venitultro
Dodrina ìndocla adfiipulator credulus ut cui
Natura voces faciant miracla nec ampli
Cycli arcus nunquam ad plana exequanda pro*

pinquet
Usque adeo abfurdum, quod metis conceferat ante

B 3 hivà*



m * im
Invalet tfi fenfus, qui ex toto cejfit in aurer
Ut manifefie neget quels convincatur tfi hisce

Utatur mcdiis, quibus ignorantia totam
Natura lucem extinguat fuffocet tfi omnem

Ignem conftanti radius, quem lumino Solu
Immifit, centum mille hinc portenta fuborta
Hinc admirantur : pecudinea voceque rerum
Naturam occultam tollunt culpantque patentem

In hisce denuo, ut verum dicam, non video
erroris periculum. Loquitur de confuetudine fui
temporis, ubi in disciplinis philofophicis Se the-
ologicis homines fine examine pleraque admittere
tenebantur. Unde fit, ut ineptis opinionibus
imbuti manifeftiffime falfa adraittant confuetudine
quibusvis asfentiendi abrepti. Paulum ibi cangi,
non adeo apertum eft. Intelligi poffuut omnes,
qui in fcholis Pontificiorum enutriti, quafi divina
oracula omnes ineptias admirantur & laudant
atque eo nomine fe felices putant cceloque propi-
ores. Quod fi autem verbis citatis ad Paulum ra-
fpiciat, lignificare poffuut verba non fatis
perfpicuo ordine polita: Quemadmodum Paulus Deo
gratias egit quod ex tenebris ad lucem eum de.
vocaverit; ita homines quosdam falfa religionis
fpecie deceptos, ita effe ßupidos, & infania cap-
tos, ut Deo grates folvant, quod artem omnia
credendi acceperint. At ut verum fatear, prior
fententia mihi magis placet nefcio enim cur Paulum

in partes vocaret, in quaeftione de ufu rationis

Se fenfuum quaeftionibus item mathematicis.
Homo nofter obfcure loquitur, ut plurimum fty-
loque utitur perturbato. Unde fi omnia verba

urgerenCur » faepiffirne vix quid fibi velit intelligi
poteft :



*55 21 C 575

poteft : In tali autem cafu benignior interpretatio
eft admittenda.

Jubet nos infuper legere Cl. Vir, ea, quas Brunus

folufa oratione fub finem capitis primi de In-
ventione minimi doceat, contendens, eum in The«
ologiam pariter oc Geometriam effe debachatum.
Nihil aliud faciam, quam ut Ledoris judicio Bruni
adpoiiam verba. Malo enim prolixus eüe, quam
in fufpicionem incidere, nie mala fide pugnarle.
Ita autem ibi Brunus: Sic inviolabilis philofophia
Jimplicitatem librorum tfi commentatìonum multip-
licatione fiuperflitiofis variisque quibusdam excurßo-
nibus atque quaftionibus, nec non demonflrationum
fiupervacuarum raritate pro Ingenti oftentatione
Sophifta din ante nos, quibus deinde ad noftra
tempora prafumtuofiorum tfi arrogantìffimorum Gram-
maticorum diluvium fucceffit, qui recitatis a fonte
Gracorum textibus, Jynopfibus, erotematibus, En-
chiridiis, fpicilegiis, thefauris ad Ciceronis efi veri
Latii amuffim interpretationibus variis cum
originalem falfificatione ut aliquid inde noviter fibi etc
dendum pro literaria fpecimine conquirerent lecfio*^

nibus, ut novarum litìum de légitima textu e

regione adjeElo protoplafles tfi Archimandrita afino-
rum Patres cenfierentur innumerabilibus tabulis lexi-
conibus, item Ifiagogiis, id eft Introduêloriis feu fi
dicere mavis, exclufioriis in extremam confufionem
iperduxerunt. Quemadmodum afimiferis Centauris
invulnerabìlis Caneus innumerabilium faxorum
atque jylvarum ponderofa congerie opprefius jacuit.
Wxe iutit Bruni verba ; ex quibus patet, hominem

B 3 fuiffe



81) 22 ff*

fuiffe valde fuperbum Si fibi fufFenum, qui quae-

cunque tum temporis a viris dodis edita fuerant,
ut plurimum alto fupercilio contemfit, neque
tamen omnia quae dixit, de nihilo funt. Multa
a varii generis Literatis effe tradita, quae bona
Ingénia perdere potius, quam ad ferena Sophiae
tempia monftrare viam potuiffe nemo facile nega-
bit.

Plurima pratereo, (ita pergit Cl. Vir) haud flebo
tamen, etfi ea horrefceni fa invitui referam, qua Bru-

nui proferì in libro de Monade num. fa figura, de ho-

minibus facinorofijjlmis qui ad rnultorum mirabilium
cperationem immutant leget fa mìni quibusdam rationi.
bus hominum ftatum convertunt vel evertunt aliquando
ad tales, inquit, referunt ortum Romult Thianei,
Thaati fa aliorum qui incertis parentibui prodiere, quid
ibi prater diBa innuat Brunui, ii facile judìcabunt
quibus atrox hominis impietas perJpeBa efl, hominis

inquam, qui de vera Chrifii religione, nullo fere loco

ti entionem injecit fine aliqua contumelia aut conter<ptio-

n s nota. Sic in eodem libro pag. 64. de divi Petri
fa Apoftolorum miraculii loquens Simonem Petram, fa
alios vocat Galiläas, voce familiari Ju/iano Apoftata,
veteribuique aliii Chriftiana pìetatii ìnìmìcis.

Quod ad priorem locum adtinet, in quo fufpi-
catur Cl. V'ir, Brunum Mofen Se Chrìfium infedari
voluiffe, provocandum eft denuo, ad ea quae
in antecedentibus di'da funt. Quidam, inquit
pag. 74. Itali, Necromantas ex Salomone nefcio quo,
fa Hippareo referunt, qui in libro de ordine intelligen-
tiarum principes quosdam Damonum, quatuor fub cœlo

tenere partes, ubi aérem eum reliquis occupent Elementi!.

Nam aquinoBia tenera fa folfittìa fa loca velut
digniora



us j 23 îpfç

dtgniora utpote, qua a majori, (ut ifti dieunt) hierarchia

aliquando fuerint depulfi. Et quia quatuor ijUt
cali punBa duobus coloris difiinguuntur, ubi hinc fa in.
de ad anpulos reBos circuii interfecantur i relinquitur,
Ut locis folfiìtiorum fa aquìnoBìorum figura quadrangu
la neceffario conveniat: Unde cara&eri ex duabui reBs

fe interfecantibus lìneis cui 4. angulì in unum concur
runtpunBmn, quem charaBerem Ifidii fronti Serapi
diique peBori fertur jEgypttos olim infeulp/iffe, vim quan
dam ìneffe magìcam concluditur, & ii, qui Danwnas
invocant in triviis, vel quadriviii fiant ad invocatidum
maxime ad partes converfi Septentrionales. lftoi tem

pore magnarum conjunBìonum Saturni videlicet Jovis
fa Martis in cancro vel capricorno pro ìnufitatti p imbuì

incubo!, vel fuccubas fieri referunt i unde bo>»ines

procleant facinorofijfimi, qui ad rnultorum mirabiltum
operationem immutant leges, fa nitrii quibusdam rationibus

(nifi a melme fa benigniore nomine protegantur)
hominum fìaturn convertunt, vel evertunt aliquando.
Ad tales referunt ortum Romuli, Merlìni, Thianei,
Theuti fa aliorum, qui incerti! Parentibus prodiere. F x
hisce fane patet Brunum non fuam fententiam
dicere, fed quorundam Italorum ineptiffimorura
opiniones referre ; neque etiam fcio cur lutee
eos, qui incertis parentibus prodi re, uccellarlo
CI. Vir velit intelledum Chriftum : Sufpicionibus
nimirum videtur indulgere Vir DoBißhnus, qu.i'es
conjïdurae, ubi de alia re fermo eft, valent, <tt

ubi de Religione hominis agitur, minus œquae
videntur. Sic cum de Galilaeis loquitur, non
videtur haec in contemtum Chriftianorum dixiffe :
Agit ibi Audor de umbra, acque utilitatem ilìras
cerds occafionibus oftendere vult. Hinc ait inter
alia: An non aliquid efl, quod de S. Petro fa aliis

B 4 Gais-



81 24 m
Caîilais efl relatum veniente Petro (refert Lucas) faL
tem ambra illius quenquam eorum, qui maie habebant,
obumbrante liberabantur.

Nec veneno (pergit Cl. Vir) ea verba careni, qua
in Libro de Maximo fa Immenfo pag. 282. legantar.
Sed incomparabiliter circumjfeftiorem (inquit Brunus)
judico artem Diaboli Ulani, qua melius de cacumine

excelfi montis potuit oflendere omnia regna mundi, quam
de Antro Trophonii ; Sed fa illud efi ad propofitum,
quod quamvis altum montem confcenderit ad terrena
globofitatii rationem non efl, quod ita plus fe ad unius
milliaris ulteriorem promoveat afpeBum, qua ut vera
effe dentai, nihilominui fateri cogimur, ibi fcripta fuiffe
ad elevandam Evangelii fidem. Mortem vero alernam
infernique cruciatui vide quo ludibrio traducat in libro
de numerabilibas fa immenfo pag. 608.

Patinine fic medios minitanti torquet ab alto
Horrendus Judex miferos fine fine modoque >

De infimii Thalami Eumenidum tenfaque catena

ArBant fa porta folido. ex adamante perennes

Ai/fona, qua ingenio fa fenfu conflantia nullo

Humanam turbant pacem faclique quietem

Extinguant mentis lucem neque moribus profani.

Ea fi quis crediderit, ad Ethnicorum fabulas [peBa-

re, praterquam quod il Brunum fiultum faciat qui
disputet contra opinione! ubique explofas, ipfiui praterea.
loci hujus fenfus fa connexionis vim haud capere poffe

demonftrabit. Jam contra priniitivam fa hodierna

Chriftiana Religioni! propagationetn quid tnanifeftius

effe poteft hit verbis ejusdemque libri pag. 617. a regione

quippe in regionem vitia fa perverfaram legum fa re.

ligionum venena in disfida exterminiiqae materiam pro.
pagata



8i)2r C

pagata font fa disßminata usque ad fuffocationem omnis
bona frugis repu/lalaranti nulla vero funt, qua cum
Usee pojfimus recenfere cûmmoda. Hadenus Cl. la
Croze. Quod ad primum locum adtinet, verum
eft, ea verba fic apud Brunum extare ; recenfet
antiquas quasdam hiftorias de quorundam ocu-
lorum acie ultra verum extenfa. Adfert deinde
haec ipfa verba a Ct. Viro adduda ; utrum ad E-
vangelii fidem elevaudara hoc dicere voluerit
nollem ego asfeverare. Hoc certum, quod omnia
regna mundi de altiffimo etiam monte Diabolus
cernere non potuerit, neque verba etiam hoc fi-
bi volunt.

Quod ad fecundum locum addnet, videtur,
licet hoc verifimile Ci. Viro non videatur, gentili,
um vanas exagitare opiniones de ftatu hominum
mortuorum poft mortem. Infcriptio enim Capitis

XL haec eft: Mundus ille clementis Ariflotelicus
non eft usqaam pro primo fignìficatu. Mundus ille cce-

leftium fphararam nullus eft pro fiecundo, neque illud
aggregatum univerfum ex hujusmodi compofitum chima-
rii effe poteft, pro tertio fa maxirno. Itaque Ariftotelis
caput extra mundum efl, fa univerfum quamvis
infinitum quando de mando loquitur fa univerfo. Se-

quuntur jam, quae ligato fermone adducit.

Efl terno mundus Stagìrita fignìficatu
Subque tribus fignis nil efl in imagine mundi
Quando Elementa iUo non conflant ordine prorfus
Phantafia partus ferles efl illa meantum
Cceloram in aelis ; Extremum infiamma ccelum

Aflriferum invexere illud quoque omnia finit
Motoresque horum funt, qui bene bella movmnt.

B 5 Centi-



m * c m
Centimano Briareo Encelado atque Ttpheo

Nempe genus JpeBant femper contraria ad unum
Nempe Elementa aliis contraria funi Elementis

Figmentii etiam pigmenta opponere dignum efl
Unde duces fiant populo atri, carntficesque
Unde mortalis vivos mors orgeat ultro

Atque tenebrarum pœnas fub luce receptent
Phantafia hoc totum pro quafiibus promifit avaris
Illa efl opifex, Uta efi fibre faBrix, Mulciber illa
Lonpei infuavii, monlirofui trux Venerator

Aifi.duo incumbens operi jaculi illa trifulfit
Tempérât imiteique Joves crudeliter armât
Tantum confines inter gaudendo Cyclopas

Stultitiam, morem maie fianam credulitatem
PeBora cui hominum Lypares funt, corda camini
Lurccuum generis varii vox malleus, aureis

Infimi populi con/lam fubfternìt ìncus

Materia efl orbis objeBum fenfibus quicquid.

Sequuntur deinde illi verfus fulmine fic mediosfac.

Nemo non videt, obfcuriora haec, quam ut
asternitas pœnarum a Chrilìianis admiffarum, op-
pugnari dici poffic a Brano: aperte ridet fabulas ab
antiquis lidmiifas ; utrum autem fimul pœnarum
aerernitatem omnem negare voluerit aliunde mea
opinione colligendum effet. Quanquam fi ipfas
illas pœnas aeternas effe negaffet, non inde col ligi
poifet, eum de univerfa religione chriftiana male
fendre; notum enim eft, muitos hodie inter
Chriftianos concoquere non poffe fententiam de aeter-
nitate pœnarum.

Quod ad terdum locum ex Libro de Innttme.

rttb, fa &M>mfi petitum adtinet, vix putarim pri-
miti-



27

mitivam & hodiernam Chriftianae religionis pro-
pagationem tangi: in eo eft Brunus, ut contra
Ariflotelem probet, dari mundorum infinitam mul-
titudinem. Hinc loco citato pag. 617. ante ver«
ba a Ci. Viro citata, haec extant: Haud fcio quam
facile oftendet, non folum demonftrator Arißotelei fed

fa perfuafor Demofthenei, atque Tullia!, non prafiare
ad vita commodum mundi Regione! ita ufu atque
confuetudine effe diflinBas, at a natura montibus fa ma-
rium traBibui habentur. Sequuntur deinde illa verba

a regione quippe in regionem &c., quibus
finitis ita pergit : Hoc principio atque via bene ad
fuum propofitdm conflitatis patebit aditus rationibus

peripatetici! quibus induci poffimus ad incafandam naturam

quod infinités mundos athereo abjunxerit diicri-
mine ; loquitur Brunus de dislìdiis in hac univerfi-
tate ubique exortis & varus falfis opinionibus
hinc inde disfeminatis, putatque vel ideo praeftare
multitudinem infinitorum mundorum ftatuere ;
atque certum eft, infinita mala premere orbem
& ad novum etiara orbem infelicem reddendum,
avaridam & fuperftitionem jundis viribus anniti.
Hinc pag. 6ì<e. ubi inidum eft citati a Cl. Viro
Capitis inter alia.

Antiqui inventum fludii quo Theffala pinus
Externo advexit turbai patriaque revexit
Dum bene diifepti turbavit fiedera mundi
Invida non unum Typhin tibi fata dedere

Clauftra etenim Oceani Lygur aut Eirufcui avarus
Solvit ut Americani premeret violentus Iberni.

Omnem vero, pergit Ct. Vir, impietatem fuperani
Brunì effila contra interitum mundi Capite II. de

Immenfo fa Innumerab. pag. 404.

Divino



81 as c m
Divino interdum nutu quia Natura deviat extra
Leges attoniti exitium munàique minatur
Natura effraBis tabuli! peffum omnia labi
Malunt quam tuto quisquam eweo Sycophanta
Errorem adpingat, fed Divum confecret aras

Id mihi velim bona fide fatearis Vir pl. Reverende

(Celeb. Heumarmam compellat V. D.) quemnam ibi
cœci Sycophanta nomine a Jordano Bruno indicari cen-

feai, qui minatui fit exitium mundo fa cui homines

Divum aras confederare maluerunt quam ullum errorem
appingere Jam ad Mofen accedam de quo paucis agam.
In libro de Monade numeri! fa figura pag. io. fa li.
de Magorum generibus Bruna! agit, qui novum moli,
entes infìitutum, ipfo etiam pracipiente Numine,
numerorum mutationem cum nominis mutatione concepere

ritibusque fa cerimoniii quibusdam funt initiati. Ibi
hebdomadal, mutationes menfium, fa forma anni ,-
circumeìfìonem denique fa Mofen innui, vel cœcui vi»
derit. Hinc UH ibidem pag. 2Ç. abdita perca/leni
Babylonian oracala Mofes, qui fa alibi idem com Chal-

dais atque Magis docuiffe traditur. Deum autem Alo.
fu ne verum Deum appellet, Hebraorum Numen vocat

ibid. pag. ni. feptenis glaucas latait caligine Mofes

cum fient vìfo Hebraorum Numine latus : cœteram

fateor haud ita Brunus Mofen contempfijfe videtur, nec

Magiam quam falfo Uli tribuit repofuifje inter malas artes

Antiquorum inquit pag. 891. Magia, qua
propter antiqua fidei penes quam efi quafi totum) abo-

litione abolita efl. fac.

Quod ad primum locum adtinet, exiftimat Ci.

Vir, Chriftum ut Deum per cœcum fycophan-
tam intelligi. Ci. Heumannus vero Ariftotelem ; at¬

que



)29(
que rede ita fenfiffe credo CJ. Heumannum; agît
enim in hoc Capite de quibusdam erroribus, quos
Ariftotelici circa dodrinam de planetis commife-
runt. In proxime antecedentibus, poftquam
eorum fententiam recenfuiffet ad cit. pag. 463.

Sed fomnia quantum
Phantafia poffint tutari dogma oculorum
Si ratio ac fenfus offendere velie reclamant
(Qaandoquidem fernet fenfus fubcorrigit ipfe)
Tunc qui affermarat fenfum hunc negat fa rationim
Pracipiti quicquid primum dimifit ab ore

Concupii effe natum naturam hue obligat atque hanc
Monftrofiam inquit mendacem fa miracula ferentem.

Poft haec fequuntur verba, ad quae CI. Vir
provocavit: in Commentario autem fubjedo, aperte

fignificat, quem notet. Irieo, (ait pag. 46f.)
tandem conveniunt Peripatetici, ut fixa illa aftra ad
unum orbem referantur, quia uni tanquam continuato-
rum motus funt adfiriBa. Hoc cam pofitum fit, quic.
quid contrarium fa abfardum confequatur, quantum
libet fenfus experientia, compertaque natura [pedes
réclamât: neceffarium eft Arifiotelem non erraffe ,• non eß
pffibile, ut tanti DoBores Ariftotelici a tanto feculo in
tam magna multitudine cœcutierint ; reiiqua quae de
Mofe inter Magos relato dicuntur anxie non re-
fellam. Ipfemet enim Vir DoBus tandem concedit

Magi vocabulum in malam partem ab ipfb
Bruno non fuiffe adhibitum. Potuiffet fine dubio
& debuiffet Brunus multis in locis clarius loqui ;
at Ingenium ipfius nuilis moderation.« litnitibus
conrineri potuit.

Quintam



30 (M
Quhitam propofitionem (loquitur Cl. la Croze)

breviter pertraBabo etfi ita manifefle a Jordano Bruno do.

ceatur, at totum ejui fyflema inde pendeat; Si vel
femel imo ne femel quidem affirntaffet Brunus omnem to.
tius univerfi materiam ab aterno exijìere, id tamen
credendum foret ab eo diBum fa traditum fuiffe. Cum
enim inter cauffam fa effeBum neceffariam connexionem

farelationemflatuat, nequaquam intelligi potefl velano
momento temporis potentiam immenfam fa infinitam fab-
fißere potuiffe, quin effeBu item infinito fa immenfo

aBuaretur. Hac tamen demonßratione invìBìJJìma ni.
hit efl opus. Univerfi materiam aternam effe centies

difertis verbis Brunus docuit Libro de Univerfo fa Im-
menfis pag. 532.

Propterea vultum hunc rerum decet effe perennem

.Rerum ad naturam /peBantibus fa genituram

Ibid. pag. S4S- & S46- ïfàque fecundum totum
aliquando genita efl Sphara ignis, qua nunc nîotu cœli

confervatur cum mundui fit alernus fac. ubi fraflra
quis objecerit, Spharam ignis a Bruno hic explodi : nec

enim ex ejus mente id aternitati rerum derogat, qoam
in confeffo effe docet. Vide praterea Cap. XI. de lm.
menf. fa Innum. pag. 492.

Nam car natura poffunt hoc effe putare
Quod non aternum efl, quod non efi tempore multo

Non prafens, non Präteritum efl, non efl potè deinceps

Quandoquidem haud tales patitur natura reeeffus.

Item pag. 494. in l. pagina. Nos iterum nata.
-¦ tale illud tantum cognofeimus fa com ifla ferie arbitra.

mur, quod femper fuit fa efl fa non potefl effe aliter.

Refpon«



81 31 (I»
Refpondeo. Cl. Vir probare vult Brunum

aeternitatem materiae vd mundi potius admififfe,
ob earn rationem quod inter cauffam & effedum
neceffariam connexionem effe ftatuat. At quae-
rendum eft, quid CI. Vir per neceffariam
connexionem inrelligat; fi his verbis lignificare vult,
Brunum credidilfe mundum aqu« neceffario vi fua
intrinfeca exiftere, ac Dram-, negamus: Si vero
per illam neceffitatem intclligat hypotheticam, con-
cedimus. Brunus enim ex confideratione Sapien-
tiae, Boniratis, & omnipotentlae Dei conclufit,
Deum debuiffe mundum ab aeterno producere j
at hoc non abfolutam mundi exiftentiam involvit.

Notae funt modernorum de hoc argumento
cogitadones; hinc fupra audivimus Bittnum di-
centem, mundum effe liberum effedum divinae
potentiae. Neque quod fecundo loco notari ve-
lim, verba illa; propterea vultum hunc decet effe

perennem, adeo perfpicua funt, ut probent, quod
Ci. Vir intendit. Infcriptio Capitis IX. haec eft :
Examinator vulgaris fa poetica Illa ineptia de maris onda

contra fuam naturam repreffa a Deo, qua alioquin
natura fua reliBa terram obrueret. Incipit autem
fic: At vero ut mirum fae. Addudo vetficulo ilio
pergit:

Vet nihil efi natura vel efi divina potefias

Materiam exagitans impreffusque omnibus ordo

Perpetuus. Quinam ergo fuit perdila! Ute

Senfui, qui contra naturam agit efficientem
Tellurem, quare totam non obruit unda

Haec verba nihil aliud videntur innuere, quam
ordine cunda prius fuiffe fada neque adeo
neceffe effe, ut Deus aquam reprir-.e.et, quo minus

terra



m 32 c m
terra undis tegatur. Pariter illa verba, quae pag.
494. extant, non videntur-periculofa. En illa.
Nos iterum naturale effe illud tantum cognofcimai fa
cum illa ferie arbitramur, quod femper fait, fa efl

fa non potefl aliter ejje. Quod experimar, fa oculis

manibusque contreBamus. Sic aqua efl, concreta cor-

pora reddere, ignem pafeere fa fovere, ign'u fubinde efl
lucere fa calefacere, uno modo aqua eft calefacere fa
lucere, alio modo, qualem fi ita in cœlii ad/pìdmus

fa a cœlo heic dejpiceremus, qua re ergo ad Effentias
illas quintal fa mirabilia illa portenta. Verba haec nihil

aliud fignificant quam Effentias illas fidas
Scholafticorum cerebri figmenta effe, naturam
rerum talem effe, qualem & ratio Se fenfus mani-
feftant. Tandem contendit Ci. la Croze, Brunum
transmigrationem aniraarum credidiffe, provocat
ad Cap. 3. pag. il. de Minimi exiftentia: ubi ita:
Pro conditione, qua anima fe geffìt in uno corpore ad
aliud fortiendum àiiponitur inquit Pythagora!, Sadu-

chimi, Origene!. Quapropter alia per humana corpora
discurrunt, aba in Heroum corpus asfumuntur, alia
vero in deteriora deturbantur. Hac Uli qui aterna
omnia quadam revolutiom exagitata intelligunt prater
unum.

At manifefte loquitur Brunus ex aliorum fententia,

quod fupra jam monuimus. Ultimus denique

CI. V. locus petitus ex libello de minimi exi.

ßentia ita fonat:

Ergo animus circum mìnima adglomeranda tomorum

Corpora, fe velut involvit cœco ordine in illis
Carcere fatalis tanquam fibi membra figurans
Vt mox fe totum hoc corpus àiffmdat in omne

Rttr-



8s 33 v SS

Rurfùmque ex omni ac toto refupinu remigret
Spiritus expanfo de flamine coneitus in cor^
E cujus tandem centro fe fundat in auras
Expecletque novos cafusfiucceffibus ancept
Ac cocca fefe explicitet Rhamnufidis ordo.

Ex hoc loco clarum effe putat, CI. la Croze,
Brunum transmigrationem animorum admifijfe.
Quin hic aliqua transmigratio flatuatur, dubitar!
non potefl J at qualis illa fît ex mente Bruni no«
adeo apertum efl. Hinc CI. Heumannus exifümat,
eum nomine animi Spiritum quendam Architeólum,

quem Archaum modernorum quidam adpellant
corpori vitam motumque tribuentem, intellexiffe.
At fi vel maxime de mente intelligas, nihil aliud
concluditur, quam eam ruptis corporis vinculis fe-
des fuas mutare. Hinc in Commentario verfibus
fubnexo ait: Et eft immortalitatis noftra validiffì-
mum ex eo principio argumentum, quod individua^
qua adificat, adglomerat, exglomeratque, ordinat,
vivificat, movet, intexit, tfi ut mirabilis Opifex
tanto operi eft prafetla fubftantia, minime déferions

effe debet conditionis, quam corpora^ qua ag-
glomeraniur, exglomerantur, ordinantur, moven-

tur, tfi in illius ufium aifumuntur hac, quorum
fubflantia vere efl aterna.

Hadenus Brunus. Quod fi tandem concedere-
mus Eruditi/fimo Viro, eum transmigrationem ani-
niarum credidiffe, inter Atheos ftride fic didos,
referendus tamen non effet. (*)

At ha:c de Bruno fufficiunt.

(*) Coronidis loco addarti cfiaracìerem animi J. Bru*
ai, quem rectiffims sxpreffic Celeb, Brukcrus. Hift, Crit.

Tom. VI. I C Phi.



PWIofoph. Tomo V. pag. 29, fq. Bruniani ingenii cfiara.
cterem (inquit) qui defideravecic cognofcere, illi fcripta
Viri fingalari prorfus indole prediti legenda funt; unum
autem cum cura. Se quam inprimis poftulat, attentione
ledum, fatis fuperque docebit, quam mira animi con-
ditione & ingenii (iugulari natura ab aliis différât. Prima

autem, qua; in eo vigebat, imaginations vis fuit
adeo efTufa & extra otbitam rapta, uc nifi nos omnia fai.
lant, vix fìmile vagantis per innumeras, easque mire io»

ter fe connexas complicatasque imagines ingenii exemp»
lum invenire liceat. Hinc ad concipienda fibi iiuK«.,
concepcusque miros, infoiente», abftrufos, & pauciffi-
mis, ex iis prœfertim, qui adœquatas & claras ideas fe-
ctantur comprehenfibiles adeo pronus eft, ut his obruere
Lecìorem, & innumeris imagunculis replere, quam ordine

fingula Si fimpliciter enumerare, malit. Hoc non ia
carminibus modo prodidit in quibus incredibilis quidam

imaginations licentia & lafcivientis ingenii fertili,
tas tatet, fed in iis quoque quit dicendi genere non ad.
ftricto fcripfit, ubique ea occurrunt adeo ut de abftracìis»
fimis Metaphyfices notionibus miras ubique imagines fe.
miner. Imo in ipfis ejus orationibus notionum confuta..
ium & ex bac fertilitate fua quafi mole obrutarum
exempla, mirumque chaos vocum nil certi fignifìcantiuin,
fed mentis ideas eonfundentium deprehenduncur. Cujus
fi quis Exemplum illuftre valdeque memorabile cupi.it
quo dicìis fides concilieiur eum epilogum Oratioais Vale-
«Ucìoria; legere jubemus, mfraturum quo tuat orationis
enthufiasmo quodam correpti ingeniiqus emoti furor &¦
iofana sff.ctatio, &c.

OBSER.


	De atheismo Iordano Bruno Nolano impacto dissertatio [Continuatio]

