
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1751)

Heft: 22

Artikel: De Caulacau basilidianorum dissertatio critica Iacobi Bruckeri [...]

Autor: Bruckerus, Iacobus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m j 229 cm

De CAULACAU Bafîlidianorum

DISSERTATIO CRITICA
JACOBI ERUCKERI

Acad. Berol. IS Bononienf. Membri.

§- L.

INter
veteris dodrinae aenigmata, Gnofticorum

fomnia obfcuritate tantum non omnium
maxime laborare, nemo rerum in Ecclefia Chriftiana

geftarum adeo ignarus atque rudis eft,
ut nefciat. Cum enim difciplinam a communi
ingenii humani menfura longe abhorrentem, &
vulgares fcientias terminos excedentem afBdarent
Philofophi nugivenduli, cogitationibus abftrufis,
notionibus fidis & nullibi nifi in emoto infanien-
tis turbas cerebro deprehendendis ufi, ob anti-
quae, quae in Oriente & iEgypto ad ifta usque
tempora regnabat difciplinae, quae arcana acqua
ideo fymbolica «Sc allegorica fuit, imitatiora;m »

aenigmata magis, quam dodrinas ftruxerunt, rati
ut folet apud imperitum vulgus fieri, plus

fcientiae abftrufioris, cujus nomen atque gloriam
afFedabant, prae fe ferre polfe, fi obfcuris fym-
botis verbisque fapientiam creparent. Teftem vo-
lumus omnem eorum Haereticorum hiftoriam »

qui excellentioris de rebus divinis eruditionis
gloriam aucupantes, paulo poft conditam civitatera
chriftianam, Gnofticorum nomine eam mifere
depraedati funt : quorum nugas omnes ex late-
bris in apricum producere, & labor & opus eft;

P 4 ebrio»



m 230 c m
'ebrlos enim loqui putes, vanos fine mente fono?
fundentes, «Se nec fenfum tobentes nec inter fe
eohaerentes. Unde EPIPHAiNlUS, (a) in iis iv
dç-ara yvu/jy /j.iS-ûov%<; nf\^agcLkaXSvlo<; rà (rigola,
to. fjLsv yiXuìi 7ri7Toiììfxìva tr-cg-t St KÎtuj&fjJt ifjc-rXea,
ebrii, animo fibi non confiante & nugatorie loquentis
verba, partim ridenda, partim cemmiftratione plena
deprehendit.

§. IL
Quamvis autem haec ita fe habere, nemo

temere inficias iverit, non adeo tamen infauiviife
homines, neque ab ingenii opibus neque ab
eruditionis cultu imparatos, credibile eft, ut vana
nobis nihilque fignificantia verba dedilfe, magnis-
que, quas projecerunt, bullls plane nihil, quod
momentum habet, dixilfe cenftri queant. Id
enim, quamvis frequenter ab^e'jus actatis dodo-
ribns chriftianis eis objiciatur, (b) minime tamen
verifïmile eft, perpendentibus, ob eruditionis
haud vulgaris laudem hominis iflos plurimum
famae atque plaufus retuliife eosque. per omnes
veteris difciplin<£ campos non fine fudore voluta-
tos, eruditae opinionis, quamvis ea fanatica fuerit,

fufpicionem reliquiffe. Neque in ineptiffima-
rum fabularum cortice hserendum, fed ad arcana
dogmata, tanto ftudio, totque involucri! recondita

attendendum eft quibus fagaci mente eru-
tiSj flukillimae harum hominum nugae & obfeu-
tiilima aenigmata, fi non omnia, multa tamen,

folvi

(a) Adv. haref. I. I. bar. 26. #. 2. T. I. Opp.

p. 84.
(b) Vid. TERTÜLLIANUS centra Valent, c. f.



•S 231 u*

folvi queunt, & eorum difciplinas lux poteft
accendi. Aft is difficilis atque diuturnus labor eft,
virumque pofcit non emanativi tantum fyftematis,
omnisque Orientalis «St Barbaricae Philofophiae pe-
ritiflimum, fed «5: arcanae difciplinas méthodique
JEgyptiacee non ignariim «St diu in hac arena
non fine attentione «Sc patientia verfatum. Quales
cum non adeo muitos elfe, & ingratus labor &
rerum magis utiîium ftudia patiantur, non mira-

mur, perpaucos effe, qui Philofophia- Gnofticorum

multum lucis accenderint, vel etiam viderint
ipfi, & innumera hodie elfe aenigmata in harum
fedarum placitis fepulta: Quibus noftra demum
aetate clavem repertam effe, laetamur, ex quo
Orientalem Philofophiam non ignotam quidem
penitus, at negledam tamen, ex umbra protraxil
iocomparabilis MOSHEMIUS.

§. HI.
Qyee omnis Gnofticae difciplinae conditio fuit,

earn imprimis Philofophiam Bafilidis rtferre, com-
paratio queroli'bet docere poteft. Fuit is natione
JEgyptius patria Alexandrinus, (e) homo, ut fo.
lebant /Egyptiorum ingenia atrae bilis contagio
mire corruptus, at eruditus tamen, «Sc patriae
philofophiae, quam ex Orientali enatam fuiffe alibi

probavimu«, callentillìmus, unde rede obfer-
vatum EPIPHANIO (d) difciplinam circulatòris

P s illius

fc) EPIPHANIUS /. e p. «58. CLEM.
ALEXANDRINUS Strom. I. VU. p. 764. EÜSEBIÜS
hift. ecclef. I. IF. c. 7. p. 97.

(d) L. c.

I



232 c §n

illius ex his oris, .rEgyptiorumque placiti! origî-
nem habuilfe. Quem cum difficüliroa quaeftio de
mali origine teneret, (e) »que a fcriptur* limpli-
citate prae animi, quod gnofticam fapientiam af-
fedabat, fuperbia fibi diseedendum eife decernerer,
ad fyftema illud emanativum delapfus eli, quod
mira fagacitate cum dualiftìco iu concordiam ire
juffit Zoroafter excoluerunt, miruraque in mo-
dum auxerunt «Se variarunt Syri, Perfae, Afiatici,
ingenia pleruraque anomala «Se imaginations
morbis corrupta, a Chaldaeis Perfis, Orientali-
busque ceteris acceptum fuae Theologiae adapta-
runt, «Se fymbolica methodo exornarunt ^Egyptii,
fuum fecere Judaei Cabbaliftae, Pythagorici, Pia»

tonici, Chriftianae legi actemperaverunt Haeretici*
ex Syria «Sc JEgypto progrellì. (ee) Id quod inita
comparatione luculenter demonfteari poffet, fi
id ageremus, «Se non ea, quae fufe alibi de
Valenti™ hatrefi disferuimus, (f) rem in aprico po-
nerent: qui locus illis adeundus eft, qui de ea re
fluduant. Itaque «Se indole Philofophiae ejus du-
tìus, «Se regionis illius, quam incolebat, & in
qua praeclarus fapientiae magifler haberi cupiebat,
more perfuafus fymbolis vocibus obfcuris
barbarisque, quibus 'Uovi* anovla fcripturae loca

attemperata funt, dodrinam fuam, de origine,
cauffa remedioque mali veftivit, «Se ita incertam
& tenebris obfìtam reddidit, ut mirum non fit,

(e) Ibid. p. 72.
(ee) Probata haec omnia dedimus in Hifi.crit.

phil. T. I. p. 1349. T. II. p. 190. T. ///. p. 2%lfeq.
(f) lb. p. 290. feqq.



m 233 c m
Sc olim dodores ecclefiae eruditiffimo» eum non
fatis intellexiffe, «Se haerere hodie aquam viris ma-
gnis, qui haec folvere aenigmata aufi funt.

§• iv.
Nihil autem vel celebrius, vel obfcurius in

Philofophia Bafiüdis quam Abraxas «St Caulacati
[five Caul3ucau, utroque enim modo fcribi poffe
diverfa pronuntiatio probat] hnjus nugatotîs. Et
illud quidem Domen adeo tenebris tedusn «St in-
certae figuificationis eft, ut dodiffimos viros in
diverfiffimas interpretationes pertraxerit, (g) quibus

tamen heic, ubi alia agimus, non înhaere-

mus. Hoc tenebris fuis ita interprètes hiftoriae
Bafilidianac terruit, ut tantum non omnes, etiara

dodilîimî, de definienda certa fignificatione
hujus vocis quidque ea in fyftemate Bafilidiano
fibi voluerit, decernendo, defperaverint. Accidit

id GRABIO (h) «Se MASSVETO (i) viris
eruditifGmis, in eum IRENiEI locum commen-
tancibus, in quo hujus nominis mentionem faciunt.

Epiphanii, Eufebii, Theodoreti, quibus illud
ipfum nomen àiviyfjcaluSa tadum eft editores

commentatoresque uno PETAVIO (*) excepto,
qui tamen nihil, quod rem uivet, attulit, ficca

illud

Cg) Vid. quae poft Macarium «Se Chiffletium
fcripfit BEAUSOBRIÜS hift. de Manichéens l. IV. c.
4. T. /7. p. îo. feq. MONTFAVC. Pal. Gr. I. IL
c. 8- BASNAGE Hift. des Juifs T. III. p. 700.

(h) Ad IREN&UM /. I. c. 24.
(i) Ad IR. i. c. p. I02.
(*) Ad Epiph. 1. c. T. II. Opp. p. 44.



m 234 c i*
illud pede praetereunt. Eruditilîimus BEAUSO-
BRIUS (k) cum omnem Bafilidis difciplinam ma-
.gno ftudio enodaret, Caulacau quidem tetigit»
fed prêter conjeduram, in fe verifimilem, nullam

rationem addidit, in qua animus conquiefce-
fet. Itaque cum de obfcuro numine locoque I-
lenaei curatius cogitandi occafionem nobis vir
«quidam eruditilîimus ó vîiv iv àyiou; fubminiftras-
fet, profundius paulo, quam fieri folet, in haec

gnofticae fj.dlaio/\oylai fomnia «Se deliramente inqui-
rere placuit: quo eveatu, ledorum fententiae
definire relinquimus. (kk)

§. V.
Haurienda eft de Caulacau Bafilidis notifia, cum

Haerefiarchae fcripta perierint, ex teftimoniis
veterum. Inter quos primus locus debeturTREN.E-
O, (1) qui adverfus hos homines ex inftituto
disputava, & eodem fere tempore vixit, quo infa-

num

(k) L. c. p. 29-
(kk) Quadriennium effluxit ex quo hanc

Disfertationem fcripfimus alii loco deftinatam v

interim prodiiffe nuper, nova Liter. Lipf. 1750.
n. 90. p. 798- referunt, OTTONIS NATHANA-

ELIS NICOLAI Disfi de Salvatore Bafilidis
Caulacau dido. Quam licet nondum vifam cum
explications obfcuri «eoigmatis a noftra interpretatione

differre, ex eo loco didicerimus, noluimus
has cogitationes noftras diutius fupprimere,
comparatane utriusque Ledoris veteris Philofophiae
gnari judicio permiffa.

L. I. c. 24. p. 102. Ed. Maff.



ns)23?(- m
num hominum genus in ecclefiam irrupic, earnqu«
devaftavit. Is de ea re ex verfione interpretis ve-»

teris ita: Utuntur autem fe hi magia, fe imagini-
bui, fe incantationibui, fe reiiqua univerfa periergia:
nomina quoque quadam affingentes quafi angelorum,
annuntiant hos quidem effe in primo cœlo, hos autem
in fecundo, fe deinceps nitunlur CCCLXV. ementito-

rum ccelorum fe nomina fe principia fe angelot fe vir.
tûtes exponere. Quemadmodum fe mundus nomen effe,

in quo dicunt defcendiffe fe afcendiffe Salvatorem, effe

Caulacau. Igitur qui hac didicerit, fe angeios omnes

cognoverit, fe-caujfas eorum invifibilem fe incompte-
henfibilem cum angelii fe potefiatibus omnibus fieri,
quemadmodum fe Caulacau fuiffe. iiluftrant haec f-
renaei verba, fatis obfcura, «Se in mendo Cuban«

tia, quae habet THEODORETUS, (m) is enira
paulo luculentius: Quin etiam angelorum nomina ef.

fingente!, hos quidem dixerunt primum habere cesium

illos vero fecundum, fe ita deinceps usque ad trecente-

fimum fixagefimum qaintum. Servatorem autem fe
dominum Caulacauam nominant. Hac autem dicunt
ineffabilia effe, fe nec ab omnibui capi fe comprehendi

poffepraterquam ah uno ex mille. Tertium his addimus
hacrefiologiae veteris fcriptoremEPIPHANIUM,(n)
qui Irenasum legit, «Sc in horrea fua ejus obfervationes

transtulit. Is reliquis luculentius de Caulacau

ita, interprete PETA VIO: Alii Caulaacauch
caidam eandem venerationem deferunt, quo nomint
unum ex principibus appellant [ ug%ovla riva rSrov iru
»*a«v7.ç] quibus vocam terriculamentis commentitiisqut

ai

(m) Baret.fab. I. I. T. II. Opp. p. n. 418.
(n) Adv. bar. 1.1, bar. 2J. T. I. Opp. p. 78, feq.



m 236 su

oc barbarti appellationibus imperìtis hominibus imponere
conantur. *. - « Quod ad vocem Caitlaucaueh attinet,
quis eorum qui nominis poteflatem noverit, rifiim tenete

poffit, cam iftos videat vocabula quadam hebraite be-

ne concepta, nec minus commode grace reddita ab iis.
que qui grace legunt, plane intelletia, cum difficile ni-
hit habeant, hac illos tamen exptimeudis fuis idolii ac
commodore, hoc eft inanibus formis, ac fubfiftentibus
principiis, [ite iw-tros-ólixài- àg%fi.ì\ fe ut ita dicam

fimulacrorum figmentìi, dum vana illa nominum ambi-
tione radiaram mentibus errorem fuum ajpergunt, quo
turpem illam acfabulofam artem latius dnftptnt. Ete-

V nim vox illa Caulachauch apud Ifaiam fcripta legitur in
duodecima vifione cam ita loquitur : Tribulationem fuper
tribulatione, /fera fuper fie: adhuc paalulum, pania.
lum adhuc expe&a. Quare ip/amet Hebraica verba

ut illic legttntur defcrìpta fiytiabii hoc loco fubjiciam:
Quippe tfaula tfau tfaulatfau tribulationem fuper tribu,
latienem fignificat, Caulacau fieni fuper//em, Zeer-

fcham Zeer feham adhuc paululum, paututam adhuc

expe&a. Ubinam igitur eft illorum commentum ubi
vanijfimum illud fomnium fietui inftar ab iftii
concepiamo unde hac in mundo Z'zania? qaanam genus
hoc hominum neceffitas co'égit, fibi ut voluntarium exi-
tium confcifcerent Si enim ejumodi vocabula cam eo.

rum vim intelltgerent, peruiciofa ludificatione detorfe.

runt, manifefte fibimet ipfii mali auclorei fuerunt : fin
per ignorantiam qua nefcirent, ajürpaverint, nihil his

fingi poteft infeliciui fee. Hadenus Epiphanius. Re.
liqui veterum qui Bafilidis meminerunt, uno
PHILASTRIO (*) qui naia rò piì/cy cum reliquis

con-

<*) Hicref. XXXIII. p. 71.
j



3& 237 I»
confpirat, «St qui verbo tantum ejus meminer«
HIEROlsYMO «Se NICETA (**) exceptis, Cau.
lacau tacent, (o) & idolum hoc vel ignoravi!!«
piane, vel non intejledum praeteriiffe videntur.

§. VI.
Eandem fere fortunam Caulacau Bafilidis apud

recentiores fcriptores habuit, quorum omnes fere
hoc nomen praetermifìfle idqo videntur, quoniam

quid illud fignifiçaverit, non asfecuti funt.(p)
Certe qui Abraxas Bafilidis explicare conati funt,
fimilem dare Caulacau explicationem non firn e

«ifi. GRABIUS «Se MASSVETUS (q) ut fupra
didum

(**) T. I. thef.
(o) Id CLEM. ALEXANDRINUM quoque,

qui Alexandriae optime rem cognofcere potuit, <St

toties Bafilidianarum nugarum meminit, feciffc
miramur. Dolemus autem librum Agrippas Cali

oris, qui omnes Bafilidis nugas clarinime expo»
fuit «Se refutavit tefte EUSEBIO H. E. I. IV. p.97.
intercidiffe, fine dubio enim plus inde, quam
conjeduras, quas nunc dare poffumus, haurir«
liceret.

(p) B. Th. ITTIG1US, quamvis omnia dei

Bafil ids a veteribus relata attuliffet, «Se de Abraxas

quoque complura dixiffet, Caulacau tamen omific
Disfi de harefìarch. $ec7. II. e. 2. p. 98. B. CLQ»
DIUS autem praéf. CONR. SAM. SCHURZFLEI-
SCHIOWiteb. 1706. fingularem de Caulacau
Disfertationem fcripfit, ause philologie» magis, quara
phibfophica eft.

(q) 1st.



m 238 c m
didum, corrupto Irenaei interpretis loco deterriti
de medicina «St reftituendo vero fenfu defperavere,
nec videre fe Monachus Benedidinus falfus eft»
quomodo fpes fuper fpem Bafilidianorum delirila
aptari poffit. Id quod equidsm uoa magnopere
miraa-ur, cum tantam veteris Philofophiae,
maxime Orientalis, cognitionem non habuit, quan-
tam prae fe tulit antiquitatis ecclefiafticae. Itaque)
tria ifta veterum fcriptorum loca inter fe disfentire,

ratus eft, quod veritati non concinece, in
fequentibus patebit. Qui vero de nominis figni-
ficatione difpicere connifi funt SAM, BASNAGI-
US (*), THEODORUS HASMJS (**) aliique

laudati FABRICIO (***), de origine tantum vo.
eis exEfaja petita disputarunt, quae ad noftram tra-
dationem, quae philofophica, non philologica
eft, non pertinent. Unus, defideratiffimusBEAU-
SOBRIUS, (r) qui critico examine Bafilidis ma-
taeologiara erudite excullìt Caulacau quoque
philofophice explicandum tetigit, «Sc initio
quidem totius fyftematis cceleftis hörnen illud effs

conjeeit, at cum vidiffet, repugnare id loco
Irenaei, ad Theodoreti fententiam acceiìit, redeque
definiit, nomen id Salvatori! effe, eo quod omnis
fpei fundamentum nobis effet. In quo quidem
vir emundas naris, felixque veterum haerefium
indagator deçeptus haud eft; aft nec rationem ali-
tm addidit, nec ex fyftemate Bafilidis explicuit, pro.

didit

(*) Annal, polit, eccl. ad Ann. 121. T. I. /»,49.
(**) Ml. Brem. T. VII. p. 49?.
(***) Ad miLASTt\ p.ju
(r) L. e.



m 239 m
*

didit quoque vim «St locum Caulacau in eo fyfle»
mate non fatis infpexiffe, cum in tota ea re nihil
mali latere pronuntiet. Quod aliter fe habere ex
didis patebit. Nobis in praefentia, enarrata rei
hiftoria, jam id negotii dabitur, ut admilfa Theo-
doreti expjicatione eam ex fyftemate Bafilidis
pmbemus, & cur id nomen Salvatori iropofuerit,
perquiramus, deinde Epiphanium atque Irenaeum
cum ifta explicatione confpirare oftendamus j
quo pado tandem corrupto & obfcuro Irenaei
loco facile medicinam afterre licebit.

& VII.
Priusquam autem haec, quae diximus, capita

probatum imus, pauca fupponere magis, quam
prolixe demonftrase necelfe eft, cum animus non-
ut integram nugarum Balilidianarum explicatio-
nem afFerre. Et primo quidem facile nobis Iargi-
éntur, qui hiftoriam philofophiae, exfurgente
monarchia Romana, florentis curatius perquifiverunC
& cum facrae civitatis hiftoria comparaverunt
Bafilidis dodrinam, ut reliquorum Haereticorum,
qui fe a fublimiore divinarum rerum cognition©
Gnofticos nuncupaverunt, cum Philofophiae
Orientalis «Se iEgyptiacae fyftemate, tunc magna divi-
nitatis opinione vigente, non convenire tantum,
quoad praccipua principia «Se opiniones, fed vero
effe longe fimillimum Bafilidem, hominem M-
gyptium «Se in patria eandem fi fupecis placet}
fapientiam edodum inde occafionem fumfilfe
manus his deliriis dandi, eaque Chriftianorum
placitis ita attemperandi, ut haec Chrifti difciplina
fuae gentil genio «Se erudition! piacere poffet. De
quo fi quis dubitaverit, ejus patientiam exora

Tom. VI. Q_ mus.



«s 240 su

mus, ad relegenda ea quae in Hifioria critica Phi.
lofophia de Philofophiae Ocientalis fyftemate,
ejusque principiis, tum de ejus audoritate inter
Gnofticos prolixe fatis diximus. (s) Quaecun-

que enim Orientalis Philofophia praecepit, ea, lî
pecùliaria quaeda*tn, quas ad diftinguendum ab aliis

fyftema fuum Bafilides excogitavit, demas

etiam apud hacreûarcham occurrunt : cunda ad
emanationum divinarum feriem conftituendam
direda omnia fyftemati emanativo applicata
rerum omnium origines ex Deo asfertae, inefFa-

bile Nuraen fuppolitum, exque ejus abyffo pet
varios ordines gradusque rerum omnium ortus
deferiptus; origo mali per declinationem
emanationum ad tenebras «Se privationem id eft materiam

introdudarum, explicata, aeones & principia
divina ivv7ros-artx.à ideo excogitata, pleroma
divinum miris fubftantiarum emanativarum feriebus

repletum, mundi vifibilis origo «Se corruptio a

principiis emanantibus longiusque a fonte primo
deviantibus asferta ,• revocati homines per
purgamela a feoriis malorum geniorum eorumque
poteftate in mundum materialem ad refluxum per
principium emanativura primum, ad fontem Dei-
tatis «See. Quibus methodus fymbolica, arcana,
obfcura & initiatis tantum perveftigabilis addenda

eft. Haec in Valentini fyftemate librp citato
fecimus maoifeftiffima, quod cum non nifi ingenii

magis erudite luxuriantis modulo a Bafilidia-
110 difrerat, facili! labor erit, omnia haec cum do-
gmatibus Bafilidis comparare ut evidentiffima

pàteat

•» ¦¦ ' 1

(ß) T. III. p. 290, ftqq.



m 241 c sa

pàteat concordia. Itaque his latius proband/s,'
ne adum iterum agamus, fuperfedemus, & unum*
HIEKONYMUM (t) vadem fiftimus, fatentem,
univerfum pene errorem de Cbaldao fe Syro fe Graces

fermone exortam effe. Idem Gnofticos ipfos jadas»
fe refett PORPHYRIUS. (u)

§. mi
Alterum, quod pr&'monendus ledor eft, in eo

verfatur, Bafilidem, more iEgyptiorum,
Philofophiam fuam de divini! d«que mundo «St mala
obfcuris vocibus «Se aenigmatibus texiffe, ut «Se ad»

roirationem novae «Se inauditae rei confoqueretur,
<& fe Orientali atque iEgyptiacae naechodo attem-
peraret, cjuae fymbolis, nguris, nurninibus igno.
tis cunda recondit. Quem in raodum Cabbali-
ftas quoque fimilia decreta occultaffe alibi demon-
ftravimus. Maxime vero ideo fubftantias fuas di-
vinas atque aeonas in ignotos Deos transmutavilfi»
videtur, ut eo magis conterranei! fuis piacerete
quos omnium maxime circa 7!-o/\v-3-iór»ra infani-
vilfe, «Se religiofiores aliis videri voluiffe confiât. (x)>

Nempe perfuafilfe fibi videtur homo ineptus,
facilius ad recipiendam fidem Chriftianam philofb-
phica vede ornacam perfuaderi poffe iEgyptios,
fi nova «Se ignota illis numina adduci credetene.
Et has quidem cauifas Bafilidi fuiffe verifimile eft,

Q_2 eue

(t) Adv. Jovinian. t. II. p. 4.29.
(u) PORPHYR, in vita Platini c. \6. Hift. ait.

phil. T. II. p. 3t58.
(x) Geographas vttm a GODQFREDQ edito»

h 17



m 242 c m
cur barbaras voces ex Hebraica «Se Chaldaica

lingua quales fuere Barbeloth, Jaldabaoch, «Se

Caulacau, vel ab inufitato nomine Graeco petitas
qualis erat vox Prunicus, vel excogitatas cabba-
liftico literarum ufu «Se poteftate, cujus generis
Abraxas eft, Philofophiae fuae decreta obfcurave.
rit. Nec procul a fcopo EPIPHANIUS ferit, con.
tendens, his vocum terriculii commtntitiisque at barba,

tu appellationibus eum imperiti! hominem imponere co-

nari. Idem vifura EUSEBIO, (*) qui Balilidem,
Trgoo-xffjwm aTrofaréguv SurcrißSi àigio-iuç TrigaruSitç
fLvaTT/Xcttra-ctt fjcvSotroïiai (fede arcanarum [verborum
atque myfteriorum] portentofas fabulas impia harefeos

commentam fuiffe ideo conqueftus elfe videtur, quod
ejusmodi voçum reconditarum «Se ad arcanam
methodum referendarum artificio fabulas fuas

theogonicas texerit. Pari ratione de ea re loquitur

HIERONYMUS : abati fàsce verbis immundiffi-
mam harefin apud ftmplices quoque fe deceptos, ut
terrorem faciat novitate fermonum, quod fcilicet qui
hac verba cognoverit, fe in coìta eorum meminerii,
absque ulla dubitatìone transeat ad regnum ccelorum.

His praefuppofitis, ut quid Caulacau Bafilidi
didus fueric inteiligamus, fcrutandum fyftema
fanatici Philofophi ejusque theogonia«Secofmogonia
exploranda eft, uc quem Caulacau fuo locum in
ea asfignaverit, difcamus. Idem vero cum Bafilidi

conftitutum fuerit, quod Gnofticis reliquis,
ut offenderei, quomodo ex fummo Deo omnia

fluxe-

(*) 11. e. conf. PLOTINUS, Eoa. IL l. IX. e,

io. p. 209.



m 243 c m
fluxerint, quomodo malum exortum fit, quoi.
modo in Deum fublato malo revertantur omnia,
quo «mediatore divino ab ejus imperio liberarï
mundus queat, quod exirenaei, Theodoreti atque
Epiphanii teftimoniis confiât, fequitur inde
Caulacau ex principiis illis divinis «Se emanativi! fuiffe,
quae ex inexhaufta «Se incomprehenfibili Divinica-
tis abyflb progrelfa pleroma divini lumini! fub-
ftantiali hypoftafi repleverunt, «Se quorum unum
ex pleromate progrelfum ad juvandum mundum
inter homines comparuerit. Diferte hoc teftatuc
THEODORETUS, fy) ingenitum, cum bella

angelorum nationibus imperanttum vidiffet, mentem fuam
prìmosenitam mifìffe, quam etiam Chriflum appellavo.

rit ut fervaret.eos, qui vellent credere. - - - Servato.

rem autem fe Dominum Caulacau nominare.

§. IX.
Quae cum ita fe habeant, dicendum porro,!

quis emanationis ordo Bafilidi placuerit, ut intel-
ligatur inde, idem principium emanativum
divinum ab haerefiarcha admiffum effe, quod Simoni
Mago Sùvafxu; ee«. fumma Dei poteftas, Cabba»

hftisque Adamkadmon vocacum eft, id eft prima
«Se pcincipalis emanatio, tanquam radius ex divini
luminis oceano transmilTus in mundum inferiorem,

ut. cunda illuftraret, a tenebris liberarst,
«Se quos ad materialitatem fufcepta inclinatio rna-
los fecerat angelos [fcorias vocant atque cortices

Cabbaliftae] vinceret. Rem itaque ut paucis
ab ovo exordiamur, patientiam ledoris paulifpe»

Q. 3 roga-

(y) L. e.



j 244 C §tf

tógàmufc. Displicuere Bafilidi Simonis Magi,
JMenandri «Se fimilium genealogiae divinae, ex O-
ïientali Philofophia hauftas, eo quod phiïofophicae
tantum fuerint minusque commode ad Chriftiana

placita transferri potuerint. Meliora itaque
tlaturus, ad infiniti naturam accuratius attetiden-
"dum fibi elfe cenfuit. Confiât id teftimonio IRE.
KM, (z) qui diferte, Bafilidenl ait, nt altius quid
fe verifimiliut invetnjfe videatur, in IMMENSUM
«xtendifiè fententiam dodrina fua; Idem EU SEBI-
US (aa) monuit, iiç ro airagov rzîvctt t«s mivoiai
nd immenfum retuliffe cogitations fuas, quod minus
ïede asfecutus eft dod.ffimus VALES1US, (bb)
contendens fabulas interminata! fe vagai nullo certo
modo ac termino definitas fe veritati certa ac fuis fia.
tìis drcumfcrìpta oppofitas intelligi. Eufebius enir»,
ìrenaeum fecutus, de origine «Se generatione aeo-

ìiutn five eraanationum in infinito pleromate agic,
& qua ratione melius quam tVlenandcr &
Saturnini« fecerant, fe infiniti rationes emanativas
explicare polfe Baßlides crediderit, exponit. E-
mendatius vero fe philofophari poffe, propius-
que ad Chriftiana placita accedere ratus eft Bafili-
des, fi quantum poffet mundi materialis origi-
nem quam longiliime ab infinito pleromate «Se a

fumma poteftate, fecus ac Menander ac Saturni-

rus inftituiffe videbantur, removeret: Itaque ad

emanationis divinae ordinem confugit, quem Gno-
ßicae Philofophiae carditi*m fuiffe, «Se ipfa fyfte-

mata

(z) L. e.

(aa) L. e.

(bb) Ad L e. Eufeb. p. <,



m 24T c su

mata eorum inter le comparata loquuntur, Se

haud obfcure prodidit PLOTINÜS. (ce) In hac
autem rerum divinarum abyffb, ita emanatio-
num ordinem, teftibus Irenaeo, Theodoreto, &
Epiphanio dispofuit, ut diceret rov àyivvalov vSv

•ngurov yevviÎTcu ix. Se rS vooi 7rgoßÄ>i&iivcu ròv

Aoyov-, Qgóvno-iv Si aito J\oy\s 3 ano Si tygovmiui coZiolI

^ Suvafj.lv, ingenitam mentem primatn omnium ge-
nuiffte, ex mente proje&am fuiffe [memorabili fyfte-
matis emanativi vocabulo, ut alibi (ee) demon-
ftratum] rationem, ex ratione pradentiam, ex pra.
dentia fapientiam fe virtutem. (dd) Hase ifla principia

divina fimt, per quorum ordines irrmenfî-
tas divina emanari attributa fua «Se' operationes ad
inferiora paffa eft. Quae tamen cave meras afFe-

diones, virtutes «Se attributa divinitatis Bafilidi
fuiffe putes. Nam hoc univerfo fyftemati Gno-
ftico «Se toti Philofophiae Orientali «Se iEgyptiacae
adverfum eft, quae emanationibus divinis hypo-
ftafin, licet cura fummo Numine radicaliter
unam tribuere folebat, ut vel folae Sephirae Cab-
balifticae, «Se primus homo apud Cabbaliftas
docere poteft. Neque aliud velie vel evìncere aeo-
num nomen, fuo loco probatum dedimus. (ff)
Teftem autem damus EPIPHANIUM, qui idola
Bafilidis elfe fJtgpàç, itfij 'ENTITOrrATIKAS AP-
XA2 formas fe principia fubfi/lentia Se, quod ex fuo

Q.4 addit,

(ce) L. c. c. io. p. no.
(dd) THEODORET. /. c. CLEM. ALEX.

Strom. I. IV. p. 529. addit jifftitiam & pacem.
(ee) Hifi. crit. phil. T. III. p. 38«;. feqq.

(ff) L. c. T. II. p. 647.



is 245 m
addit, àvfgiatfleirActTiai > effiSas fiatuas, eo quod
ejusmodi fimulacra & ftatuas, five perfonas quas-
dam în divinis effingant, teftatus eft. MiramuB
itaque non MASSVETUM tantum putavilfe
Bafilidem acones non re, fed virtute duntaxat «Se

ratione, ab innato patre diflinxilfe, fed BEAU-
SOBRIUM quoque, ilio in veteris Philofophiae
decretis perfpiciendis longe oculatiorem, credidil-
fe, aeones has tantum elfe perfediones divinae
naturae fecundum Bafilidem, quae ab ea fe

nunquam feparent, fed concentratae ab omni aeterni-
tate in effentia divina, cœperint fe extendere «Se

dilatare, cum Deo placuiffet res formare: nempe
effe lumina atque radios ex divina effentia

émanantes quae ab ea non aliter diftinguantur,
quam dimenûones a fubftantia extenfa. Haec
enim G mens Bafilidis, «Se qui cum eo in hac

parte omnes fere fteterunt, Gnofticorum, fuiffet,
nonnifi in rationis figno illae aeones coneipiendse
effent, «Se hac quidam ratione, nec ex pleromate
ad condendam NB. modo emanativo materiam
progredi potuiffent, nec peculiare«! hypoftafin
eftormare. Quin ipfe Caulacau nofter plenus ejus
rei judex eft. Is enim cum princeps seon fuerit

nempe mens patris, defeenderitque in mundum
ad liberandos homines, neceffario hypoftatico
discrimine a patre diftinguendus eft. Licet cetera
lubenter fateamur, aeones «Se radicaliter unum
cum fonte Deitatis effe, & in eo fubfiftentiam-v
Velut in featurigiae fua habere, «Se longa aliam
fignificationem aconis effe, quam efl perfonae in
myfteriis Chriftianis, uti latillime in explicatione
Syftem;. is cabbaliftici doeuimus, (gg) Quare

per-

(gg) Hiß. "it. phll. T. 11. p. n.-fiqq-



m 247 C 39

perperam judicaffe virum ernditillïmum putarnuj,
cum diceret, hadenus rationi «Sr prudenti.« ton-
venienter Bafilidem docuiffe. Has vero, quae in
divino pleromate funt, aeonas, conjugüs inter fe
ad propagandum emanatìonum ordinem, Bafilidem

copulaffe, ex CLEMENTIS ALEXANDRI-
NI loco (hh) difcimus, ubi mentione demiurgi
Bafilidiani fada diferte: oo-a ix. a-uÇvyixç Tgoig^flac,
w>\vgufj.aìd iç-i ¦> oo-a Sì airi hoc iuóvii, quacunque
procédant ex conjugatione, pleromata funt, id efl, pie-
nìtudines, quacunque autem ab uno, imagines. Qui
canon praecipuus Philofophiae Orientalis, ubi
rede intelligitur, cognofci inde poteft, qua ratione
ex principiis adivis «Se paffivis in divinis non
tantum lucis plenitudinem [fubjedum fcholaflico
nomine diceremus], fed «Se formatti «Se imaginem
ineffabili! Deitatis tum Bafilides, tum reliqui
Gnoftici, quique ex Orientali Zoroaftris difcipli-
na progrefli funt, Philofophi ceteri, derivaverint.
Et haec quidem fecundum Bafilidem in mundo
intelleduali, divino, luce cœlefti pleno accide-

runt.
§. X.

- Ex mundo intelligibili ad fenfìbilem progreffus
Bafilides, non parum, ut videtur, ofFenfus efl
difficili quaeftione, qua ratione in hunc adfpeda-
bilem mundum praeter perfediones divino opificio

dignas malum quoque, tura imperfedionis,
tum malitiae, phyfìcum & morale hodie dicimus,
irrepferit. Quae quaeftio ut omnem Orientaient
metaphyficara peperit, ita pociifimum fœcunda

Q_ f macec

(hh) L. IV. p. 509.



»d 248 c m
lffïtèr fuit fomniorum Gnofticorum. Quam ué
fblvëret, fuppofitis emanativis principiis non
aliam, quam reliqui, originem rerum creatarum
pofuit. Gnoftici autem tefte PLOTINO, (*)
demiurgum defcifcerttem a mntre fingente! mundum ab

ipfo deducebmt ad extrenta fimulacrorum, quo interprete

quoque fcimus, ex eorum mente animam atque
fapientiam quandam, id, quod inferiui eft, concupi,
viffe \_viùfM~\ five id cœperit anima, fe bnjus generis
cauffa extiterit, five fapientia quadam, five utraque
idem concupiverit : inde vero alias animas condefcendiffe
veluti membra fapientia, fe has corpora humana fuiffe
ingrejfai. Ex quo memorabili loco patet, rerum
materialium, conditi mundi, creatorum hominum

origines obfcuriffimos Philofophos, ad quandam

fyzygiam divinarum aeonum pleroma
egreffarum «Se ad inferiora emanationem extenden»
tium retuliffe. Hoc ut Valentinus expofuerit,
alio loco planum fecimus. Bafilidem fimilia prae-
cepiffe, Irenasi, Theodoreti, Clementis Alexan-
drini, Epiphanii narrationes nos dubitare non fi-

nunt, quamvis non in omnibus illae inter fe
concordent. Et Irenaeus quidem ita rem narrât: A
dynami atque fophia virtutes fe principes fe angelo!,

quos fe primos vocet, fe ab iis primum ccelum factum,
dehinc ab horum derivatione alias autem fa&oi aliud cœ.

hm /imite priori fecijfe, fe fimili modo ex eorum
derivatione cum alii facti effent, antitypi ejus, qui fuper

fot effent, aliud tertium deformafiè cœlum ; fe a tertio
deorfum descendentium quartum, fe deincepi fecundum

tum modum alteros, fe altero! principes fe angelo! fa-
flos

(*) L.c.



m 249 c m
clos effe, fe cœloi CCCLXV. quapropter fe tot dJel'
habere annum, fecundum namerusn cœloram. Eos

autem qui pofieriui continent calum, angelos, quod etiam

a nobis videtur, confiitaifie ea qua fimi in mando

omnia, fe partes fibi ferìffe terra, fe earum, qua
fuper eam funt, gentium. Idem prorfus tradii Theo-
doretus. Nec abludit Epiphanius, (ii) barbara
principum ac poteßatum per unam quodque ccelum ap-
pellatìones innumerai, memorans qui «Se alio Io.
co (kk) potiora nomina principum poteftatumve
ccelis variis praefidentium enarrar. Aft non omnibus

1! angelis creationem mundi tributi, fed eum,
qui feptìmo caelo praefit, Sabaoth didum, effe

costi terraeque conditorem tum eorum, qui con-
fequuntur, orbium cceleftium angelorumque
fuorum dicit. Aliter quam hi omnes, CLEMENS
ALEXANDRINUS, (11) ipfeJEgyptius, & natio-
nis fuae opinionum callentiffimus. Is Bafilidis verba

récitât, ftatuentis : morti! generationem effe opus

ejus, qui çreavit mundum ; deque hoc Deo dixiffe tradit

: quo efi minor imago viva facie, eo efi minor mundus

viva aone: quanam efi ergo cauffa imaginis? faciei

majeftai, qua pittori exhibait figurar» ut per
ejui nomen honoraretur : non enim ex fe fefua audoritate

fuit forma inventa, feci implerant nomen, quod in
.treatione erat imperfcEtnm: cooperatur autem id quod in-
vifibile eft in Deo, ad fidem ejus quod efficlum efl. Addit

his Clemens : rov 3 fitv S»/j.ivgyòv ùi ®eòv ttfii
Traìiga x.X»òivla^ iixóva ri aAnd-ivS ©s» l(aj irgo-

q»ìr»v

(ii) L. e. e. p. 78.
(kk) p. 91.
(11) Stromat. I. IV. p. ce?.



jj.i « si/tay 3 m àoçoUJ tb aopstT« * mi ora tx o-vtjj-

yiui 7rgoig%ficu 3 irXigufj.a iç-/ oo~a Sì atro hoi il-
KÓvti 3 Creatorem, qui Deus fe Pater vacatur,
imaginem veri Dei prophetam dixit ; -piBorem autem fapientiam

qua figmentum produxit imaginem ad gloriam
invifibilìs Dei : quactinque enim ex conjugatione procédant

ad pleromata pertinent, qua vero ab uno, ad
imagines. Disfidere haec inter fe, & Irenasum qui-
dem muitos creatores, eosque malas poteftates

pónere, dementem unum démiurgum, eumque
divinum, Dei imaginem, rede monuit acutiflì-
mus BEAUSOBRIUS, (mm) qui «Se putat fabu-
lam nobis narrare Irenaeum CCCLXV. ccelos,
totidemque angelos creatores commentum, quod
Perfarum Philofophiam ex qua fua hauferit
Bafilides, quaeque finguiis anni diebus fingulos angelos

praeficiat, non rite intellexerit. Quamvis
autem Don fatis accurate.Bafilidis mentem expofuiffe
videatur Irenaeus, putamus tamen eum cum
Clemente poffe in concordiam redigi, modo ad
ipfum fyftema, «Se verba Clementis rede atcenda-

tur. Secundum fyftema enim Orientale, Perfì-

cum, Chaldaeum, JEgyptiacum quale eo
tempore viguit, ex pleromate per fyzygiam five co-
pulationem principii adivi & pallivi progreffus
eli ad condendum mundum demiurgus; nempe
ex potentia «Se fapientia, quarura aeonum in
pleromate ultimarum produclio quae creatorem ex-
hibuit fecundum emanativi fyftematis leges,
imaginem invifibilis Dei retulit, eique per fapien¬

tiam

(mm) L. c. p. i f.



«)açi (39
tiam rerum condendarum ideae five formas «Se pi«
duras, velut rerum àuìóygaip* impreffae funt.
Itaque Clémente audore demiurgus ratione originis
ex divino pleromate, nempe conjugatione ultima

ortum habet, & ideas rerum habet ex deri.
vatione ab uno, ut Majeftas inefFabilis Deitatis
reluceret. Nihil hic didum quod non Cabbali-
ftis quoque placuiffe fuo loco docuimus. Et
hadenus creatorem bonum effe confiât. Aft cum
ipfe quoque Clemens tradat, Bafilidem hunc ipfum
creatorem mortis audorem facere, certum inde
eft; mali, quod in mundo eft, eum quoque
audorem effe. Id quod nulla alia ex ratione derivari
poteft, quam quia demiurgus, oblitus originerà
ex pleromate, five plenitudine lucis, propter il-
luftrandas tenebras ad inferiora inclinaverit, fic-
qüe ex mixtura lucis «Sc tenebrarum mundum
condiderit. Hanc enim Gnofticorum dodrinam
fuiffe, difertis verbis teflatur PLOTINÜS; (nn)
Animam atque fapientiam quandam ad id, quod
inferìui, inclinnviffe, fe alias animas condefcendiffe, fe
fapientia membra, easque ingredi corpora bumana,
cujus autem gratia anima collapfa fint, illam rurfus
minime labi, quafi non annuerit, vel inclinaverit, fed
tantum tenebras itluftraverit : deinde hinc fimutaerum
in materia refultaffe, fe inde fimutaerum fimulacri
formam per materiam five materialitatem fe fic demiar.

gum conftitui. Obfcurus quidem hoc loco, mor*
fuo, eft Plotinus, eo quod abfurditatis Gnofti-
cos rationibus metaphyficis cupit convincere. Ex
tis autem, quas fundaraenti loco fubfternit, aper-

tilB»

(nn) L. s.



m > 252 c m
tUFtmura eft, inclinationem demiurgi, Se fapientiae

in eo refidentis ad tlluftrandas in creatione tenebras

cauffam fuiffe materialiratis : nempe ut habeC

JAMBLICHUS: (oo) diftinguendo materialitatem ab es-

fentialitate, id eft, ptivationem,qu3s tenebras mor»
teraque involvit, ab effentia fpirituali quae ex
principio emanativo omnibus ineft. Compara
cum his fyftema Valenlinianum, «Se difficiles ht©

nugae, at toti tunc Orienti communes multa luce

radiabunt.
§. XI.

Altera difficultas, quam de numero creatorum
ccelorumque a principibus conditorum movet
Beaufobrius, ita tolli poteft, ut inter creatoram
ex pleromate progreffum, «St intec angelos ab eo
emanationis lege produdos, ut adminiftri effent
in creationis opere, diftinguatur. Vidit id ipfum
Vir optimus nobisque defideratiffimus, «5c mo.
nuit, atque memorabili Clementis loco illuftravit.
Poffumus his addere Cabbaliftas, qui ex iisdem
fontibus fua hauferunt, in quorum fyftemate unus
mundus alteri fubordinatus eft, parique poteftate
fubordinata angeli cujusvis mundi funt, ut alibi
demonftratum. (pp) Immo magis notandum,
ipfum Zoroaftrem, a quo haec Philofophia
excogitata, «Se ad fequentia tempora transmiffa eft,
hunc in modum creationem defcripfiffe, ftatuen-
tem : fex Deos Oromaiden feciffe, primum benevolen.

fiati

(oo) Demyfl. Mgypt. Sell. Vili. c. I. p. 152.

(pp) T. //. Hift. ait. phil. p. Io2f. feq. quae
accurate expenfa obfcuris Orientalium nugil lu«

ceni conciliare apta funt.



2î3 c m
fia, fecundum veritatii, tertium aqaitatis, reliques
fapientia, divitiarum fe voluptatis, qua honefla

confequitur, opificèm. Deinde eum fe triplicaffe, fe a
foie [Mithra, fonte iguis primaevi] tanto intervallo

fe removiffe, quanto a terra fol abeft: ac ccelamfieL
lis decoraffe, unamque ante alias tanquam cullodem fe

ffeculatorem conftituiffe Sirìam alios porro viginti qua.
fuor Deos condidiffe, fe in ovo pofuiffe fee. JEgypti-
Os vero, ad quos ea quoque Philofophia dima-
navit, fimiliter praecepilfe, JAMBLICHUS (rr)
teflatur, narrans, praeter aeonas vel duces cœls-
ftes fupremos rerum vifibiliuia opificio alios duces

praeeffe, nempe Sb/Jivgyixìv vZv, >tßi tjïç «a«.
-5-iiaç 7rgoç-drnv ifçfj croulai ¦> ig^ofievov fj.iv ìirì yhk-
riv 3 trtjj r)\v àtpavîi ruv xix.gvfj.ivuv Àoyuv Svvafj.iv iùi
ç£i ayovla, opificèm mentem, qui fe veritatis cuftóS

fit fe fapientia, quatenus ad gênerationem defcendat>,

fe incognitam rationam latentium vim producat in 1st.

cem. ¦ • - Effe fe alium principatam apud illos fupef
elementa tota in genet-atiene pofita, vktutesque earum
effe enim quatuor mafeulas totidemque fiemininas ; bum
Soli tribuere: item alios principatus fuper naturam
omnem in generazione verfantem, quem Luna aifignent :
DIVIDENTES VERO COELUM IM PARTES DU.
AS VEL QUATUOR., VEL DUODECIM VEL
SEX ATQUE TRJGINTA VEL HARUM Dû-,
PLAS, VEL ALITER^ QUOMODOCUNQUE DUCES

HIS PRAìFICERET AUT PLURES AUH
PAUCIORES : denique his omnibus unum praficeret,
qui omnibus fuperior fit. Atque ita Älgyptiorum do¬

ttrinavi

-rt
(qq) PLUTARCH, de Ifid. fe Ofiridt.

(rr) £.«. c. f.;. if9-



m 2Ç4 c

Slrinam de principiis defuper ad inferiora progredientes
ab ano inciptre, fe definere in multitudinem unius

imperio gubematam fee. Quem locum fyftema Gno-
fticum mire illuftrare «Se veras ejus origines pan-
dere vidit jam MASSVETUS aft cum Perficam
& Orientalem Philofophiam iniEgypto patriis
placiti» «Se Graecis theogoniis attemperatam ignoraret,
& mere Platonica haec effe putaret, in errorem
adus eft. Mire autem, non omne tantummodo
dogma Gnofticum de origine «Se adminiftrarione
mundi vifibilis illuftrat, fed imprimis ea, quae
duce Clemente Alexandrino, Ireoaeo, Theodore-
to «Se Epiphanio de Bafilidis ea in re mente dida
funt, in aprico ponit. Nempe rationem aperit,
quomodo per emanationis viam a fummo fonte
rerum omnium effluxerie demiurgus, POTENTIA

«Se SAPIENTIA gravidus qua ratione rerum
ideas, fimulacraque five rationes latentes impres-
ferit, «Se quo pado deinde potentiae fubordinatae
in condendo & adminifteando mundo fe gefferint,
gerantque adhuc. Quae cum clariffima fint,
dubium non eft, quin Bafilides, qui JEgyptiacam
Philofophiam fecundum principia Orientalia ex.
preflit, eadem ratione ftatuerit: ficque in
concordiam diverfae narrationes dodorum ecclefiafti-

corum poffunt redigi. Neque praetereundum hoc
loco eft, conftare ex verbis Jamblichi, Aìgyptios
pro lubitu ccelum in plurimas partes divififfe,
iisque poteftates minores praefeciffe. Quod cum
jEgyptii! folenne fuerit, cauffam non videmus,
cur Irenaeus, Theodotetus, Epiphanius menda-
cii vel erroris, quod vultBeaufobrius, coarguendi
fint, quod ineptam hypothefin Bafilidi tribuerint.
Ut enim taceamus, non adeo ineptos effe tot cec¬

ie»



9ë) 25Î

ïos Bafilidis, ubi femel ejus fyflema admittitur,"
ac vid-ri poteft illis qui faDa ratione philolophari
folent ipfe parallelismus inter placita Perfica,
jEgyptiaca ac Bafilidiana evincit, revera iftas nugas

iiis hominibus placuiffe, quos ob abfurdita-
tera opinionis excufare velie, eft cauffam eorum
agere, non hiftoriam criticam fçribere. Fatemuc
tamen verifimile nobis videri, tot ccelos, quot
anoeli & poteftates varii ordinis illis praetedae elfe
dicuntur, non tara diftindos ccelos, quam ccele-
ftes fedes «Se potentias in illis definitas fignificare:
qua de re tamen plura, ne extra oleas vagemur,
hoc loco dicere non licet.

§. XII.
Qualis hujus creatoris «Se adminifirorum ejus

cce'is praefidentium conditio fecundum Bafilidis
fyftema & opinionem fit, ex didis facile eft col-
ligere. Quamvis enim dtmiurgus ratione origini!
bonus fuerit quippe qui ex pleromate divino
proceffit, fapientiae «Se potentias divinae filius, at»

tamen quia ad inferiora inclinavit ut tenebras
illuftraret, ex ea mixtura mortem malumque in-
ducere neceffe habuit. Fatemur infulfum «Se ille.
pidum hoc fyftema effe, aft de eo jam non quae
ritur, fsd tantum de mente ejus, quae alia effe-

nequit, ubi femel cum Orientali Philofophia duce

Zoroaftre ftatuitur, ex uno fonte lucis princi»
pium fuiffe exortum quod quia limitatae virtutis
eft tenebras neceffaria fequela poft fe traxerit.
Quod qui capere nequeunt, quomodo lucis &
tenebrarum principia cura eraanativo principio
confiftere queant, illis elegans locus Shariftanii,

Tom. VI. R feri.



2S6

fcriptorisPerfici, a TH. HYDEO [ss] ptodudus
legenduseft, qui omnia plana faciet «Se clariflima.
His enim hoc loco immorari non vacat; fuftìcit,
tefte Clemente, mortis audorem demiurgum vi-
fum fuiffe Bafilidi, nec aliter potuiffe propter
naturam fyftematis emanativi, «Se remotum a pleromate

demiurgi locum, quem illi asfignabat ftatue-

re. [**] Ex hoc autem fua fponte fluit, dete-

lioris conditionis, pejorisque indolis debere effe

angelos creatoris adminiftros, mundi partibus cce-

lisque praefedos, eo quod longius a pleromate
remoti, magisque rebus rnaterialibus immerfi funt.
Hinc irae, tyrranides, fanguinis fitis, bellorum
cauffae, «Se mala alia innumera, quibus homines
ab iftis angelis mundi dominis «Se praefedis vexan-

tur, quasque hac ratione malorum omnium phy-
ficorum pariter atque moralium cauffas elfe tefti»
bus Irenaso <Se Theodoreto, Bafilides ftatuit,
nec ille folus, fed omnis quoque Gnoftica
Philofophia profeffa eft. Comparari cum hac angelorum

mundi diredorum malitia Hebraeorum Cabbala

debet, & ea expendenda, quae de Klippoth
five corticibus angelisque malis nugantur, & quae
alibi expofuimus: ea enim opiniones Philofophiae
Orientis in his delirili ampliffime infanientis mire
illuftrabunt. Ipfam quoque hominis animam ex
fummo fonte delapfam «Se ad inferiora vergentem,
cum per harum poteftatum fedes «Se regiones trans-

iret,

[ss] De relig. vet. Perfi. p. 299.

[**] Luci, quamviderat, obftat, BEAUSO-
BRIUS /. c p. 19. rationes Platonicas hic adoii-
fcens, quae longe diverfis funt.



2î7 C19

iret, fimulacra fimulacrorum induifïe, juxta Gnoi
fticos, tefte PLOTINO [tt] opus erat, ex qua
cauffa mali moralis originem repetebant, «Se ad
hos angelos cauffam devolvebant: quo pado fcin-
tillam illam, quae animae ex divinae lucis oceano,
ex quo efRuxit, inert, fupprimi, hincque omnis
infelicitatis cauffam oriri neceffe erat. Magno
itaque Salvatore opus erat, qui fpem amiffam refti-
tueret. Et hic Caulacau ille eft, de quo jam porro

tradabimus.
§. XIII.

Nempe ex inclinacione illa ad inferiora, quae
tenebras poft fe trahebat, cura «Se ipfe demiur-

gus, «Se qui ab eo conditi funt angeli, in creando
mundo innumeras reftridiones, privaciones, mala

mortemque ipfam admittere deberent, anima ex
Ccelo (kìapfa <Se hos limites transiens afFeduum ca-
coéthes contraxit, qui fecundum Bafilidem fune
<trgoraflv/J.ala, appendices ex hoc transitu adnata, nem-

pe jpìritui [ materiales ] appenfi anima ratione pra-
dita, per quandam confufionem fe conturbationem

principiarmi [ e-vyxytrtv àg%tx»r ] quibtii fe alia! rurfus

fpirituum adulterinas fe diverfi generis naturas adnafci
dkebat. Ita CLEMENS, [uu] cujus verbis lucem
egregie affudit BEAUSOBR1US. [*] Qui licet
hanc confufionem perperam ex Platonica materiae
condirione derivet, in eo tamen acute vidit, quod

R 2 hasc

[tt] L. e.

[uu] Stromal. I. II. p. 408.
[*] L. e. e. 2. p. 20. feqq. ubi rede Maffue«

tura notât, qui hoc Philofophiae genus non fatis
eft asfecutus.



\

M) 2S8 (19
haec confulìo principiorum, in mixtura lucis Sc

tenebrarum, ad originem mundi materialis, ex
Philofophia barbarica five Chaldaea, [Orientalem
nos, ob latitudinem terrarum, in quibus floruit,
dicimus] referenda fit, licet materiam aeternam,
quod tamen Vir eruditilîimus vult, in tenebris
non pofuerit, uri ex PLOTINO (xx) eft eviden-
tifiìmum. Ita cum in mundum «Se praecipue ho.
minem mali generis fpiritus defcendiffent, remedium

altius & fupra demiurgum ad pleroma us-

que asfurgens asfignandura erat, quo fpirituum
materialium malignitas fuperari, hominesque ab
iis liberar! poffent. Scilicet mentem divinam.
quae proxima ab ineffabili Deo ason eft, raifer-
tam animarum, a malis iftis fpiritibus vexatarum,
velut principalem Dei fummi virtutem in mundum

defcendiffe, Bafilides docuit. Rem ita narrât

IRENjEUS : Innatum fe innominatmn patrem
videntem perditionem, mififfe primogenitum Nan fuum,
[ fe hunc effe, qui dicitur Chriftus ] in libertatem ere-

dentium ei, a poteftate eorum qui mundum fabrica-
verunt. Et gentibus ip/orum autem apparuiffe eum in
terra hominem fe virtutei perfeciffe; quapropter neque
pajfum eum fed Simonem quendam Cyrenaum anga-
riatum portaffe ctucem ejai pro eo ; fe hunc fecundum
ignorantiam fe errorem crucifixum, tramjtgitratum ab

eo, uti putaretur, ipfe eße Jefui : fe ipfum autem
Jefum Simonii accepijfe formam fe ftantem irrififfe eos.

Quoniam enim virtus ineorvoralis erat, fe Nas innati
patris, transfiguratam quemadmodum vellet, fe fic

afcen-

(xx) L, c. c. 12 p. 211. qui locus memorabili!
eft.



m 279 t
afcendiffe ad eum qui miferat eum deridentem eos,
cum teneri non poffet, fe invifib'ûis effet omnibus.
Eadem prorfus récitât Theodoretus: nec multum
discedit ab ea narratione EPIPHANIUS, [yy] qui
eum ita de Chrifto fenfiffe dicit: Specietenus [uç
Soxmu ] duntaxat mortalibai apparuiffe, quippe quod
in eo cernebatur, nihil prater imaginem fuiffe, neque
vero aut hominem extitìffe, aut carnem induiffe. Quibus

cum fabulam de Simone Cyrenaeo crucifixo
fubjeciffet, addit: Earn nihilperpeffum in centum evo-

laffe. Interea Simonem, non Chriftum in crucem fab-
latum effe: Jefum enim in cœlam eveftum virtutes omnes

penetraviffe, dum ad patrem fuum reverfas fit. Hanc
enim effe illum patrii commemoratum filium, qui ad
opem humatio generi ferendam fuhniffus fit propter
eam quam inter homines perinde ac angelos pertarbatio-
nem cceleftis pater viderat. Atque hunc effe falutem
noftram qui in mundum venerit, folisque nobis hanc rei
veritatem aperuerit. His patrum teftimonii! fi ftan-
dum eft, Chriftus prima aeon fuit, emanatioque
primaria, irguìórozoc t5 irólgòc, mens divina ad

medendum malo in mundo materiali omnia fus-

que deque vertenti miffus, liberator «Se Salvator
futurui. Is verum corpus non induit, fed puta-
titium, in quo vifibiìic^r miracula divina patra-
vit, Aft cura odio angeli Judaicae genti imperan-
tis, & nationem hanc rabie in illum exagitancis
ad crucis fupplicium raptus effet, cruci ta*nen af>

figi non potuit, fed afcendil ad ccelos, delufa
Judaeorum protervia, qui Simonem Cyrenaeum
in ejus figura cruci affixerunt, cum ipfe ad pa-

R 3 trem

[yy] L. e. p. 71.



m) 260 cm
trem rediens, transiensque angelorum malorum
ditiones eos vîcilTet, falus fpesque una futura in
eum credentibus. Fatemur, nos nihil ve! abfur-
di vel àvaxoAÛd-v videre in hoc philofophemate
Bafilidis, ubi femel principia ejus admittuntur,
licet impium in fe fit, «Se evangelicae veritati ad-
verfum: Aft interceffit iterum eruditilîimus BE^U-
SOBR1US [zz] «Se imprimis Ireuaeum falfis nar-
rationibus «Se documentis deceptum ineptam Bafi-
lidi fententiam tribuifft. demonfirare aggreditur.
Nam nec Theodoreti nec Epiphanii teflimonia
refpicit, forte quod eos exfcripfiffe tantum Ire-
naeum adeoque pro diverfis teftibus habendos
non elfe crederer. Ut autem fi non mendaci!,
deceptas tamen fidei Irenaeum arguât, fe evidenti
CLEMENTIS ALEXANDRIN! [aaa] loco per-
moveri fatetur. Ibi Dodor Alexandrinus quem
propius conterranei fui opiniones pemoviffe
contendit, late de Bafiiidis decreto disputât, quod
martyrii nullum proprie praetnium fit; ipfa quoque

verba Bafilidis affert, disputantis, preemium
dari non poffe ei, qui ex merito patiatur. Omnes

autem ex merito pati, aut enim propter de-

lida peenis «Se fupplicio affici, aut pati quamvis
innocentes, ut infantes, eo quod peccandi naturam

«Se poteflatem in fe babeant, ideoque etiam

pro peccatoribus habendos effe, ne providentiae
palîionem immittenti malum aliquod adfcribatur.
Rationem addit Bafilides, exjobo, xad-agov iSlva
diro puVa, nullum effe mundum a fordibus ex ho¬

minem

[zz] L. C. p. 2f. fiqq.
[aaa] Strom. I. II. p. 506".



261

minera, quemcunque nominaveris, tamen ho»)

minem effe, Deum autem juftum. Quod fi quis
ipfum Dominum objiciat tanquam hominem, ut
ipfum pudore confundat, eo quod paffus fit, di-
cere fe: non peccavit quidem, fed erat fimilis infanti
patienti, immo quemcunque hominem nominaverimus,
hominem effe, fe a naturali forde minime purum: Quibus

Bafilidis verbis enarrati! haec, ut impietatem
impoftoris detegeret Clemens fubjicit: ria« Si «*
a-S-ioç, (iiiaÇuv /jciv ròv SiaßoAov, avd-guwov St à/jagìi-
rnxòv roh^Tai itiriìv ròv Kvgiov ; quomodo non impius
videatur Bafilides, diabolum quidem inter Deos refe-

rem aufus autem hominem peccandi poteftate praditum
Dominum dicere? Quern locum clariffime evincere

putat Vir dodiffimus Bafilidem, non verum
tantum hominem putaviffe Chriftum, fed vere etiam

paffum effe; fine qua thefi vana fuiffet Clementis
contra haerefiarchara disputatio: Vidi! difficulta-
tem MASSVETUS, [bbb] at nugatoria exceptione

eam tollere conatus eft, ratus pertinere haec

ad putatitium illum Chriftum, Simonem Cyre-
naeum, quod plane nihil ad rem facere rede
Beaufobrio obfervatum eft. Non difhlemur nos,
perledo femel iterumque cura attentione Clemen-
tis loco, valde nos in partes fuas pertraxilfe
virum ingenio «Se eruditione incomparabilem &
quascunque femel elegerat, vi animi, qua polle-
bat, maxima, urgentem. Aft cum ejus tarnen
ftudium, quacunque liceret mercede, haereticos

veteres excufandi, paululum nos fufpicaces fecis-

fet, nec fatis cauffae nos videre putaremus, cur
R 4 unani-

[bbb] Disf. in Irenaum p 61.



262 c m
tinanimia Irenaei, Theodoreti, Epiphanii teftimonia

velut falfa effent rejicienda praecipue cum
eorum relatio cum fyftemate Bafiiidiano cohaereat,
paulo curatius rem omnem exculfimus. Iterato
autem examine tanta nobis viri optimi nobisque
olim amiciffimi audoritas vifa non eft, ut veterum

fidem. follicitaremus. Rationem fuggeffit
ipfe ille Clementis locus cum fyftemate Bafilidis
diligenter collatus. Clarillìme enim ex verbis
ejus a Clemente addudis patet, ftatuiffe Pfiilofo-
phum JEgyptium ; nullum hominem qui revera
homo eft, effe labi! expertem etfi adu
nunquam peccaverit, ideoque nunquam poffe martyrii

premium pofcere, cum habeat divina
Providentia, quod in eo puniat. Id principiis fuis
convenienter dixerat, eo quod materiam omnem
vi naturae fuae & originis ex tenebris progredirai,
femina mali in fe habere crederet. Hoc vero ex
Bafilidis mente, quod nec negat Beaufobrius, ad-

miffo, neceffario fequitur, mentem patris in corpus

hominis qua hominis, verum defcendere

non potuiffe, «Sc impoflìbile fuiffe, ut verum
hominem Chriftum extitiffe asfereret. N«c enim
}ungi corpori materiali, in fe malo, «Sc quod
opus & produdio angelorum mundi creatorum
malorum principium effet, non potuit. Quod
fi verum Chriftus corpus non habuit, nec vere
paffum effe oportet, aliumque cruci affixum fuiffa
cenfendum eft, ejus forma confpicuum. Et haec

quidem convenienter dici orationi Bafilidis a Cle-
mente exhibit«; attenta ledio nobis fecit eviden-
tiflitmim poftquam obfervaversmus, Bafilidem
v.al avd-goiriv disputare «Se objicientem : Chriftum

paffum effe, plane nihil peccantern, dedu-
dione



263 m
dione ad abfurdum convincere voluiffe, îneptam
elfe hanc inftantiam. Urgtt enim Philofophus,
omnem hominem, qua hominem,peccandi pote,
ftatem habere, ex quo tacita illatione concUidit,
nec Dominum tum eximendum fuiffe, fi verus
homo fuiffet, eo quod peccati tamen femina «Se

poceftatem in fe haberet. Non addit vero, quae
inde fequuntur, Chriftum non fuiffe verum
hominem, quales fuerint fintque martyres, eo quod
ad praefentem disputationem non pertinebat.
Clemens autem accurationis logicae, quod ejus fcripta

omnia teftantur, ignarus, «Se in disputando
acer, argumentum ab invidia petit, «Se quod xil
ivd-gu7rov Bafilides disputaverat, illi tanquam ve-
cam fententiam tribuit, Chriftum velut peccati
capacem pafium effe, quod tamen utrumque vi
fyftematis fui, Bafilides non negare non poterat.
Cujus generis paralogismos logicos quam pluri-
mos facile detegent, qui Clementis Scripta attente
legerint & examinaverint. Convenienter autem
fyftemati fuo negaviffe Bafilidem, Chriflum cruci-
fixum effe, ex erfedu quoque apparitionis, quem
illi tribuebat, conftare poteft. Cum enim angelos

mundi principes, «Se inter eos imprimis, quem
reliquis majori tyrannide gravem aliis credebat,
Judaeorum terrae praefedum vel Deum gentis
Judaicas viciffe, eorumque artes «Si infidias eva-
fiffe, redeuntem invifibiliter ad patrem, conten-
deret ; qui potuit tantam illi Judaeorum angelo
dominoque gentis rebellis poteflatem in mentem
divinam tribuere, ut hoc quod infederat

corpus, crucis fupplicio afficsre potuerit? Quae om«
nia Iuculenter, nifi fallimur, disputata fatis rationis

fufficientis arFerunt, cur veterum narraricnes
R S fequi,



fequi, quam viri ingeniofe «Se erudite quidem, at
parum verifîmiliter conjicientis «Se pronuncianti!
efFatis fubfcribere maluerimus. Arbitrium rei
autem non nobis pofcimus, fed ledori reli'nquimus.

_

§. XIV.
Huic vero menti divinae apparenti in mundo

vifibili «Se angelorum malorum poteflatem atque
tyrannidem expugnanti, animis quoque demiffis
in corpora, «Se ab appendicibus illis mah! milere
vexatis medicinara afferenti falutem hominibus
partam Bafilides tribuit. Servatorem hunc vero,
more fuo ex patria difciplina perito, Caulacau
nomine infignìviffe, ex teftimoniis fupra addudis
tenendum, «Se, quod duce Epiphanio fcimus, re-
petendum eft, vocem hanc Bafilidem ex loco JE-
SAJ/E XXVIII: io. defumfiffe. Quorum ver-
borum licet varia fit apud interprètes fignificatio

[ccc] cum alii canonem fupra canonem
alii fpem fuper fpem, alii aliter vertant, de quo
in praefentia difpicere non vacat ; dubium tamen
nobis minime eft, rede Epiphanium ex mente fe-

das Bafilidianae vertiffe fpem fupra fpem. Ita
enim verterant Graeci interprètes, quorum cum
maxima «Se divina fere inter /Egyptios effet audoritas,

«Se Chriftianorum quoque plerique eam fe-

querentur fatis rationis fuit Bafilidi cur has

potillìmum voces, hoc fpei fenfu eligeret, ex
quibus

[ccc] Vid. quae ad h. I. erudite disputât CAM-
PEGIUS VITRINGA; add. qui in genuinam
fignificationem vocis ip diligenter inquiiit ED. PO-
COK. ad Port. Mofii p. 48.

fi



m 2^ m
quibus Servatori nomen myfticum «Se difciplinae
srcanae conveniens effingeret. Cura enim illum
Caulacau, fpem fupra fpem, id eft, fpei
fummam & maximum unicuique falutis portum
nuncuparet, id quod nominis ratio ex Ebraismo

prodit, confiât inde, animarum, quas in alia vita
peccaffe dixit Bafilides fpem omnem eum ad

hanc Dei mentem fidemque in eum retuliffe,
indicareque voluiffe, redeundi ad patrem inque
Unum oceani divini, ex quo efliuxerunt animae,
fpem maximam atque unicam in eo niti. Diferte
id teflatur THEODORETUS, Servatorem ab illis
dici Caulacau, nec aliter legi poffunt Irenaei verba,

ut fenfum fundant, quam: eum, qui in
mundum defcendit Se afcendit Salvatorem, effe
Caulacau. Satis luculenter enim pergit: Igitur qui
hac didicerit, fe angelus omnes cognoverit, fe cauffas

eorum, invifibilem fe incomprehenfibìlem eum angelis

fe potefintibus univerfis fieri, quemadmodum fe
Caulacau fuiffe : fe ficut filium omnibus ìncognitum fuiffe
fie fe ipfoi a nemine oportere cognofci. Ex quibus verbis

manifeftum eft, filium Dei, mentem patris
elufa Judaici angeli protervia gentìlque rabie
invifibilem illis angelisque omnibus, cum ad patrem
rediret, fadum effe Caulacau. Commode itaque
interpretandus eft EPIPHANIUS, Caulacau,
nomen effe contend ens, ig^ôvla nvòt, principis en.
jusdam. Per àgyjvla enim hoc loco aeones intelligi

debent, de quibus nonnulla dixerat Epipha-
nius, ex quarum numero cum Jefus prima «Se

maxima fuerit, confiât inde, nec Epiphanium
reliquis in asfignanda barbatae voci fignificatione
contradicere.

$. XV.



m 26-6-

§. xv.
Palet ex didis, ad hanc fpem omnia in fyfte»

mate Bafilidiano redire, eamque proram puppim-
que falutis fidelium, ex horum hominum mente,
elfe. Diceremus effe Bafilidianos Elpifticos
Plutarchi peculiari Disfertatione a nobis olim il-
luftratos, fi verifimile effet, GnofticaePhilofophiae
aliquid Plutarcho innotuiffe. Qua vero ratione
fpem hanc in effedum deduci, «Se expedationis
maximae finem attingi poffe Bafilides tradiderit,
jam porro exponendum eft. Et hue tota quidem
Philofophia moralis Bafilidis pertinet, cum theur-
gia five magia iEgyptiacis fedi! folenni : eam
autem omnem hoc loco exponere, nec inftitutum
nec locus patitur: multa ex Clemente Alexandri-
no erudite collegil, digelîit, illuftravit Beaufobrius
qui adeundus eft. Qui nifi nonnulla perperam
effet interpretatus, non haberemus, quod ejus
obfervationibus adjiceremus. Itaque ut omne
Bafilidis fyftema conftet «Se univerfa nominis
Caulacau ratio «Se comprehenfio intelligatur, pau-
eis edisferemus, quo pacco illam fpem per Sal-

vatorem elpifticum liceat attingere.

§. XVI.
Incipiendam effe falutis ex fpe atque fide fpe

nitente exfurgentis sequifitionem, a timore,
genera fpirituum diftingusnte, «Se eledionem
animae propriam prodente, ex loco CLEMENTIS
ALEXANDRINI [ddd] intelligitur, ubi, men.
rione fada canoni! facri: Timor Domin: initium

fapien-

[ddd] Stromat. t. U. p. 375.



m j 267 c

fapientiae, addit: hic Bafilidis fe&atores hoc diftum
exponentei - dicunt ipfum principem, cum exaudiiffet
dittionem Spiritus miniftrantis {in baptismo Salvatoris)
propter auditionem fe ffe&aculum fuiffe obftupefailum
cum ei prater /fem annanciatam effet evangelium fe ejus

obftupefa&ionem appellatam effe timorem, àg%hv ytvó.
fjivoVGoqiai ÇiXoKgivnlixYii-ri >tßj Siaxgilixiii ¦> irgjf n-
t\iulixrti s i(fii àiroxalaç-dliKtii i yag /xâvov rov xoo-jjcovt

cÏM.* i(^jj riiv ixXoyitv Slaxgtvai, ó 'uri iran irgo-
itifjjmi. Qui [timor] falius efi principium fapientia
tum discernentis fe dijudicantis, tum perficientis fe re.
fiituentis. Non enim mundum folum, fed fe eleflio.

nem discemit, fe ad ea omnia amandat. Memora-
bilis locus, ab interpretibus vero non fatis intelledus,

in quo illuftrando non fine ingenii «Se judicii
laude Beaufobrius veifatus. Quem prolixe cogi-
tationes fuas exponentem ipfe Ledor adeat roga-
mus, nobis enim ea cunda expendere, ob bre-
vitatem non licet, fed ad unum potiflìmum-dementis

locum attendimus, ex quo difcere licet,
angelos mundi conditores, «Se imprimis Judaeorum

Deum reliquis potentiorem, obftupuiffe, cum
in baptismate Salvatoris ex Spiritus miniftrantis.
confeffione audiiflet, filium Dei apparuiffe ut
fernen divinitatis, hominis animas ab omni aeter-
nitate inditum, excitaretur, «Se Spiritus divinus,
per mentem divinam reduceretur ad fuam origi-
nem, ita perficiendus, ut liberatus a malorum
angelorum imperio & fuam cognofçat «Se discernât

originem ab appendicibus illis ex creatorum
opifìcio adnatis, «Se ita per fpem, fidei audorem,
perficiatur ope Salvatoris, ut fublatus ad fuperas
fedes, «Se invifibilis fadus angelorum infidiis, re-
dire ad fummum divinitatis unde esile, fontem,

poffit.



m 268 c m
poffit. Haec angelos creatores cum aadiiflent,
prius omnia ignorantes, obftupuiift, quod, quem
totum fuum opus, fuique imperii effe credide-
rant, eledionem habere, id eft, effe partem ex
Deo avulfam, Deoque per Salvatorem reftituen-
dam jam intelligerent. Veram effe hanc Bafilidis
mentem ex fequenti Clementis dispucatione patet

qua evincere conatur ejusmodi metum at-
tonitum angelis creatoribus non convenire. Da-
bimus Grasca verba, interpres enim piane mentem

Bafilidis non asfecutus eft. Ita vero Clemens:
'E; (UH yag irgoiiirno^iv àyvoia, «a àv ó Sixxovoi \irvtv-
fj.a\ xólnXd-iv ' US' olì tx7rXnc]ii tìXi ro ag-^pvra, ài
d-urot Xiyveiv ' xS av ag-jtf/ty vociai ì. he rS poßu
i'Xaßsv in rnv (piXoxgivyitriv TÏÏç ri ixXoyni, rùvrt xor-
fj.lxuv ' il Sì ò (poßoi ri irgoóvroi avò-guirv; iiriß-iX'Ai
t£ crlpiTigoi irhao-fj-aroi imroiYixi raç ayyîx-éi, ài
iviSgafjiVA ru S»)j.frigyt\jj.aTi aogar-é tb o-irtg/j,aroi
rìki àvud-iv vo-lai » V7roXti\u xivH) irugiÇnXuroW 07rig
àirid-avov àyyéXMi ShfJixgylai hi Ì7ri<?ivo-&JI oiov

•xìxva rivoi avd-évraç yivi&cu àyvoioct iràfOM xarty-
vuo-ixivai ' » 7rgoy~vuo~ii ivt%ó(Atvoi xixlviìrcu. Ex quo
loco colligimus : i. Spiritum divinum minifterio
deftinatum defignandi defeenfionem mentis divinae

ad liberandam ab angelis creatoribus eorum-
que principe animam, in baptismate J. C. id de-
claraviffe ideo defeendiffe filium Dei, 2. obftu-
pefadum angelum creatorem, cum haec audiiffet,
fapientem inde evafiffe, ut cognofeeret originem
animae, erroremque fuum, credendo, hominum
animam, ob animalera partem effe fuum opus
adeoque fuo imperio foli fubeffe, «Se didiciffe inde

diftinguere inter opus invifibile, feminis fuper-
nae effentiae, id eft hominis fpiritualis, & intet

opus



269 cm
opus mundanum, hominem animalem a fpiricibus
creatoribus produdum. 3. Itaque eledionem in
eo verfari quod fpiritualis homo cognofcatur
originem ex femine divinae effentiae habere «Sc

diftinguatur ab homine animali, libereturque per
fpem in Salvatore pofitam, fidemque ei nixam,
ut quod discernendo ccepit, credendo continue-
tur «Sc tandem attendendo, quo Servator afcen-

dit, perficiatur. Ex quo fequitur, agnitionem ele-
dionis, id eft originis divinae^ naturalem effe,
producique a timore malorum fpirituum, gignere
vero fpem liberationis per mentis divinae appari-
tionem, earaque fidem effe eledione nixam. Te.
fte enim iterum CLEMENTE : [ii] *«/*•«»? itySv

rììv irlç-ivxa-3-' ó irgj 'uri thç ixXeytii rari-dfjivw àv.

rviv 3 Bafilidiani/Ara naturalem effe dicunt, fe
quidem fundatam ordinatamque in eledione. Quin «Se,

ìlio audore, dicebant: ïïiç-tv s.//« ^ ixXoyity it.
xtToU tïvcu xad- 'txaç-ov Siaç-ti^a, xar inaXoxad-iifJO.
S'' àvrni ixXOytii- T«Ç VITtgXOTfJ.fi 3 T»* X0T/J.IXHV

âiraimi ipóaui o-vvÎ7rs<d-cu 7ri<^iv ' xaraX\nJ\ov n ilvcu

t» ixâç-v ixiriSi iiffj t»ç iriçriui rnv Sugsav ' Fidem

pariter atque eledionem domefticam propriamque effe cui-
libet intervallo, [fupramundano «Se raundanoj fe
fecundum confequentiam ele&ionis fupramundana fequi
univerfa natura fidem ; fe pro modo /pei cujusque
conveniens quoque effe donum fidei. Ex quibus locis in-
telligitur, eledionem, cujus toties memrail
Clemens, fecundum Bafilidem effe opus originis
divinae animae five potius hominis fpiritualis, ab
animali prope diftinguendi, in cujus agnitione,

appre-

¦—.—«»»»»«»»«»¦.»^«.«I-»¦»»»»«¦» I IU MW--«^
[ii] Str. /. IL f. 363.



270 §j|

apprehenfioneque fpei in Chrifto fundatas, fides*
..& per eam falus nitatur. Non dhputabimus
hoc loco, utrum fidem ex eledione ortam libe-
ram vel neceffariam fecerint Bafiiidiani, quorum
pofterius affirmât «Se oppugnat Clemens prius
fada diftindione inter hominem fpintualem Si

animalem probat Beauiobrius. Rede quidem,
modo teneatur ex neceffitate naturae fuae hominem

fpiritualera falvari, quod Tatianum quoque
& Valentinum, (addi poffunt Gnoftici, Si Orientales

Philofophi omnes cum duce Zoroaftre) affic-
maffe rede Viro eruditilfimo obfervatum eft. Qui
locis Clementis addudus eledionem putat effe

fpiritum quendam divinum animas collatum, parti-
Culam luminis ex cœlo demitfam effentiam

fonti fuo fimilem, naturae cceleftis, «Sc fupramun-
danas, qua mors deftruitur, Deus cognofcitur,
profunda intelliguntuc «Sec. Quae omnia rede fe

habent, modo ab effentia hominis fpirituali Sc

fupramundana, ab invifibili femine fupernas effentiae

[quas voces Bafilidianas Clemens habet] non
diftinguantur. Haec enim fcintilla divina ubi per
fidem atque fpem excitatur, invifibilem hominis

partem angelorum malorum poteftati fubtrahit,
& Servatori nixa afeendit, unde defeenderat ad

•ipfum Deitatis fontem, delufis malis angelis qui
hanc eledionem ignoraverant. Et hoc quidem

pado comprehendi luculenter poteft, quo fenfu

Bafilides, tefte IRENiEO, credentibus promiferit;
qui hac didicerit, fe angelos omnes cognoverit, fe
cauffas eorum invifibilem eum fe incomprehenftbikm

(nempe fecundum eledionem) angelis fe poteftati.

bui univerfi! fieri, quemadmodum fe Caulasau fuiffe,

eoique cum feiant ipfi omnes fe per omnei transeant,
ipfos



m 271 c m
ipfos omnibus incognitos fe invifibilei effe. Comparar!
haec cum Valentini delirili velimus quae lucem
obfcuris Bafilidis fententiis fœnerabuntur. Ex his
vero intelligi quoque poteft, cut matyrium Bafilides

rejecerit. Satis id obfcure indicat IRENiE-
US: Quçipropter fe parati funt ad negationem, qui
funt taies immo magii, ne pati quidem propter nomen
poffunt, cum fint omnibus fimiles. Cui aenigmati
locus Clementis fupra addudus lucem conciliât,
ubi Bafilidem contendiffe ait, pati quemlibet propter

culpam, & alium quidem propter eledionem

cura in alia vita peccaverit, per matyrium
alium propter maleficia fupplicio. Hujus

enini rationem ex animae origine, id eft, eledione,

derivandam elfe fupra jam monuimus: anima

enim cum particula cœleftis effentiae effet, ad
inferiora «Se materialia, fiye ad tenebras inclinans
peccavit, unde ubi martyrium patitur, innatam»
labem luit. Quod cum martyrii notionera
«vertat, fequitur inde, ejus in fyßemate Bafili-
diano locum nullum effe; unde mirum non eft,
hos homines ad abnegationem, ad evitanda martyrii

fupplicia, fuiffe paratós quin «Se eo nomine
paifiones pro nomine Chrifti fufcipere non potuis-
ìe, quod omnibus corruptione lapfus animas fint
fimiles, uec unus fanditatem prorfus innocentent
Jiabeat.

§. XVII.
Plura funt, quae Bafilidis ejusque fedatores prae-

fcripfe.e homini fpem fummam faluii; per Caulacau

obtinendam anhelanii, quae hue omnia referre

non vacat, cum conftirutum nobis non fit,
integram difciplinae Bafilidiauas hiftoriam expone-
re. Non omittendum tarnen, quod IREN iEUS,

Tom. VI. S con.



m) 272cm
«onfentientibus Theodoreto «Se Epiphanîo tradit :
Contemnere idolothyta, fe nihil arbitrari, fed fine
aliqua trepidatione uti eis, habere autem fe reliqaarum
ufum indifferentem, fe univerfa libidini!. Uti autem
magia fe incantationibas, fe reiiqua univerfa periergia.
In quibus omnibus excufare «St famam Bafilidis
tueri conatur BEAUSOBR1US. Et idolothyto-
rum ufum «Se efum eos probalfe mirum non eft,
qui licere multa nec nocete poffe animae in
eledione confiftenti affirmaverunt. Quod vero ad
libidines attinet, quamvis certum fit, non peccatimi

tantum ipfum, v. gr. adulterium, led &
peccandi habitum «Se inclinationem Bafilidem ad
animae labem ex defcenfu ad inferiora derivaffe,
ut allato Clementis loco eft manifeftum, quamvis

etiam eodem audore certum fit, pertinere
libidinem inter appendices animae in transitu pec
diciones malorum angelorum adnatas adeoque
opus materiae «Se malorum fpirituum effe, «Se per
confequens, Bafilidem omnem libidinem hominis
fpiritualis non effe, ftatuiffe; certum tamen quoque

eft, eum iftud appendici! genus tantum ad

animalem hominem, qui creatorum opus eft re-
tuliffe; unde verifimile eft, eum docuiffe,
ejusmodi libidines animae eledae non nocere poffe,
fed purgandas effe in animali parte. Quod occa-
fionem deinde dedit, Bafilidem aceufandi, quod
orane libidinis genus permiferit. De quo tamen
in tanta monumentorum Bafilidis penuria plura
dicere, vel conjicere quoque non licet. Tertiura
quod Bafilidianis tribui folet, irigngyia magica
eft, imaginibus, incantationibus, invocaciombus
ufa. Fluduat hic Btaufobrius & exculpando-
tum BaGlidianorum defiderio plenus, mox con.

fudiff«



273 S»

fudiffe Patres mathematicos & magos putat, mox
in diverfis magias generibus praefidium ponit,
mox non omnem fuperftitionem magiara effa
contendit mox ex figuris fymbolicis exfculpï
magiam non poffe exempiis eruditorum inter
Chriftianos errorum probare fatagit. Concedamus
haec Viro erudiriffimo omnia, eo quod clare

apparet non aufum fuiffe negare, Bafilidem cum
fedatoribus in quodam cura fpiritibus commercio
eorumque invocatione «Se evocatione imaginibus
fada praefidium pofii'ife, ideoque cauffae tantum
patrocinium in diverfa magias notione, acute
magis, quam accurate, quaefiviffe. Illud verifi-
millimum, Philofophum jEgyptiacum, Orientali
Philofophiae, more gentis fuas, innutritum,
magiara philofophicam, qualem fovebat Philofophia
Orientali! Chaldaica, Perfica, Syriaca, iEgyptia.
ca, commendaviffe, ad liberationem a poteftate
angelorum malorum. Quod facile fuccurriffet
memoriae Viri optimi, fi recordatus fuiffet,
eandem non Chaldaicae five barbaricae, quam ipfe
agnofcit, Philofophiae tantum fententiam fuiffe,
fed JEgyptiacae quoque, & PLOTiNI quoque
teftimonio conftare, praxin magicam inter Gno»
fticos fuiffe receptiffimam. Infedatur enim
illos, (kk) quod cantilenas qaasdam componant, ad
illa pro arbitrio commovenda, non corpora folum fe
animas, fed etiam his fuperiora fteSleuda : eosque fafci-
natione: fe delinimenta perfuafionesqae compofuiffe, ut
fe verba exaudiant, atque trahantur. Si quii itaque
noftram artificiofe admodum noverit talia quadam pro-

S 2 nuntiare,

(kk) Enn. IL % e. 12. p. 212.



274

nuntiare fe certa quadam ratione cantus fonosqui
edere, atque ajfiramenta vocis fe fibila, fe quacunque

alia apud eos SCRIPTA SUNT, V1RTVTEM
MAGICAM continere. - - Gloriari praterea, fe morbos

expellere morbosque dicere effe damones eosque
verbis expellere fe poffe profited, ideaque a vulgo

magorum vires nimium admirante praftantiorei haberi fee.

Quae cura magiam Gnofticorum in aprico ponanc,
quae cauffa quasfo eft cur demamus fidem Ire-

naso, Theodoreto, Epiphanio, uno Clementis
filentio, infirmo fatis argumento dudi, «Se magiam

inter media Bafilidis ad confequendam fpem
fummam facientia non collocemus? Sed ut omni
exceptioni efFugium obftruatur, notari velimus,
magiara hos homines non ad falvandum hominem
fpiritualem, fed ad animalem tantum requifivis-
fe. Itaque fi priori fenfu eorum maghm negave-
ris, rede facies, verum minus opportune.

§. XVIII.
Reftat, ut quem exitum humano generi pepe-

riffe Caulacau apparitioiiem dixerit, ex mente
Bafilidis paucis edisferamus. Rediiffe mentem ad

patrem, vidis malis angelis, viamque feciffe invi-
fibili modo ad eundem Deum revertendi creden-

tibus, ex didis hoc loco repetendum eft. Putat
Beaufobrius «Se ex filentio PP. Bafilidem non repre-
hendendura concludit, eum refurredionem Jefu
hominis non negaffe, eumque ex mortuis refufci-

tatum admififfe, corpore ifto per aera tandem

dilfipato. De quibus quid fentiendum fit ex
fuperioribus conftare poteft. Si enim patì non

potuit, vel verum corpus non habuit, refurre-

dioni quoque locus non fuit; dubium quoque



«5 27î C S9

haud eft, dementem refurredionem Chrifii prò
refutando Bafilidis errore de martyrio addudurum
fuiffe fi eam unquam credidiffet. Et qui potuit
refurredionem corporis Chrifti ftatuere, cum
omne corpus hominis demiurgi opus ad mortem
inclinans effe crederet? Simile itaque fatum etiam
fidelibus patet; negata enim, tefte IRENjEO (li)
refurredione, quam cauffam vitiorum immortalem

reddere cenfebant, ut rede Beaufobrio ob-
fervatum hominem fpiritualem fuo elemento
animalem, fi ratione uri didicerit, cceleftibus fe-
dibus asfignabant, Valentino «Se Gnofticis aliis fi-
miles. In quo fpem maximam expletum iri
credences, cum id Servatoris auxilio adfcriberent,
quo duce angelorum poteftates evafiffent, rede
inde CAULACAU eum dici crediderunt. Et haec

quidem quantum Philofophiae Bafilidianae ob-
fcuritas palla eft, de asnigmate hoc dida ledor
eequus boni confulat; clariora fi quis dederit,
lampada ei lubentes trademus. (mm)

'TANTUM.

(Il) L. e. e. 23.

(mm) Ex his vero late disputati! confiât
nomen Caulacau non ad mundum referendum effe

in loco Ireneei allegato, fed pro mundus, legendum

effe mundi, quamvis «Se hoc pado non
omnes corrupti loci tenebrae dispareant.

S 3 ELE-


	De Caulacau basilidianorum dissertatio critica Iacobi Bruckeri [...]

