
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1751)

Heft: 21

Artikel: Io. Friderici Stapferi, [...], dissertatio theologica insigne commiserationis
divinae erga lapsum genus humanum continens testimonium ex Gen.
III: 22

Autor: Stapfer, J. Friedric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*Ì)49<

r 1

JO. FRIDERICI STÄPFERI,
V. D. M. 15 Paft. Diesbacens.

Disfertatio Theologica
Infigne

COMMISERATIONS DIVINM

«rga lapfum Genus humanuni

continent

TESTIMONIUM

ex

Gen. Ill: 22.

S. I.

DEus,
Ens illud originarium, omnium quae

cogitati poffunt praeftantilfirnum ac per-
fedifliraum, rerum cundarum quae funt
extra fe cauffa, ud a fe, omnisque adeo

perfedionis fons ac complexus eft ita etiam^ab
omni BPternitate fibi folus fufficiens in fe folo
fumme beatus, ab omni majoris felicitatis defeda
ac defiderio remotifiimus, fatis fuis bonis dives,
nulliusque adeo rei extra fe indigus, in fumma
fna folitudine plenus, omni gaudio felicitateque
abundantiflìmus fuit, quod quivis facile conce-
det, qui fummae ac independends perfedionis
aliquam ideam habet.

JFm. VU D §. II. Nulla



«i 50 I»
§. II. Nulla itaque dici poteft cauffa, curi

quae extra Deum funt, fecerit, quam quod fumma
fua munificentia perfediones ac divitias fuas
fummamque adeo felicitatemi ac beatitatem extra
fe patefacere ac communicare voluerit idque
nulla coadus neceffitate, maxima cum libertate-
& ex mera liberalitate fecerit; fine omni enim creato

ente in petpetuura beatiffimus'effe potuiffet.

§. III. CumqueDeo, uti ex praemiffis jam
facile patet, is fuerit finis, ut fe ceu Ens optimum
perfediiflimumque extra fe manifeftaret communi-
caretque confequitur : talia ejus debuiffe effe

opera, ut ejus quoddam effent fpeculum atque
•ffigies, ut de aeterna ejus potentia ac divinitate,
de fumma ejus fapientia ac bonitate teftari poffent,
eo ceu ente optimo fruerentur, Deoque hac ra.
done effent digna, ac fini ultimo convenientiffi-
tna.

§. IV. Ut igitur mundus hic materialis ac vi-
fibilis perfedionum divinarumTheattum effet,etiam
creaturae rationales condi debuerunri. intelledu pcae-
ditae, quo Deum amabiliffimasque ejus virtutes
ex fui omniumque divinorum operum infpedione
cognofcerent, eum ceu fummum bonum quae-
rerent, in eo deliciarentur, ac denique in ejus
poffeffione beatae fièrent. Sine ejusmodi creaturis

& mare, & terra, & ccelum nònnifi informe
Chaos, rudis indigeftaque moles effet.

§. V. Et ut finis ultimus ille obtineretur
quern Deus asfequi volebat, fui fcilicet fummi
boni cognitio, amor ac fruitio, entia ilia ratio-
nalia fic debuere effe comparata talibusque inftcu-

' da



Mi* ç« » PS

da facultatibus, ut Deo cognofcendo, quaerefl.1
do, fruendoque apta effent. Requirebatur ad
hoc, ut creatura iftae Dei quaedam effent effigies-
ut ad ejus quandam fimilitudinem effidae, quo
Deum ex fui etiam infpedione cognofcerent, eo-
que propriae perfedionis intuitu poffeflionequö
ceu fummo bono fruerentur.

§. VI. Ut ergo Deus a creaturis fuis ex fui
reliquoruraque divinorum operum infpedione co-
gnofceretur, ejusmodi donari debuerunt viribus
repraefentativis, ut quid fit Deus, vel ejus
attributa, vel Dei opera intelligerent.

§. VII. Cum porro creatura; rationales eum
in finem ex nihilo fuere produdae, ut in Dei
cognitione ejusque fruiriune felices effent, bonum
adeo appeterent malumque logèrent, fcientia eri.
am boni malique debuere effe inftrudae. Mala
vitare, bonaque profequi naturae lex ipfas jubere
debuit. At quid vere bonum, quid contra vere
malum fit nonnifi ideae rerum natura infitae,
communesque adeo notiones monftrare potuerunt.

§. VIII. Et quum ipfa mentium -rationalium
natura in hoc inprimis ab entibus corporalibus
machinisque fit diftincta, ut non bruto aliquo
motu, non mera neceffitate agant, hujus etiam
rei in mentibus creatis Dei quaedam debuit elle)

fimilitudo ut libero gauderent agendi principio,
quo non modo varias rerum ideas inter fe

comparare, fed Si optionem facere, Se quidquid
velint vel appetere Si amare, vel contra fugere aver«
farique poffent.

Da §. IX. Ut



m > f» Ü
§. IX. Ut autem nonnifi vere bonum appe-

teret roalumque fugeret, minime fufficiebat, ut
mens boni malique fcientia praedita effet ; Sed
voluntas etiam iis inftruda effe debuit viribus, ut
legi ifti naturali in omnibus conformicer agere ei-

que fatisfacere poffet; debuit itaque effe jufia9
fanBaque.

§. X. Donis ac facultaribus iftis, ipfis a Deo
concreatis ,fi femper bene ufae effent mentes crea-
tae iisque convenienter in omnibus egiffent,
nulla parte raiferae, nulla vacuae, fed totas gaudio

imperturbato plenae, maxima felicitate, animi

tranquillitate, imo Deo ipfo ceu fummo bono

fruitae effent, finique adeo Creatoris in omnibus

feciffent fatis.

§. XI. Poftquam autem homo propria fua
culpa ac negligentia ab hoc fuo fcopo aberraffet
feque eo ipfo infelicem reddidiffet, Deus tamen
non defiit is effe qui natuta fua efl; non defiit fe

ceu ens optimum omnibusque bonis abundantis-
firaura monftrare ; fed pro fumma fua munificen-
tia in creaturis etiam lapfis indeque miferis fe glo-
riofum fumme, furarne admirabilem, fummeque
amabilem oftendere. Huic propterea malo nupeE
orto mederi, infelices creaturas modo perfedio-
nibus fuis conveniente a miferia liberare, iisque
auxilio fuo fuccurrece paratiflìraus erat.

§. XII. Ipfe ab omni imperfedione infelicita-
teque remoriflìmus etiam creaturarum fuarum in-
felicitacem imperfedionemque non vult, neque
adeo satura miferia ac interim deledatur, fed

fumma



mh s 3 c m
fumma potius, fi ita de Deo loqui fas fit, com.
miferatione tangitur; non ad creaturarum perdi-
tionem fed potius ad earum confervationem
non ad pœnam fed ad gratiam, non ad feverita-
tem fed ad mifericordiam inclinatus eft.

§. XIII. Infigne hujus veritatis in ipfis mundi
miferiaeque humanae incunabulis veftigium ac
monumentum reperimus. Cum enim propria culpa

homo in miferiae barathrum fe prsecipitaffet,
non modo Deus pro fumma liberalitate fua ei
libérât ion is medium patefecit, ei-jue adeo auxilio
fuo adfuit, fed cum de eo ageretur ut hominem
peccatorem, (aliter enim falva divina fapientia fieri
non potuit, prorogati vis quibusdam externis
quibus ante lapfum gaudebat, privaret, eum ex
Paradifo expelleret, fruitioneque bonorum cum
ftatu innocentiae connexorum eum intercluderet,
intimam fuam erga miferum hominem commife-
rationem hisce teftabatur verbis:

Ecce homo fuit ficut unus ex nobii, fidem boni

malique. Nunc vero eo res rediit ut arcendus fit,
ne extendat manum fuam fa decerpat etiam ex arbore

vita, fa comedat, fa vivat in fempitemum.

§. XIV. Eum in horum verborum explica-
done tenebimus modum ac ordiném, ut

I.) Eas de effati hujus divini fenfus refellamus
fententias, quibus calculum noftrum non addi-

mus, ex

2.) Earn, quae nobis placet explicationem et-
ponamus adftruamusque.

D 3 §. XV. Tti-



¦ §. XV. Triplici nimirum fenfu verba haec ab
interpretibus fumuntur.

J.) Ironico, quafi Deus hominem rideret, quod
infrunita fpe fua jam mifere fruftratus fuiffet.

2.) Altera fententia haec ed quod Deus de ho.

mini! ad imaginem divinam per fœdus gratiae fide

receptum renovatione loquatur.

3.) Tertia denique effatum hoc ita interpreta-
tur, ut Deus commiferalionem fuam erga hominis pra.
feniem ftatum teftetur ; ftatum ejus pracedentem ac ori.
ginarium cum eo in quem per peccatum redaBus efl
comparando.

Uti duas priores fententias removebimus, fic
tertiam pro viribus ftabilire Fett animus.

§. XV, Prima; explicationi favent Viri maximi
nominis, de Ecclefia nieritiffuni, encomio nofira
fuperiores fadi, ex quorum numero quosdam cf.
tabimiis, V.enerabilis JAßLONSKIUS potentiiî,
Borufl. Regi, dum viveret, a facris ani. Decade

8. Condomini facr. pag, 52. feqq, fententiam fuam
hisce exponit verbis.' Es ift, leider! aÜzuklar, daß
diefie Worte nicht im eigentlichen Ver/lande geredet
find. So ift denn nach durchgehender Erklärung
der rechtgläubigen Ckriften-Lehrer hier Ironia, ei-
tie Red-Art, dadurch Gott das Wiederfpiel deficit

tneynet, \vas die Worte zu lauten fcheinen. Adam

ift ivorden \vie unfer einer ; Die Meynung ift : Ey
Xoiefein biß du Gott gleich Xvorden; Siehe nun \oie
Wahr die Schlange geredet : Siehe ioie treulich
Satan gerathen ; Siehe! \eie \oeislicb du gehandlet ;

Du



*M
Du biß nichts Weniger denn Gott gleich; Sollte aber

dergleichen ironifche Hohnrede \vohl Gott geziemen?
Sollte fie Xoohl feiner Majefiat auflandig fieyni
Warum nicht? Gott hat ja den frevelhaften Sündern

gedrohet: Ich \vitl euer lachen in euerem Unfall,
und euer fpotten, Xocnn da kommt, das ihr fürchtet;

SprüchW. 1; 26. Celeb. ac faeundiff. SAURI-
NUS in feinen Betrachtungen über die Wichtigflen
Begebenheiten des A. und N. T. pag. 119. fuam de

hujus didi fenfu opinionem itaproponit: Es fichikte
fich nicht, daß der in Sünden gefaÜene Menfich an
dem Ort der Annehmlichkeit und Unfichuld Wohnen

bleibenfollte; daher verfließ Gott denfielbcn auch auf
eWig daraus. Er that es auch mit einer Art der
Verfpottung : Siehe fiprach er, der Menfich ift Worden

Wie unfer einer. - - Wir Werden ins künftige
verfichiedene Exempel zum BeWeifi einer fezt
angenommenen Regal anführen Wordurch man einer
Verwunderung, die etWa eine fiolche Gott beygernef-
fene heehnifche Art zu reden verurfachen meegte
zuvorkommen kan ; Weil es nemlich in der Schriffi
eingeführet ift, daß von Gott menfehlicher Weife

•geredet Wird. Eandem etiam profert fententiam
POLUS in Critica S. fua dicens : Ironia eft, qua
Deus hominem ad conjiderandum damnum commo-

vet, q. d. aliter fe res habet. Vide quam vera
promifierit Serpens, quam fatfus fis par Deo. Nu-
perrimus etiam Criticorum ac Commentatorum
Anglicorum Synopfeos Audor in Libro, quem
Gallico idiomate & fub hoc titulo edit : La Sainte
Bible avec un Commentaire littéral, compofiê de

remarques tirées des meilleurs Auteurs Anglais, non-
D 4 nul-



m & t m
nullorum explicationem fequenti modo expanit
Pour ce qui regarde, après cela, les paroles même*

que Moife met dam la bouche de Dieu, elles font
vifiblement ironiques tfi deftinées à faire fientir
aux coupables fexcès de leur imprudence, efijusqua
quel point ils s étoient abufés. La feconde partie du
vers doit être prifie dans le même fens. Nôtre ver-
fionporte. mais maintenant il faut prendre garde,
qu'il n'avance fa main tfic. Ily a dans fhébreu : à

Jréfient qu'il n'avance par fia main, qu'il ne prenne
pas de l'arbre de vie, qu'il n'en mange pas, t5 quii
tte vive pas à toujours. • Ce discour r efl, comme on

voit) fiuspendu. Dieuy parle comme s'il étoit à
craindre que malgré lui l'homme ne prolongeât fies

jours, eif mangeant du fruit de farbre de vie ; il
faut donc fuppléer : Empêchons, prenons garde, chafi-

fons- le de ces lieux, ou quelque chofe de femblable.
PATRICK & STACKHOUSE. Hanc explicationem

etiam COCCEJUS reliquis longe pneferebat,
fententiam fuam his exponens verbis : Primum
colon a diverfis diverfimode explicatur. Nofter mos

non efl omnes omnium fententias coacervare. Ne-

que id apud Auditorium utile eft. Inprimisfi
fententia periculofia coram rudibus commemoranda fint;
Qua poffunt ita animum auditori! occupare, ut non
attendat ad refutationem falfa tfi asfiertionem vera
fententia. Potior ratio traclandi Scriptural efl,
veriffimam eamque uberrimam ac pleniffimam t5
ponderofiffimam intelligentiam proponere e5

confermare, tum obiter, fi neceffe fit, expnfitiones peri,
culofas abjicere, additis etiam ejficacibus argumcn.
Us. Nobis ad interpretationem certam dux eft Mo.



m > *7 s»

fis, five ipfe fermo Dei. Duo copulat per particulam
Etiam, qua non poffunt effe nifi ejusdem generis. Quale

igitur eft extendere manum fuam ad arborem vita fa
vivere in perpetuum ; tale eft Etiam, quad de Adamo

dicitur, faBus eft unus ex nobis, &c. Quemadmodum
illud nihil aliud fignificare poteft, quam Ecce Adampe-
riclitatus efl comedendo de arbore cognitionis boni fa
mali, annon per eam fieri poffet ftmilis nobis. Sic caufa

patet. Ne peccatum peccato cumulet. Ne poftquam
obedientiam violavit pracepti fibi arroget fymbolum
promijftionii, fa Jperet fe efu Jymboli mortem evadere

poffe. Ironia igitur eft. Ironiam vide fa Marc. VII:
S. 13. Efi XLI: 23.

§. XVII. Non obftante tantorum virorum
multorumque aliorum Interpretum audoritate ar-
gumentorumque eorum pondère nunquam eo
adduci potui ut eorum explicatio mihi vel vera
vel maxime probabilis videretur. Disfuadebant
hoc Dei perfediones, ejus erga lapfum hominem
animus, jam fada Adami cum Judice ac Creatore
fuo reconciliado, aliusque planus ac facilis verborum

fenfus. Ubi enim fenfus Scripturae dubius
eft ibi is femper praeferendus mihi videtur, qui
divinis virtutibus maxime conveniens, fini divino
maxime congruus, cum operibus divinis confen-
tiens & fi nexum confideres maxime appofitus
eft.

§. XVIII._ Si itaque hic I.) fumma Dei
Attributa fi ejus Sapientiam, fi fummam ejus Ma-
jeftatem ac Dignitatem, fi denique ejus erga mh
ferum hominem Mifericordiam fpedemus fcopri-
ca ac ironica loquendi rado* ipfi minime convenire

videtur. li quos Deus hic alloquitur funt SS.
D ç Tri«



-BS J8 Ito

Trinitatis Perfonae. At quis fibi perfuadere pota-
rit, iftum apud très has divinas Perfonas obdnere
morem ut ludibundo ac ridiculo hoc loquendi
modo utantur, fenfaque fua in re maxirai
momenti ratione minus feria fed jocofa exprimant.
Quis nefcit etiam gcaves virtutisque ftudiofos
Viros vanum hunc & a veritatis norma declinantem
loquendi morem abhorrere & nonnifi feras locu.
tionibus uri? Et quis cum fumma Dei Majeftate
& fupra omnes creaturas eminentia conciliare
poterit, Deum in re maxime feria, quae miferam
creaturam fpedat nonnifi jocabunde loqui?

§. XIX. 2.) Quod fumma Dei dignitas ac
eminentia fecum fert, idem, etiam ejus erga
lapfum hominem animus pofralat. Coramiferaba-
tur Deus triftam hominis ftatum eique auxilio fuo
adeffe non denegabat. Manifeftum ac infallibile
hujus rei teflimonium hoc eft, quod Deus

poftquam judicis officio fundus effet, mifero homini
ftatim etiam modum revelabat, quo a peccato
triftibusque ejus fequelis liberari Se in Dei com-
munionem redire poffet, feque per fidem in libe-
rationis medium cum eo reconciliabat, hancque
reconciliationem fuam aliqua teftabatur adione
qua tunicas Adamo ejusque uxori fecit pelliceas,
quibus eos induit, manifefto indicio Deum hominem

non rejeciffe fed adhuc aliquam ejus curam
gerere. Miferabatur itaque Deus hominis; qui
vero triftem alterius ftatum miferatur is ironico
loquendi genere minime utitur, fcopticus enim
dicendi modus femper deledationem aliquam ex
eventu de quo res eft indicat, qualis iis tribui
minime poteft qui commiferatione flatus aliorum

tangun-



S9 (§f*

tanguntur; unde ifla effati hujus divini explican-
di ratio cum Mifericordia divina conciliari neud»

quam poteft.

§. XX. 3.) Si itaque etiam nexum didi hujus

cum antecedentibus conlideremus, fenfus iro-
nicus ei minime quadrat. Judicem nimirum fe
Deus in praccedentibus exhibuerat, fed talem
judicem qui miferam creaturam perdere nolebat,
neque ejus deledabatur interitu, qui ab una parte

in legis fuae transgreffores fententiam ferebat,
ab altera vero parte ipfis modum indicabat quo
maximam pœnae intentatae partem effiigere, &
fi non a poena temporali, quae ipforum corredio-
ni infervire debebac, tamen ab aeterna liberari
poffent. Quomodo autem conveniret, ut Deus
immediate ad haec hominem ludibrio haberet &
de trifti ejus ftatu modo loqueretur ironico. Uti
ergo Judex in immediate antecedentibus Miferi-
Cordiam fuam teftabatur, fic etiam in immediate
fequentibus non fine coromiferatione loqui poteft,
omnis ideo fçoptica loquendi ratio proeul abeffe
debet.

§. XXI. 4.) Quascunque hadenus diximus
clarifììme indicant, Dei finem non hominis perdi,
tionem fed confervationeni, non ejus interitum
fed felicitatene fuiffe ; unde ejus fapientia require-
bat, ut in omnibus fini fuo convenienter & agat
& loquatur. At cui bono, fi Deus hominsm
ludibrio habuiffet Si quivis fapiens nihil fruftra
facit, nihil quod fini fuo non infervit, id minus
adhuc de Ente fapientiffimo cogitandura eft. His

argu-



m so c m
argumentis îllud adhuc addendum, quod infra §.'

XXVII. occurrit.

§. XXII. Graviflîmas tamen, explicationîs
hujus, quam hîc oppugnamus, fautores, oportet
habuerint rationes cur eam' reliquis praetulerint,
unde & altera pars audienda, quid nimirum ha-

beat, quod ad fententiae fuae defenfionem profe-
rat. Provocant dodiffimi illi interprètes ad alia
exempla ubi Deus ironico utitur loquendi genere;
provocant ad alteram effati hujus divini, de quo
agitur, partem, cum priore arde connexam, cui
nonnifi fignificatio verborum ironica tribui poflit.
Qualis itaque pofterioris didi hujus partis fenfus,
talis etiam prioris partis effe debet.

§. XXIII. Citant i.) ad tuendam rem fuam
didum fummae Sapientia; Prov. I: 24. 2f. 26.
Quandoquidem clamantem me re/fuìt'u, nec quisquam
me manum intendente, attentus eft, fa omne meum
confilium refeindilis, cafligationemque repudiatis, ego

viciffim in veftro exitio ridebo, illudens, quum venerit

pavor vefter. Sic Cap. Ili: 34. Pfalm. II: 4.
XXXVII: 13. LIX: 9.

§. XXIV. At plane alia horum didorum eft
ratio ac ejus cujus explicationem hîc fufcepimus:pla-
ne alius eft loquendi modus : piane alia; circum-
ftantiae : plane aliud eft objedum cui illufio in-
tentatur. Si 1.) loquendi modum confideremus,
is qui in didis citatis obdnet nihil Gmile cura eo
habet, qui in effato ifto divino de Adamo
occurrit. In hoc enim Deus, fi ironicam didio-
nern ejus asferas, fenfa fua verbis plane oppofi-

tura



tum vel contrarium fignificanribus exprimit, u(
Rifores faciunt fi fatyrico loquendi genere fummo
gradu uti volunt ; in didis vero modo citatis Deus

hac loquendi ratione nequaquam utitur, fed
verbis ne umbram quidem ironia; babentibus, fed
fenfum planifllmum fimplicifllmumque admitten-
tibus proteftatur: tantum abeffé quin eorum
peccatorum commiferaturus iisque auxilio fuo adfu-
turus fit, cum eos anguilla ac exidum invaferit,
apud quos omnia ejus confilia ac caftigationes
fruftraneae ac nonnifi ludibrio fuerunt habitae, ut
potius complacentiam five obledadonem quandam

teftaturus fit, quando vaftitas ac perdirio
eorum advenerit.

§. XXV. Ad circumftantias porro fi adten-
damus, in quibus Deus & haec ex illa iocutus
eft & hae nobis fuadent verba illa de Adami
ftatu prolata ironico fenfu accipi minime poffe,
licet vel locutiones illae in didis pofterioribus ad-
bibitae feopticum admitterent fenfum. In Para-
difo nimirum Deus rem cum eo habebat cum
quo eo ipfo momento quo haec effatus erat, fa
reconciliaverat eumque in grariam receperat; Un.
de a veritate piane alienum eft, quod Deus
immediate poft folennem illuni adum hominem fibi

reconciliatum ludibrio habuent, feommatibus»

que eum exceperit. In didis vero ad tuendam
fententiam iftam quam refutamus, allatis, Deus

nihil aliud facit, quam ^aod fotdflìmis utitue
œodvis ad praemonendos refradarios peccatores,
ne omnibus divinis caftigationibus ac confiliis pe-
tulanter rejetìis in proprium ruant exitium. At
quodnam majus modvum ad evitandum pecicn-

lunt



ml to (M
lum effe poteft, quam fi Deus, qui folus juvare
poteft modo quam maxime folenni procelle,
tur: Immorigeros refradariosque Peccatores qui
divinam gratiam ipfis toties oblatam proterve re-
fpuerint, omniaque finale exitium evitandi media
contemferint, tempore neceflitatis ac calamitatis
non habituros cur divinum exfpedent auxilium,
fed eo deftitutos, Deumque ipfum inimicum ha-
bentes, certiflìme perituros. Uri haec Deum de-
centiflima funt, ita priora, quae Adamura fpe-
dant, fi ironico ea intelligamus fenfu benigniffi-
mo Salvatore, qualem fe ibi exhibet, neutiquam
erunt digna.

§. XXVI. 3.) Si denique objedorum de

quibus agitur, differentiam fpedes, in Paradifo
Deus loquitur de homine, qui non malitia fed

negligentia potius divinam legem traragreffus erat:
de peccatore jam humiliato ac converfo: de tali
qui divina Confilia ac caft'gationem minime re-
fpuerat, qui liberationis medium fide jam .erat

amplexus, qui ad divinum auxilium jam confu-

gerat, & cui Deus luculentiffima reconciliationis
teftimonia dederat. In didis vero allatis Deus
fermonem fuum ad eos dirigit peccatores, qui ex
malitia ac petulantia peccant, qui in peccatis fuis
obftinaciter perfèverant, qui divina mandata
ludibrio habent, omnesque Dei admonitiones ac

caft'gationes propriis '•^nfiliis poftponunt, Deumque

adeo ipfum Vé.ois fadisque fuis ludificant.
Quantum hi merentur ut Deus, ad eos eo effi.
cacius praemonendos obledrationem quandam
eorum exitio teftetur, tantum contra abeft, ut
Deus miferia hominis jam contriti convetfi

ac



m «3 c s»

ac fecum reçonciliati, qualis Adamus fuit, dèle»

dari poffit.

§. XXVII. Si quisquam regerat: primi homi-
iris crimen non modo maximum fed fimul infru-
nitum ac ridiculum piane fuiffe, quod ironiam
optime meruerit; liquidem Protoplafti id affeda-
verint quod divinae Majeftati ac illimitatis ejus per-
fedionibus maxime adverfum ac caeteroquin
omnium irapoffibilium maxime impoflibile fuerit,
quod fcilicet Deo fimiles fieri ftuduerit. Refpon-
demus: Probabile non effe, quod primi noftri
parentes tam ftupidi fuerint, ut fibi perfuaferint,
fe unquam infinitum illum perfedionum divina-
rum gradum asfequi poffe ; fed proeul omni
dubio per Dei fimilitudinem nihil aliud quam
majorem imaginis divinae gradum intelligebant.
Majorem vero fi perfedionem ac felicitatem quaere-
bant, adeoque majorem etiam cum Deo fimilitudinem,

nihil aliud ftudebant quam id, ad quod
obligati erant. Nullam enim aliam ob rationem
Deus homini majoris perfedionis ac felicitatis
defiderium concreavit, quam ut iis eo majori ftudio

operam daret. Primi itaque parentes non in
majoris perfedionis ftudio peccarunt, fed potius
in modo quo eam confequi volebant. Sedudos
nimirum, in Angelum lucis fe transformans, Dei
nomine agere videri volebat, Deumque ipfum
hujus rei juramento aliquo Deus novit, teftera
veritatis provocat, ac G Evae nil nifi ipfam Dei
mentem äperiret circa medium facillimum ad
maximum hominis bonum comparatum. Proto-
plaftis perfuadere volens: praeeeptum pofitivum
illud natura fua mutabile a Deo, elapfo nunc ex¬

plora-



ploradonis tempore, revocatum ipfos non
amplius obligare, omneque ideo mortis periculum
ejus abrogatione abiiffe, comedendi libertatem re-
ftitutam effe, ut hoc medio majorem intelledus
illuminationem adipifcerentur, Deoque eo magis
fimiles felicioresque fièrent. Non itaque in hoc
Adami crimen quaerendum, quod majorem cum
Deo fimilitudinem, majorem perfedionis felicita-«

risque gradum quaerebat ; unde etiam fupponen-
dum non eft, Deum hoc ipfi exprobrare voluis-
fe; fed potius in hoc primorum hominum pec-
catum confiftebat, quod prohibitum perfedioni
fuae promovenda; adhibuerunt medium, five
quod legem Dei exploratoriam nondum abrogatavi!

transgreffi, ut hac ratione eo perfediores
felicioresque évadèrent, facientes mala ut inde eve-
nirent bona. Uti ergo in majoris perfedionis ap-
petitione nullum fuit crimen, ita nec concipi poteft

quod Deus propterea hominem ludibrio
habere & fcommatibus excipere voluerit; Ei potius
illegitimum medium quo ufus erat, exprobraffet.
Deus eandem ob cauffam eo in loco, ubi de
cauffae cognitione agebatur nonnifi hanc faciebat

quaeftionem: Namnam de Arbore, de qua tibipra-
ceperam, ne comederes, comedifli Gen. III : i r.
Nec interrogat, num Deo fimilis fieri voluifti?
unde Judex juftiffimus etiam nonnifi hanc fententia:

a fe latae cauffam affect.

§. XXVIII. COCCEIUS fenfiffe videtur di-
da, ad quae modo refpondimus, ad tuendam
fuam explicarionem nihil facere; ea propterea omit-
tit, aliusque generis duoaffert, quorum alterum
Jef. XLI: 23. occurrit & itafonat: Aut ventura

eloqui-



m *r C19

eloquimini nobis, fignificaie futura poflhac, fa intslii-

gemus Deos effe vos: fattem prodefie aut officile, ut id
fimul ac viderimus, pradicemus. At etiam hujus
didi longe alia ratio eft ac ejus cujus fenfum ia
hac Disfertatione disquirimus. I.) Non de mile»
ris hîc agitur, qui pnenam fubituri funt, fed de
falfis Diis, five potius de iis, qui eos colebaut.
Vel, ut clarius me enuntiem : Sermonem aliquem
ad certa objeda dirigere decet, quern eundem
ad alia dirigere maxime dedecet. Si vel arrogantes,

qui hucusque aliis infultarunt, fuperveniente
calamitate deridere liceret, propterea miferos, af-
flidos humilesque ludibrio habere eosque maxi-
mam fubeuntes calamitatem fannis excipere inde*
eorum maxime foret. Ita Deus idolorum culto,
res, ut ipfos idololatriae fuae convinceret, modo
aliquo plane emphatico, licet id per iraniani
fadum effet, alioqui potuit, qua ratione ut mife-
rum aliquem peccatorem, corde contritum ac
cum Deo reconçiliatum alloqueretur minime
conveniret.

§. XXIX. 2.) Deus dido hoc Efajano nihil
aliud facit quam Creaturas omnes, vel quidquid
.Numinis loco falfo habetur, provocat, ut divi-
nitatis fuae charaderes indicent, ejusque ve! futura

praedicendo vel opera quaedam divina efficien»
do, fpecimina edant. Ac quantum hoc a mifè-
rorum derilione, feommaticoque ad afflidos
loquendi genere differt? Eadem etiam phrafeos à
Chrifto Marci VII : 9. adhibitae exprobrationisque
ejus ratio eft, quae tam quoad circumftantias,
quam quoad objedum, five perfonas quas allo-
quebatur, & quoad ipfum loquendi modum mul-

Tem. VI, £ tum



m «« c m
tum ab eo Summi Numinis tifato diffett cujus
fenfum hîc exponimus.

§, XXX. Maximam vero argumenti vim ad
tuendum fenfum ironicum in vocula conjundiva
etiamCOCCEIUS deprehendiffe fibi videtur:Duo,
inquit, Mofes copulat per particulam etiam, quae
non poffunt effe nifi ejusdem generis. Quale igitur

it : extendere manum fuam ad arbcrem vitae -

& vivere in perpetuum ; tale eft ETIAM quod
de Adamo dicitur, faBus eft ut unus ex nobis.

§. XXXI. Uti autem beato huic viro facile
asferriontm iftam fuam concedimus, ita plane
n gamus, quae deinde addit, pofteriorem didi
bujus partem ironiam effe. Haec fi probalfet, de

interpretations ejus veritate nullum remaneret du-
bium & concludo facilis effet, etiam verba priora

elfe ironica. Contrarium autem cura ex
iis patet, quae jam probavimus, tum ex iis

etiam quae infra in fententia; noftrae uberiore ex»

potinone porro dicemus.

§. XXXII. Ad alteram nunc progredimur
fententiam, quae eft, quod in verbis: Adamus

faBus eß at unus ex nobis, de ejus ad imaginem
Servatoris per fœdus gratiae renovationem fermo fit.
Cm favere videtur Synopfeos Bibliotheca; exegeti-
ca: m Genefiri audor, qui ita habet: Gott hatte

Zuvor den Adam in feinen Bund aufgenommen, ihm
einen Erkefir ver]frochen, und ihm einen Bgk^ veri den

TeHfii der Offer ¦ Thiere gemacht, um ihm vorzußehe»
die Kleider der Gerechtigkeit ; Darauf jpiicht er die

' Worte : Siehe Adam iji worden als unfer einer. Hie-
mit



«t -& km
mit bezeuget er fein inniges Vergnygen yber den Adam,
da er in den Stand der Gnaden aufgenommen, und iß
der Ver/land diefer: Seht! Adam ift nun worden wie
unfer einer, er ift fo gerecht and unfchaldig als mein

eigener Sohn, anfiait juftitia Originalis, der anerfchaf.
fenen Gereclrtigkeit, hat er bekommen juftitiam
imputaiam, die zugerechnete Gerechtigkeit. Citatur in ül.
teriore fententia; hujus explicadone Celeb. RAM-
BACH1US ex MSS. in H. E.

§. XXXIII. At i.) dici minime poteft Ada-
mum eo ipfo momento, quo Deus fententiam irt
eum tulerat eique liberationis medium revelave-
tat, jam denuo ad Dei imaginem fuiffe renova-
tum. Renovatio enim ifta fit per fandificationem,'
quae non unico adu, fed per longum ac fucceffi-
vum pietatis ftudium efficitur. Dices: Renovatio.
nis hujus inidum ac fontem effe veram in Chriftum

fidem, per quam homo omnium eorum,
quae Salvatoris funt particeps fiat, ut Chrifti
Juftitia & Sanditas, Credentis in eum Juftitia Sc

Sanditas fit. At nullibi tamen in S. Litteris fola
fides in primis fuis initiis ceu imaginis divinae ini
homine reftitutio confideratur, fed potius ipfi
etiam Credences paffim monentur, ut veterem
hominem exuant, novumque ad imaginem Dei re-
formatum, induant. Quam cito autem totum
Gratiae negotium refpedu Adami peradum ac ad
finem perdudum fuiffet, fi ftatim poft legis trans-
grefîionem & fententiam propterea in eum latam
etiam hoc a Judice fuo teftimoniura accepiffet:
Ecce! homo faBus eft ut unus ex nobis, five, quod
idem eft, ad imaginem noftram reformatus pciftU
nam iterum perledionem fuam obtinet.

E a §. XXXIV.



m «s c m
§. XXXIV. 2.) Sed Si haec verborum

illorum interpretatio ad verba immediate fequentia
minime quadrat. Qua enim ratione haec congrue-
re poffint non video: Adamus ad imaginem
noftram reformatus nobis denuo fimilis fadus ; At
nunc e Paradifo ejiciendus ut criminis commiflì,
vi fententiae in ipfum latae, pœnam Iuat, neque
amplius prorogati vis illis fruatur, quae cum ima»

gins noftra fuere connexa.

§. XXXV. Duo tamen funt, quae ad tuen-
dam iftam fententiam affcruntur; Primum hoc eft,
quod verbis immediate praecedentibus Adamus ut
in fœdus Dei receptus, cum eo reconciliatus Se

juftiriae Chrifti particeps fadus deferibatur. At I.)
fenfus ille non cohacret cum fequentibus licet
conveniret cum immediate antecedentibus; fi ita«

que alium & quidem talem admittunt fenfum verba

haec, qui tam cum praecedentibus quam cura
immediate fequentibus congruit, hanc ipfam ob
rationem ifti praeferendus erit. 2 Quaedam hic
adraodum incerta fupponuntur; fcilicet tunicas
illas pelliceas, quibus primi homines induri fuere

ipfos certiores feciffe, fe Juftitia; Chrifti imputa-
tivae participes fados & ad imag'nem ejus reno-
vatos effe, ut adeo tunicas illae hujus rei lignum
ac figiUum fuerint. Uti haec nullo nituntur
fundamental licet adio hfec Dei erga hominem favoris

indicium erat, ita etiam explicatio hypothefi
huic iuperftruda certo fondamento careat oportet.
3.) Prima gradae divinae initia primumque adeo
converfionis momentum ita comparatum non eft

ut tam infigne mereatur tsftimoniura: Hominem
Deo



Mixern
Deo fimilem fadum & jam ad ejus imaginera ts-
formatum effe.

§. XXXVI. Alteram quo explicatio ifta de»

fenditur argumentum hoc eft, quod hac ratione
praecedens evitetur interpretatio qua Deo farcas-

mus plane indecens tribuatur. At argumentum
hoc falfo fupponit nullum alium didum hoc ex-
plicandi remanere modum.

§. XXXVII. Ad tertia nunc Sententia nos ac-

cingimus explicationem ac defenfionem quae
haec eft : quod iftud Dti de hominis lapfi tam
praeterito quam praefente ftatu eff-*tum hanc ad-
miteat fìgn;ficarionem, ut verti debeat: Ecce!
homo faBui fuit ut unus de nobis, feiern boni malique j
Nane vero eo res rediit,. ut ex Paradifo ejiciendus
fit, ne extendat manum fuam fa decerpat etiam de
arbore vita, fa comedal, fa vivat in fempiternum.
Uli tavent nonnulli interprètes Angli; Unde Editor

Commentarli Biblici fupra jam laudatus ita
habet : Quoique lei exemples de l'ironie, mife dans la
bouche de Dieu, ne foient pas rare!, il y a pourtant
des interprete! qui ne goûtent pai ce qu'on vient de lire.
Ili ne peuvent fe refoudre à croire que dans le tems que
le Dieu de toatei compaffiom donnoit à Adam fa à
Eve dei marque! ftgnaleei de fa mifericorde il ait in-
faite à leur mi/ère par de piquantei railleries. Voici
donc comme ils traduifent ce vers : L'homme étoit ci de.

vont femblable a l'an de nous pour connoitre le bien fa
le mal ; mail puisqu'il a lui même meprijé an état fi
heureux, empêchons pour toujours, en le chaffant du
Paradis, qu'il n'avance fa main fac.

E 3 §. XXXVIII.



m > 70 c m
§. XXXVIII. Ut rem diftindius explicemus

hunc obfervabimus ordinem ut I.) confideremus
verborum cum antecedentibus nexum : 2.) Litte-
ralem eorum fenfum : 3.) Breviter denique ac
fummadm proponamus ac repetamus argumenta,
quibus interpretationis hujus Veritas nidtur.

§. XXXIX. Primo Verborum iftorum cran
antecedentibus & fequentibus nexum quod fpedat:
Adami tum crimen cum ejus circumftantiis, tum
Cauffa cognitio, fententiaque a judice lata, non omni

folado vacua, poena Proroplaftis annundata cum
ejus executione tertio hoc Genefeos capite defcribi-
tur.

§. XL. Crimen, uti jam monuimus, non in
hoc confiftebat, quod Protoplafti majorem
perfedionis felicitatis ac fimilitudinis cum Deo
gradum quaefiverint; ad hoc enim ut niterentur defi-
deria ipfis a benigniflimo Creatore fuere indita ;
unde etiam Sapientias juftiffimi Judicis minime
conveniffet, ut ironice eam ob cauffam de iis lo-

queretur, quod ad majorem adfpiraverint perfe-
öionem, hacque ratione feücitafem fuam promovere

ftuduerint. Hinc Judex fandiffimus & in
tauffa cognitione nullam aliam qracftionem facit

praeter hanc: Numnam de arbore, de qua tibi
praeceperam ne comederes comedifti? verfu

II. Se in poma intentatione ac ejus aimttntialiane
nullius alius criminis mentionem fecit quam efus
de arbore qua Deus interdixerat. In eo" itaque
peccarunt quod divinam legem de frudu non
comedendo transgrefli, fuam a Voluntate Creato-
ris dependenriam hoc ipfo negantes, ad majorem

perfe-



m 71 ü
perfedfonem ac felidtatem confequendam Aliato
ufi erant medio.

§. XLI. Cognito confeffoque crimine Judex
in transgreffores fententiam fercbat iisque pœnam
didabat, ita comparatam, ut non omni careret
folatio. Non modo enim oprimus Judex praeci-

puam pœnae partem, mortem fcilicet tam
temporalem quam «ternam differebat, ut mifens
hominibus pœnitentiae tempus largiretur, fed
modum ipfis etiam oftendit, quo a fumma liberari
poena ac cum Creatore & Domino fuo in gratiam
redire poffent. Licet vero pœnae aeternae veniam
a Deo impetrare poffent, poena tamen temporalis

aliqua ipfos manebat, refpedu nimirum Adami,

ut terra maledida fit propter eum „ & vidum
ex ea laboriofe quaerat per omnem vitam cum.
que vultus fui fudore vidum toleret, 11t denique
mortem temporalem oppetat : refpedu Evae ut
multis doloribus aeruranisque adficiatur, cum
dolore fœtus excludat & a viro fuo pendeat qui ipfi
imperaturus fit.

§. XL1I. Pœnae did tionem fequitur ejus ex-
ecudo, quam tamen duae adhuc adiones in Pa-
radifo praecedunt : Altera nimirum erat Adami
cum Eva colloquium altera vero Dei arca hominem

quaedam aBìo.

§. XLIII. Adami cam Eva colloquium, vel
(altem exigua aliqua, praecipua tamen ejus pars a
Mofe hisce nobis defcribitur v< rbis : tmpofutt
autem Adamus fua conjugi nomen Eva, quod viventium
omnium mater fuit, verfu 20. Crimine nirouum

E 4 com-



«1)72 <§»

commiffo, animo de eo çonvido, eoqne Judici
accufanti confeffo Adamus nullam Pœnae dilatio-
nem fperare poterai, fed nonnifi praefentiffimam
mortem fibi repraefentabat. Quantus itaque Pro-
toplaftorum ante auditam Judicis fententiam fuerit

pavor facile quivis concipere poteft, qui ipforum

ftatum confiderat. Magna bucusque gavifi
erant felicitate tam Adamus quam Eva beatae vitae
ejus confors. At lege nunc transgreffa nihil ha-
bebant quod exfpedarent, quam mortem inftan.
tem, qui omnis felicitatis finem faceret. Sperare
nullo jure poterant primi parentes, fore ut con-
fordo conjugali ulterius fruerentur, filios filiasque
progenituti effent; omnis ulterioris vitae fpts cri-
mine in fummum Legislatorem commiffo conci-
dit. Quam gratum propterea ipfis fuerit oportet,
quando ex ipfo Judicis ore audiverunt, pœnam
partim remiffum partim mitigatum mortemque
temporalem dilatum iri ut in hoc vitae aevo
extra Paradifum licet, focietate conjugali amplius
frui, utriusque fexus liberos progignere & ita
terram replete poffent. Audita hac fententia maximum

Adami fuiffe gaudium non eft cur dubite-
mus. Ita vero comparatus eft hominum animus,
ut poft ingentem calamitatem vel exitii metum,
folatium certum nadi, maximoque inde perfufi
gaudio, de hac laedda fua cum iis communicent,
quorum id fcire maxime intereft, vel qui boni
inexpedati ipfimet pasticipes effe debent. Unde
etiam Adamus, audita divina fententia, quae fu-

turam ejus Conjugisque fuae fortem definiebat,
ftarim ad,vitae fuas fociam fe convertebat, ut ei

gaudium fuum de inopinata hac rerum cataftro-
phe teflatetur feque cum ea eshilarataret, quod

praeter



m 73 c ü
praeter omnem fpem ac opinionem porro mutuo
conjugali confortio ac amore fruituri Autores
todus fiumani generis futuri effent. Idem nimi-
rum Adamo quod omnibus hominibus eveniebat,
ut maxime de vita hac temporali follicitus effet,
pellem enim pro pelle, & quidquid habet homo
dat pro vita fua; unde, licet vitae hujus miferia
ipfi fubeunda effet, hanc tamen inprimis ob cauffam

maximo afficiebatur gaudio, quod audiebat
fe cum conjuge fua non ftatim moriturum, fed
ulterius in terra hac vidurum. Colloquii illius cum
Eva nullam aliam facer Scriptor nobis confervavit
partem, quam quod Adamus conpigi fuae nomen
Eva impofuerit, quod viventium omnium mater
futura fit. Haec ad fignificandum laetum primi
parentis animum, & ad indicandara mutati
nominis cauffam fatis erant. Ergone, Amica mea!
praeter omnem fpem totius humani generis mater
eris, & mihi in pofterum ad confervandam gra-
tam momenti hujus memoriam non amplius Ifcha
mulier, fed Eva appellaberis.

§. XLIV. Altera aBio, fententia; divinae exe-
cutionera praecedens erat Dei quadam cura re
fpedu hominis. Adamo nimirum fa ejus uxori
tunicas fecit pelìiceas, quibus eos induit: Hoc eft, ipfos
docuit parare veftes, quibus corpus fuum coope-
rirent. Siquidem omnis ars omnis fagacitas
omne ingenium omnisque cogitatio a Deo eft,
Docere hoc modo voluit benigniflimum ac fan-
diflìmum Numen, quod homines corrupto
nunc ac inordinato omni defiderio ac appetito,
pudori maxime confulere debeant, ne omnis animi

eonatus & cogitatio ad deteriora indies con-
E s ferret |



74 C i«
ferret, uti poftea feculis Diluvium illud Unîverfale
immediate antecedentibus contigit. N vum ita«

que hoc benevolentiae divinae erga genus humanuni

ac Protoplaftos inprimis documenrum
erat, quod ipfos virenti ftudete & ammum a

majore corruptione ac inordinatis deûderiis preefer-
vare docuit.

§. Xl.V. Non obftante maxima Dei erga
homines dementia, de hoc nunc agebatur, ut (enten-
tiae a fummo Judice latae fatisfieret. Eam tamen'
b^nignilTmus Creator fine infigni aliquo commi-
feracionis fuae teftimonio exequi non p<>ter3t; mi-
fericordem enim erga hominem lapfum voluntatem

fuam hisce petefaeit verbis: Eue! homo fuit
ut unui de nobis, feiens boni malique. Nane vero eo
res rediit ut arcendus fit ne extendat manum fuam
fa decerpat etiam de arbore vifa, fa comedat, fa
vivat hi fempiternum. Antithefin nimirum Deus
facit inter ftatum hominis praeteritum ac praefen-
tem ; praeteritam ejus felicitatem ac perfedionem
praefentemque infelicitatem inter fe comparât ;
Quod & nos facere confuevimus quando miferi-
cordia erga eos intime tangimur qui calamitati-
bus adverfaque fortuna agitantur, ex magno
felicitatis gradii in infimam miferiam dejedi. Ut Ca-
Jamitatis magnitud'nem ceu miferationis obje-
dum, eo diftindius nobis repraefentemus, com-
miferationern eo majorem in nobis excitemus

eamque publice verbis teftemur, praeteritas mife-

rorum rss profperas cum praefend aerumna com.
patamus utriusque flatus oppofitionem facimus.

§. XLVI.



f 7ï < Ut

§. XLVI. Ut Antithefis haec refpedu hominij
îapfi ab ipfo mifericorde ejus judice fada eo eia-

rius patefcat, fummique Numinis erga miferas
Creaturas animum teftetur, litteralem ejus dabi-
mus fenfum.

§. XLV1I. Statum i.) hominis perfedum &
profperum, nunc vero praeteritum fmce Deus
Dominus defcribit verbis: Ecce! homo faBus fuit
ùt anus de nobis, feiern boni malique. Pracmittït vo-
culam \T\ Ecce! quae in iis precipue rebus adhibe-

tur quae omni adendone clignas maximique mo-
menti funt. Quo autem majorem rerum muta»
tionem eventus aliquis infert, quo majorem cum
ultimo fine habet relationem, eo majus etiam
ejus cenferi momentum debet. Neminem autem
latere poteft quantam rerum mutationem hominis

lapfus fecum tulerit, quamque arde ille cum
omnium rerum ultimo fine fit connexus. Eum
nimirum in finem Deus orbem terreflrem hunece
condiderat, ut gloriae fuae effet theatrum com-
modumque hominibus habitaculum ut ibi ex
operum divinorura infpedione infinitas Creatoris
perfediones cognofeerent, fumma ejus fruerentur
bonitate, hacque ratione felices effent, Benefa

dorique & corde, & ore & opere roaximas
perfolverent gratias. Medium quo ad finem hunece

tendere debebant homines, perfeda legis divinae

obfervatio erat. Violato autem,per transgres-
fionem mandato divino longe alia erat rerum
facies; non amplius eadem ratione ad veram
felicitateti! pervenire poterant homines; plane alia vi*
ad hanc opus erat; Se non poterat non peccatum
Legis transgreffores fruirione divina; bonitatis pri¬

vare



'

m 76 m
v»te eosque in miferiae abyffum précipites dare.
Unde mutatus hominis (latus res maximi momenti
& fumma attenderne digna etat.

§. XLVIIÏ. Addit Deus: Homo fuit, vel fa-
dus fuit, ut unus de nobis. Verbum rWl non
modo de pratferae aliqui mutadone' intelligen-
dum effe ut lignificet faBus eft fed etiam
ftatum rei primitivum, nunc vero practeritum, denotare,

ut verri debeat fuit vtìfaBui fuit, non opus
eft, ut probemus, cum nemo fit, qui de hoc
dubitet. Unde & Calviuui, MUfeulus Fagius,
Valablus, Cleticm, Gefinerui, Burmannus, Glaffius,
Interprétas nonnulli Angli aliique plures pfi
hunc tribuunt (ignificatum. Quod vero in fpecie
hoc in loco illam requirat fignificationem, omnia
rehqua, quae verbi alicujus verum fenfum
determinant fuadent, ud jam vidimus & in fequentibus

porro monflrabimus.

§. XLIX. Iftud fuit itaque tam primitivum
hominis ftatum, quam infelicem illam muratio-
nem innuit. Uti Poèta acerbum ac funeftum
Trojanorum fatum exprimere volens, dicit: Fui.
tnui Tree's ; Fuit Ilium, fa ingens gloria Dardanidum.
Faimus, fed id, quod fuirnus, non amplius
fumus. Quantum ab illis mutari fumus Quam
lamentabilis praefens nofter flatus, fi cum eo com-
paretur, in quo antea fuimus. Eadem piane
ratione clementiffimus Deus fuam erga lapfum
hominem Mifcricordiam teftans, praeteritum ejus
ftatum defcribit: Homo fuit ut unus ex nobis;
ad imaginem noftram conditus; maximis perfe-
dionibus infirudus, maxima cum iis connexa fe¬

licitate



m 77 c i»
licitate donatus ut gloriofiffimus & beatiilîmus
ejus in Paradifo fuerit ft-tus. Sidfuit hoc, non
amplius efl. Mutata ejus conditio,, quas a priori
toto cœlo Giriert.

§. L. Sed felidtatis hujos primitiva* nunc
vero amiffae ac fimilitudinis cum Deo partem
aliquam clementiffimum Numen exprimit, ad-
dens hisce : boni malique feiern. Non omnia dona
illa ac felicitatis partes, quae ad divinam imaginem
perrinebant, recenfere volebat Deus. Illud ad-
duxiffe fufficiebat, quod omnium reliquorum
bonorum quafi fons ac principium, & cujus amis-
fio etiam omnis mali origo erat. Scientia enim
boni malique Adamum a peccato praemunire de-
bebat; fi vero infigni hac fcientia, intelledusque
fui illuminarione, a legis transgreflìone fibi ca-
viffet, etiam nec infelix redditus nec reliquis ima»

ginis divinae donis ac partibus privatus fuiffet.
Quamprimum autem infigni hoc Dei dono,
fcientia fcilicet boni malique, non ufus, fed illud
pofthabuit, etiam malum bono praetulit, legem
divinam négligera a Deo, qui folus fummum
bonum eft, dtfecit, eoque ipfo mifer fadus eft.
Patet ex hisce : Scientiam boni fa mali omnium ima-
ginii divina partium Complexum fuiffe, ut fi Adam
ea rede fuilfet ufus, adeoque in ftatu integritatis
manfiffet, etiam fimilitudinem illam Dei
nunquam amififfet, fed perfedus felixque in Paradifo
manfiffet.

§. LI. Statum nunc hominis praefeetem, mi-
ferum atque infelicem Deus primitiva; ejus con-
ditioni opponit, dicans: Nane vero ne extendat

manum



m 78 c m
manum fuam fa decerpat etiam de arbore vitue fa
comedat, fa vivat in fempiternum. riDVl nunc vero ;
Qyafi diceret: nunc longe aliter fe res habet, id
nunc agitur ut miferi homines, juxta fententiam
juftiffimam ac irrevocabilem a me ipfolatam, e
Paradifo exules fiant, ibi peccati ac inobedientiae
fuae pœnam luant, maledidionemque, legis trans,
greffioni intentatam, fentiant. Quantum igituc
nunc flatus ejus a prillino ilio differt! Quanta
miferia illa, quae nunc homini peccatori fubeunda
eft!

§. LH. Camplexus omnis mali, quod hominem

cum ejus conjuge manebat, in eo inprimis
confiftebat, quod praerogativis paradifi nunc pri-
vandus erat. Ad praecipua ejus bona Vita immortali!

pertinebat, cujus Protoplafti, efu de arbore
vitae, ceu facro figno ac figlilo, non modo
certiores fit bant, fed etiam fingularem vim atque
efficaciam frudus arboris illius habuiffe videntur
ad Corpora Protoplaftorum ab omni corruptione
adeoque ab ipfa morte praefervanda. Cum vero
Adamo etiam mortis temporalis pœna fubeunda
effet, etiam a mediis, (ignis atque figillis confer-
vandae vitae immortalis arcendus erat. Ita nirni-
rum a fapientiffimo atque munificentiflìmo Creatore

omnia inter fe erant connexa, ut quamdiu
homo in Paradifo commoraretur de omnibus ar«

boribus, ex quarum numero nonnifi arbor
cognitionis boni Se mali excipiebatur, adeoque ex-
preffaDei permiffione etiam de arbore vitae come,
dere auderet. De hac autem arbore quamdiu
comediffet etiam ex ipfo divino inftituto immortalis

manfiffet. Haec a fe invicem Deus feparare
nolebat. Cum igitur in humum redire deberet

Ada-



m 79 c§*
Adamus, ex qua fumtus erat, etiam efu de frai
dibus arboris vitae arcendus fuit, ut autem adieu
ad hanc arbotem arceretur tx ipfo Paradifo
espellendo fuit. Haec eft ratio illa, cur Deus o-
mnis miferiae fummam hisce exprimat verbis?
Nane vero, ne extendat manum fuam fa decerpaS

etiam de arbore vita, fa comedat, fa vivat in fem*
piternum. Uti nimirum Adamus, non obftante
gravilfima mortis comminatione efu de arbore
cognitionis boni & mali minime abftinebat, ita
minus adhuc fperari poterat, ipfum ab ajus arbo-
ris efu fe continere poffe, ex cujus frudibus hoc
ipfi proventurum fuiffet bonum, ut omni morte
liber immortali vita frui potuiffet; unde neceffario

ex Paradifo exul fieri dtbebat fi mords poena
ipfi luenda erat.

§. LUI. Breviter nunc ea repetemus, quae
prolixius hucusque diximus. Cum nimirum de
eo ageretur, ut Deus fententiam a fe in peccato-
rem latam exequeretur pœnamque ab eo fumeret,
id absque maximae commiferationis fuae teftimonio

facere non potuit; Unde primo particula Ec
ce attentionem fimul & mifericordiam excitât
deinceps inter utrumque hominis ftatum felicem
& infelicem comparationem facit, ut oppofita
eo clarius elucefeant. Omnis felicitatis fumma in
hoc praecipue confiftebat, quod ad fimilicudinem
Dei fadus omnibus iis gaudebat bonis ac perle-
dionibus, quas imago illa fecum ferebat, qua»
rum fundamentum hoc inprimis erat, quod intel-
ledu illuminatus veraque fapientia praeditus a malo

(ibi cavere bonumque contra elig-rï poterat*
Infelicità* autem ac miferia huic ftatui oppofita,

nunc



33* 8o fît
nunc propter legis transgreffionem perferenda I
haec erat-, quod homo immortali vita privandus,
efu de frudibus arboris vitae propterea arcendus,
ex Paradifo ejiciendus erat, ut ibi poft calamito.
fam vitam mortis pcenam lueret. Quam felix ac
beatus olim erat, tam mifera nunc ejus eft conditio

Quanta commiferatione dignus

§. LIV. Cum in re exegerica non fufficiat,
ut fciamus, quis verborum fenfus effe poffit; fed
eo adnitendum fit, ut ex certis regulis ac
Charaderibus conftet, quis verus fenfus effe debeat,
nunc argumenta adhuc addenda funt ex quibus Ledo

r convinci poffit, fe genuinam effati hujus
divini fententiam, a Spiritu Sando intentam perce-
piffe. Licet enim in locorum-obfcuriorum
interpretatione demonftradonem mathematiqam jure
nemo expedet, dum Scriptorum interpretatio
non ad Sphaeram illam perdneat, laborandum
tamen eft, ut fummum probabilitatis gradum no.
ftra demonftratio attingat, & evidentia fua fe
inter omnes poffibiles hujus didi fenfus maxime
commende..

§. LV. Omnes charaderes, ex quibus de
veritate interpretationis alicujus nobis concludere li- '

cet, hue redeunt: Ut in expiicatione didi cujus-
libet adhibeatur ufitata verborum lignificado Se

conftrudio : Ut cum indole & adfedu loquentis
congruat: ut fenfus cum reliquis, cum quibus
djdum connexum eft, cohasreat: ut explicatio
cum reliquis Scripturae veritatibus fit analoga: Ut
fcopo loquentis fit congrua : Ut fenfus cum ipfa
rerum veritate conveniat : Ut denique minimis

prema-



8T

prematur difficultatibus. Si omnia htec criteria
ad fint & incer fe confentiant, dubitandi nulla ad-
eft ratio, hunc firafum verum effe.

§. LVI. Heec nunc fi noftrae didi hujus, de

quo agitur interpretation! adplicemus r.) Verba
omnia fa phrafes in ufitata fua fignificatione fa conftru-
Bione fumfimus. Confuetam ac receptam verborum

fignificationetn retinuimus, nec in minima
quidem re a ftmfu verborum grammaticali, vel
communi loquendi confuetudine aut linguae
genio rectffimus.

§. LVII. Si 2.) loquentis indolem & adfe-
dum fpecies, Senfui, quern verbis hhee tribuimui
dhinii perfeBionjbui, ejusque erga genus humanum

fi ita de fummo Numine loqui fas eft, adfeBui efi
convenienttjjìmus. Ex toto enim contextu patet î
Jujlitiam divinam gratia & mifericordia fuiffe tetripe-
ratam ut falvis reliquis attributis, has duas vit-
tutes in homine lapfo patcfacere ac glorificare vo-
luerit. Ab una enim parte ejus jufiitia fatisfieri
debuit, unde poena, ab ipfo legislatore intentata,
peccatori didanda & de eo fumenda erat, i Ab
altera autem parte Deus gratìam ac mifericordiam
fuam & re & verbis erga miferam creaturam demon-,
ftrare volebat. Id re ipfa fiebat, dum hominibus
lapfis & medium liberationis patefaciebat, bene-
volumque fuum erga miferos homines animum
ac circa eos curam illa adione fua oftendebat,
qua tunicas illis parabat induebatque pelliceas.
Sed & verbii faciebat, dum eo ipfo momento quo
pcenam de miferis legis transgrefforibus fumere
volebat, per antiriiefin ac comparationem priflint

Tom. VI, F M



82

praefentis eorum flatus, fummam fuam teftatut
erga eos commiferationem. Si itaque Judicis vir«
tutes ejusque erga hominem lapfum animum fpedes

non eft, cur effato huic divino alium tri-
buas fenfum.

§. LVIII. 3.) Explicatio ifta etiam cum reliquis,
cum quibus diBum connexum eji, coharet. In prae-
cedentibus Deus, ceu juftiffimus Judex, fententiam

in legis transgreffores ferebat, quod tamen
non fine gratias fuae teftimoniis fiebac. Nunc in
textu noftro ad fentendae a fe latae executionem
tranrit ; quod iterum praecedendbus divinis adio-
nibus conformiter ita fiebat, ut Deus mifericor-
diam fuam fimul cum juftitia demonftraret; unde
interpretatio ifta cum antecedentibus congrua ac
cum toto contextu cohaerens eft.

§. LIX. 4.) Explicatio noftra etiam cum reliquis
Scriptura veritatibus efi analoga. Scriptura nimirum
teftatur : Hominem primitus ad Dei fimilitudinem
fuiffe conditum : Prsecipuara fimilitudinis hujus
partem in fandiffimo veritatis ftudio adeoque in
boni malique fcientia conftitiffe, quam igitur A-
damus non per lapfum five expetientiam confe.
quutus eft : Inter naultas alias arbores in Paradifo
etiam arbotem vitae excitiffe, ad hominis fanita-
tem, confervandamque immortalem vitam, de-

ftinatam: Homini peccatori mortem temporalem
vaciasque in hac vica calamitates fuiffe fubeundas
adeoque ipfum fruitione five efu fruduum arboris
vitae fuiffe arcendum proptereaque e Paradifo
ejiciendum: Deum quidem effe juftiffimum, hanc
tamen ejus vi.tutem rnifericordia effe temperatura:

Ipfum



83

Ipfiim femper attribiÄis fuis convenienter & loqui
& agere, neque unquam a perfediffima hac régula
discedere. Cum omnibus hisce noftra interpre«
tado optime confpirat.

§. LX. f.) Nec mlhus loquentis ficopo congruent
eft. Deus ubique Si opere Se verbis teftatur: fe
creaturas fuas amare, ideoque eorum imperfedio»
nem ac infelicitatem, quantum falva fua juliiria
fieri potell, non velie: fe poena ac morte pecca-

' tons minime delectari, fed ejus vicara ac confer-
vationera praeferre: fe invito quafi fieri fi fecundum

juftitiae fuae rigorem fibi agendum, pœna-
<]ue a peccatore (umenda fit: fe itidem natura fua
magis ad bonicatis ac gradae quam ad juftitiae
exercitium inclinare. Haec ut Deus peccatori corri«
probet ubique intendit. Idem eciam totius hujus
capitis, in quo textus nofter occurrit, fcopus eft,
dum Deus id maxime agit, ut oftendat, fe juftis-
fimum effe judicem, qui peccatum falvis fuis at-
tributis impunitura dimittere minime poffit, fed
qui fimul juftitiae ac pœnas rigorem rnifericordia
"temperet, & peccatorem commiferari quam eum
perdere malit. Haec ut demonftrentur omnis Dei
circa hominem nuper lapfum adio collineat, ce

huic loquentis feopo etiam noftra interpretatio
maxime confentanea eft.

§. LXI. 6.) Senfiu ìfie etiam cum veritate con-
venit. Subinde nimicum etiam in theologicis evenire

folet, ut errores fpuriasque hypothefes pro
veritatibus genuinis, veritates contra pro erroribus
habeamus iisque Scripturae fenfum metiamur.
Nullum vero feda? ftudium, nullum Religionis

E % prae-



m 84 c m
praejudicium vel alia praeconcepta opinio in a»
mnibus iis, quae in noftra interpretacione occur-
rur«t locum invenire poffunt. Veritates iftae ab
omnibus funt agnitae ac confeffae, id unum agi-
tur: an preec-k iti hoc dido fint coutenta, nec
de tuenda aliqua hypothefì res eft cui verborum
iftorum fenfus accommodari debeat.

§, LXll. 7.) Minimis denique explicatio ifta pre.
tnitur difficultatibus. Quaecunque enim interpretatio

a nullo ex allatis charaderibus five regulis dis-
cedit, nec contra unicam ex iis peccat, ita etiara
veri«, difficultatibus premi minime poteft, fed nonnifi

apparentes illae fint oportet. Oftendimus
autem m praecedendbus ab una parte : reliquas ia-
terpretationes contra quasdam ex allatis regulis
peccare iisque minime conformes effe, contra
vero explicationem noftram optime cum iis omnibus

convenire. Unde fequitur : minimis etiam
& nonnifi apparentibus, eam premi poffe
difficultatibus.

§. LXIII. At dices fortaffe reliquas etiam
interpretadones cura nonnullis ex regulis ac
charaderibus allatis optime confpirare adeoqus régulas

illas vel incongruas & fuperfluas effe, vel fi
vera; fint eam interpretationem minime rejicien-
dam effe, quae eis congrua eft.

§ LXIV. Hanc ipfam vero ob cauffam

qu d non omnis falfa interpretatio ad orants
régulas hermeneuticas iftas impingic, fed nonnullis
tantum adverfà casteris congrua effe poteft, etiam
hoc requuituc ut omnibus criteriis hisce fit con-

fenta-



ifs 8ç sU?

fentânea, nec unicae adeo contraria. Si unicum
enim horum criteriorum demerit, fatis caufïae eft,
cur fenfus nobis debeat effe fufpedus. Vide
RAMBACHII inftitutiones herraentucicae facrae

Lib. IV. Cap. 2. §. 9.

§. LXV. Difcimus ex verbis hadenus expli-
catìs, 'quanta Dei fit tam bonitas, quam jtiftiria
& erga miferum hominem gratia ac rnifericordia.
Quanta, Domine! Deus mi! quamque u.fignis
eft bonitas tua! Creafli cœlos, qui fune opus ma-
nuum tuarum eum in finem conditi, ut im
menfae fapientiae bonitatis ac potentiae effent

fpeculum. Fundafli terram, ut gloriae tuae tftöa-

trum hominumque habitaculum effet. Tu Prrto-
plaflorum noftrorum Creator eras, quam prac'a-
rum igitur opus homo eft, o! fi viveretnus ad

gloriam tuam!

§. LXVI. Mas Si fcemina ad imaginem tu^m
erant fadi, laudamus bonitarem tuam Domine!

fed recordamur priftini flatus, ex quo excidi-

musj rénova opus tuum, Se crea ex nobis hominem

novum ad tuum exemplar refichim. Sapiens

ex fandus erat primus homo, eum enim te-
c.fti redum, qui te cognofeebat & amabat, qu;a
perfcdìiffimus es Quare ergo diligertmus m<>lum,
& Te, unicum ac fummum bonum noftrum
odio haberemus. Erat etiam immortalis ubi
enim nullum peccatum ibi etiam vita fine minta
eft. O! fi fanditatem fedaremur, ut poft hanc
vitam ad imraoitalitatem perveniremus.

Fj §. LXVII.



m s* c m
§. LXVII. At a te folo & fummo fuo bono

homo defecerat & lex tua ipfum mord addici
jubet. Julius es, Domine & fimul mifericors,
mirabilis in omnibus operibus tuis. Redum Se

integrum hominem comminatione terruifti, ne in
peccatum & propriam perniciem rueret fed
lapfum promiflione folatus es, ut peccare defilieret;
Fac ipfe, ut mala vitemus, & prömifforum tuo«
rum erimus participes.

§. LXVIII. Salva tua juftitia aliter non pote-
ras, quin pœnam de homine lapfo fu m eres ; im-
mortalitate privar!, arbore vitae arceri e Paradifo

expelli, &' duriffimas vita? prasfentis calami-
tates fubire debebat, eum tamen ad méritas has-

ce repofcere pœnas non poteras, quin de novo
commiferationis tuae ipfum certiorem faceres ;
infigne propterea mifericordiae tuae teflimonium
dediftì, ut ipfi Deus folata effes. O! fi nos
peccatores hanc tuam mifericordiam agnofceremus,
ad eam, ceu ad unicam anchoram, confugete.
mus, neque ea ad peccatum abutetemur.

T A N T U M.

Com-


	Io. Friderici Stapferi, [...], dissertatio theologica insigne commiserationis divinae erga lapsum genus humanum continens testimonium ex Gen. III: 22

