Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum
Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1751)

Heft: 21

Artikel: lo. Friderici Stapferi, [...], dissertatio theologica insigne commiserationis
divinae erga lapsum genus humanum continens testimonium ex Gen.
ll: 22

Autor: Stapfer, J. Friedric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

82 ) 40 ( 3%

ey,

| 'JOQ- FRIDERICI STA’PFERI, e
| V. D. M o Paﬁ.f-Die;&a;em, C

Disfertatio Theologica
Infigne o

COMMISERATIONIS DIVINA

erga lapfum Genus huménnm 0

N

a1

| _continens

TESTIMONIUM

L il
 Gen. II: 22

Ao s a8ek -.
' \Eus, Ens illod originarium, omnium quee
cogitari poflunt preflantiflimum ac per-

fectiffimum, rerum cun@arum qua funt

extra fe cauffa, uti a fe, omnisque adeo
perfectionis fons ac complexus eft , ita etiam ab
omni eternitate {ibi folus {ufficiens , in fe folo
fumme beatus, ab omni majoris felicitatis defectu
ac defiderio remotifimus, fatis fuis bonis dives,
nulliusque adeo rei extra fe indigus, in fumma
fua folitudine plenus, omni gaudio felicitateque
abundantiffimus fuit, quod quivis facile conce-
det, qui fumma ac independentis perfectionis
aliquam ideam habet, ' :

AL D §. 1L Nulls



83) 50 (3B

§. L. "Naulla itaque dici poteft caufla, cur;
quae extra Deum funt, fecerit, quam quod fumma
fua munificentia perfeCtiones ac divitias - fuas ,
fummamque adeo felicitatem ac beatitatem extra
fe patefacere ae communicare voluerit , idque
nulla coactus neceffitate, maxima cum libertate,
& ex mera liberalitate fecerit; {ine omni enim cre-
ato ente in perpetuum beatiflimus-efle potuiffet.

§. lIl. Cumque Deo, uti ex preemiffis jam
facile patet, is fuerit finis, ut fe ceu Ens optimum
perfectiflimumque extra fe manifeftaret communi.
caretque , confequitur : talia ejus debuiffe effe
opera, ut ejus quoddam eflent {peculum atque
effigies, ut de terna ejus potentia ac divinitate,

de fumma ejus {apientia ac bonitate teftari poffent,

‘eo ceu ente optimo fruerentur, Deoque hac ra.
tione-effent digna, ac fini uldmo convenientiffi-
ma. - -
§. IV. Ut igitur mundus hic materialis ac vi-
fibilis perfe@tionum divinarumTheatrum effet,etiam
creaturze rationales condi debuerunt; intelleGu pree-
dite, quo Deum amabiliflimasque ejus virtutes
ex fui omniumque divinorum operum infpectione
cognofcerent, eum ceu fummum bonum quz.
rerent, in eo deliciarentur, ac denique in ejus
pofleffione beatz fierent. Sine ejusmodi creatu-
ris & mare, & terra, & ccelum nonnifi informe
Chaos, rudis indigeffaque moles effet.

'§. V. Et ut finis ultimus ille obtineretur ,
quem Deus asfequi volebat, fui (cilicet fummi
boni cognitio, amor ac fruitio, entia illa ratio-

nalia {ic debucre clle comparata talibusque inftru-
: , s CGa

ol e i e Gt

ko el R G e

At

SN, D

i



|
5!
I
§

) s (3P

&a facultatibus, ut Deo cognofcendo, quarens
do, fruendoque apta eflent.  Requirebatur ad
hoe, ut creatur® iftee Dei quaedam effent effigies,
ut ad ejus quandam fimilitudinem effi¢te, quo
Deum ex fui etiam in{pectione cognofcerent, ev.
que proprie perfectionis intuitu pofleflioneque

. ceu fummo bono frusrentur.

§. VI. Ut ergo Deus a creaturis fuis ex fui
reliquorumque divinorum operum infpe@ione co-
gnofceretur, ejusmodi donari debuerunt viribug
reprecfentativis , ut quid {ic Deus, vel ejus attri.
buta, vel Dei opera intelligerent.

'§. VIL. Cum porro creaturse rationales eum
in finem ex pihilo fuere produ@e, utin Dei
cognitione ejusque fruitione felices effent, bonum
adeo appeterent malumque fugerent, {cientia eti.
am boni malique debuere effz infru®ze. Mala
vitare, bonaque profequi naturz lex ipfas jubere
debuit. At quid vere bonum, quid contra vere

~malum f{it , ponnifi idez rerum natura infite,
- communesque adeo notiones monftrare potuerunt.

§. VIII. Et quum ip(a mentium ‘rationalium
natura in hoc inprimis ab entibus corporalibug
machinisque {it diftincta, ut non bruto aliquo
motu, non mera peceflitate agant, hujus etiam
rei in mentibus creatis Dei quedam debuit effe
fimilitudo ut libero gauderent agendi principio,
quo non modo varias rerum ideas inter fe coma
parare, fed & optionem facere, & quidquid ve-
lint vel appetere & amare, vel contra fugere avets

farique poflent, o
D a 9 I U



88 ) 52 (IR

6. IX. Ut autem nonnifi vere bonum appe-
teret malumque fugeret , minime fufficiebat, ut
mens boni malique fcientia preedita eflet; Sed
voluntas etiam iis inflru&a effe debuit viribus, ut
legi itti naturali in omnibus conformitér agere ei-
yue fatisfacere poflet; debuit itaque effe juflag
fandlaque. " '

§. X. Donis ac facultatibus iftis, ipfis a Deo
concreatis ,{i femper bene ufee effent mentes crea-
tx , iisque convenienter in omnibus egiffent,
nulla parte miferze, nulla vacuz, fed tote gau-
dio imperturbato plenze, maxima felicitate, ani-
mi tranquillitate, imo Deo ipfo ceu {ummo bo-
no fruitze effent, finique adeo Creatoris in omni-
bus feciffent fatis.

§. XI. Poflquam autem homo propria fua
culpa ac negligentia ab hoc f{uo fcopo aberraffet
feque eo ipfo infelicem reddidiffet, Deus tamen
non defiit is effe qui natura fua eft; non defiit fe
ceu ens optimum omnibusque bonis abundantis-
fimum monfrare; fed pro fumma {ua munificen-
tia in creaturis etiam lapfis indeque miferis fe glo-
riofum {fumme, fumme admirabilem, (ummeque
amabilem oftendere. Huic propterea malo pupee
orto mederi, infelices creaturas modo perfectio-
nibus fuis conveniente a miferia liberare, tisque
auxilio fuo fuccurrere paratiflimus erat.

§. XII. Ipfe ab omni imperfedtione infelicita.
teque remotiflimus etiam creaturarum fuarum in-
felicitatem imperfe@ionemque non vult, neque
adeo earum miferia ac interitu delectatur, fed
' fumma



e

A

88 53 (3N

fumma potius, fi ita de Deo loqui fas fit, com-
miferatione tangitur; non ad creaturarum perdi-
tionem fed potius ad earum confervationem ,
non ad peenam fed ad gratiam, non ad feverita-
tem fed ad mifericordiam inclinatus eft.

§. XIIL Inﬁgne"hujus veritatis in i;ﬁ:fi‘s mundi

 miferieque humanz incunabulis veftigium ac

monumentum reperimus. Cum enim propria cul-
pa homo in miferizz barathrum fe preecipitaflet,
non modo Deus pro fumma liberalitate fua ei li-
berationis medium patefecit, eique adeo auxilio
fuo adfuit, fed cum de eo ageretur ut hominem
peccatorem, (aliter enim falva divina fapientia fieri

' pon potuit, ) preerogativis quibusdam externis ,

quibus ante lapfum gaudebat, privaret, eum ex
Paradifo expelleret, fruitioneque bonorum cum
flatu innocentize connexorum eum intercluderet,
intimam {uam erga miferum hominem commife-
rationem - hisce teftabatur verbis: '

Ecce! homo fuit frcut unus ex nobis, [ciens boni
malique. Nunc vero eo res rediit ut arcendus fit ,
ne extendat manum fuam &5 decerpat etiam ex arbare
vite , (& comedat, & vivat in [empiternum.

§. XIV. - Eum in horum verborum explica-
tione tenebimus modum ac ordinem, ut

1.) Eas de effati hujus divini fenfus refellamus
fententias , quibus calculum noftrum non addi.
mus, & -

2.y Eam, qua nobis placet explicationem ex-
ponamus adftruamusque.

D3 §. XV. Trn-



B )5 (3R

~'§. XV, Triplici nimirum fenfu verba hze ab
Interptet:bus {fumuntur.,

' 1.) Irenice, quaﬁ Deus hominem t:deret, quod
infrunita fpe fua jam mx(‘ere fruftratus fuiffet.

2) Altera fententia hzec eft , quod Des & ba.
winis ad imaginem divinam per fmdus gratize ﬁde
seceptum renovatione loquatur. -

3.) Tertia denique effacum hoc ita interpreta-
tur, ut Dens commiferationent Juam erga hoininis prae
ﬁnz‘em Sfatam tq/?etm flatun ejus pracedentem ac ori
ginarigm cum eo in quend per peccatum vedallus eff
gomparando. |

Uti duas priores fententias removebxmus, (ic
terﬁam pro viribus ﬁabllxre fert animus.

§ XV Primz explicationi favent Viri maximi
nominis, de Ecclefia meritiflini, encomio noftro
ftlperlores facti, ex quorum numero quosdam ci-
tabimus, Venerabdxs JABLONSKIUS potentifl,
Borufl. Regi, dum viveret, a facris aul. Decade
2. Concionum facr. pag, 52. feqq fententiam fuam
hisce exponit verbis: Esift, leider! allzuklar, daf§
~ dicfe Worte nicht im ezgenrhcbm Verflande geredet
find. So it denn nach durchgebender Evkler ung
der vechtgleubigen Chriften-Lebrer bier Ironia, ei
#ne Red-drt, dadurch Gatt das Wiederfpiel acffen
meynet , wae die Worre zu lauten (cheinen.  Adam

i/t worden Wic unfer einer ; Die Meynung ift: Ey!

Wie fein bift du Gott gleich worden; Siche nun! wie
Wabr die Schlange geveder; Siehe! Wie trenlich Sa-

tan ger athen 5 Siche! Wie Weilich du gehandlets
Du

4
=
=

=
=
s —
=
=
A
—
i

¥
o
o
.

2

e —
=
=
=
i — |




Y
S =

s e H LR

) 55 (3%

Dy bz_/f nichts weniger denn Gorr gleich; Sollte abey
dergleichen ivonifche Hoburede wohl Gott geziemen?
Soge J7e wobl feiner Ma;e/}aet anfendig feyn? Wa-
vum nicht? Goit hat ja den frevelbaften Siinders
gedrober : Ich Wwill euer lachen in eucvem Unfall,

und euev [porren, Wenn da komme , das ihy fiirch-
zet; bpmcblv 1:26. Celeb. ac fficundlﬂ' SAURI-
NUS in feinen Betr acbtungm ither dic wichtigften
Begebenheiten des A. und N. T. pag. 219. fuam de
hujus dicti {enfu 0pm10nem ita proponit: Ef fchikte
Sfich nicht, daf§ der in Siinden gefallene Menfch an
dem Ort b Annehmlichkeit und Unfchuld wobnern
bleiben follte; daher verftiefS Gott denﬁlbm auch auf
ewig davaus. Er that es auch mit einer Art der

Verfpottung : Siehe! [prach er, der Menifeh ift wor-
den Yoie unfer einer. - - Wir werden ins kitnftige

werfchiedene Exompel zum Betweif§ einer jezt ange-

nommenen Regul anfithven , wordurch man einer
Veywunderung , die etwa cine folche Gort beygemef-
fene bebnifche Art zu veden uermfacbm megte ,
zuvorkommen kan ; Weil es nemlich in der Schrifft
cingefiihret ift , daf§ von Goit menfchlicher Weife
-geredet Wird. Eandem etiam profert fententiam
POLUS in Critica S. fua, dicens: Ironia ¢ff, qua
Deus hominem ad confiderandum dammum commo-
vet, q. d. aliter fe ves babet. Vide , quam vera
prom:femt Serpens, quam faltus fis par Deo. Nu-
perrimus etiam Criticorum ac Commentatorum
Anglicorum Synopfeos Auctor in Libro, quem
Gallico idiomate & fub hoc titulo cdit: Lz Sainte
Bible avec un Commentaive litteral, compofé de re-
marques tivées des meillewrs Auteurs Anglois, none
D 4 nul-



BSHryss (3@ ‘

nullornm exphcanonem fequenti modo expenit:

Pour ce qui regarde, aprés cela, les pavoles mémes
que Mojfe mer dans la bouche de Dien, elles font
vifiblement ironiques , & deftindes & faire Jentir
aux coupables Texcés d leur imprudence , & jusqn’ &
quel pomt ils s'étoient abufés. La feconde partie du
wers doit étre przﬁz dans le méme fens. ~ Notre ver-
Jion porte mais maintenant il faut prendre garde,
- quil wavance Ja masn &c. 1lyadans Uhebreuw: &
préfent qu'il wavance pas ﬁz main, quil ne prenne

pas delarbre devie, quil wen mange pas, & qu'il

gie vive pas & toujours. + Ce discourr ¢ft, comme on
oit ﬁt.rpmdu.. Dicu y parle comme sil étoit a

vramdre que malgré lui homme ne pralongeaz fes
Fours , en mangeant du fruit de Pavbre de vie; il
faut done Juppléer : Empéchons, prenons gavde, chaf-
fons-le de ces licux, ou quelque chofe de femblable.
PATRICK & STACKHOUSE. Hanc explicatio-
nem etiam COCCEJUS reliquis longe praferebat,

fententiam fuam his exponens verbis: Primum co-
lon a diverfis diverfimode explicatur. Nofter mos
pon et omnes omnium jmtentz‘a.r coacervare. Ne=
que id apud auditorium wrile eff.  Inprimis fi fen-
tentie peviculofe coram rudibus commemorandz fint;
Que poffunt dta animum auditoris 0ceupare ut non
attendat ad vefutationem falfe & asfertionem vere
fententia.  Potior vatio traffandi Scripturas eft,
weriffimam eamque ubeyvimam ac pleniffimam &
ponderofiffimam intelligentiam proponere & confiv-

mare, tum obiter, f neceffe fit, expofitiones pevie

cu[qﬁu abjicere addz’t:‘: etiam eﬁmcz‘bm argumen.
s,  Nobis ad mmprcmtmmm certam dux ¢ft Mo-

firs

—



88) 57 (3B

fes , five ipfe fermo Dei. Duo copulat per particulams
Etiam, que non poffins effe nifi ejusdem generis. Quale
igitur eft extendere manum [uam ad arborem vita &
vivere in perpetutim ; tale eft Etiam, quod de Adamo
dicitur , fallus eft unus ex nobis , &c. Quemadmodnms
#llud nibil aliud fignificare poteft, quam Ecce Adam pe-
viclitatus efi comedendo de arbore cognitionis boni &
mali , annon per eam fieri poffet fimilis nobis.  Sic can~
fa patet. = Ne peccatum peccato cumulet. . Ne pofiquam
obedientiam violavit pracepti , [tbi arvoget [ymbolum
promiffionis, ¢ [peret [e efu [ymboli mortem evadere
poffe.  Ironia igitur eff. - Ironiam vide & Maye. VII:
9. 13. B XLI: 23

§. XVII. Non obflante tantorum viroram
multorumgque aliorum Interpretum auoritate ar-
gumentorumque eorum pondere , nunquam eo
adduci potui ut eorum explicatio mihi vel vera
~ vel maxime probabilis videretur.  Disfuadebant
hoc Dei perfectiones, ejus erga lapfum hominem
animus, jam facta Adami cum Judice ac Creatore
_ {uo reconciliatio, aliusque planus ac facilis verbo-
rum fenfus. Ubi enim fenfus Scripturze dubius
eft , ibi is {emper praeferendus mihi videtur , qui
divinis virtutibus maxime conveniens, fini diving
maxime congruus, cum operibus divinis confen-
tiens , & (i nexum confideres maxime appofitus
eft. ' -

§. XVIII._ Si itaque hic 1.) fumma Dei At-
tributa, i ejus Sapientiam, {i fammam ejus Ma-
jeftatem ac Dignitatem, {1 denique ejus erga mi.
ferum hominem Mifericordiam f{pecemus {copti-
~ ca ac ironica loquendi ratid ipfi minime conveni.
re videtur. li quos Deus hic alloquitur funt SS.

Dy Tsis



$2 ) 53 (2%

Trinitatis Perfonze. . At quis fibi perfuadere pote=
rit , 1ftum apud tres has divinas Perfonas obtinere
morem , ut ludibundo ac ridiculo hoc loquendi
modo ntantur, fenfaque fua in re maximi mo-
menti ratione minus feria fed jocofa exprimant.
Quis pefcit etiam graves virtutisque ftudiofos Vi-
ros vanum hun¢ & a veritatis norma declinantem
loquendi morem abhorrere & nonnifi feriis locu.
" tionibus uti? Et quis cum fumma Dei Majeftate
& {upra omnes creaturas eminentia conciliare po-
terit, Deum in re maxime feria, quee mileram
creaturam f{pectat nonnifi jocabunde loqui?

§. XIX. 2.) Quod fumma Dei dignitas ac
eminentia fecum fert , idem etiam ejus erga lap-
fum homioem animus poftulat, Commiferaba-
tur Deus triftem hominis ftatum eique auxilio {uo
adefle non denegabat.  Manifeftum ac infallibile
hujus rei teftimonium hoc eft, quod Deus poft-
‘quam judicis officio fun@us eflet, mifero homini
flatim etiam modum revelabat, quo a peccato
triltibusque ejus fequelis liberari & in Dei com-
munionem redire poffet, feque per fidem in libe-
rationis medium cum eo reconciliabat, hancque
reconciliationem fuam aliqua teftabatur actione
qua tunicas Adamo ejusque uxori fecit pelliceas,
quibus eos induit, manifefto indicio Deum homi.
nem non rejecifle fed adhuc aliquam ejus curam
gerere.  Miferabatur itaque Deus hominis; qui
vero triftem alterius ftatum miferatur is ironico lo-
quendi genere minime utitur, fcopticus enim di-
cendi modus {emper deleCtationem aliquam ex
eventu de quo res eff indicat, qualis iis tribui mi-
nime poteft qui commileratione fatus aliorum

‘ tangun-



e e B e TR T T -

£2) 59 (29

tanguntur; unde ifla effati hojus divini explicans

di ratio cam Mifericordia divina conciliari neuti-
quam poteft. |

'§. XX. 3.) Siitaque etiam nexum di&i hu.
jus cum antecedentibbs confideremus, fenfus iro-
nicus ei minime quadrat. ~ Judicem nimirum fe
Deus in praccedentibus exhibuerat, fed talem ju-
‘dicem , qui miferam creaturam perdere nolebat,
neque ejus dele@abatur interitu, qui ab una par-

“te in legis fuee transgreflores fententiam ferebat,
‘ab altera vero parte iplis modum indicabat quo

maximam peenz intentate partem effugere, &
fi non a peena temporali, quz ipforum correctio-
ni infervire debebat, tamen ab aeterna liberari
poffent. Quomodo autem conveniret, ut Deus

immediate ad hac hominem ludibrio haberet &

de triti ejus fatu modo loqueretur ironico.  Uti

‘ergo  Judex in immediate antecedentibus Miferi.
‘cordiam {uam teftabatur, {ic etiam in immediate

fequentibus non fine commiferatione loqui poteft,
omnis ideo {coptica loquendi ratio procul abefle

debet.

§. XXI. 4.) Queecunque ha&enus diximus
clariffime indicant, Dei finvem non hominis perdi.
tionem f{ed confervationem, non ejus interitum
fed felicitatem fuiffe ;5 unde ejus (apientia require.
bat, ut in omnibus fini fuo convenienter & agat
& logquatur.” At cui bonoj fi Deus hominem Ju-
dibrio habuiffec # Si quivis fapiens nihil fruftra fa-
¢it, mhil quod fini fuo non infervit,' id minus
adhuc de Ente fapientiflimo cogitandum eft. His

| argue



$8) 60 ( 38

argumentis illud adhuc addendum ; quod infra §:
XXVIIL occurrit. - .

§. XXII. = Graviffimas tamen, explicationis
hujus, quam hic oppugnamus, fautores, oportet
habuerint rationes cur eam’ reliquis preetulerint ,
unde & altera pars audienda, quid nimirum ha-
beat, quod ad fententize fuse defenfionem profe.
rat. Provocant do&iflimi illi interpretes ad alia
exempla ubi Deus ironico utitur loquendi genere;
provocant ad alteram effati hujus divini, de quo
agitur, partem, cum priore arcte connexam, cui
noanifi fignificatio verborum iconica tribui poffit.
Qualis itaque pofterioris di&i hujus partis {enfus,
talis etiam prioris partis efle debet.

§: XXIIL ' Citant 1.) ad tuendam rem fuam
di¢tum fummee Sapientiee Prov. I: 24. 25. 26.
Quandoquidem clamantem wme repuitis , nec quisquans
e manum intendente, attentus efi, & onme meun
confiliuimn refcinditis , cafligationemque vepudiatis, ego
viciffim in veflro exitio videbo , illudens , quum venerit
pavor vefler., Sic Cap. Ill: 34. Plalm. II: 4.
XXXVIl: 13. LIX: 9. , |

- §. XXIV. At plane alia horum diGorum eft
ratio ac ejus cujus explicationem hic {ufcepimuszpla-
ne alius eft loquendi modus: plane alize circum-
ftantize :  plane aliud eft objeGum cui illufio in-
tentatur. Si 1.) loquendi modum confideremus,
is qui in dictis citatis obtinet vihil {imile cum eo
habet, qui in effato ito divino de Adamo oc-
currit.  In hoc enim Deus, fi ironicam dicio-
nem ejus asferas, fenfa fua verbis plane oppoli-

tum



#2) 61 (38

tum vel contrarium fignificantibus exprimit, ug -
Rifores faciunt fi fatyrico loquendi genere fummo
gradu uti volunt; in dictis vero modo citatis De-

us hac loquendi ratione nequaquam utitur , fed

verbis ne umbram quidem ironize habentibus, fed
fenfum planiffimum fimplicifimumque admitten-
tibus proteflatur: tantum abefle quin eorum pec-
catorum commiferaturus iisque auxilio fuo adfu-
turus {it, cum eos anguftia ac exitium invaferic,
apud quos omnia ejus confilia ac caftigationes
fruftraneze ac nonnifi ludibrio fuerunt habitae, ut
potius complacentiam (ive oble@®ationem quan-
dam teftaturus fit, quando vaftitas ac perditio eo-
rum advenerit.

§. XXV. Ad circumflantias porro fi adten.
damus, in quibus Deus & hzc & illa locutus
et , & hz nobis fuadent , verba illa de Adami
ftatu prolata ironico fenfu accipi minime poffe,
licet vel locutiones illee in dictis pofterioribus ad-
hibitee {copticum admitterent {enfum. In Para-
difo nimirum Deus rem cum eo habebat cum
quo eo ipfo momento, quo hec effatus erat, fe
reconciliaverat eumque in gratiam receperat; Un.
de a veritate plane aliecnum eff, quod Deus ima
mediate poft folennem illum a¢tum hominem fi-

- bi reconciliatum ludibrio habuerit, fcommatibus-

que eum exceperit.  In dictis vero ad tuendam
fententiam iffam , quam refutamus, allatis, De-
us nihil alind facit, quam gaod fortiffimis utitue
motivis ad preemonendos refradtarios peccatores,
ne omnibus divinis caftigationibus ac confiliis pe-
tulanter rejectis in proprium ruant exitium. At
quodnam majus motivum ad evitandum peclicu-

uoy



ﬂg}szfgﬂ'

lum effe potelt, quam {i Deus, qui {olus juvare
potelt , modo quam maxime folenni protefte.
tur: Immorigeros refractariosque Peccatores qui
divinam gratiam ipfis toties oblatam protecrve re-
fpuerint, omniaque finale exitium evitandi media
contemferint, tempore neceflitatis ac calamitatis
non habituros cur divinum exfpectent auxilium,
{ed eo deftitutos, Deumque ipfum inimicum ha-
bentes , certiflime perituros. Uti haec Deum de-
centiflima funt, ita priora, quae Adamum fpe-
&ant, fi ironico ea intelligamus fen(u benignitfi-
mo Salvatore, qualem fe ibi exhibet, neutiquam
erunt digna. |

§. XXVI. 3.) Si denique objetorum , de
quibus agitur, differentiam (peétes, in Paradifo
Deus loquitur de homine, ' qui non malitia fed
negligentia potius divinam legem transgreflus erat:
de peccatore jam humiliato ac converfo: de tali
qui divina Confilia ac caft'gationem minime re-
fpuerat, qui liberationis medium fide jam erat
amplexus, qui ad divioum auxilium jam confu-
gerat, & cui Deus luculentifiima recounciliationis
teftimonia dederat.  In ditis vero allatis Deus
{fermonem fuum ad eos dirigit peccatores, qui ex
malitia ac petulantia peccant, quiin peccatis fuis
obfRinaciter perfeverant, qui divina mandata lu-
dibrio habent, omnesque Dei admonitiones ac
caftigationes propriis ~~nfiliis poftponunt, Deum.
que adeo ipfum ve.Lis fadtisque fuis ludificant.
Quantum hi merentur ut Deus, ad eos eo effi.
cacius preemonendos , oblectationem quandam
eorum exitio teftetur, tantum contra abeft, ut
Deus miferia hominis jam contriti , converfi 5
; 4C

£ 5
T i =



R IIE= ..

82 ) 63 (3N

ac fecum reconciliati, qualis Adamus fuit, déle.
ari poﬂit.

§ XXVH, Si quxsquam regerat: primi homt..
mis crimen non modo maximum fed fimul infru-

nitum ac ridiculum plane fuifle, quod ironiam

optime meruerit; fiquidem Protoplafti id affecta-

verint quod divinze Majeltati ac illimitatis ejus per-

fe@tionibus ‘'maxime adverfum , ac cateroquin
omupium impoflibilium maxime impoffibile fuerit,
quod f{cilicet Deo fimiles fieri fuduerit. : Refpon-.
demus' Probabile non efle, quod primi nofri
parentes tam Rupidi fuerint, ut {ibi perfuaferint,
{e unquam infinitum illum perfeGtionum divina.
rum gradum asfequi poffe; fed procul omni du.
bio per Dsi fimilitudinem npihil alind quam ma-
jorem imaginis divinze gradum intelligebant. Ma-
jorem vero fi perfectionem ac felicitatem queere-
bant, adeoque majorem etiam cum Deo fimilitu-
dinem, nihil aliud ftudebant quam id, ad quod
obligati erant.’ Nullam enim aliam ob ratlonem
Deus homini majoris perfectionis ac felicitatis de-
fiderium concreavit, quam ut iis eo majori fu-
dio operam daret. Primi itaque parentes non in
majoris perfectionis Rudio peccarunt, {ed potius
in modo quo eam confequi volebant. Seduétos
nimirum, in Angelum lucis fe transformans, Dei
nomine agere videri volebat, Deumque ipfum
hujus rei juramento aliquo, Deus nouvit, teflem
veritatis provocat, ac (0 Evee nil nifi ipfam Dei
mentem dperiret circa mediam facillimum ad
maximum hominis bonum comparatum. Proto-
plaftis perfuadere volens: praeceptum pofitivum
illud natura fua mutabxle a Deo, elapfo nunc ex-
- plora-



2 ) 64 (3%

plorationis tempore, revocatum ipfos non amsd
plius obligare, omneque ideo mortis periculum
ejus abrogatione abiifle, comedendi libertatem re-
fticutam effe, ut hoc medio majorem intelletus
illuminationem adipifcerentur , Deoque eo magis
fimiles felicioresque fierent. Non itaque in hoc
Adami crimen quearendum, quod majorem cum
Deo f{imilitudinem, majorem perfe@ionis felicita-
tisque gradum quarebat ; unde etiam fupponen.
dum non eft, Deum hoc ipfi exprobrare voluis-
{e; fed potius in hoc primorum homiaum pec-
catum confiftebat, quod prohibitum perfectioni
fuxe promovendee adhibuerunt medium, five
quod legem Dei exploratoriam nondum abroga-
tam transgrefli, ut hac ratione eo perfectiores fe-
licioresque evaderent, facientes mala ut inde eve-
nirent bona. Uti ergo in majoris perfeGtionis ap-
petitione nullum fuit crimen, ita nec concipi po-
telt , quod Deus propterea hominem ludibrio ha-
bere & fcommatibus excipere voluerit; Ei potius
illegitimum medium quo ufus erat, exprobraffet.
Deus eandem ob cauflam eo in loco, ubi de
cauffee cognitione agebatur nonnifi hanc faciebat
quzftionem: Nwumnam de Arbore, de qua tibi pre.
ceperam 5 me comederes, comedifti 2 Gen. Ill: 11,
Nec interrogat , num Deo fimilis fieri voluifti?
unde Judex juftiffimas etiam nonoifi hanc fenten-
tizw a fe late cauffam affert.

§. XXVIIL. COCCEIUS fenfiffe videtur di-
&@a, ad quee modo re(pondimus, ad tuendam f{u-
am explicationem nihil facere; ea propterea omit.
tit, aliusque generis duo affert, quorum alterum
Jef. XLI: 23. occurnit & ita fonat: Aut ventura

elogui-

ik
S



RE ) 65 (3%

eloquimini nobis , fignificate futura pofibac , &' intell.
gemus Deos effe vos: [altem prodefle aut officite, ut id
Jinul ac viderimus , predicemas. At etiam hujus
dici longe alia ratio eft ac ejus cujus fenfum ia
hac Disfertatione disquirimus, 1.) Non de mife.
ris hic agitur, qui penam fubituri funt, fed de
falfis Diis, five potius de iis, qui eos colebant.
Vel, ut clarius me enuntiem: Sermonem aliquem
ad certa objeca dirigere decet, quem eundem’
ad alia dirigere maxime dedecet. Si vel arrogan-
tes, qui hucusque aliis infultarunt, fuperveniente’
calamitate deridere liceret, propterea miferos, af
flitos humilesque ludibrio habere eosque maxi-
mam f{ubeuntes calamitatem fannis excipere inde.
corum maxime foret. Ita Deus idolorum culto-
res, ut ipfos idololatrize fuee convinceret, modo
aliquo plane emphatico, licet id per ironiam fa-
¢tum effet, alloqui potuit, qua ratione ut mife-
sum aliquem peccatorem, corde contritum ac
“cum Deo reconciliatum , alloqueretur minime
conveniret. o |

§. XXIX. 2.) Deus di®o hoc Efajano nihil
aliud facit quam Creaturas omnes, vel quidquid
Numinis loco falfo habetur, provocat, ut divi-
nitatis fuee characteres indicent, ejusque vel futu
ra predicendo vel opera queedam divina efficien.
do, fpecimina edant. At quantum hoc a mife.
rorum derifione, fcommaticoque ad affliGtos lo-
quendi genere differt? Eadem etiam phrafeos 2
Chrifto Marci VII: 9. adhibite exprobrationisque
ejus ratio eft, quee tam quoad circumfantias,
quam quoad objeCtum, five perfonas quas allo-
quebatur, & quoad ipfum loquendi modum mul.’

Tem, V1, B _ tum



83 ) 66 (3N

tum ab eo Summi Numinis effato differt cujus
fenfum hic exponimus..

. XXX. Mazimam vero argumenti vim ad
tuendum fenfum ironicum in vocula conjunétiva
etiam COCCEIUS deprehendiffe fibi videtur: Duo,
inquit, Mofes copulat per particulam eziam , quae
non poflunt efle nifi ejusdem generis.  Quale igi-
tur it : extendere manum fuam ad arborem vitee -
& vivere in perpetuum ; tale eft ETIAM, quod
da Adamo dicitur, faclus eff ut unus ex nabis.

§. XXXI. Uti autem beato huic viro facile
asfertionem iftam fuam concedimus, ita plane
n gamus, que deinde addit, pofteriorem dicti
hujus partem ironiam effe. Heec {i probaffet, de
interpretationis ejus veritate nullum remaneret du.
bium, & conclufio facilis effet, etiam verba prio-
ra eﬁ'e iroptica.  Contrarium autem cum ex
iis patet, que Jam probavimus, tum ex iis eti-
am, que infra in {ententiz noftrze uberiore ex.
politione porro dicemus.

§. XXXII. Ad alteram nunc progredimur
fentcotiom, quee eft, quod in verbis: Adamus
faltus el ut unus ex nolm’, de ¢jus ad imaginem Ser-
vatoris per feedus gratiee renovationem fermo fic.
Cui favere videtur Synopfeos B: bliothecae exegeti-
cx 'n Genelin au®or, qui ita habet: Gozt batte
zuvor den Adam in [éinen Bund anfoenomimen , ibwg
einen Erlefer ver/prochen, und thm eiven Rok wvon den
Fellen der Opfer- Thieve gemacht, um ibm vorzuflelien
die Kleider der Gereebz’zgkezr s Darasf [pricht er die
“Wore: Siche! Adum iji worden als anfer einer, Hie-

| niit

T M

A



88 ) 67 (3N

mit bezeuget er fein inniges Vergnygen yher den Adam ]
da er in den Stand der Guaden aufgensmmen , und ift
der Verftand diefer: Sebt! Adam iff nun worden wia
unfer eimer 5 er ift [o gevecht und unfchuldig als mein
eigener Sobn , anflatt juflitie Originalis, der anerfthaf.
fenen Gerechtigkeit, hat er bekommen juflitiam impa.
tatam , die zagerechuete Gerechtigkeiz.  Citatur in uls
teriore fententiz hujus explicatione Celeb. RAM-

BACHIUS ex MSS. in H. E.
-§. XXXIII. At 1.) dici minime poteﬂ Ada.

mum eo ipfo momento, quo Deus fententiam in
eum tulerat eique liberationis medium revelavea
tat, jam denuo ad Dei imaginem fuifle renova.
eum. Renovatio enim ifta fit per fanétficationem,
queze non unico actu, fed per longum ac fucceffi-
vum pietatis fudium efficitur. Dices: Renovatio.
nis hujus initium ac fontem effe veram in Chri.
ftum fidem, per quam homo omn/um eorum,
quee Salvatoris funt particeps fiat, ut Chrifti Ju.
ftitia & Sandtitas, Credentis in eum Juflitia &
San&itas fit. At nullibi tamen in S. Litteris fola
fides in primis fuis initiis ceu imaginis divinz in
homine refticutio confideratur, fed potins ipfi
etiam Credentes paflim monentur, ut veterem ho-
minem exuant, novumque ad imaginem Dei re-
formatum, induant. Quam cito auntem totumy
Gratize negotium refpectu Adami peractum ac ad
finem perdu®um fuiffet, {i Ratim poft legis trans~
greflionem & fententiam propterea in eum latam
etiam hoc a Judice fuo teffimoninm accepiffets
Ecce! homo faltus eft ut wunus ex unobis, five, quod
idem eft, ad imaginem noftram reformatus priftie
nam iterum perfeGtionem fuam obtinet.

E3 §. XXXIV.A



88 ) 68 (3%
§. XXXIV. 2. Sed & hzc verborum ifio-

fum interpretatio ad verba immediate fequentia
minime quadrat. Qua enim ratione hac congrue-
re poffint non video: Adamus ad imaginem no-
firam reformatus nobis denno fimilis fa@us 3 Ae
punc e Paradifo ejiciendus ut criminis commifli,
vi fententize in spfum latee, peenam luat, peque
ampl:us preerogativis illis fruatur, qum cum ima.
gine noftra fuere connexa.

. XXXV. Duo tamen funt, que ad tuen-

dam iftam fententiam afferuntur; Primum hoc eft,

quod verbis immediate praecedentibus Adamus ut
in feedus Dei receptus, cum eo reconciliatus &
jultitie Chrilti particeps factus defcribatur. At 1.)
feofus ile non coheret cum fequentibus licet
conveniret cum immediate antecedentibus; fi ita-
que alium & quidem talem admittunt fenfum ver-
‘ba hac, qui tam cum pracedentibus quam cum

immediate fcquentibus congruit, hanc ipfum ob
rationem ifti preferendus erit. 2.) Quadam hic

admodum incerta fupponuntur; (cilicet tunicas
illas pelhceas, quibus primi hominpes induti fuere
lpfos certiores feciffe, fe Juftitiz Chrifti imputa.
tive participes fattos & ad imaginem ejus reno-
vatos efley ut adeo tunice illee hu)us rei ignum
ac figillom fuerint. Uti heaec nullo nituntur fun-
damento licet attio hzc Dei erga hominem favo-

ris indicium erat, ita etiam explicatio hypothei

huic fuperftrudta certo fundamento careat oportet.
3.) Prima gratize divine initia, primumque adeo
cooverfionis momentum ita comparatum non eff

ut tam mf 1gue mereatur tsftimonium: Homivem
Deo

i
i
—
=
=
,\_IE-e
=
=
=
=
=
=
=
i

i
|



e

$E) € (2B

Deo fimilem factum & jam ad ejus imaginem;ra-'
formatum effe. ok _

§. XXXVIL. Adlterum quo explicatio ifta de.
fenditur argumentum hoc eft, quod hac ratione
preccedens evitetur interpretatio qua Deo farcas-
mus plane indecens tribuatur. At argumentum
hoc fallo ﬁlpponit nullum alium di®um hoc ex-
plicandi remanere modum.

§. XXXVII. Ad zertie nunc Sententis nos ac-
cingimus explicationem ac defenflionem , quz
heec eft : quod iftud Dei de hominis lapli tam
praterito quam prafente flatu effstum hanc ad-
mittat fignificarionem, ut verti debeat: Ecce! ho-

- mo fallus fuit ut unus de nobis, [ciens boni malique 3
- Nunc vero eo res rediit, ut ex Paradifo ejiciendus

fic, ne extendat manum [uam (&' decerpat etiom de
arbore vita, ¢ comedat, ¢ vivat in [empiternum.
Illi favent nonpulli interpretes Angli; Unde Edi-
tor Commentarii Biblici fupra jam laudatus ita ha-
bet: Quoique les exemples de lironie , mife dans la
bouche de Dien, ne [oient pas rares, il § a pourtant
des interpretes qui ne goutent pas ce qu’on vient de lire,
Ils ne penvent f¢ refoudre a croire que dans le tems que
le Dien de toutes compaffions donnoit @ Adam & a
Eve des marques fignalées de [a mifericorde , il ait in-
[ulté a lenr wifere par de piquantes railleries.  Voics
donc comwe ils traduifent ce vers: L homme etoit ci de
want [emblable a Pun de nous pour connoitve le bien &
le mal 5 mais puisqu’il a lui méme meprifé un étar fo
beureux , empechons powr toujonrs , en le chaflant du
FParadis, quwil wavance [a main &re.

E 3 §. XXXVIIL



8 ) 70 (3%
. XXXVIHL Ut rem diffin&ivs explicemus

hunc obfervabimus ordinem ut 1.) confideremus
verborum cum antecedentibus nexum: 2.) Litte-
ralem eorum fenfum : 3.) Breviter demqua ac
fummatim proponamus ac repetamus argumenta,
quxbus interpretationis hujus ventas nltxtur.

- § XXXIX. Przmo'Verborum 1ﬂorum cum
antecedentibus & fequentibus nexum quod (pectat:
Adami tum crimen cum ejus circumftantiis, tum
CaufJx cognitio, fententiaque a judice lata, non om-
ni {olatio vacua, pena Protoplaftis annuntiata cum
ejus execatione tertio hoc Genefeos capite defcribi-
tur.

§. XL. Grimen , uti jam monuimus, non in
hoc confiftebat, quod Protoplafti majorem perfe-
&ionis , felicitatis ac (imilitudinis cum Deo gra.
dum quefiverint; ad hoc enim ut niterentur defi-
deria ipfis a benigniflimo Creatore fuere indita s
unde etiam Sapientize juftiffimi Judicis minime
conveniffet, ut ironice eam ob cauflam de iis lo-
queretur , quod ad majorem ad(piraverint perfe-
&tionem, hacque ratione felicitatem fusm promo.
vere ftuduerint. Hinc Judex fan&iffimus & in
cauffe cognitione nullam aliam queclionem facit
preeter hanc: Numnam de arbore, de qua tibi
preeceperam, ne comederes, comedifti? verfu

¥I. & penz intentatione ac ejus anmuntiatione

nullius alius criminis mentionem fecit quam éfus
de arbore qua Deus interdixerat. In eo’ itaque
peccarunt quod divinam legem de fru&u non
comedendo transgrefli, {uam a Voluntate Creato-
ris dependentiam hoc ipfo negantes, ad majorem

perfe-

T

I

M‘“"-:'i“ e -._-:.-f;'.- G e



88 ) 71 (3N

perfeionem ac felicitatem confequendam illicito
ufi erant medio.

§. XLI. Cognito confefloque crimine Judex
in transgreffores fententiam ferzbat iisque penam
dictabat , ita comparatam, ut non omni careret
folatio. Non modo enim optimus Judex precis
puam peenz partem, mortem fcilicet tam tem-
poralem quam xternam differebat, ut miferis ho-
minibus peenitentiee tempus largiretur, fed mo-
~dum ipfis etiam oftendit, quo a (umma liberari
peena ac cum Creatore & Domino {uo in gratiam
redire poflent. Licet vero peenz aternz veniam
a Deo impetrare poflent, pena tamen tempora-
lis aliqua ipfos manebat, refpecu pimirum Ada-
mi, ut terra malediéta fit propter eum, & victum
ex ea laboriofe queerat per omnem vitam , cum-.
que vultus fui fudore victum toleret, ut denique
mortem temporalem oppetat: - refpedtu Evee, ut
multis doloribus gerumnisque adficiatur, cum do-
lore factus excludat & a viro fuo pendeat qui ipfi
imperaturus fit. |

§. XLII. Peenz dict:tionem fequitur ejus ex-
ecutio, quam tamen duz adhuc actiones in Pa-
radifo praecedunt : Altera pimirum erac Adame
cum Eva colloquinm 5 altera vero Dei circa bominem

quadam actio.

S. XLIW. Adami cum Eva colloguium, ‘vel (al-
tem exigua aliqua, pracipua tamen ejus pars, a
Mofe hisce nobis defcribitur verbis :  Impofuit an-
tem Adamus [ue conjugi nomen Eva, quod viventium
omniams mater fuit, verfu 20. Crimine nimirum

E 4 com-



8E) 72 (3%

commiffo, animo de eo convito, eoque Judici
accufanti confefo Adamus nullam Peenz dilatio-
nem fperare poterat , fed nonnifi preefentiffimam
mortem fibi repreefentabat. Quantus itaque Pro-
- toplaftorum ante auditam Judicis fententiam fue.
it pavor facile quivis concipere poteft, qui ipfo-
rum flatom confiderat.  Magna hucusque gavifi
erant felicitate tam Adamus quam Eva beatze vitee
¢jus confors. At lege nunc transgreffa nihil ha.
bebant quod ex(pectarent, quam mortem infan.
tem, qui omnis felicitatis finem faceret. Sperare
nullo jure poterant primi parentes, fore ut con.
fortio conjugali ulterius fruerentur, filios filiasque
progenituri eflent; omuis ulterioris vitee {pes cri
mine in fummum Legislatorem commiffo conci.
dit. Quam gratum propterea ip(is fuerit oportet,
quando ex ipfo Judicis ore audiverunt, pecnam
partim remifflum partim mitigatum , mortemque
temporalem dilatum iri, ut in hoc vite ®vo,
extra Paradifum licet, focietate conjugali amplius
frui, utriusque fexus liberos progignere & ita ter-
ram replere poflent. Audita hac fententia maxi-
mum Adami fuiffe gaudiom non eft cur dubite.
mus. ' Ita vero comparatus €& hominum animus,
ut poft ingentem calamitatem vel exitit metum,

folatium certum nadi, maximoque inde perfufi

gaudio, de hac leetitia fua cum iis communicent,
quorum 1id fcire maxime intereft, vel qui boni
inexpe@ati ipfimet pasticipes effe debent.  Unde
etiam Adamus, audita divina fententia, quee fu.
turam ejus Conjugisque fuae fortem definiebat,
ftatim ad vite fuze fociam {e convertebat, ut ei
gaudium fuum de inopinata hac rerum cataftro-
phe teflaretur , feque cum ea exhilarararet, quod

preeter

it

T




BE) 73 (38

preete: omnem f{pem ac opinionem porro mutuo
conjugali confortio ac amore fruituri , Autores
totins humani generis futuri effent.  Idem nimi-
rum Adamo quod omnibus hominibus eveniebat,
ut maxime de vita hac temporali follicitus effet,
pellem enim pro pelle, & quidquid habet homo
dat pro vita fua; unde, licet vitee hujus miferia
_ ipfi fubeunda effet, hanc tamen inprimis ob cauf-
fam maximo afficiebatur gaudio, quod audiebat
fe cum conjuge fua non flatim moriturum, fed ul-
terius in terra hac victurum. Colloquii iRius cum
Ewva nullam aliam facer Scriptor nobis confervavit
partem, quam quod Adamus conjugi (uz nomen
Eva impofuerit, quod viventium omnium mater
futura fic. Heec ad fignificandum letum primi
parentis animum, & ad indicandam mutati no-
minis cauflam fatis erant. Ergone, Amica mea!
preeter omnem fpem totius humani generis mater
eris, & mihi in pofterum-ad confervandam gra-
tam momenti hujus memoriam non amplius //cha
mulier, fed Eva appellaberis.

S. XLIV. Altera aftio, fententize divinze exe.
cutionem pracedens , erat Dei quedam cura re.
fpectu hominis.  Adamo vimirum &' ejus uxori tu-
micas fecit pelliceas , quibns eos induit: Hoc eRt, iplos
docuit parare veftes, quibus corpus fuum coope-
ricent.  Siquidem omuvis ars , omnis fagacitas ,
omne ingenium , omnisque cogitatio a Deo ef,
Docere hoc modo voluit benigniffimum ac fan.
&ifimum Numen, quod homines , corrupte
nunc ac inordinato omni deliderio ac appetitu,
pudori maxime confulere debeant, ne omnis ani.
mi conatus & cogitatio ad deteriora indies cone

E¢ : ferret,



B2 74 (3%

ferret, uti poftea feculis Diluvium illud aniverfale

immediate antecedentibus contigit. Novum ita.
que hoc benevolentiz divinee erga genus huma.

pum , ac Protoplaftos inprimis, documentum
erat, quod ipfos virtuti fudere & animum a ma-

jore corruptione ac inordinatis defideriis praefer-

vare docuit,

§. XL.V. Non obftante maxima Dei erga ho-

mines clementia, de hoc nunc agebatur, ut fenten.

tiee a fummo Judice latee f{atisferet. Eam tamen'

benigniflimus Creator fine infigni aliquo commi.
ferationis {uze teftimonio exequi non poterat; mi.
fericordem enim erga hominem lapfum volunta-
tem fuam hisce patefacit verbis:  Ecce! bomo fuis
ut unus de nobis, [ciens boni malique.  Nunc vero eo
res rediit ut arcendus (it ne extendat manam [uam
¢5* decerpat etiam de arbove vite, (& comedat, & vis
wat in [empiternsin.  Antithefin pimirum Deus fa-
cit inter (fatum hominis practeritum ac prafen-
tem ; precteritam ejus felicitatem ac perfectionem
prefentemque infelicitatem inter fe comparat ;
Quod & nos facere confuevimus , quando miferi-
cordia erga eos intime tangimur , qui calamitati-
bus adverfaque fortuna agitantur, ex magno feli-
citatis gradu in infimam miferiam dejecti. Ut Ca-
Jamitatis magnitudinem , ceu milerationis obje-
&um, eo ditin@ius nobis repreefentemus, com.-
milerationem eo majorem in nobis excitemus ,
eamque publice verbis telemur, praeteritas mife.
rorum res profperas cum preefenti erumna com.
paramus , utrinsque ftatus oppofitionem facimus.

§- XLV[-

=
=
=
=

e S i
o

J-I:"T‘.:"«vi

1 \‘IT”'H—



 Legis transgreffores fruitione divinae bonitatis pri-

8S ) 75 (¥

§. XLVIL. Ut Antithefis heec refpectu hominis
lapfi ab ipfo milericorde ejus judice fatta eo cla.
rius patefcat , fummique Numinis erga miferas
Creaturas animum teltetur, litteralem ejus dabi-

mus fenfum.

§. XLVIL. Statum 1.) hominis perfetum &
profperum, nunc vero preeteritum , hisce Deus
Dominus defcribit verbis: Ecce! homo fallus fuit
at rmus de nobis, [ciens boni maligue.  Praemittit vo-
culam I Ecce! quee in iis praccipue rebus adhibe.
tur quee omni attentione dignee maximique mo.
menti {unt. Quo autem majorem rerum muta.
tionem eventus aliquis infert, quo majorem cum
uitimo fine habet relationem, eo majus etiam

‘ejus ceoferi momentum debet.  Neminem autem

latere potelt quantam rerum mutationem homi:
nis lap{us fecum tulerit, quamque arcte ille cum
ompium rerum ultimo fine fit connexus. Eum
nimirum io finem Deus orbem terreftrem huncce
condiderat , ut glorize fuze effet theatrum com.
modumque hominibus habitaculum, ut ibi ex
operum divinorum infpectione infinitas Creatoris

erfetiones cognofcerent, fumma ejus fruerentur
Ecnitate , hacque ratione felices eflfent, Benefa-
Gorique & corde, & ore, & opere maximas
perfolverent gratias. Medium quo ad finem hune.
ce tendere debebant homines, perfecta legis divi-
nz obfervatio erat. Violato autem,per transgres.
fionem mandato divino longe alia erat rerum fa.
cies; non amplius eadem ratione ad veram felic-
tatem pervenire poterant homines; plane alia via
ad hane opus erat; & non poterat non peccatum

vare



¥ ) 76 ( 3%

vare eosque in miferie abyffum praecipites dare.
Unde mutatus hominis Ratus res maximi momenti
& fumma attentione digna erat.

§. XLVIIL. Addit Deus: Homo fuit, vel fa.

¢tus fuit, #t unus de nobis. Verbum 7 non
modo de prafente aliqua mutatione’ intelligen.
dum effe , uc fignificet faélus eff , fed etiam fa.
tum rei primitivum, nunc vero prateritum, deno-
tare, ut verti debeat fuit vel fallus fuit, non opus
et, ut probemus, cum nemo fit, qui de hoc
dubitet. Unde & Calvinus , Mifiulus , Fagius
Vatablus, Clericus, Gefnerus, Burmannus, Glaffius,
Interpretes vounulli Angli, aliique plures ipfi
hunc tribuunt figmficacum. Quod vero in fpecie
hoc in loco iftam requirat fignificationem, omnia
reliqua, quee verbi alicujus verum fenlum deter-
minant, fuadent, uti jam vidimus & in fequen.
tibus porro monftrabimus.

§. XLIX. Ifud fuit itaque tam primitivum
'hominis Ratum, quam infelicem illam mutatio-
pem innuit.  Uti Poéta acerbum ac funeffum
Trojanorum fatum exprimere volens, dicit: Fui-
snus Troesy Fuait llium, & ingens gloria Dardanidum,
Fuimus , fed id, quod fuimus, non amplius f{u-
mus. Quantum ab illis matati fumus! Quam

lamentabilis prafens nofter ftatus, (i cum eo com.

paretur , io quo antea fuimus. Eadem plane ra-
tione clementiffimus Dens, fuam erga lapfum
hominem Mifcricordiam teftans, preeteritum ejus
flatum defcribit: Homo fait ut unus ex nobis;
ad imaginem noftram conditus; maximis perfe-
@ionibus inflructus , maxima cum iis connexa fe-

licitate

—
——

i




88 ) 77 ( 3

licitate dopatus , ut gloriofiflimus & beatiflimus
ejus in Paradifo fuerit ftatus.  Scd fwit hoc, non
amplius eft. Mutata ejus conditio, qua® a priori
toto ccelo differt.

§. L. Sed felicitatis hujas primitivee , nuane
vero amiflze , ac fimilitudinis cum Deo partem
aliquam clementiffimum Numen exprimit, ad.
dens hisce: boni malique [ciens. Non omnia dona
illa ac felicitavs partes, quz ad divinam imaginem
pertinebant, recenfere volebat Deus, lllud ad-
duxifle fufficiebat, quod omnium reliquorum bo.
norum quafi fons ac principium, & cujus amis-
fio etiam omnpis mali origo erat. Scientia enim
boni malique Adamum a peccato premunire de-
bebat; fi vero infigni hac fcientia, intelleGtusque
fui illuminatione, a legis transgreflione fibi ca-
viffet, etiam nec infelix redditus nec reliquis ima.
ginis divinee donis ac partibus privatus fuiffee.
Quamprimum autem infigni hoc Dei dono, fci-
entia fcilicet boni malique, non ufus, fed illud
polthabuit, etiam malum bono pretulit, legem
divinam negligens a Deo, qui folus fummum bo-
.oum eft, defecit, eoque ipfo mifer factus eff.-
Patet ex hisce: Scientiam boni & mali omnium ima-
ginis divine partium Complexnm fuifle, ut (i Adamy~
ea recte fuiffet ufus, adeoque in ftatu integritatis
manfiflet , etiam f{imilitudinem illam. Dei nun-
quam amififfet, fed perfectus felixque in Paradifo
manfifiet.

-§. LI. Statum nunc hominis praefestem, mi.
ferum atque infelicem , Deus primitive ejus con-
ditioni opponit, dicens: Nwnc vero ne extendat

| iwanns



e ) 78 (3%

wianum. Juam ¢ decerpat etiam de arbore vite , &
comedat, & vivat in [empiternum. TVW) nunc wvero;
Quafi diceret: nunc longe aliter {e res habet, id
nunc agitur ut miferi homines, juxta {ententiam
juftiffimam ac irrevocabilem 2 me ipfo latam, e
Paradifo exules fiant, ibi peccati ac inobedientice
{uee peenam luant, maledictionemque, legis trans-
greflioni intentatam, fentiant. Quantum igitas
nunc fatus éjus a priftino illo differt! Quanta mi-
feria illa, quee nunc homini peccatori fubeunda
eft!

§. LII. Complexus omnis mali,, quod homi.
nem cum ejus conjuge manebat, in eo inprimis
confiftebat , quod prarogativis paradifi nunc prie
vandus erat. Ad pracipua ejus bona Viza immor-
zalis pertinebat, cujus Protoplafli, efu de arbore
 vitee, ceu facro figno ac figillo, non modo cer-
tiotes ficbant, fed etiam fingularem vim atque
‘efficaciam fructus arboris illius habuiffe videntuc
ad Corpora Protoplaftorum ab omni corruptione
adeoque ab ipfa morte prefervanda. Cum vero
- Adamo etiam mortis temporalis peena fubeunda
effet, etiam a mediis, fignis atque figillis confes-
vandee vitze immortalis arcendus erat.  Ita nimi.
rum a fapientiffimo atque munificentiflimo Crea-
_tore omnia inter fe erant connexa, ut quamdiu
homo in Paradifo commoraretur de omnibus ar.
boribus , ex quarum numero nonnifi arbor cog-
pitionis boni & mali excipiebatur, adeoque ex-

prefla Dei permiffione etiam de arbore vitz come.

dere auderet.  De hac autem arbore quamdiu
comediffet etiam ex ipfo divino inflituto immor-
talis manfiffet. Hec a {e invicem Deus feparare

nolebat. Cum igitur in humum redire deberet
: Ada-

S R T e R

R

A R



8) 70 (3B

Adamus, ex qua fumtus erat, etiam efu de fru.
&ibus arboris vitae arcendus fuic , ut autem adicu
ad hanc arborem arceretur ¢x ipfo Paradifo ex-
pellendus fuit. Hzc elt ratig illa, cur Deus o-
maois miferiz fummam hisce exprimat verbis ¢
Nunc vero, ne extendat manam [uam &' decerpat
etiam de arbore vite , & comedut, (& vivat in [ents
piternum.  Uti nimirum Adamus, non obfante
graviflima mortis comminatione efu de arbore
cogunitionis boni & mali minime abftinebat, ita
mious adhuc {perari poterat, ipfum ab ejus arbo-
ris efu fe continere pofle, ex cujus fru®ibus hoc
ipfi proventurum fuiflet bonum, ut omni morte
liber immortali vita frui potuiffet; unde necefla-
fio ex Paradifo exul ficri debebat fi mortis peena
ip( luenda erat.

~§. LIL Breviter nunc ea repetemus, qua
prolixius hucusque diximuas. Cum pimirum de
eo ageretur, ut Deus f{ententiam a fe in peccato.
rem latam exequeretur penamque ab eo {umeret,
id absque maximae commiferationis fuze teflimo.
nio facere non potuit; Unde primo particula Ee.
¢e attentionem f{imul & milericordiam excitat ,
deinceps inter utrumque hominis ftatum felicem
& infelicem comparationem facit, ut oppofita
eo clarius elucefcant. Omnis felicitatis fumma in
hoc pracipue confiftebat, quod ad {imilitudinem
Dei factus omnibus iis gaudebat bonis ac perfe-
¢ionibus, quas imago illa fecum ferebat, qua.
rum fundamentum hoc inprimis erat, quod intel-
lectu illuminatus veraque fapientia praditus a ma-
lo {ibi cavere bonumque contra elig-rz poterat,
Infelicitas autem ac miferia huic fatui oppofita,
aunc



2% ) %0 (3%

nune  propter legistransgreflionem perferenda 5

haec erat, quod homo immortali vita privandus,

efu de fru&ibus arboris vitee propterea arcendus,

ex Paradifo ejiciendus erat, ut ibi poft calamito.
fam vitam mortis peenam lueret. Quam felix ac
beatus olim erat, tam mifera nunc ejus eft con-
ditio! Quanta commiferatione dignus!

6. LIV, Cum in re exegetica non fufficiat,
ut {ciamus , quis verborum fenfus effe po/fiz; fed
eo adnitendum (it, ut ex certis regulis ac Chara-
&eribus conftet , quis verus fenfus efle debeat,

nunc argumenta adhuc addenda {funt ex quibus Le-"
&or coavinci poffit, fe geouinam effati hujus di-

vini fententiam, a Spiritu Sancto intentam perce-

piffe. Licet enim in locorum obfcuriorum inter-

pretatione demonftrationem mathematicam jure
nemo expeétet, dum Scriptorum interpretatio
non ad Spheeram illam pertineat, laborandum ta-
men eft, ut fummum probabilitatis gradum no.
ftra demonftratio attingat, & evidentia fua fe in-

ter omues poflibiles hujus di@ti fenfus maxime

commendet.

§. LV. Omnes chara@eres; ex quibus de ve.

gitate interpretationis alicujus nobis concludere li-

cet, huc redeunt: Ut in explicatione dicti cujus-

libet adhibeatur ufitata verborum fignificatio &

conftructio : Ut cum indole & adfeGtu loquentis
congroat: ut {enfus cum reliquis, cum quibus
diGtum connexum eft, cohereat: ut explicatio
cum reliquis Scripturee veritatibus it analoga: Ut
fcopo loguentis fit congrua: Ut fenfus cum ipfa
rerum veritate conveniat: Ut depique minimis

prema-



82 81 (3%

prematur difficultatibus. . Si- omnia heec criterid
adfint & inter fe confentiant, dubitandi nulla ad«
et ratio, hunc fenfum verum. effe. e

§. LVI. Hmc nunc {i nofire didi hujus, de
quo agitur , interpretationi adplicemus 1.) Verba
onmia &' phrafes in wfitata f{ua fignificatione & confirn.
Stione [umfimus. Coonfuetam ac receptam. verbo-
rum figoificationem retintimus, nec in 'minima
quidem re a fenfu verborum grammaticali; vel
communi loquendi confustudine aut linguee ge-
pio receflimus. 4 e

§. LVIL Si 2.) loquentis indolem & adfe.
@um fpectes,  Senfus, quem verbis. bisce tribuimus
divinis perfetionibus , ejusque erga genus bumanum
{i ita de fummo Numine loqui fas elt, adfeiiui eff
¢onvenientiffimus, Ex toto enim contextu patetz
Juftitiam divinam gratia & wiifericordia fuifle temipe-
ratam , ut {alvis reliquis attributis, has duas vit-
tuces in homine lapfo patcfacere ac glorificare vo-
luerit. Ab wna enim parte ejus juflitie (atisfiers
debuit ,- unde peena, ab iplo legislatore intentata,
peccatori dictanda & de eo fumenda erat. .« 4b
altera autem parte Deus gratiam ac mifericordiam {a-
am & re & verbis erga miferam creaturam demons
ftrare volebat. Id re ipfa-fiebat, dum hominibus
lap(is & medium liberationis patefaciebat; bene-
volumque fuum erga mileros homines animum
ac circa eos curam illa actione fua oftendebat,
.qua tupicas illis parabat induebatque pelliceas.
Sed & werbis faciebat, dum eo ipfo momento quo
peenam de miferis legis transgrefloribus fumere vo-

debat, per antithefin ac comparationem priftini
\Tam. yl‘ F “



prefentis eorum flatus, fummam fuam teflatue
- erga eos commiferationem. Si itaque Judicis vir-
tutes ejusque erga  hominem lapfum animum fpe-
¢tes, non elt, cur effato_huic divino alium tri-
buas fenfum. | L a0 7

§. LVIIL. 3.) Explicatio ifta etiam cum religuis,
cum quibus dictum conmexum eft, cobaret. . In pree.
cedentibus Devs, ceu jufliflimus Judex, fenten-
tiam in legis transgreffores ferebat, quod tamen
non fine gratize fuze teflimoniis fiebat. - Nunc in
textu noftro ad fententiee a fe latee executionem
transit ; quod iterum praecedentibus divinis actio-
nibus conformiter ita fiebat, ut Deus mifericor-
diam fuam fimul cum juftitia demonftraret; unde
interpretatio ifta cum antecedentibus gongrua ac
cum toto contextu cohzrens eft, i

§. LIX.  4.) Explicatio nofiya etiam cum reliquis
Sorspture veritatibas eff analoga.  Scriptura nimirum
tefftatur : Hominem primitus ad Dei (imilitudinem
fuiffe conditum : Praecipuam' (imilitudinis hujus
partem in {anctiflimo veritatis fludio adeoque in
boni malique f{cientia conftitiffe, quam igitur A-
damus non per lapfum five experientiam confe.
quutus eft: Inter multas alias arbores in Paradifo
‘etiam arborem vitze extitifle , ad hominis fanita-
-tem, confervandamque immortalem vitam, de.
ftinatam: Homini peccatori mortem temporalem
variasque in hac vita calamitates fuifle fubeundas,
adeoque ipfum fruitione five efu frutuum arboris
vitee fuiffe arcendum , proptereaque e Paradifo
ejiciendum: Deum quidem effe juftiffimum, hanc
tamen cjus virtutem mifericordia efle temperatam:

Ipfum



R

TR,

T

$2) 83 (3%

Ipfum femper attribotis fuis convenienter & loqui
&agere, neque unquam a perfectiflima hac regula

discedere.  Cum omnibus hisce noftra interpre-

tatio optime confpirat.

S. LX. - §.) Nec mihus loquentis [copo congruens
¢ff. Deus ubique & opere & verbis teflatur: fe
creaturas {uas amare, ideoque eorum imperfeio-
nem ac infelicitatem, quantum falva fua juftitia
fieri potelt, non velle: fe pana ac morte pecca.

/toris minime delectari, fed ejus vitara ac confet-

vationem praferre: (e invito quafi fieri {i fecun-
dum juftitiez fux rigorem fibi agendum, pcna-
-que a peccatore fumenda fit: fe itidem natura fua
magis ad bonitatis ac gratiz quam ad jultitize’ ex-
ercitium inclinare. Hec ut Deus peccatori comis
probet ubique intendit. Idem ‘etiam totius hujus
capitis, in quo textus nofter occurrit, fcopus eft,
dum Deus id maxime agit, ut oftendat, fe juflis-
{fimum efle judicem ;, qui peccatum falvis fuis at-
tributis impunitum dimittere minime poflit, fed
qui {imul juftitie ac penee rigorem mifericordia
‘temperet, & peccatorem commiferari quam eum
perdere malit. Hac ut demonftrentur omnis Dei
circa hominem nuper lapfam acio collineat, &

‘huic loquentis fcopo etiam™ noftra interpretatio
" maxime confentanea eft. oy 5

§. LXL. 6.) Senfus ifte etiam cum wveritate con-
wenif, Subinde nimirum etiam in theologicis eve.
nire folet, ut errores fpuriasque hypothefes pro
veritatibus genuinis, veritates contra pro erroribus
habeamus , iisque Scripturee fenfum metiamur,
Nullum vero fectee fiudium, nullum Religionis

i ‘ F a3 pree-



WS ) 84 (3%

preejudicium vel alia preconcepta opinio , in o
mauibus iis, quz in poftra interpretatione occur-
runt , I-capum invenire poffunt. Veritates iltze ab
omnibus funt agnitee ac confeflze, id unum agi-
tur: an preecic 1w hoc dicto fint contenta, nec
de tuenda aliqua hypotheli res eft , cui verborum
itorum fenfus accommodari debeat,

§ LXIL. 7.) Minimis denique explicatio ifta pres

mitur. difficultatibus.  Quzecunque enim interpreta-
tio a nullo ex allatis characteribus five regulis dis-
cedit, pec contra unicam ex iis peccat, ita etiam
veris difficultatibus premi minime poteft, fed non-
nifi apparentes ille {int oportet. Oftendimus au-
tem n preecedentibus ab una parte: reliquas in.
terpretationes contra. quasdam ex allatis regulis
peccare , iisque winime conformes effe, contra
vero explicationem noftram optime cum iis omni-

e e e e
i

B .'_W.("-..:.‘.:‘ ‘..__.'_-_"‘

||

-

i L

bus convenire. Unde fequitur : minimis etiam,

& ponnifi apparentibus, eam premi pofle difh-

cultatibus.

§. LXIII. At dices fortafle , reliquas etiam
interpretationes cum nonnullis ex regulis ac chara-
Genbus allatis optime confpirare , adeoque regu-

las illas vel incongruas & fuperfluas efle, vel {1
veree {int eam interpretationem minime rejicicRe
dam elle, quee eis congrua eft,

§ LXIV. Hapc ipfam vero ob cauflam,
quod non omnis falfa interpretatio ad ompes re-
gulas hermeneuticas iftas impingit, fed nonnullis
tancum adverfa caeteris congrua efle poteft, etiam

hoc sequuaitur ut omnibus criteriis hisce {it con.
fenta-



) 85 (3N
fentanea, nec unice adeo contraria, Si unicum
enim horum criteriorum defuerit, fatis caufle eft,
cur fenfus nobis debeat efle {ufpedus.  Vide

RAMBACHII inflitutiones hermeneuucae facrae
le IV Cap. 2. §. 9.

§ LXV Difcimus ex VBI‘bIS haé’tenus exp[1~
| catis, ‘quanta Dei (it tam bonitas, quam juftitia
& erga miferum hominem gratia ac mifericordia,’
Quanta, Domine! Deus mi! quamque u,hbms
elt bonitas tua! Creafli celos, qui funt opus ma-
nuum tuparam , eum in finem conditi, ut 1M
menfz fapientizz , bobitatis ac potentiee eflent
fpeculum. Fandafti terram, ut gloriz tuee th-a-
~ teum hominumque habitacalum effet, Tu Preto.
. plaflorum noftrorum Creator eras, quam prac'a-
| rum igitur opus homo eft, o! fi viveremus ad
' 'glona_m tuam! '

§. LXVL Mas & feemina ad imaginem tuam
erant fati, laudamus bonitatem tuam , Domi-
ne! {ed recordamur priltini flatus, ex quo excidi

| mus; renova opus tuum, & crea ex nobis homi-
' pem povom ad tuum exemplar refictum.  Sapi.
ens & fanctus erat primus homo, eum enim te.
citti rectum, qui te cognofcebat & amabat, quia
pﬂrfc(f’tiﬁ'mus es. Quare ergo diligeremus malum,
& Te, unicum ac fummum booum noftrum ,
‘odio haberemus. Erat etiam immortalis , ubi
enim nullum peccatum ibi etiam vita fine morts
elt. O! (i fanctitatem fectaremur; ut poft hanc
vitam ad immortalitatem perveniremus.

R s =

F3 §. LXVIL -

R e T T i e S

|
B
B

3




BS ) 86 ( 3%
§. LXVIL. At a te folo & fummo fuo bono

homo defecerat & lex tua ipfum mosti addici
jubet. Juftus es, Dgmine & {imul mifericors,
mirabilis in omnibus operibus tuis. Retum &
integrum hominem comminatione terruifti, ne in
peccatum & propriam perniciem rueret 5 fed lap.
{fum promiflione folatus es, ut peccare defineret;

Fac ipfe, ut mala vitemus, & p:dmxffo:um tuo-
Fum erimus participes.

§. LXVIIL Salva tua juftitia aliter non pote-
ras, quin peenath de homine lapfo fumeres; im-
mortalitate privari, arbore vite arceri, e Para-
~difo expelli, & durilfimas vite praefentts calami-
tates {ubire debebat, eum tamen ad meritas has-

ce repofcere peenas noun poteras, quin de novo

commiiferationis tuze ipfum certiorem faceres;
infigne propterea mifericordie tuze teflimonium
ded:fti, ut ipfi Deus {olatii effes. O! {i nos pec-
catores hanc tuam mifericordiam agnofceremus,
ad eam, ceu ad unicam anchoram, confugere-
mus, neque ea ad peccatum abuteremur.

TANTUM

Com-




	Io. Friderici Stapferi, [...], dissertatio theologica insigne commiserationis divinae erga lapsum genus humanum continens testimonium ex Gen. III: 22

