
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1750)

Heft: 20

Artikel: De atheismo Iordano Bruno Nolano impacto dissertatio

Autor: Zimmermann, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m ff7 m

De

Atheismo JORDANO BRUNO Nolano
impaéto

Disfertatio
Audlore J- ZIMMERMANNO.

Sed. I.

PLures eflluxerunt anni, ex quo Conradut Zieg.
/erarSchafhufanus, Vir non magis nobilitate
generis, quam eruditione & pietate excel-
lens, jam vero Cœlitum choro adfcriptus,

Jordani Bruni opuscula mihi legenda transmifit. Ea
non fine attentione perlegi. Animus enim tum
temporis mihi erat fpecimen exhibere Disquifitio-
num quas meditabar de Viris Eruditis vere vel
falfo Atheismi fufpedis. Nata eft ex hac ledione
Brani opusculorum Disfertatio fatis prolixa, in
qua contra Celebetrimum la Croze tov viiv h 'Ayt-
*n 3 infelicis illius Itali caufam peroravi, eam-
que Celeb. Lenfant, cum quo tum temporis mihi
interceffit familiare Litterarum commercium, trans»
miti Berolinum, eo fine, ut locum aliquem illi
concederet in Bibliotheca Germanica Gallice fcripta;

fadum autem eft, nefcio quo fato, ut qua-
liscunque labor meus interciderit, neque inter li-
bellos CI. Lenfant, qui interea temporis deceffe-

rat, transmiffa Disfertatio fuerit reperta. Cumque
praeter laceras quasdam Schedulas fervaffem nihil, Se

poft mortem Nobiliffimi Ziegleri, libelli Bruni una
cum aliis haftae publicse fuiffent fubjedi, fpem

nullam



¦

Ïï8

nullam habere potui, libellos hos denuo potiun-
di & examinandi. Hoc unum me folabatur
quod ex Adis Philofophicis perfpexerim, Celeb.
Heumannum horum Adorum Audorem contra
iteratam Celeb. Crozü accufationem ftrenue caufam

Bruni egiffe. Cum autem pro Inftituto meo
in eo effem, ut quo jure quidam litterati Italiae

Viri, graviffimi Errötis, Atheismi nempe, poftu-
larentur, examinarem; rogavi per litteras amicis-
liimim Hurterum, Profefforem in Gymnafio Schaf-
hufano doBiJfimum mihique amiciffimum, ut mihi
fignificet, quem tandem poffefforem nadi fint J.
Bruni libelli. Ex eo autem non fine gaudio perce,
pi, praecipuos in fuas incidiffe manus, quos poftea
dènuo legendos mihi communicavit. Quanquam
autem Celeb. Heumannus, pro ea, qua floret,
intigni Eruditionis copia, dode cauffam Bruni ege-
rit, exiftimavi tamen, me etiam huic Argumento
lucem aliquam accendere poffe. Antequam vero
ad rem ipfam progrediar duo monenda funt. Prius
eft: obfcnriffima effe Scripta hujus Itali, five li-
gata, five profa Oratione exarata, unde nonnifì
conjedando faepe de verborum fenfu judicari
poteft. Quod ipfum efficere debet, ut ubi dubia

eft Lux, in meliorem potius, quam pejorem
pattern ipfius dida interpretemur ; Poflerius: nos
in hac Disquifitione minime negare Brunum
gravibus Erroribus obnoxium fuiffe ; fed hoc unum
duntaxat disquirere, utrum fatis folidis Argumentis

Atheismi, in fpecie Spinofismi convinci poffit.
Cceterum quae de vita, fatis, fcriptis, ingenio
Se Philofophandi methodo infelicis hujus Itali co-
gnofci poffunt, collegit Vir Celeberrimus, mihique

Afnicififimus J. J. Brulcerus Tomo ultimo Hifioria
Critica



m > f f9 c ai
Critica Philofophia, quem confulere debent Ledo»
res.

II.
Servabo autem in hac Disfertatione hunc Ordi-

nem, ut primo fingulos libros Bruni, qui ad manus

fuerant, percurrendo, ea, quae ad eum de-
fendendum facere poffunt, adferam, [2.] objec-
dones Cl. la Croze tam in fingulari libello quam
in Epiftolà Adis Philofopb. inferta, contentas,
proferam [3.] tandem, quid poft Cl. Heumannum
ad eas refponderi poffit, oftendam.

III.
Liber primus inter opuscula Bruni agit de Mini-

mi Exiftentia. Incipit autem fic Brunus.
Ut mens natura fubjeBis infita rebus

Momeolis graduanda fuis depromit fa aptis
Ordinibus confions numeris discriminât alte

Sic rationis opus, fic vivida vis aciei

Humani fenfus partes, quibus applicant illis
Menfuras quibus expendat praconcipit ipfis
In foribus fac.
In Commentario foluta oratione confcripto Se

metro adjedo, explicat quid per Naturam rebus
infitam intelligat, quod quia ad quaeftionem,
utrum Spinoza Sententiam foverit elucidandam multum

confert, Ledori ob oculos ponendum. Sic
autem fonat: Mens fuper omnia Deus efi. Mens in.

fita omnibus Natura. Mens omnia pervadens Ratio.
Deus diBat fa ordinai : Natura exequitar atque facit.
Ratio contemplatur ac discurrit. Deus efi Monas
omnium numeraram fins, /implicita! omnis magnitudinis
fa compofitionis fubftantia fa excellentia, fuper omne
momentum innumerabile, immenjum. Natura eft nume¬

rus



/ m) ^oc
rus numerabiliSy magnitudo menfurabilis, momentum
attingibile i Ratio eft numerus numerous, magnitudo
menfurans, momentum afiimans. Influii Deus per
naturam in rationem. Ratio atlollitur per naturam in
Deum. Deus eft amor, efficiens, claritas, lax. Natura

eft amabile, objeBum, ignis fa ardor. Ratio efl

amans, fubjeBum quoddam,jquod a natura accenditi,

fa a Deo iliufiratur.

Attendendum hic follicite ad Definitiones a Bruno

fuppeditatas. Spinoza, ut notum eft, unicam
admifit fubftantiam, duobus adcribucis, extenfio-
ne & cogitatione conftantem. Haec fubftantia
non folum per fe, id eft, neceffitate naturae exi-
flit; fed & comprehendit omne, quicquid exiftit.
Diftinguit autem Brunus clariffime Deum a natura,

naturam a ratione. Deum more Pythagora

recepto vocat Monadem, eamque fimplicem & om«
nis compolitionis expertem effe, perhibet. Natura

menfurabilitatem & magnitudinem tribuit.
Influere dicitur Deus per naturam in rationem:
natnram ergo diftinguit a Deo & a ratione. In
eodem Commentario pag. 8- [ quod in transitu no-
tandum ] Sententiam profert quae poftea a

Cartello acrepta vehementerque fuit exagitata, nimirum

de dubitatione Philofopho, in examine
omnium rerum, adhibenda. Qui philofiphari concupifcit,

[inquit] Brunus, de omnibus principio dubitans non

prim de altera contradiBionis parte definiat quam
altérantes audierit fa rationibus bene perjpeBis atque non

ex auditu, fama multitudine, longavitate, collatis

titulis fa ornatu: Sed de conftanti, fibi atque rebus

doBrina, vigore, fed de rationis lumine veritate injpi-
cua judicet fa definiat. Contendit Illuftris Huetius

in



tfi c m

in Cenfura Philofophia Carteftana pag. 2^6. Edit.
Paris. Cartefium pisraque fua 'fyffifMfc phyfica
praefertim, ex Jordano B. petiilfe, de quo ego
disputare nolo; quamvis fi ingenium Cartelli per-
pendam, vix mihi perfuadeam obfcuriffima Bru-
ni opuscula a Cartefio fuiffe leda. Haec certe

quae de dubitatione proferì Brunm ita funt
comparata; ut a quolibet fine magno conati! exco-
gitari poffint certe eodem jure quis contendat,
Cartefium principium illud dubitationis ex Paulo

fumfilfe Apoftolo, qui dixit; omn'.a probate, quod
bonum efl retinete; neque etiam ftatim, fi fcripto.
res cum anriquis conveniunt concludendum ea
modernos ex illis defcripfiffe. In his opusculis
quaedam occurrunt v. g. de fubftar.tiis ceu mona-
dibus, earum inextinguibilitate, ut ita dicam,
de optimo mundo, quae ex affé conveniunt cum
iis, quae ab Illuftriflimo Leibnizio funt prolata,
licet autem Illuftris Vir multa legeri:, non tarnen
eum fua principia ex Bruno haufiffe, crediderim.
Haec ft» TruciSì». pag. 9. oftendere vult Brunus, mi«
nimum elle fubftantiam rerum refpedu numero-
rum Se atomorum refpedu corporum. Deum
effe monada, quia ab una illa fubftantia omnia
proveniunt, ita autera loquitur:

Minimum fubftantia rerum efl,
Atque id idem tandem opperies fuper omnia magnam*
Hinc Monas,hinc Atomui totusque bine undique fufast
Spiritus, in nulla confiftens mole fuisque
Omnia conjlituens fignis, effentia tota
Si res infpidas hoc tandem efl materiesque,
Quandoquidem minimum fie intégrât omnia, ut ipfum
Ni fubflernatur reliquorum nonfiet Uhm

Efto



Eflo nulla Monas numerorum non erit ullus

Namque ea conftituit /pedes, fiatuens genus omne.

Quodrca in cunBis primum eft fundamen, ut unde

Et Deus Se natura parens acsque explicat alte

Quod fuper omne genus perftat, quod & in
generi omni eft.

In Commentario ad haec verba ita fe explicat:
[fi obfcure loqui idem eft ac expiicare] Minimum
eft fubftantia rerum, quatenus videlicet aliud a quan-
titatii genere fignificat ; corporearum vero magnitudinum,

prout efi quantitatis principium. Eft, inquam, materia,

five Elementum efficiens, finis, fa totum, punctum

in magnitudine unius fa duarum dimenfionum.
Atomus privative in Corporibus qua funt prima partes.
Atomus negative in Usee, qua funt tota in toto atque
finguiis, ut in voce, anima fa hujusmodi genus. Monas

rationaliter in nameris, efientialiter in omnibus, /h«.

de maximum nihil efi aliud, quam minimum. Tolle

undique minimum undique nihil erit. Aafer
undique Monadem, nusquam erit numerus, nihil erit
numerabile, nultus numerator. Hinc Optimus maxi.
mus fubftantiarum fubftantia fa Entitas qua Entia

funt Monadis nomine celebratur. Apparet ex hisce
Bruni verbis, quod, quemadmodum Monas eft

Principium numerorum & corporum, diverfo
licet refpedu ; ita Deus eft Monas, fingulariffimo
fenfu ; quia fine ilio nihil exiftere poteft.

Argumentum Capitis III di tale eft: Ex proxime
diBis concluditur, mortem ad Corporum Subftantiam

non pertinere, multoque minus ad animam.

Incipit autem ita :



I nunc fluite minas mortis fatumque timeto

[non audita fierunt Samii Sacra verba Parentis]
Trepida ad voces ftuttoram, fa fomnia vulgi
Fatalem incutiant terrorem fis quafi vere

CompaBum quiddam confifieni partibus hisce.

An non ipfa fluens vario cum tempore raptim
Continuo mutata venit de partibus altro

Adfcitis noviter primis abeantibus moki

Numquìd materie! eadem tua corporis efi nunc
Partibus ac toto qualis paulo adfuit ante?

Et paucis interjedis:

- - •¦ Sic ergo videbis

Corpore te nusquam fubjeBam deteriorem

Quod primum in nullum recidit prius atque perenne efl
Nunc ibi, tunc hic integrans ut mine tua membra
Quae moveas ferie tibi quae certas miniftrent
Na [velut in Phyfici's ample patefecimu?] hinc efl
Ortus vitai, molisque adolefcentia noftrae

Ut centri in magnum exglomerat fe expanfio gyrii
Conledis Atomis circum undique Spiritus Archi-
tedus fe infufo totum moderatur ad usque
Tempus, quo exadis numeris, vel flamine rupto
Corporis in centrum rediraat fe Se inde per amplü
Recens fe infinuat mundum; & hoc dicere morte
Suevimus; ignotam in lucem quia pergimus, etti
Perfentire dat paucis quam vivere noftrum hoc
Sit periiffe : mori hoc fit veree adfurgere vitae
Interdura &c.

Commentariam Bruni in haec verba paulo ob-
feuriora adlcribam neceffe eft. Ita autem fonant
pag. 3-

Tom. V. Os Quum

m,



m <$ m
Quum rerum fubflantia minime fit diifolubilis, mox.

tem non effe timendam, fed transitum exjpeBandum
fenftt Pythagorai Ipfa quippe disfolutio quadam efl qua
nonnifi compofito advenit, quod nullum eft fubflantia
fed adventitìum : Alioqui fubflantiam per fingula mo-
menta mutaremui, quando effluxus fa influxus a nofira

corpore fa in noflrum corpui efl continuo ; quare folum
per individuam anima fubflantiam fumus id quod

fumus, quam circum veluti centrum quoddam ubique
totum atomorum exglomeratio fit fa agglomeratio, unde

per nativitatem fa adolefcentiam Spiritui architeBor ex.
panditur in hanc, qua confìflimus molem fa a corde

difiunditur: in quod tandem veluti tela iflius fiamma
complicans fefe recipiat, ut ex eadem per quam procefferat

viam intraveratque portam recédât demum fa egre-
diatur. Natività! ergo efl expanjìo centri. Vita confi-

flentia Sphera. Mors contraBio in centrum. Poft
haec addit:

Efl fa immortalitatis nofira validìffimum ex eo principio

argumentum, quod individua, qua adificat,
agglomérat exglomeratque ordinai, vivificai, movet, in-
lexit, fa ut mirabilis opifex tanto operi efl prafeBa
fubftantia minime deteriori! debet effe conditionii [accident

utpote quoddam Entelechia, Energia, Harmonia fa
contemperamentum ut omnium ftupidiffime definierunt
Ariflotelet fa Galenus] quam corpora, qua agglome-

rantur, ordinantur, moventar, fa in Uliu! ufum ad-

fumuntur haec, quotum fubftantia eft vere aeterna.

Denique addit:

Pro conditione qua anima fe geffit in uno corpore

ad aliud Jortiendiim duponit, inquit Pythagoras, Suda-

chimi, Ongenes fa alii e Platonici!. Itaque non efi

tanquam



m ** c

tanquam fortuita illa fiedium mutatio, fic ut partium}
ex quibus corporea moles compaginatur. Qua propter
alia per corpora humana discurrunt, alia in Herount

corpus adfumunturi alia vero in deteriora deturbantur.

Hac Uli j qui aterna omnia quadam revotatione exagitata

intelligunt prater unum. Hadenus Brunus.

Ex hisce fequentes licet propofiriones elicer»

(i.) corpus noftrum, f\ Brunum audias, conftare
conglomeratione Atomorum. (2.) quoridie illas flu-

ere, nec tamen id, quod hominem efficit, tollere

(3.) illas ipfas partes non interire. (4,) mentem

effe fubftantiam plane a corpore alienam

(5.) cum illa, antequam corpori inferitur, con-
jundam effe Atomum quandam, feu tenuiffimum
corpuscu!um(fS.)per mentem fubftantiam illam pos-
fe extendi & vivere (7.) ubi agglomeratio ceffat,men-
tem denuo cum fua, qua unita erat fubftantia
fubtili cedere, & evagari ; non autem interire
(8.) tandem hanc ipfam mentem, fecundum
Pythagoram, aliorumque Sent*ntiam, in alia migrare
corpora. Haec certe fententia, quoad fummam
rei non aliena eft ab ea, quam noftro Seculo
Illuftris Leibnizius deffendit, contendens, fubftanti-
as oriri faltem poffe per creationem & exringui per
annihilationemj mentem cum tenui vehiculo effe

conjundam ; Operationen, mentis in corpus
efficere aliquam dilationem &c.

IV.
De hac ipfa Monade fuprema, feu Deo ita fen-

tit, ut ipfa nulli, cetera autem corpora perpétuas
mutationi obnoxia fint. Ita pag. 14. hujus libelli
loquitur :

Oo 2 Simpli-



m tfê m
Simpliciter tandem Monadum Monas una reperta efl,
Qua multum fa magnum compleBitur omneque in ifla
Integranda means dans Entibus effe Deusque efi,
Extans totum infinitum, verum, omne, Bonam, unum :

Quaque in compofito, discreto, fenfibilique
Confifiunt fa diitraBim dimenfio confiât
Sunt aliud atque aliud minimorum corporum adusque

Qua nuiquam (patio fe compatiuntur in uno
Heic ubi materiel expanfis fluBuat alisi
In vero, uno Ente Aviterno fimplice eadem

Non ftatuunt namerum. Simplex, Ens, unum fa idem.

Commentarius ad haec verba ita fonat pag.

Deus efl Monadum Monas, nempe Entium Entità! :

quapropter etiam valgo philofophantibus Ens fa unum
non differunt : ficut ergo per Monadem omnia funt
unum, ita fa per Monadem funt, quando quod unum
non efl, nihil omnino efl. In minima ftmplici Monade

oppofite omnia funt idem, par fa impar multa fa
pauca finita fa infinita ; Ideo quod minimum eft,
idem efi maximum, fa quicquid inter hac oflenditur
hoc primo in Deo qui idem dicitur effe ubique fa nus-

quam infra omnia fandans ; fuper omnia gubernans,
intra omnia non inclufus, extra omnia non exclufus; Omnia

per excellentiam fa comprehenfionem; nihilper definitionem;

principium omnia moveni,fiuii omnia terminarti. Medium
neBeni fa diicriminam omnia, centrum ubique. Ultimum
imernorum. Extremum nusquam, quia metitur fa
concluait omnia, fa qui in nullo, in fe ipfo, quia indi-
viduus fa jìmplicitas ipfa fed fa ipfi.

Obfcuriora'hasc effe, quam PhilofophiaeProfef-
forem decet,. non nego. Hoc tamen ex verfibus

illis



Sfff **?<

illis & Commentario colligi poffe indubitato vide»

tur Deum Monadem primam effe fubftantiam
fimplicem mutationi piane nulli obnoxiam. 'ev

ri, indivifum quid, ut Platonici & Pytbagorici lo-

quuntur. Caetera ex Atomis conftare perpetuo
fluxui mutationique obnoxiis; quae certe oftendunt

Brunttm exiftunaaffe, Deum prorfus ab
omnibus rebus in oculos incurrentibus effe piane

distindum. Pag.5s.non folum Dei Exiftentiam
admittit, f~d ex iis, quae Revelatio de novo cœlo
tradit, asfenfum praebere videtur.

As nos, inquit, [qui non in folo audito verbo ex:
plendi animi famem confaevirnas pabulare, fed fa ultra
fenfuum meliorum atque firmìorum rationum panem ex-
pofcimus] habemus ubi Dei tnfinipotentis omnipotentis.

que natura virtutem poffibilitatemque proprio aBu non
expoliatam contemplemur, admìremur fa absque levitmt
illorum fomniorum fuffragiti efferamus ; nec non unde
juxta Jacroram Vatum prafagia talem folem, lunam,
aftra, orbe! atque motore! in fuum refoluta evanidunt
atque nihilum videamus: fa clariore animo fenfuque
duce cœlum novum [ quod fa idem ante diBorum costo-

rum fecula antiquum] unum immenjum fpatium athere-
um ajpicìatur, eumque inque ilio nova omnia.

Pag. 73. animae naturam divinam & fimplicem
effe denuo asferit, dicens :

Ergo natura efl animi divina reporta
Quam non alterità! non pajfio confiât uSà.

Et mox:

Oo 3 Atqui



¦!-) 4* -(jp
Atqui naturam in fpecie meditando perenni.
Unam cui conformari fervareque temet
Confimilem debeo confortem te effe Deorum
Camper ics vita: fa dieu fubflantia noftra hac.

In Commentario adjedo, gradationem aliquam
fubftantiarum intelligentium idem admittit, fta-

tuendo ; praeter animam humanam, fubftantiam
intelligentem terrae globo, aliam univerfo mundo
feu Syftemati Planetarum conceffam ; fuper has

tamen fuperiorem tandem, feu potius fupremam
& omnium Redricem exiliere; de hac ait p. 74.

Suprema efl animus animorum Deus, Spiritus unus
omnia replens totus, ordinator fupra fa extra omnem
erdinem ideo fupra omnia magnificandtts Deorum voci-
bui fa encomiis, nulli Deorum, mundorum animarum-

ve nominahilis ejfabilis, non comprehenfibilis, a propria
tantum unica fimplìdjjtmaque infinitate [non comprehenfibilis

inquam] exaquabilis pag. fq. ait, quadam proprie

intrinfecaque natura aterna, immortalia incompo-

tiibilia, indisjòlubilia, anima, Dii, Deus.

V.
Pergamus ad libellum de Principiis menfura pag»

133. in Comment, contendit, minima ad perfec-
tionem totius facere Se malum ipfum ad ornauin.
mundi, idque Deo ita disponente conferre. Ni-
hil, [inquit] in univerfo adeo exiguum, quod ad exi-
tnii Integritatem atque perfeBionem non conduca'. Ni.
hit item malum efi, quibusdam fa alicubi, orni fa
quibusdam fa alibi non fit bonum fa optimum, dine
ad univerfum rejpicienti nihil occurret turpe, maum,
incongruum ; neque enim varietas atque contrarietà ef.

feit.



ma T«* < &
fidi, quominus omnia fint optima, prout videlicet a
natura gubernantur, qua velut Phonafcus contrarias
voces extremas atque médias ad unum omni [quam pos.
fumus imaginari] optimam Symphoniam dirigit, faper.
ducit. Haec ex alfe conveniunt cum iis, quae
Leibnizius Se Illuftris Wolfii Sedatores tradunt :
quanquam minime credam, ex eo petita effe haec

dogmata : multa loca veterum Platonicorum Si Stai.
coram adduci poffent, in quibus firoiliter loquun-
tur. In Libello de Monade, numero, fa figura, p.
ior. videtur non folum Revelationem, fed & Cre-
ationem ex nihilo admittere. In fimilitudinem
[inquit] qua Deum dierum fenario ccelum, tellurem,
fa omnia, qua apparent in eis creaflfe dixit Mofei,
praceptum ab eodem efl, ut operi fex tantummodo dies

defiinarentur fex annis fiminarent, fa omnino nu.
merum hunc effe operis admìnijlrationiique agnofcant.

Pag. ici. ex contemplatione innumerorum
operum Dei, mentem ad Deum ipfum, tanti
operis cauffam laudandum, afcendere quafi adfe-
rit. Non levem, [inquit] ac futìlem atquigraviffì-
mam perfeBoque homine dignijfimam contemplationit

partem perfequimur, ubi divinitatis naturaque jplendo^
rem, fufionem fa commanicationem non in Egypto, Sy-

ro, Graco, five Romano individuo, non in cibo, pò.
tu fa ignobitiore quadam materia cum attonitorum
Seculo perquirimus fa inventum confingimus fa fomnia-
mus: Sed in augalla omnipotentis regìa, in ìmmenfo
atheris fpatio, in infinita natura genuine omnia fienili
fa omnia facientis potentia i unde tot aflrorum, mun-
dorum, inquam, magnorumque animantium fa numi-
num uni altiprìmo concinentium atque latantium absque

numero fa fine juxta proprio! fines ubique ac ordi.
Oo 4 nes



Î70

nes contemplami. Sic ex vifibìlium aterno immenfofa
inrtumerabili ejfeBu fempiterna illa tmmenfa potefias at-
que bonitas intelleBu confpidtur proque fua dìgnitate in-
nenarrabilium Deorum, mundorum, dico adfijientia,
concinentia fa gloria illius enarratione imo ad oculos ex-
preffa concione glorificata, cui immenfo menfum non
quadrabit domidlium atque templum ; ad cujui maje-
ftatn plenitudmem agnofcendam fa pereolendam numera,
bilium Miniftrorum nullui effet ordo.

Nihil hic dicit, Brunus quam quod Moderni ii-
que dodiffimi Aftronomi & Phyfici asferunt. Fa.
tentur nimirum tot orbes habicabiles & circa foies

fuos haerentes terras immmenfam gloriam
Numinis manifeftare.

Pag. i8f• plures effe mundos probare vult ex
natura divinae bonitatis, quae non poffit non fefe
ad poffibilia quaevis extendere; quemadmodum
[inquit] bonum efl mundum effe hic, fa malum effet mUn-
dum non effe ; haud aliter in fimili fpatio a jtmilibus
cauffis bonum eft effe, fa malum perpetuo non effe

mundum. Si ergo mundus ifle folus efi, fa non ali-

us, quomodocunque nomen mundi tibi accipiatur,
bonum [ut fupra quoque diBum efi,] effetfinitum, fin-
gulare fa Individuum, malum autem infinitum diffufis-
fimum fa univerfaliffimum (2.) nullum neque ex parte
efficienti!, neque ex parte rei faBa, neque ex parte

fpatii neque aliam fingere poffim cauffam tanti boni

efi'e impedimentum (3.) nullum otiofum fa avarum
poteft ad bonorum effeBum fe communicare fa diffunàere,

fa fine cauffa non fe dijfundens potefl effe bonum. Primo

ficut non bonus, privative efl malus, ita poteni fa
impotem id ipfum pofitive fa affirmative effet, idemque

pro



mum
pro finito effeBu finite bonus effet, efficient pro infinita
autem aBionis reprejfione effet infinite malus.

Brunus probare vult, dari innumerabiles mun-
dos, atque hoc ex natura infinitae Dei bonitatis
fe confirmaturum putat ; in quo tamen fallitur.
Argumentum enim ejus plus probaret quam
probandum erat, adeoque nil probat. Ita enim
nullos deberet inter mortales refpedu benignitatis
Dei dari gradus ; Ita creaturas omnes deberent
effe ejusdem naturae; Ita Deus non amplius cui-
quam quicquam praeftare poifet, quae omnia da-u-

c-óì* plane funt. Praeterea addendum Deum
omnia poffe, quae nullam involvunt contradidi-
onem; at nulla talis eft, fi dicant, Deum alias
feries irerum contingentium producere poffe, praeter
eas,quas exiftere deprehendimus;fieri autem hoc non
poffet, fi bonitas eum quafi coegiffet omnia poffibi-
lia producendi. Sandiffima voluntas & fapienda 3c

libertas a bonitate Dei non funt feparanda. Hoc
unum, ad praefentem locum, quod adtinet, no-
tamus Branum confiteri, nullum effe impedi-
mentum in Deo, quo minus plures mundos con-
dere poffit. Ita non poffet loqui Spinoza anteces.
for aut discipulus. Ex mente enim Spinoza omnia

neceffario ex natura Dei manant; quicquid
fadum eft feu potius per aeternam quandam
emanadonem ex primo Ente derivatum neceffario
fadum eft. Idem tamen Argumentum prolixius
tradat pag. 189. ad quae cum imprimis CI. la
Croze provocet infra folliate examinàbimns.
Pag- 193- neceffitatem, fee moralem & hypotheticam

non abfolutam in Deo concedit, fimulque discri-
men, quod inter noftram libertatem & Dei fua

Oo c opi-



m Vît*
opinione intercedere putat, explanat. Verba ip.
fa, quamvis prolixiora neceffario funt adfcriben-
da, quia aperte, mea opinione, Spinoza Sy(temati

oppofita funt. Infinita, [loquitur Brunui~\
virtus, fi neque a fe ipfa finitur, nec ab alio, tunc
neceßitate fua natura agit: non agit necejfitate natura
alia a je fa fua voluntate in eorum morem, qua ne-
ceffitati fubfunti fed ipfa efl, ut fape dicimus, neces-

fitai. Agit ergo necejfitate qua neque ab intrinfeco
fa per fe, neque ab extrinfeco fa per aliud fruftrari
potefl. Non primum, quia non potefl effe aliud fa aliud. Non
ficcando quia ifla neceffitas reliquorum omnium lex
eft. Anteverteni ergo naturam illam neceffitatem fa
voluntatem fa potentiam nihil effe poteft, quominus
procedat fecundum totam potentiam, qua efl ipfa bonitas,
aut nihil, qua efl infinita, aut non ipfius; qua fe dif-
fundit infinite aut non ab ipfo. Nofira agendi liber-
tas fertur fa imperfeBe fa in imperfeBum aliquoties ob.

jeBum : proindeque affeBu atque rerum latentia undique

turbatur: quod fi intra turbatam voluntatem, at-

que cognoficitiva potentia curfum absque ignorantia fa
aliis pajjionibus ageremus, duorum oppofitorum operatio

nofira perpetuo definita effet ad melius. Antequam
enim operemur inter utramque viam haremus fa confluì-

tamus, incertique tandem fa cum turbato definimus

adfeBu. Deus ut natura, cum fit perfeBiJfimui uno
de duobus coque convenientiffimo modo, fa quia non
coaBus agit, libere agit, fa voluntai cum bonitate fa
bonitai cum necejfitate concurrit. Idcirco cum in omni

fpecie unum fit optimum unum neceffario agit fa non

aliud, utque non potefl effe nifi bonui, non potefl ali-
ter facere, quam facit. Quare necejfitate natura
bonum facit, atque melius atque unum fa alterum appo.

fitorum quod efl deteruts, neque ejus potentia, nequt
volm-



m ï73 c m
voluntatis neque neceffitatis objettum poterit effe

unquam vel fkbjeBum", & paucis iiiterjedis: Non
melius ergo rite confideranti de hominis libertate

fientiendutn, qualis ea cunquefit aut unquam fuerit
vel effe poßt, quam de iis, qua. fub incertitudine
verfantur, vertiginisque cafu afluant: Non efl ergo

dignum, ut Deum ex hujusmodi generis libertate

aqtic vel inxqualiter ad duo contradieforia volenda
vel agenda velie vel agere poffe referatur, id enim
totum a contingenti ambiguoque î$ fluttuante inter
contraria ffinà'pia demanaf, fed illius generis efi
libertas, qua idem efi ac ipfa necejfitas, cui nihil
fuperfiat majus, cui nihil obfiftit aquale, cui omnia

in omnibus atque per omnia obfecundandofiubji-
ciuéttur.

Hinc velim notari, Brunum (r.) in Deo non
indiffèrentiam agnofeere, quia nihil non ei cogni-
tum fit. (2.) Eum velie optimum (3.) neceffitatem

in Deo nonnifi ad optimum volendum tendere

(4.) voluntatem hominis, liquidem ea omnia
perfpiceret, qua; optima funt, non futurara
indifferentem fed femper ad optimum eligendum
latum iri, quae ut ovum ovo fimilia effe videnrar
decretis Leibnizianis.

Notanda etiara verba, quas extant p. 191. & fie
fonant :

Nempe ipfum fatum divina eft ipfa voluntas.

Pag. 253. denuo in eo eft Brunus, ut oflendat,
plures dari mundos eosque infinitos : rurfus ratìo-

cinatur



m m c m
cinatur ex bonitate Dei, putatque, aliter Mani-
cheis atque iis, qui malum contra Providenijam
urgent, refponderi non poffe. Mox illi f Adver-
farium quendam intelligit) concludendum fuiffet,
yoftfipecierum natura pracipuarum enumerationem,
quemadmodum mundus ex paucioribus maie confta-
ret efi fiuperaddita plura effent mundo fiupervacua,
quod item fpedes aliter efformata atque ordinata
melius non haberent. contra clamore! Momi, Gnofii.
eorum atque Manicheorum; quorum rationibus, tum
aucloritatem divinorum adderem quibus omnis

creatura vanitas nihil tfi non Ens reputatur : Tum
i3 rationem, quia nihil efi finita bonitate bonum,
quod non poffit effe melius ; quicquid poffet effe
melius habet aliquot mali deteriorisque gradus ;
quemadmodum quod non efi fimpliciter iüufire, ab omnibus

obfcuritatis gradibus non efi abfolutum. Ideo

perfect'um fimpliciter, ifiper fe efi abfohlte efi unum,
infinitum, quod tf quo neque majus effe poteft
quicquam neque melius. Hoc efi unum ubique totum,
naturaque univerfialis: cujus perfeBa image i5ß-
mulacrttm nullum effe poteft nifi infinitum, finitum
ergo quodlibet efi imperfectum ; mundus quieunque
fenfibilis imperfeclus eß ut malum & bonum, mate>-

ria (fi forma, lux tfi tenebra, triflitia £T gaudium
conctrrant & omnia ubique in alteratione fiunt
atque motu, qua omnia in infinito in ratione unitatis,

ty veritatis, tfi bonitatis veniunt; qua Uni-
verfitas fingulariffimo jure dicitur. Et paulo
infra : Modo ergo corporeo divinitas fiecunda explicita
nusquam tota praterquam in infinito (omne er.im

corpus ita efl difiperfium ut ubi unam partem hübet

filiriVit



«f s7, c m
aliam nullam habeat aut habere poffit) in fua tan-
tum univerfitate 15 ordinibusfub immenfitatis ordi-
natione innumerabilibus: ubique principium, quod
cum fine concurrit, nempe centrum, quod ad infint-
nitum circumquaque & ad quod circumquaque refer,
tur infinitum, hoc efi, quod ab aterno a divinitate
procedit fecundum effe totum, ut infinita bonitatis
communicatio, acltts effoclusve divina omnipotentia
cxtcrnus; unica illius efi minime multiplieabilis imago

illuflre fpeculum, templum augufliffimum, in
quo illi concinentium Deorum laudes fine fine atque
numero undique occurrunt neque tiirpijfima infinita-
que illa inanitatis voragine quafi terrefiat : efi hoc

in quo humanus non conquiefceret appetitus optime
expkatur atque maximi voluntas illa.

Ex hisce Bruni verbis patere videtur (r.) ipfum,
Mundum infinitum pro effedu potenti»; divina; ha-
biiifîe; neque putaffe, mundum & Deum unam
abfolvere fubftantiam 5 aut ex neceffitate divinae
naturae ortuin mundum. (2.) Mundum effe infinitum

quia alias malum extaret & defedus bonitatis
divina;, (j.) Malum non dari in infinito mundo,

quia omnia in ratione unitatis, veritatis, &
bonitatis, funt pulchra. Quae denuo ad>fummam

rerum quod fpedat cum Leibnizio confpirant. As-
ferenti, mundum hunc tanquam optimum a

Supremo Ente conditura ; mala quae videntiir ex
Harmonia univerforum, in qua millus elle potefl
defedus, dijudicanda. Hinc idem Brunus p. 256.

Nec quia natura ingremio non optima quaque
Et fua monflra parit, fpecies non una licebit

Arti.



î7* m
Artificis corpus molimina tanta potentis
Quicquid enim exiguum efl imbecille inque mi-

nutum
Totius incurrit compleyfiam ad nobilitatem :
Numquid enim piciura tibi tunc optimaßet
Quando aurum aut tyrius color optimus undique

fulget?
Annon efi furva e nebula micat optime an ullus
Effe gradus poterit, qui pro ferie locoque

Corpus ad integrum bonus haudfit efi optimus ipfi
Infine ac toto.

Pag. 258. idem repetit dicendo; Nihil efi ab-

fiolute imperfecium malum ; fed ad aliquid tantum.
Eandem propoiitionem repetit faepiffime. Cap. X.
pag. 648. ait : Deum effe infinitum in infinito ubique

in omnibus, non fupra, non extra,fed prafen-
tìffimum ficut Entitas non efl extra &fupra Entia
non efi natura extra naturalia, bonitas extra
bonum nulla efl.

De modo divinae omniprxfentiae ita judicat pag.
653. Atqui nos (inquit) de illius voluntate haud-

quaquam ignobilìum if ftultorum more definimus,
cui, quod optimum i5 gloriofìffimum efi & natura
fua optime convenientijfimum tribuendum ducimus,

quem nefas efi quarere in fanguine cimicis, recubito

cadavere, epìleptici fpuma, efi fub conculcanti-
bus carnificum pedibus efi melancholias, nec roman-
ticorum vitium Myfteriis fed in inviolabili, in-
temerabili natura lege in bene ad eandem legem

infiituti animi religione, infiplendore folis, in fipe-
cif



m) m cm
eie rerum, qua de hujus noftra parentis vifieribut
educuntur in imagine illius vera corporeo mod»

explicata de vultu innumerabilium animantum, qua
in immenfia unius cœli fimbria lucent, vivunt, fin-
tiunt, intelligunt, optimoqite uni applaudunt
Maximo.

In Libello de compofirione Imaginum nihil efl,
quod ad hoc argumentum faciat.

Quod fi ea, quae hadenus ex opusculis Bruni
adduxiraus, in fummam colligamus conlìabit;
Brunum admififfe ; (i.) Ens perfediffimum fimplr-
ciffimum intelligens. (2.) Illud a mundo distinxis-
fe. (3.) Mundum originem fuam debere fapientis-
fìmo & optiino Enti, immo iniìnitos effe mundo»
ab eo produdos. (4.) Deum non agere neceffita-

te naturae, fed uberrime atque neceffario optimum
velie & facere. (5.) Mentes humanas effe iminor-
tales, fimplices nempe & nulli mutationi obno-
xias.

VII.
Dispìciendum jam quidem eft, quibus rationibus

CI. la Croze probet, hominem hunc Spinofis-
mum ante Spinozam profetami effe. Agit autem»
id in libello cui titulus : Entretiens fur divers Sujets
fiHiftoire tfi de Littérature de Religion efi de Critique

pag. 284. fq. In genere alfe rit, Brunum Roma;

fuiffe ob Atheismum combuftum. Quanquam
autem infirma plane effet ratiocinatio haec: Brunns-

Roma; combufius fuit tanquam Athens ; Ergo fuit
Athens; tamen quia ex ipfa morte, judicium
aliquod Viri dodi feront, de camTa ejus, nocelle eft,'

Ht



m 578 < ü
ut Epiftolam Scioppii ad Rittershu/ìum Roma
datam hic adducam. Edidit illam integram CI.
Strauchius in Act. Litterariis ex Manufcriptis edi-

'
tis. Tom. V. quoniam autem quaedam ad rem non
pertinenria in hac Epiflola condnentur, ea tantum
poft CI. la Croze proferam quae ad hanc Hiftoriam

neceffario pertinent. Ita autem fcribit Sciop-

pius : Quas ad nuperam fuam expoftulatoriam
epiftolam refcripfi non fane dubito quin tibi fint red-
dita.y quibus me tibi de vulgato refponfb meo fatis
purgatum confido. Ut vero nunc etiam fcriberem,
hodierna ipfa dies me ìnftigat, qua Jordanus Brunus

propter Harefin vivus vidensque in Campo Flora
ante tbeatrum Pompeii eft combuftus. Exiftimo
enim (5 hoc ad extremam impreffa Epiflola mea

partim, qua de Hareticorum pcena egi, pertinere.
Si etiam nunc Roma effes ex plerisque omnibus Ita-
lis audires, Lutheranum effe combuftum 15 ita non
mediocriter in opinione tua confirmareri's de fiavi-
tia noftra. At fernetfeire debes Ritterhufi! Italos
inter Harethos alba linea non fignare, neque
discernere noviffe: Sed, quicquid eft Hareticum illum
Lutheranum effe putaut. In qua fimplicitate, ut
Deus eos conferva, precar, ne feiant unquam quid ¦

Harefis alia ab aliis discrepent. Vereor ne alìoquìn
ifla discernendifcientia nimis caro ipfis conftet. Ut
autem veritatem ipfam ex me accipias narro tibi,
idquc ita effe fidem do teflem, nullum prorfus
Lutheranum aut Calvinianum nifi relapfium vel publice
fcandalofum ulto modo Roma pcriclitarì, nedum ut
morte puniatur. Hac fianttiffimi Domini mens efi,
ut omnibus Lutheranis Romani pàteat liber commea-

tus



tus utque a Cardinalibui fa Pralatis Curia nofira emù

nis generis benevolentiam fa humanitatem experianturì
Atque utinani hic effet! Scio, fore ut rumores vulgato!

mendadi damnes. Fuit faperiore menfe Saxo
quidam nobilis hic apud not, qui annum ipfum domiBezat
vixerat. Is multis innotuit ; ipfi etiam confeffario
Pontificii Baronio, qui eum hnmaniffìme excepit fa de

Religione nihil prorfus cum eo egit, nifi quod obiter eum
adbortatas efl ad veritatem inveftigandnm : De perìculfr

jujfit eum fide fua effe fecuriffimum dum ne quod pub*
lice fcandalum praberet : Ac mantìffet ille nobiicunt

diutiui, nifi Jparfo rumore de Anglii quibusdam in Pa-
latiam Inquifitionìs deduBis perterritus fibi metuìffet.
At Angli illi non erant, quod vulgo ab Itatis dicuntut
Lutherani fed Pantani fa de facrilega Sacramenti
percuffione Anglis ufìtata fujpeBi. Similiter forfan fa
ipfe rumori vulgari crederem Brttnam tfium fuiffe ob Luther

anismum combuftum, nifi S. Inquifitionìs officio in-
terfuiffem, dum Sententia contra eum lata eft, fa fic
feirem quamnam ille harefin profeffui fuerit. Fuit
enim Brunui ifle patria Nolanus ex regno Neapolitano -
profejfìone Dominicanus qui cum jam annis abbine
duodecim de Tramfubftantiatione rationi nimium [ufi
Chryfoflomus tuus docet ] repugnante dubitare, imo eam
prorfus negare, fa ftatim Virginitatem Maria [quam
idem Chryfoflomus omnibus Seraphim fa Cherubim
pürierem ait] in dubium vacare ccepiffet, Cenevam abiit,
fa bienniam iftic commoratus, tandemque quod Calvi-
nismum per omnia non probaret, inde ejeBus, Lugdu-
rtum, inde Tholofam, hinc Parifios devenit, ibiqut
extraordinarium Profefjorem egit, cum videret, ordina-
rios cogi Miffa Sacro intereffe. Poftea Londinum profe-
Bus libellum iftic edit de Beftia triumphante hoc eft Papa

quern veflri honoris cauffa Beftiam appellare filent.
Tom. Y. Pp buk



Jnde Wittenbergam abiit, ibiqiie publice profeffus efi,
biennium nifi fallar. Hinc Pragam detains librum
edit de immenfo & infinito itemque de ifiumerabilibus
Ifi titulorum fat reBe memini, nam libros ipfos Praga
habui] fa rurfus aliam de umbris & Ideis: in quibus
bonefta prorfus fa abfardijfima docet v. 9. mundoi effe
innumerabile! ; animam de corpore in corpui, imo fa
aliam in mundum migrare ; unam animam bina corpo.

ra informare poffe : Magiam effe rem bonam fa liei-
tam : Spiritum SanBuut nihil aliud effe nifi animam
mundi, fa hoc voluiffe Moyfen, dum fcribit, eum
fovifjè aquas: Mundum effe ab aterno: Moyfen mi.
racula fua per magiam operatam effe, in qua plus pro-
fecerat, quam Mgyptiì reliqui ; eum leges fuas confin-
xiflfe: Sacrai Litteras effe /omnium ,• Diabolum falva-
tum iri : Solos Hebraos ab Adamo fa Eva originem du.

cere, reliques ab iis duobus, quos Deus pridie feceratz
Chriftum non fuiffe Deum fed fuiffe Magum infignem

fa hominibus ìllufiffe ac propterea merito fujpenfum
[Italice impiccato] non cracifixum effe. Prophetas fa
Apoftolos fuiffe homines nequam, magos fa plerosqae

fufpenfos. Denique, infinitum foret omnia ejus portenta

recenfere, qua ipfe fa libris, fa viva voce aijèrait:
Uno verbo, ut dicam, quicquid unquam ab Ethnico-

rurn Philofophis vel a no/Iris antiquis fa recentioribas

Hareticii eft asfertum id omne ipfe propugnava. Praga

Brunfivigam fa Helmftadium pervenit fa ibi aliquam-
diu profeffus dicitar. Inde Francafurtum librum editti-

ras rediit, tandemque Venetiii in Inquifitionìs manus

pervenit, ubi dia fatis cum fuiffet, Romani miffus eft,
fa fapius a S. Officio, quod vocant, Inquifitionìs exa-
mìnatus, fa a fummis Theologis convi&us, modo 40.
diei obtinuit, quibus delìberaret, modo promifit pali-
nodiam, modo denuo fuas nugas défendit, modo alios

quadra-



î8i

quadraginta dies impetravit, fed tandem nihil aliud
egit, nifi at Pontificem fa Inquifitìonem deluderet ,• fere
igitur biennio, poftquam hinc in Inquifitìonem devenit,
napero die nona Februarii in fupremi Inquifitoris pata-
tium prafentibus Illaftriffimis Cardinalibus S. Officii
Inquifitionìs, qui fa fenio fa rerum ufu, fa Theologia,
jurisque fcientia reliquis prafiant fa confultoribus Theo,

logis fa faculari Magiftratu, urbis Gubernatore, fuit
Brunui ille in locum Inquifitionìs introduBus, ìbique
genabus ftexis fententiam contra fe pronuntiari audiit.
Ea autem fuit hujuimodi: narrata fuit ejus vita, fin.
dia fa dogmata, fa qualem Inquifitio dìligentiam, in.
convertendo ìlio etiam fraterne adhibuerit, qualunque ills
pert'madam fa impietatem oftenderit : inde eum degra-
darunt, ut dkimus prorfusque excommunicarunt fa
faculari magiftratui tradiderunt pun'tendum, rogantes,
ut quam clementißime fa fine fangainis profuftone puni-
retur. Hac cum ita effent perafta, nihil ille refpondit
aliud, nifi minabundui: Majori forfan cum timore
fententiam in me dicitis, quam ego accipiam. Sic a li.
Borìbui Gubernatoris in carcerem deduBus ibique oBi.
duo asfervatus fuit, fi vel nunc errores fuos revocare
vellet, fed fruftra. ' Hodie igitur ad pyram five rogum
deduBus eft. Cam Salvatori! crucifixi imago ei jam-
jam morituro ofienderetur torvo eam vultu a/pernatus
rejecit, ficque ufiulatus mifer periit, renuntiaturus credo
in reliquis, quos finxit mandis. Hic itaque mi R.
modus eft, quo contra homines, immo monfira hujusmodi

procedi a nobis folet. Scire nunc ex teftadeam, is ne
modus tibi probetur : an vero velis licere cuivis quidvis
fa credere fa profiteri. Equidem exifiimo, te non poffe
eam non probare. Sed illud addendum forte putabis
Lutheranos talia non docere, neque credere, ac proinde
aliter traBandos effe. Asfentimur ergo tibi, fa nullum

Pp prorfus



m > 582 c m
prorfiii Lutheranum comburimus. Sed de ipfi veflro
Luthero aliam forte rationem iniremus. Quid enim

dices, fi asferam fa probare tibi poffim, Lutherum non
eadem quidem, qua Brunus, fed vel abfurdiora vel

magis horrenda, non dico in convivialibas, fed in iis

quos edidit vivus libris, tanquam fententias, dogmata

fa oracuta docaiffe? mone quafi, fi nondum (atis, eam
noviflit qui veritatem tot feculìs fepultam nobis eruit,
fa patefadam ipfa tibi loca in quibus fuccum quindi
iftius Evangelii deprehendas, quam iftic anatomiam Lu-
theri a Piflorìo habere poffitìs. Nunc fi fa Lutherus

Brunus efl. Quid de eo fieri cenfes Nimirum tardi,
pedi Deo dandum infelicibus uflulandum lìgnis. Quid
illis poftea, qui eum pro Evangelifla, propheta tert'19

Elia habent Hoc tibi potius judicandum relinquo.
Tantum ut hoc mihi credas, Romanos non ea feveritate

erga Hareticos experiri, qua creduntur fa qua debe-

bant forte erga illos, qui fcientes volentes pereunt. Ro.

ma ad d. 17. Februarii 1600. Vide quae a Cel.
Brukero pag. 1 ^. fq» de hac Epiftolà narrata funt.
Ex hac Epiftolà a Sdoppio fcripta fatis patere videtur

quam ob cauffam Brunus igni fuerit traditus.
Certe ne vefligium quidem ullum Atheismi patet.
Interecat Scioppius ipfius S. Inquifitionìs Officio,
atque ad Errorum capita probe attendit, ne verbo

autem meminit negates exiftentiae Numinis.
Quanquam haud diffitear vix ac ne vix quidem
credi poffe, Inquifìtores illos, fi Spinoza errorem
fuiffet profeffus, hoc fuiffe deprehenfuros ; fane

multi initio Ethicam Spinoza non adeo periculo»
fam crediderunt ac poftea accurato examine infti-

tuto, deprehenfum eft. Quicquid fit, rede ad
hanc Epiftolam provocava CI. Heumannut AB.
Phil. Tom. li. part. 9. pag. 383. fq. neque etiam

pro-



m c ss

probabile eft, fi Scioppii tantisper Epiftolam negli-
gamus, Brunum fiquidem Atheus fuiffet, pertina-
citer erroris fui patrocinium fufcepturum fuiffe î
tempori potius inferviiffet, Se quidlibet potius es-
fet profeffus, quam ut mortem effet perpeffus.
At haec levia funt, neque jugulum cauffae pettine.
Neque prolixiores erimus in discutienda quaeftione

utrum Bruma Wittembergae orationem in lau.
dem Diaboli habuerit ; non folum enim citato in lo.
co, teftimonia minus certa effe probat Heumannusf
fed & fi vel maxime unquam hoc fuiffet ab eo
tentatum, ingenii exsreendi gratia fadum, non
fine verifimilitudinis fpecie dici poffet. Provocat
3.) CI. la Croze ad libellum in Anglia editura :
cui titulus deBeflia triumphante : Les impiétés, [in-
quit] de Bruma paroiffent affes a découvert, dans fet
Livres latins: mais pourtant il a été beaucoup plus loin
dans un Livre Italien imprimé en Angleterre fous le

titre de Spaccio delta Beflia triomfante. Ce titre a trom.
pè Scioppius, qui a crût, que le Pape étoit la Bete,
dont il efl parlé dans cet ouvrage. D'autres que Scioppius

y ont été attrapés: mais il efl furprenant que Mr.
Bayle, qui avoit eu le Livre même entre les mains n'en
ait pas connu le venin. Je parleray fort griefement de

tet ouvrage, ne l'ayant ea qu'un moment en ma diipo-
fttion : le fameux Mr. Toland a qui il apartenoit ne

me fayant montré qu'avec beaucoup de referve. Tout
le livre roule far une reforme, que Jupiter fait des con*

fellations. Brunus l'introduit fe plaignant de la deca,
dence du culte des Dieux, quoy qu'on eut prit lei
meilleure! mefuret du Monde pour le rendre éternel en
donnant aux aflres les noms de Divinités fa faifant par
la du Ciel une effece de Livre, qui contient toute la
Theologie Payenne. Momus fe moque de Jupiter, fa

Pp 3 &*



su U
lui repond en raillant, que la mauvaife conduite des

D'eux fa fhifloire fcandaleufe de leurs vilaines amours
¦ les ont fait enfin tomber dam un mépris univerfel. On

affemble fur cette objeBion toutes les conflellations qui
propefent leurs raifom fa ont faits de ce fujet des corn-

parai/ons abominables entre les Fables de Poètes fa les

Hifloires qui font crues dans les t\eligioni qui ont fuccedé

au Paganiime. L'Evangile y efl tourné en ridicule.
Le nom d'Impoflear y eft répète plufieurs fois fa appliqué

aux trois Législateurs, a celui des Juifi fa celui des

.Mahometans fans en excepter notre Sauveur. Cette exe.
crable Comédie finit par l'exclufion qu'on donne a tou.
tes les Religions pour fubflituer dans le Ciel le nom des

vertus morales aux fauffes Divinités du Paganisme.
Voila, inquit Cl. Croze, quel efl ce Livre capable de
donner de l'horreur a tous les Gens de bien fa propre a
faire voir jusquau Brunus portait fin impiété. Quid
ad hanc objedionem refpondet Cl. Heumannui'i
Multa: (i.) enim pag. 404. fq. provocat ad Sciop-

pium, qui de Papa libellum hunc fcriptum elfe

contendit, neque forte fine cauffa. Brunus enim
(2.) in oratione Valedidoria Wictembergae habita
Se adis Philofopb. inferta Papam Befiiam adpella.
vit (3.) Baylium libellum legiffe neque adeo
abominanda in eo inveniffe (4.) Cl. la Croze per
momentum faltem infpexiffe librum (s\) dubirari
poffe, utrum Brunui fit audor Libri; Nos in medio

rem relinquimus, cujus argumenti fuerit
libellus cum eum evolvere hadenus non lieue-
rit [*] duo tantum adnotamus. Primum eft, vix

• credi«

[*] Vide de hoc libello pluribus agentem Celeb, Brìi,
fcerurn I. cit, p, 60. fq.



«sm8ç cm
credibile effe Brunum in ipfa Anglia prelo comì
miffurum fuiffe libellum adeo deteftabilem. Nofira

aetate fumma eft libertas fentiendi & fcribendi

praefertim in Anglia : at vix credibile publice
talia Typographos recepturos, aut fine animad-
verfìone abiturum Audorem & Typographos ;
notum, quid Tolando Wolflono, aliisque accident;

et Hiìroria illius temporis nihil tale profert.
(2.) Si vel maxime abominandus fœtus ille
Patrem agnofceret Br«/7#».,nondum tamen eum pro-
feffum Atheum fuiffe conftaret, fed impium Chri-j
flianae Religionis irriforem, id eft Deiftam.

VIII.
Levia autem haec. Sequuntur jam ea, quae

direde Spinofumum ejus probant, fi Cl. la Croze
audias. Perita autem ea funt ex libello de Immen-
fo & Inenumerabili, atque extant pag. 189. fq.
ut autem Ledor de his judicare poffit, ea, pro»
lixiora licet, defcribam. Confiant autem aliquot
propofitionibus. I. eft : Divina Effentia efl infinita.
II. Modum effendi modus poffendì fequitur. III.
Modum poffendi confequitur operandi modus. IV. Deus efi
fimplicijjima Effentia, in qua nulla compofitio effe

potefl vel diverfitas intrinfece. V. confequenter in eadem

idem efl effe, poffe, agere, velie, Effentia, potentia,
aBìo, voluntas, fa quicquid de eo vere dici potefl,
quia ipfe efl Ferita! [*]. VI. confequenter Dei voluntas

Pp 4 efi

[*] Saepe Viri prEeftantiflìmi & ab omni Atheismi fu»

fpicione alieni ejusmodi propofitiones in fervore dispura,
tionis in medium proferont quae periculofìs confectariis
obnoxia; funt, & quas ipfimet fedato afferftu non sdmit.
terent, circa argumentum hujus thefeos id obtigit y



ï8S IS
•

tft fuper omnia ideoque fruftrari non potefl
neque perfe ipfam neque per aliud. VII. Voluntas
divina eft non modo neceffaria, fed ipfa etiam eft ne-
ceffitas, cujus oppofitum non eft impqffibili modo, fed
ipfa impcffibilitas. VIII- Infimplici Effentia non
poteft effe contrarieras ulto modo, neque inaqualitas ;
voluntas inquam non eft contraria i5 inaqualis
potentia. IX. Neceffitas efi libertas fiunt unum, unde

tton efi formidandum, quod cum agat necefittate
natura non libere agat : fed potius, imo omnino non
libere ageret aliter agendo quam neceffitas t5 natura

imo natura neceffitas requirìt. X. Potentia
divina non efi, ?iifi fit poffibile infinitum ; non efi,
inquam, pote.-is'facere infinitum, ?iifi fit potetti fieri:

qua enim impoffibilis vel ad imponìbile poteft effe

fotentia? XI. Sicut efl mundus in hoc fpatio, ita
i5 poteft effe in fintili fpatio ifti fpatio, quod hoc

mundo oblato poffumus aquale huic mundo remanent
intelligere. XII. Huic fpatio in quo efl mundus
filmile fpatium extra mundum non efl ratio, qua tol-
latur ncque faciat effe finitimi. XIII. Mundus in
fienili fpatio extra illud non effet huic mundo impedi-
ynento, ncque major ratio effet, qua hic formidet
fuere illum, quam ille iftum, quando quidem ubique

medium efi in infinito fecundum rei veritatem
fiurfium vero atque deorfum fecundum certam eorum^
qua funt in uniuscujusque ordine habttndinem. XIV.
Melius eft effe, quam non effe, dignius efl facere

quod

WiKxy./itlv CI Gundlingio adverfus haec disputanti de Athe«
ismo Platonis Vide Celeb. & amieifiìmi Schelhoroii A.
weenicates Litter, Tom, XIII. S.cì, XXI. (q.



SS Ç87

quod efi bonum quam non facere. Ponere Ens efi

verum improportionaliter s melius eft, quam fumere
non Ens ifi nihil. XV. Potentia ifi voluntas naturalis

fruftrari non debet ifi ad infinitum duratio-
ttcm fpatium effe fine proprio aclu, tunc enim potentia

ad impoffibile referretur. XVI. Potentiam infinit

am (extcnfiva five fit five intenfiva) ad effe

fruftrari eft, fic acta malum infinitum poni, ficut ifi
aclu eft fpatium infinitum. XVII. Sicut hoc fpatium
poteft reapere hunc mundum ifi ornare, ita efifi-
mite quodcunque fpatium ab ipfo indifferent fimilt*
non abfente principio fintile concepifife. XV1II. Qt-
namentum hujus /patii hiijusque mundi perfettioni-
hil eft quod addat vel fubtrahat vel fiufficientia vel
indigentia praftet ornamento atque perfiectioni alius
cujuscunque fipatii, quo minus non ita attuari exi-

gat illud quam actuatum rerum plenitudine fit iftud.
XIX. De Deo tfi natura quam optime fientiendum.
XX. De rebus maximis nil temere citra fenfum ifi
rationem defendendum. Hisce ita confiantibus
probandum eft Adverfario, effe vim tfi cauffam, qua

infinita effentia atque potentia finite operetur : II. Qua
conftare poffit potentia activa infinita cum poffibili-
tate finita rerum III. Quo fpatio quod hoc mundo

abfente comprehendimus, cui fimile femper concipìmus
effe, minime ultra ad)• ectimi poffit effe fpatium. IV.
Qua tota materia efi finita tfi margini illius extimi
costi comprehenfa. V. Qua Deus non vult, quantum
poteft. Qua effe plures hoc nobis manifefto inundos

non fit conveniens. VI. Neceffitatem (n Deo aliud
effe a libertate. VII. Potentiam cum voluntate i5
actione non concurrere. Vili. Poffe aliud quam vult,

Pp 5 ' velie



velie aliud, quam poteft. IX. Alia habere nomina

quam habeat. X. Pofie aliud velie, quam quod vult,
poffe aliter effe haberi, quam fit vere, ifi neceffitatem
effe aliud t5 citra divinam voluntatem 15 e converfo.
Poffe etiam velie, quod non vult, fiante, quod non
poffit effe quod non eft.

Poftquam CI. la Croze pag. 311. XX. prima-
rum propofitionum feciffet mentionem, ita ait:
Voila quell font lei Principe! de cet Athée, dans lesquels
on trouve une grande conformité avec ceux de Spinofa.
Ce qu'il appelle Dieu c'eft la nature, ou plutôt l'Etre
infiniment étendu dont il tache d'établir la neceffitê fa
l'éternité dans cet prétendus Axiome!. Haec quidem
Vir dodiffimus dicit, at non probat; inftituenda
ergo fuiffet, mea opinione, comparatio, cum fy-
flemate Spinoza atque propofitiones invicem confe-
rendae. Ergo Spinoza principia in his propofitionibus
non deprehendo hic ; cur ita fendam dicam
poftquam duo generalia primum praemifero.
Primum eft; attendendum effe ad fcopum quem
addudis propofitionibus intendit Brunus. Probare

nimirum vult, dari infinitos mundos. Hoc
fatis patet ex initio Commentarii, qui immediate
ante illas propofitiones extat. Ita enim fonat:
Infinita cauffa fa principio nihil poteft effe magnum,
imo ne quidem alìquid, nifi infinitum ; fi ergo fe rebus

corporeis communicat feu potius fuam magnitudinem in
rerum corporearum fa multìtudinii Exiftentiam explicat,
objeBum pro capta e/ut Effentia fimulachrum ac poten.
tia vefiigiam infinitum magnitudine fa absque numero
fubjicìat oportet; fic ab uno confimile anum eft neque
aliter divinitatis imago corporeo poteft effe modo.(2.)Covt?i.

temur, quaedam in his ipfis propofitionibus contine-
d,



«S Î89 If
ri, quse non folum non probent,quod probandum
erat; fed & quae, fi confequentias omnes urgere velis,
periculofis confedariis viaraaperiunt. At hoc non
obftante negamus, quod contendit Ct. Vir in eis

contineri dogma Spinoza, quod ut pàteat, fingulas

Bruni propofitiones percurremus & breviter
explicabimus. I- propofitio Cullata cum 4ta
propolìtione veriffima eft; Deus eft Effentia
infinita, quod quo fenfu accipiendum (ìt, nonfolum
in quarta propofitione clarius" ofìendit; fed & ea

omnia, quae fupra produximus, oftendunt, eum
Effentiam illam pro infinite perfeda, bona, fa-
piente habuiffe ; neque certe opus fuiffet probare
Bruno, mundos effe infinitos, quia bonitas Dei
infinita eft, fi cum Spinoza fenfiffet; dixiffet enim
unam effe tantummodo fubftantiam, eamque in-
finitam, ex ea fubftantia infinita non poffe non
infinita infinitis modis ut loquitur Spinoza, fequi;
cum enim neceffitate naturae agat, & natuta illa
infinite extenfa fit atque cogicans, fequi neceflà-
rio infinitum effe Deum extenfione ; At ille longe
alitée fuam ratiocinandi inftituit methodum, ut
fupra audivimus & amplius examine inftituto pa-
tebit. Ilda & tertia propofitiones certo modo ve-
rae, eo autem fenfu, quo Brunus voluit falfae.

Verum eft, fi abflrade rem confideremus, prout
Effentia eft infinita, perfetìiffima, ita & potentiam

& operationes perfediffimas & infinitas intrin-
fece fpedatas effe. At falfum eft, Deum perfec-
tiones fuas ad extra nonnifi infinite exercere pos-
fe; fic enim Deus una tantum ratione agere pos.
fet; ita porro ejus potentia hodie nulla amplius
effet! Et ut porco dicam, fupponunt hae propo.
fitiones, Deum extra fe nihil finitum producere

poffe.



m) î9o

poffe. Àt Deus poteft quicquid nullam contra-
didionem involvit: at exiftentiam dare rei finitae
nullam contradidionem involvit. Ergo. Minor
probatur ; quia nec a parte Dei, nec a patte rei
finitae exiftentis ulla eft repugnantia ; Deus folus
neceffitate naturae exiftit, quicquid ergo produci-
tur, non neceffitate naturae exiftit, fed voluntate
Dei; quod non neceffario exiftit, illud initiura
habet exiftentiae, eo ipfo liraitationem habet ;
quod fi ad voluntatem Dei refpicias nihil iterum
répugnât exiliere finitum quid feu creatura,
non répugnât, varias effe creaturas, unde patet,
quid de V ta propofitione dicecdum. Vera eft,
fi intrinfecam Dei naturam fpedes; falfa, fi ad
modum operandi feu voluntatis executionem
refpicias; uti Deus rerum finitarum Ideas ab aeterno
habet ; ita eas producere poteft, eo ipfo, quia
non répugnât produci ; neque etiam exiliere
finitum : Vita continet confequendara, quae »fenfu a

nobis dato vera eft. Ex eadem patet, Spinozam
ita loqui non poffe ; quomodo enim voluntas
Dei fiuftraci non poteft ex mente Spinoza, qass
neceffitate inttinfeca naturae agit, & ex ejus
Effentia infinita ab aeterno omnia, prout funt, NB.
non prout voluit, neceffario emanarunt. Vilma
admitti poteft, fi de neceffitate bypothetica intel»

ligatur, quo fenfu, ut fupra audivimus furali,
etiam Brunus. Nimirum hic loquitur cum illis
Brunus, qui putant, Deum effe Ens fapientiffi-
mum ; fapientem optimum eligere femper &
non poffe aliter agere : quam neceffitatem Leìbni-

zius vocat in erudito opere Theodicea une heureufè

necefjìté : fupraque didum qua ratione Brunus
noftram libertatem orai Dei contulerit, Deoque

omni?



Ç9I

omnia femper praefentia effe, quae ad efficien-
dum requiruntur dixerit. At ex eo tamen nondum
fequitur, raundos effe infinitos, nifi aliunde pro-
baveris, materiam effe infinite extenfam, quod fi
hoc probatum eft, fequitur, mundos effe infinitos,

feu Deum voluiffe infinite extenfam materiam

producere; fequitur infuper, mundum
ejusmodi infinitum Deum vi fapientiae & ex legibus

elediqnis optimi producere voluiffe. At ex
natura perfediffimae effentiae & bonitatis ipfa fpe.
data, haec propolitio non fequitur, cum Deus
nutla neceffitate ad talem vel talem mundum ere-
andum indudus fuerit. Vili, vera efl, fi de effentia

intrinfeca intelligas : At non fequitur, muta-
tionem effe in fubjedo, fi produdum infinitum
non eft. IX. admitti poteft, fi de executione ad
aliquid faciendum intelligatur & neceffitate hypo-
thetica. Deus enim fapientiffimus eft, & non
poteft non optimum eligere. At refpedu habito
ipfius naturae divinae efientialiter, ut ita dicam,
confideratae falfa eft. Effentia neceffaria eft, agendi

ratio libera: Si Deus nihil voluiffet producere,
potuiffet; fuiffet adeoque liber; licet Effentia
ipfius neceffario femper extidifet. X. iterum eft li.
mitanda; verum eft, potentiam divinam fe ad
infinitum extendere; id eft, poffet omnia facere,
quaecunque nullam repugnantiam involvuut: pos-
fet adeoque huic mundo feu compagi rerum exi-
ftentium addere ionumerabiles mundos neque
finem, neque terminum habentes, verbo, infinitum

perfediffimum poffet facere infinitam exteu-
fionem. At cum Deus non fit aliquod neceffario

agens, poffet etiam Deus non folum nihil pro-
ducere, feu extra fe nulli rei exiftentiam dare;

fed



&§ ?92

fed etiam creare rem limitibus circumfcriptam ; un»
de tamen non fequeretur, nullam dari cauffam
infinitam ; nos certe ex particulari cauffarum
exiftentia concludimus, Deum effe, fed plures longe

producere potuiffe mundos, cum nullam in
voluntate Dei repugnantiam animadvertamus. XI.
XII. XIII. Ad fcopum noftrum nihil faciunt. Po.

ne enim extra hunc mundum infinita effe fpatia
vacua, in quibus alii mundi exiftere poffent, an
tum neceffario Deus omnia illa fpatia replete
debet? XV. Explications cummaxime opus habet

tum refpedu Dei, tum refpedu rerum exiftenti-

um; Si ad Deum refpicimus, neque melior,
neque perfedior fit per exiftentiam creaturarum
alias non effet perfediffimus; fine creaturarum
exiftentia; Si refpicimus ad creaturas, tura funt
illae vel ratione Se fenfu inftrudae, vel iis privatae.
Ratione inftructe, aut bene agunt, aut male:
quae bene agunt, feüces funt, dum exiftunt,
atque refpedu hoc habico praeftat eas exiftere

quam non exiftere. Male autem agentes exiftunt
etiam bonitate Dei, qua dum abutuntur, feque
reddunt infelices, praeftaret non extitiffe, quam
niiferas effe. Quod ad creationem ratione deftitu-
tarum adtinet, non magis bonum eft, eas exiftere
vel non exiftere, fi eas ipfas refpiciamus, dum
hujus fuae exiftentiae nullum habent fenfum;
bonum eft eas exiftere, in quantum conferunt ad ali-
arra rerum utilicatem. In genere loquendo, dig-
num magis Deo, bene facere creaturis rationali-
bus, quam non bene. At non fequitur; Ergo
omne bonum, quod facere poffet, tenetur face-

re, quia infinite bonus eft, de quo fupra dixi-
mus. XV. Antecedens verum eft, potentia divina

fruftrari



mimi
fruftrari non debet; at hoc certe non fit, fi fpatia

omnia, quae infinita fupponit, mundis non
replerentur. Quid fi noluit? idem dicendum de

XVI. Neque in XVII. & XVIII. quicquam eft,
quod magnopere culpes. Quod fi jam omnia,
quaecunque jam dida funt, colligas non certe re-
peries, quod contendit Ci. la Croze: Spinoza afferit
(i.) unam effe fubftantiam duobus infinitis attri-
butis conftantem. (2.) hanc fubftantiam Deum
effe. (3.) illam fubftantiam neceffario exiftere. (4)
Ex illa infinita Effenria omnia infinitis modis effe

confècuta, & quidem neceffario. (5.) hunc mundum

feu totum Univerfum Deum effe. Brunus

admittit, (1.) Deum nulli compofirioni obnoxi-
um effe. (2.) Eum a mundo diftinguit. (3.)
Exiftentiam ipfius mundi repetit a voluntate &
potentia infinita. (4.) Illum imaginem duntaxat effe

corpoream Entis perfediffime exiftentis: unde ne.
ceils eft, duos illos inter fe non confendre.

IX.
Quod ad reliquas propofitiones addnet, quas

fibi Brunus probandas effe ait, ita loquitur CI. la
Croze pag. 314. fq. Quoi qu'il y ait an Sophisme
dans la premiere de ces propofitions que Brunus veut,
qu'on lay prouve, il n'a pourtant point eu de tort
d'avancer que ces principes faffifo'mitpour renverfer h fiens.

Il les propofe avec toutes les mauvaii tours, qu'il a été

capable d'y donner entêté corne il étoit, de fon fy/lerne.
Il eft certain, que lei deux propofitions ruinent tous ces

Axiomes chymériques,qui les ontprecedês.Lapremiere exige,
qu'onprouve qu'une ejfence infiniepaiffe agir d'une maniere

finie. Cela ne fait rien contre la creation des Etres finis. Dieu
opere d'ime maniere infinie m tirant les Etres du néant, mais

l'objet



Î94 SS

ïobjet de fon action eft fini. Si les raifionemens di
Brunus étoient bons il faudroit qu'une puiffance
indépendante produifit un effet indépendant ce qui eft
contradictoire. Bfunus ne sappercoit pas qu'il
fait un Dieu impuiffhit, ou plutôt quit établit une

puiffance infinie, qui rieft pas une veritable puiffan-
ce} puisquelle na qu'une maniere déterminée d'agir
fans choix, fans deliberation, tfi même fans raifon

; Je fuisfur que fi Brunus avoit voulu repafier
fes principes a la rigeur il aurait vu quii n'en
avoit aucune Idée. Quel inconvenient a t il pu trou,
ver dans une caufe infinie quiproduit dune maniere

finie Ì ou il ny a point de matière finie dans le Monde

ou cette matière fait partie d'un infini de même

nature, fuppofé quity en a ait un. Il n'y a rien de

plut abfurde que de dire que Dieu ne peut créer une

partie quit ne crée te tout, fi Dieu ne peut produire
rien de fini il tieft pas infinimentpuifiant tfi s'il
produit l'infini par ncceffitê il n'efi plus Dieu, il efi
Efclave des caufies fécondes vers lesquelles il eft
entraîné par la necejfité de fa nature. Peut on affig.
ner une puiffance infinie a une caufe qui ne peut
agir que dune feule manière ifi qui dans cette ma>-

niere même efl invinciblement déterminée a agir?
filou ce fyfteme Dieu ne pourra détruire aucune

partie de la matière, il tien pourra créer de nouvel.

le il riy aura rien de contingent dans le Monde ifi
la neceffitè de la matière fera démontrée plus evi-
dement que celle de Dieu, Cependant c'eftfur l'Exi-
flence ifi l'opération de Dieu que Brunus établit fes

opinions. Ainfi il fie fort d'un prindpe pour faire
valoir fies conficquences, qui renverferoient le prin-

cipe



w IS

eipe même fi elles étoient admifes. Ce Sophisme lay eß

commun avec Spinofa. Mais Brunus s'étoit perdu)

dans la contemplation de l'infini : bien d'autres que luyy ont

fait naufrage. Il raifine a perte de vue dans tout fort
Livre confondant fans ceffi la creature avec le créateur

fa fe payant affes fouvent de plus foibles raifons, quand
elles lay paroiffent propres a reparer les debris de fon Sy~

fleme.
Ad haec 3. moneo: (1.) efl, fateri Cl. la Croze

contemplatione Infiniti abreptum Brunam erraffe,,

at ubi tandem major debet effe veniae locus

(2.) Argumenta, quae adfert CL Vir jam quidem
funt aliata refpedu difficujtatum quae ex Syftemate

Bruni folent fluere ; qualescunque autem
fint, tales non funt quae in Syftemate Spinoza
locum haberent. Alius certe naturae quaeftio« eft,
utrum ex Infinitate & Bonitate naturae Dei fequa-
tur; mundos effe infinitos : & utrum ex unica

per fe fubfiftente Effentia omnia neceffario pro-
duda fint: prius etiam illis poteft contingere, qui
nihil minus quam Spinofifta funt. Nota, quae

fupra de CI. Gandlinqio obfervavi. (3.) Creaturam cum
creatore confufam effe perpetim in Syftemate
Bruni asferit CI. Vir: at clarilfimis locis hoc
probandum effet, quorum tamen ne unum quidem)
adfert.

Pergit Vir dodus Cl. la". Croze oppugnare Bru.
nam pag. 317. // eft certain, inquit, que le nom do

Dieu dam les Ecrits de, cet Athée ne fignifie autre chofe

que la nature. Ad hoc probandum provocar ad
libellum de maximo & menf. pag. 251. ubi ita Bru.
nus:

Namque adeo nihil effe bonum valet ut meliori
Condirione capax nequeat confiftere, praetec

Tom. F. Q.q Unum



Ü Î9S IS
ÎJnum infinitum folum. Phyfis optima Deltas
Nempe quod in genere eft non fimplex absque

folutum
Suppofito ac cetto perfedum fine putandumeft,
Pro generis captu, pro voto conftituentis.

Provocat ad Commentarium & quidem haec

Yerba : PerfeBum fimpliciter fa per fe fa abfolute

tft unum infinitum quod fa quo neque majus effe potefl

quippiam neque melius. Hoc eft unum ubique totum
Deus natura univerfalis. At haec certe non probant
in ore Brani Deum & naturam unum idemqu»
effe. Phyfin vocat Deitatem per ditugoXoylout quales
innumerae in hoc audore. Ita de Immenfo pag.
49f. mundum vocat Animal venerabile & fanBumr
quia infinitis Daemonibus varii generis, uti exiftu-
mabat Brunus, erat repletus. Naturam univerfalem
in hoc ipfo Commentario a Deo diftinguit, quod
fi per naturam univerfalem intelligas Deum &
fic tamen [ licet parum rede locutus fit ] a Deo
diftinguit: In hoc ipfo enim Commentario ait:
Cujus, id eft Dei, fa natura univerfalis perfeBa ima-

go fa fimulacrum nullum effe potefl nifi infinitum. Et
fq. pag. 2^4. mundus dicitur infinita communicatio
honitatis aBus effeBusque divina omnipotentia extemus.

Ad fenfum certe, non ad verba, quorum incurius'

tit plurimum erat Brunus, attendendum, & fyfte-
maris nexum. Pergit CI. la Croze pag. 3f8- il
admet des fubjlances quii appelle fpiritutiles qttoy quii
veuille qu'elles foyent compofeei de lumière, il leur donne

le nom de Dieux fa de démons.

Verum eft, admifit Brunus Scalam Entium in-
telligentiura, uti patet ex libro de Monad. Num.



fa fig. pag. 136". cumprimis credulus fuit cire«
vaiii generis Daeraouas admictendos. At hoc
nihil ad quaeftionem de Atheismo facit; eo vixic
tempore Brunus, quo a communibus prasjudieiis
vix fe potuit liberare; dura novum iter ingreditur

non femel in avia & fendnas imo precipiti»
ruit. Adplicari illi poffent verba Ovidii de Phaiy
tonte feu Jovis ad Phaëtontemi

Non efi tua tuta voluntas,
Magna petis Phaeton, fa qua nec viribus iflis
Munera conveniant, nec tam paerilibus annis.

Il [ita porro de Bruno Cl. Vir] ne s'expliqut
m quelques endroits qu'avec beaucoup de précaution •
mais en d'autres il l'ouvre entièrement. Nous favons
vu admettant entre fis Principes la Puiffance fa la
volonte de Dieu, il en doute en plus d'un endroit dans U
cours de fon Ouvrage ; Il le nie dans d'autres, fa
traite cette penfee d'extravagance propre a an home qui
m fait plus ou il en efi: Ut probet eum de potentia

& voluntate Dei dubitare provocat ad Lib. d$
Immenfo Se Innum: pag. 182. ubi ita:

Stik igitur jpatium hoc,mmdumquodcontinet iftum
Mentii decreto feu cafu perficiatur.

At reiiqua etiam Bruni fuiffent adducenda*
vult fpatium quod quidam fingunt extra
mundum, neceffario corpore debere repleri; Sive igù
tur illud fpatium cafu fortuito ortum, five a Deo
fadum perinde effe: hinc ait:

Quod fi non quicquam efl ulla quod forte repugnet
Qitominus atque ipfam inveniatur corpore plenum i



î98 m
Quin potius /patium efi res quadam nata repleri
Dedecet ergo fiet necquicquam tanta facultas
Quamfaciat fruftra Deus fa natura manens.

Certe hic de potentia Dei nulla eft dubitatio;
non magis felix eft Cl. Vir, quando probare vult,
eum divinis perfedionibus detraxiffe. Provocat
ad ejusd. Libri cap. 17. pag. 169. ubi ita:

Fergo tamen totum cupio quoque fare quid extra eli.
Rejpondet fenfu viduata voce fophifla :
Primum Ens, unum, cònflani, fine fine,
Mens fibi fufficieni, nil indiga, cuuBa gabernans :
SicfaBus nobis Sophus ifie Propheta repente efl,
Implicita filum quia perdidit in labyrinthe.

In hoc enim loco ut Infcriptio Capitis docet,
recenfet varias Peripateticorum opiniones de cœlo
& fpatio ultimo mundi; quaerit ergo, quid in
fpatio ilio ultra mundum fit & refpondencem in-
ducit Peripateticum, in eo degere Deum quafi
revelatum fit huic homunculo ubi Deus tandem
degat Se quae fint illa loca inacçeffa; nihil ergo
définit Brunus, neque Deum divinis proprietaries

inftrudum negat quod univerfum caput
docet. It a fur tout [inquit CI. Vir] un fouverain
mépris pour les Prêtres fa les Théologiens. Il en veut
principalement a ceux de Wittembtrg qui i'étoient apurement

le plus oppofei a fes découvertes Pbilofophiques. At
quid fi meriti fint contemtum "Wittembergen-
fes peti non adeo cettum eft, p. 397. ita loquitur
Brunus de quibusdam. Ut arrogantìjfimum efl omne
Grammaticorum genus. Non eft rerum quantumlibet
difficillimarum judicium, quod fibi pro logodadalaa fuf-

ficienlin



199 SS

fcientia jure optimo non ufurpent. Et pâullo polì;
Philofophi quoque de litibus definire dignantan Ingre»
diuntur ergo Academìam, confcendunt fuggeftum, profe.
runt in medium opiniones absque légitima partium pra-
fentia fa cauffa diBìone, quia omnia jura fa lumina,

funt in ìlio facratijjìmo ArchididafcalipeBore recondita^
ExfpeBatur judicium, venit. In fequentibus indu-
cit ejusmodi hominem negantem, lunam terrae
noftrae fimilem effe, atque habitabilem. Contra
tales excanduit bonus Vir. Quis nefcit, omni
tempore Grammaticos fuperclliofos & fuperftitio-
fos quosdam Theologos, qui nunquam rationem
rite excoluere, quoties nova opinio philofophica
eaque innocua orta clamores tragicos fuftuliffe
quid Galilao,Copernico, Cartefio alüsque contigerit,
notum eft; quod û duriusculura verbum vero
Philofophiae Studiofo contra tales excidit, nun»
id pro blasphemia habendum?

Pergit Ct. Vir dicendo : Je ne ni'arréteray point a
copier les Paffages ou Brunus nie en termes formels
l'Exiflence de toute Divinité, ou il traite la Religion
de Fable t ou il fe moque de l'Ecriture Sainte fa de

toutes les vérités du Chrtfiianisme. Quam vellem ut
Cl. Vir loca illa perfpicua, in quibus negaffe
dicitur exiftentiam Dei, adtuliffet. Certe ita breve
fuiffet disquifitionis noftrae certamen ; & mea
opinione debuiffet hoc facere. Quaeritur enim,
utrum Atheus fuerit Brunus, nec ne : hoc autem
affirmât Cl. Vir; at ne ullum quidem protulit Io-
cura ad quos tamen in hoc argumento merito
provocandum erat. Unum locum ex Lib. de

Immenfo Se Innum. pag. fi3. profert ad probandum

eum Religionem pro fabula habuiffe. Ni.
Qjq 3 mirum



fcairurri extant haec verba De Univerfi Si Inrtma.

pag. 512.

fabula, qua vita rationem evertit fa ufum.

At Ledor fine dubio cognofcere cupiet, de

tma tandem Fabula fermo fit. Adferam igitur.
verba Bruni, licet prolixiora: Infcriptio cap. feu
fedionis eft. p. fi I.

Sappofitionei Aftronomorum fiiBa funi pofitionei Phi-
îofophorum ad extremam ufque Infama fpeciem. Sicut

JEgypterum fabulis ex Mercur'ù vaticinio in Pimandrt
¦attendit. Poft haec ita pergit :

Adde, quod hac primum fludio confiBa Mathefis
Non fic ut caperei mundum in hac dispofitura
Comprenfam vere : fed certe ad commoditatem

T>oBrina facilis tandem qua computus effet.

Tono ubi ftultitia cœpit generoft propago
Crefcere fa Ingenio impiantata funt magis allo
Radices illae cœperunt vera putari
Mobilia atque anima motrice aut numine pulfa,
Vnde fibi ratio finxit phantaftìca Seda :

\ Vi quondam Mgypto fuerant qua fabula ut apte
Objìcier menti quadam Myfteria poffent,
Terque quod in promptu eft a fenfibus omne remotam

Aptin! in figno vel imagine conciperetur

Usque adéo craffi tandem efi Infama Valgi.

f Abdidit ut diutn lux vultum ad atiBa
"Ut vitiata etiam fimulacra fa fex populorum
Verterit in proprii generis figmenta prophana

Tejfimum in Exemplum vitaì ; atque inde fepulta efl
Lux ac per genteii inveita efi fabula turpis,
turbaries genita efi, jèelum eveBmn fcelerofum,

Cui



m > Soi C SS

Cuifeire infanum efl, crudelia fa impie îaSa
Sunt Pietas, fa Religio efl in Schismate mundum
Servare, atque fuper jura omnia tollere vires:
Sic veri ac jufti norma corrupta remanfit
fabula, qua vita rationem evertit fa ufum.

Nefcio certe, utrum, qui a praejudicatîs
opinionibus purgatum habet animum, ex his verbis

obfcuris poffit colligere, Religionem omnem
a Bruno explodi. Certe ego nihil tale deprehen-
do. Verifimilius eft longe, Brunum in his verbis
JEgyptiorum & poftea Chriftianorum quorumdara,
flulritiam taxate, qui adaudis imaginibus & variis
figuris Religionem caftam puramque in ludicrani
fcenam transmutacunt. Saltern nemo diffitebitur,
longe evidendoribus opus effe argumentis ad
probandum, Brunum, Religionem Chriftianam pro
fabula habuiffe. Atque haec funt quae Cl. la Croze

in libro faepius citato contra Brunum in mes»

dium protulit.
Reiiqua proxime.

Qjl 4 ECCL'E-

«s?


	De atheismo Iordano Bruno Nolano impacto dissertatio

