
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1749)

Heft: 15

Artikel: Dissertatio de religione Plutarchi

Autor: Zimmermann, J.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m 379 c m

Differtatio
»

De

RELIGIONE PLUTARCHI (*)
Auctor e

J. J. ZIMMERMANNO.

Sed. I.

INter
Viros Eruditos > qui pofi tempora Chrifii

Salvatoris Romae magnam Eruditionis
laudem confecuti funt, merito referendus eft
PLUTAHÇHUS, Virvaftiflim&e ledionis, acris

judicii, difciplinarum cum primis philofophicarum
peritus idemque gravis Se modeftus. His
virtutibus Eum eluxiffe haud dubitabunt ii qui
non ofcitanter hunc Audotem evolverunt. Quanquam

autem fummo ftudio & incredibili diligentia
Literis philofophicis cum primis vacave-

tit, omniumque veterum Philofophorum opinio-
-nes ad unguem calluerit, nulli tamen Sedae ita

nomen

* Grœca teftimonia ad fententiam noftram comprobart«
dam evitanda: prolixitatis cauffa non adduxinius. Qui
amore Hiftorias Philofophicse capitur, & cujus intereft
accuratam habuiire notitiam Eorum qux Phitarchus
de rebus divinis religioneque ftatuit me non hor-
tante fontem grsecum adibit ; Cceteri Lectores quorum
maxima pars eft ex verfione latina duntaxat praeci-

piiorum articulorum Religionis quibus fubfcripferat
l'iutarchus notitiam Ubi comparare potemnt.



38o p
nomen fuum dédit, animumque addîxit ut
quando de veritate agi videretur judicio Se

examine negledo temere aliorum fequeretur Sejl-
tentias. Parum illi placebant Epicuri Se Stokorum
decreta ; Arifiotelem Se Platonem pluris faciebat,
non ita tamen ut omnes Eorum opiniones ad.

probaret. Quemadmodum autem fieri folet, ut
jlli qui nulli parti addidi funt ab iis qui irvi;
ligi Aai; opiniones quasdam a Praeceptoribus tra-
ditas defendunt odio habeantur ; ita fimiliter.
iratos fentire debuit contra fe quorundam animos.
Accufatus eli a quibusdam quafi Numinis Exifientì-
am Se Providentiam in dubium vocaffet ; alii con-
tendebant, Eum credidiffe opìnìonem de Numine
a Viris quibusdam Politick invenlam atque confiBam.

Difpiciendum igitur eft quid de pracìpuis Religionis

naturalis Capitibus fenferit Vir iraxvy-aôeç-aros.

II.
Antequam autem id fiat, in anteceffura pro-

feram quid de Superfìitione ejus natura
atque effeäibus dixerit Charonenfts. In Libello da

Superfìitione pag. 163. contendit, primara Atheismi

& Süperftitionis cauffam effe Ignorontiam fe
infcitiam Deorum ; prius facere ut homines plane
abjiciant opiniones de Numinis exiftentia pofieri-

us ut peffime de iis fentiant. Inficitia (inquit)
Deorum atque ignorantia jam inde ab initio in duos

quafi rivos dimanans ab una parte in duris ac refra-

Bariis ingeniis, tanquam in afferò folo Impietatem qua
nullos ptitat effe Deos ab altera veluti in molli ac

tenero folo fuperßitionem animis lenibus ingener¦avit.

Pagina fequenti ait ; fcopum Impietatis effe metus

vacuitatem fuperflitionis cultum maximo cum me¬

ta



H)38i (Ü
tu conjundum. Ac videtur is inquit qui nulles

putat effe Deos (quem Impii voce intelligi volu-
rnus) nihil moved Numinis mentione ; fuperfiitiofus
autem moveri quidem, fed perverfe. Uli enim ignoratiot
ne credat effe quod prodefl confort : huic id ipfum, ut
credai effe damnofum. Ergo impietas opinio efi falfa
fuperfiitio affeBus animi ex errore onus. Pag. 16$.
rede obfervat non contemplationem Univerfi -f

ejusque aptam difpofitionem homines in eam
deduxiffe opinionem ut nimirum credant, nullo

Redore tantum opus regi, fed fuperftitionem
potius peftilentiflìmi ertoiis cauffam effe. Re-
ditfime hoc didum ell ; quanquam enim meta»

phyficae fpeculationes praffertim in materia de

origine mali ad impias opiniones fovendas ali-
quid faepe conferre poffint ; certum tamen efi,
Superftitionem, inepta Religionis decreta, paifim
publice praefcripta, & quae cum his conjunda
effe folent, magis homines in hoc impietatis
barathrum precipitare. Verba Plutarchi ita fonant :
Praterea Impius nusquam Superfiitioni cauffam aliqua
ex parte probet : Super/litio fe inidum prabuìt impiotati

fe orta patrocinium non juflum quidem aut hone.

fium tamen praferiprionis non exfors. Non enim in
hanc fententiam homines venerunt, ut Univerfum Diis
carere putarent quod in cœlo fyderìbus tempefiati-
bus converfeonibus fe motibus felis circa terram
quibus fe dies fe nox confìciuntur aut alìmends ani-
malium frugumve proventibus, culpandum aliquid in-
ordinatumve vidèrent : Sed ridkula Superflitionis opera

atque effeBus verba motus praflìgia incantati,

ones, circumcurfitadones tympanorum pulfatìones, tu.
firatìones impura fiordida caflimonia, barbarica fe
injufla in Templis fupplkia ac contumelia occafionem

exhì.



m 382 m
exhîbuerunt, nonnullis dicendi praflare nullos effe
Deos quam qui talia probent, Usque deleBentur

adeoque fint contumeliofi, fordidi fe morofi. Hinc
concludit pag. fq. Superftitionem tanquam peflem
effe fugiendam non ita tamen ut fimul omnem
Religionem tollamus. Fugknda itaque (inquit)
efi Superftitio non tamen eo modo quo nonnulli La.
tronum aut ferarum infinitum ignemve inconfederate

fe inprudenter fugientes incidunt in loca invia ubi
pracipitia (unt fe voragines perkulofa. Libello de Ifid.
fe Ofirid. pag. 356. poftquam flultas Aegypdorum
opiniones de Religione adduxiffet, atque bénigne
interpretatus effet, addit : Hac itaque ratione ea

qua dicuntur de Dus inaudiens atque accipiens ab
iis quifabulam pie ac philofophice interpretantur rit
usque facrorum legitimos chiens fe fervans perpetuo ac

fiatuens nullum Dus te facrifidum nullum prafiare
officium poffe perinde gratum ac fe de iis reBe fin-
das, non levius Impiotate vitium fuperfiitionem evi-
tab'u. Similiter in libello : Ne fuaviter quidem vivi
fecundum Epicurum, pag. 342. qualis metus Deorum

effe debeat aperit : Equidem (inquit) oportet
omnino opinioni de Dus faperllitionem tanquam oculo le-

mam adimere : quod fieri cum poffit, non eß una cum
fuperfiitìone excidenda aut excœcanda fides, quam de

Diis plerique habent. Ea autem non eß horribilis qua*
dam aut tetrica perfuafio quahm iß finguni ca-
lumnia Providentiam impetentes qua hominibus

tanquam paerts ingruat, aut fapp/kio fcelerum tragico fit
inferipta. Verum pauci homines Deum ita riment, ut
ryón praßet non timuifiè. Qui autem eum tìment, ut
Principerà bonis benignum malis infefium, uno ilio
meta liberati a ftudio peccandi neque multis opus
habent Lìberatonbus cum malitia apud ipfos paulatìm

quafi



383 c m
quafi. contabefcat, minus animo conturbantur, quant
qui indulgent vitiis audentque feelera, ac ftatim dein,
de metu fe pcenitentia corripiuntun In eodem libello
de Superjlitione, inllituta comparatione Impii cum
fuperftitiofo feliciorem effe longe Impium quam
fuperfiitiofum contendit : Ex quibus patet Plutar-
chum, acerrimura fuiffe fuperflitionis hoflem.
Animus erat ad lingula lemmata infuturi a Plutarcho
parallelismi inter Atheos & Superflitiofes aliquid
monere ; at cum cogitarem, prolixe de his egiffe
P. Baylium Se qui ejus fententiam examini fubje-
cerunt, neque confedo quam maxime negotio,
rem effe magni momenti perpenderem abftinui,
praefertim cum nonnifi prolixa oratione quaettioni
lux adferri poffit, diverfae certe effent inftituen-
dae comparationes inter Atheos Se Atheos, Superfii.
tiofes Se Superflitiofes, habenda ratio ingenti,
temperamenti opinionum, utilitatis denique vel damni

ex utroque errore in Rempublicam redundatu-
ri &c. Quod fi tandem pateret in quibusdam
cafibus praeftare Impium fuperftitiofo in aliis
fuperfiitiofum praeferendum impio quae tandem
militas ex refoluto hoc problemate in Rempublicam

vel Ecclefiam redundaret? Certum eft, utrumque

errorem Societari multum nócere. Hoc fuf-
ficit. Omnes autem & fingulas differentias inter

Atheum Se Superftitiofum per omnes poffibi-
les cafus oftendere neque neceffarium neque
adeo facile eft. Optaffem ut Baylius, quo erat
ingenio excellenti nimirum praeditus prolixi
examinis loco de hoc argumento infuturi
libellum Se contra Superflttionem Se contra Atheismum

confcripfiffet praefertim cum haud ignoremus,
muitos qui audiunt, Atheismum praeltare Super-

ftiuoue



m 384 &r
flitione in fuam perniciem hoc trahere. Caete-

rum idem Plutarchus tamen fimul dum contre Co-
lotem difputat pag. 807. mala quae ex negata
Providentia emergere folent, pluribus exponit.

III.
Reflat, ut inquiramus quid de Deo rebusque

divinis fenferit Plutarchus. In genere obfervamus,
Plutarchum agnoviffe neceffe effe ut in origine
adfpedabilis rerum univerfitatis explicanda praeter
materiam Cauffam efficientem quaeramus. De placit.

Philofoph. Lib. 1. occafione Anaximenis ait ne-

fas efl folam materiam ut pr'mdpìum omnium rerum
fubfifiere, ex eaque nofici omnia, fed fe effeBrix Cauffa
ponenda efi. Neque enim argentum fufficit ad peculi

ortum nifi etiam faber accédât argentarins, qui id
confidai. Idem de are Ugno fe alia quavis tritelli-

ge materia. Et ne quis Cauffae efficientis nomine
materiam ipfam intelligat, laudat Anaxagoram

qui materiae adjunxerit mentem dicens : Hic laiu
dandus efi, qui materia artificem adjunxerit. Deum
autem ipfum materiae expertem perfpicue fatis
fatetur de Ifide Se Ofiride pag. 372. Non enim Deus

res eft, (inquit) anima expers, fe manibus

hominum fubjeBa, aut obnoxìa ,- fed Deos inde cenflui-

tnus effe quod ii nofiris nfibus res perpétuas' atque
perdurantes largiti funt. Neque vero alii apud alios funt
DU aut fui Grads, Barbaris item fui, alii Septentrio-

nalibus, ahi aafirinis. Sed quemadmodum Sol, Luna

Cxlum Terra, Mare communia funt omnibus,

tantum aliter ab alns appellantur : ita unius Mentis hoc

univerfum temper-antis, uniusque Providentia huic pra-
feBa fe facultatum admiriifirarum omnibus rebus de-

tìinatarum alii apud alios honores, alia nomina

legum



98 3S5-

gum infiituta habent, vodsque utuntur obfeartorthus Usi
qui Sacris funi dedicati alii apertioribas intelleBum ad
divinas res quafi manu deducunt, qua res periculo non
vacai. Nonnulli enim a reBo itinere déviantes prorfus
in Superfiitionem detopfi, alii fugiendo ut par erat
Superflitionem imprudentes in pracipitium quafi quod-
dam impietatem delad funt. Itaque oportet apprime
radone e Philofophia defiumta qua nos Sacris initiet,
fianBe eorum qua aguntur dicunturque unum
quodque confederare Sec. Duo hic notanda funt
falfum ptimo eft, Deos Barbarorum feu Orienta-
hum populorum eosdem fuiffe quos Romani St
Graci coluere. Scio quidem Macrobium in eo fuis-
fe, ut probaret, omnes Deos Gentium ad unum
Solem revocandos ; at vix perfuadebit illis, qui"

norunt, quantum moribus ingenio, & opinio,
nibus diltindi fuerint Orkntis Pepali a Grads Se

Romanis : Verum ab altera parte eft judicium Plutarchi

contendentis optimam contra Atheifinum Sc

praejudicatas opiniones medicinam effe accuratunt
Philofophia Studium. Sine accurata Philofophiae
cognitione, Theologus Patrum fententias, faililli-
mas etiam aliquando defendet, atque ab altera
parte haerefes animadvertet, ubi nemo ne per-
fpicaciffimus quidem quicquam cdorari poffet.
At haec fruftra inculcantur iis, qui Philofophiam
omnium errorum fcecundiffimam matrem effe pu-
tant. De Oraculorum deßBu pag. 269. Cum Stoi-
eis unum duntaxat Mundi admittit Redorera. Et
vero (inquit) Stoicos novimus non modo de Geniis in
eadem nobiscum fententia eße fed etiam de Dtis, quo-,
rum tantum fiatuunt numerum unum duntaxat ater-
nam. tnteritusque expertem reliquos fe natos fe obi-

turns ceufaere. Idem eleganter hanc perfuafioneair
Tom. IV. C ç taa-



Wiü
tartquam remedium contra exilii triflem metum ad-
fert, de Exilio p. ç co. Et Socrates melius (inquit
qUi non Athenieufem non Gracum, fed mundanum

feu Mundi Civem fe effe dixit. Noluit enim fie a
Patria ifla appellari, quomodo Rhodius aut Corinthi.
us aliquis diceretur i neque fe inclufet Sunk Tanaro 3

aut Cerauniis montibus.

Vides fublime fufum immoderatum atbera
Qui tenero terram circumveBu ampleBit.

lfi\ patria noflra funt termini 9 neque heic quisquani
exful, hofpes fe peregrinus eft, ubi idem ignis, aqua
a'er i ubi iidem Gubernatores atque Difipenfatares Sol,
Luna Lucifer ; ubi eadem omnibus leges fub eodem

Magiflratu, Solfiitìum aflìvum Bruma aquinoBi-
um Pietas, ArBurus, tempora,ferendi, tempora plan-
tanài i ubi unus Rex fe Princeps Deus, principium
medium finemque complexus univerfe, reBa pergit fe
fecundum naturam circumiens. pag, 280. de Oracuto-

rum defeBu, ait, Utrumque errare tam qui in
naturalium rerum cauffis indagandis Cauffam finalem

omittat, quam qui pojlhabitis cauffis natura-
libus omnia in folidum Deo adfcribat. In
Univerfum enim (inquit) cum quivis ortus duas habeat

cauffas : antiquißimi Theologi atque Poeta foli prafian.
dori animum advertere dignatì funi. Scilicet commune
hoc omnibus rebus accinentes.

Principium fupiter medium Jovis, Omnia ah ipfo :

ad naturales autem fe neceffarias cauffis nunquam ac-
cefferunt. His pofleriores, quibus Phyficorum nomen

fuit inditum diverfe a prioribus infiituto a pulcher-
rimo ilio fe divino aberravere princìpio omnia corporibus

eorumque perpeffìonibus, collifionibus, mutatìonì-
- bus p



3 87 it
has mixtiombus accepta ferre valuerunt quo fit, m
utrorunique ratio imperfeBa fit. His per quern fe qua:
propter illis e quibus rebus fe ob quas cauffas faBa
fint, ignorantibtis, aut fialtem non exponentibus. Enim-
vera is, qui primus liquido utrumque cauffarum genus
attigit, certaque radane efficienti fe moventi cauffa
adjunxit, fubjeBum neceffario motionum capax is

quoque nos omni finiflra fiifeicione fe calamnia exonérât.
De ifide fe Ofiride pag. 372. dolet nomina Deo-
rum rebus frugiferis impolita poftmodum tur-
piffimae Superftirioni locum praebuiffe. Sicut nos

eum (ita citato loco) qui libros Platonis emit emere

Piatonern, dkimus fe Menandrum agere qui poema

Menandri agit : ita illi nomina Deorum liberaliter
donis ac operibus Deorum tribuerunt, ob udlitatem ea
honorantes atque exornantes. Sed pofleri horum indotte
ifia accipientes imperiteque in ipfios Deos detorqaentes ea

qua frugibus acddunt alias exoriuntibus alias occul-

tads, Deorum ortas interitusque non vocando duntaxat

fed edam fic habere rem arbitrando fie ipfios ab-

furdis, impiis tumultuofisque opinionibus obruerant.
In fequentibus hoc cumprimis exemplo Aigyptio-
rum illuflrat. In eodem hoc libello pag. 374.. rede
docet, omnia quae praeftantia funt in hoc mundo

animata & inanimata tanquam Speculum
divina fapienda habenda. Proinde inquit cum Phi-
iofaphorum probati/ßmi confeeBam aliquam occultam Dei
imaginem ne in anima corporisque expertibus quidem
rebus negtexerint, aut contemnendam fenferint, multo
nife fallar plans facienda funt, qua in fenpbilibus ani-
matisve proprietates eo pertinent, eorunique adfeBioni-
bus fe motibus. At enim probandi junt, non qui ift-
hac fed qui per hac Nunten verieranttir, iftaque reBc
habentur pro fpecnlis clarioribus fe a natura fuppeditatis,

C c 2 tanquam



388

tanquam inßrumenta fe artificia Dei univerfa ornanl
tis. In Libello ad Principem indoBum pag. 483.
Deum ipfam Juftitiam fe bonitatem effe fatetur : Quod

fi conjeBuris (inquit) hac funt exaniinanda non
profeBo favi jufiitia affidet, fed ipfe jus fe fas efi ac
omnium legum antiquiffima fe perfeBiffmia. Neque
poffum quin elegantiifima ipfius de vera imagine

Principis alicujus dodi Se prudentis verba ad-
dam. Quale vero (inquit hac eadem pagina) eie.

gantiffimum in Cœlo fimulacriim fui Deus Solem fe
Lariam infixit : tale in Civitadbus ejus Exemplum efi

atque lumen Princeps,

Jura, Dei fimilìs, qui dat mortalibus aqua.

Scilicet reBa praditus ratione idque habens divinum »
non fceptrttm, non fulmen, non tridentem quomodo
nonnulli fe pingi ac fingi jubentes fiultidam fuam
invidia expofuerunt dum ajfeBant ea qua confequi

nequeunt ; fuccenfet enim Deus tonitrua fe fulmina ra-
dkrumque projeBus imitantibus: qui vero virtutem ìpfe-

fis amulantur fe honefiate humanitateque, ipfum
referre conantur hos fittdio eorum deleBatus aaget >

fuaque eos aqaitate, Jufiitia veritate, ac manfuetu.
dine impertìt. Quibus nihil eft divìnius, non ignis non
lumen non felis curfus, non fyderum ortus atque obì-

tus non ipfa perpetuitas atque aternitas : non enim ob

tempus vita beatus efi Deus, fed virtutis prìndpatu.
Deum, cura Materia non effe comìxtum eodem in
libello docet dicens : Non enim probabile efi

neque convenit (quod nonnulli Philofophorum pu.
tant Deum permixtum effe materia omnia fujtinenti,
fe infinitas rerum neceßhates cafius, mutationesqae,
perpetienii, fed nobis fupra alicubi apud naturam fem.
piternam eodemque femper modo affeilam collocatus, ¦

fupra



389

Jupra Sacra ut ait Plato fundamenta reBa fecund
dum naturam proficifcens ad finem pergit. Amorem
Dei & Parentum primarium effe praeceptum do-
cuit in libello de Fraterno Amore pag. m. 430.
Mitto alia loca quae bine inde ex operibus ejus
colleda ad probandam Numinis exiftentiam adfer-
ri poffent, ita praeclarus locus extat in Vita Ari.
flidis pag. m. 138- fq. Conferatur Clerici Bibliothe-

que Choifie Tom. 3. pag. 40.

Quamvis autem magnifiée de Deo erat locu-
tus Imperiumque ejus in omnia agnoverat ;
materia tamen aternitatem fimul ftrenue défendit. Neque

ipfe tantum huic opinioni erat addidus ; fed
& in libello de Ifiide Se Ofiride contendit, ^ete-
res Theologos plerosque ea opinione fuiffe imbu-
tos. Probarunt hoc fatis inter Modernos Viri do-
diifimi. Vide libellum tb Uaxapfla CI. Wolfiì &
fingularem Differtat. Celeb. Moshemii de hoc
argumento fcriptam. Ipfe Plutarch, de hod
argumento ita loquitur : Vetaftijßma proinde a- Sa-
crarum Profeff'oribus rerum iS Legum latoribus
derivata efi opini« auctore incognito fide firma
i$ indelebili non in fermonibm ea tantum i$ ru-
morìbus fed & in Myfterìis ac Sacrifiais tam bar-
baris quam Gracanìcìs extans ; neque cafw ferri,
tf" a fortuna pendere Univerfum mente ratione
ac Gubcmatore defiitutmn ,• neque unicum effe
rationem qua contineat id ö' dirigat, tanquam cla-
vum aut frena moderata ; fed cum per-multa e bonis

juxta malisque fint confifa imo nihil bœc natura
ßncerum (ut verbo dicam proférât non eße unum
aliquem promum qui e duobus dolus res nabis ve-

C e 3 luti



390

'futi aliquem lìquorem cauponis in morem diflrilu-
at atque mijceat. Ergo a duobus principiis con-
trarìis adverßsque duabus facitltatibus quarum
altera ad dextram 'e5 recta ducat, altera retror-
fum avertatur atque reflectat cum vitam effe

mixtum tum ipfum mundum (fi non nnìvcrfnm y
eum flattern qui ad terram efi i5 Lutta fùbj'acet)
in&qualiter ferri variisque i5 omnis generis moti-
bus agitari. Si enim nihil absque cauffa fit, t5
mali cauffam bonum non prabet : neceffe eft in
natura ut boni ila etiam mali ortum peculiarem ^

fuumque principium extare. Atque hac quidem
fententia pierisque 15 iisdem fapìentiffimisprobatur.
Similiter in Timao pag. 628. inquit : Prœflat
itaque Platonis fententiam fequi, atque hoc 15 dicere
Z5 cancre mundum a Deo effe factum. Nam t5
Mundits omnium operum efi pulcerrimum l5 Deus

omnium cauffarumpraftantijßma. Subßantiam
autem & materiam ex qua factus efi mundits non
ttatam fed femper fubjetlam Opifici difponendam

fe,l5 ordinandam, adque ipfius Similitudinem

quantum ejus fieri poteft effingendamprœbuiffe. Non
enim ex eo quod nihil effet, extìtit mundus ; fed
ex eo quod non pulchre non recto aut perfecle
effet, quomodo fiunt Veflìs Domus Statua. Ex
omnibus apparet, PJutarchum de materia illa aeterna

non aliter loqui quam de Subjedo, in quod
Deus poteflatem fuam atque Dominium exerce-
ret. De Deo autem non aliter quam illi qui
omnia ab Eo condita credunt ubique differit.
Ponit enim in Eeterna illa materia naturam quandam

ratione carentem Se maleficara inordinatis
atque



m 391 c

atque turbulentis motibus brutam illam materiam

cientem ; Deus vero ex mente Plutarchi non
folum materiam rudern Se inertem in ordinem di-
geffit exornavitque ; Sed & animam illam male-
ficam ita emendavit, ut inde totius mundi admi-
randa pulchritudo prodiret. Videatur liber ejus,
cujus titulus P/ychogonia paffim conferantur fimul
quae ad hanc materiam illuftrandam congeffit Ce-
leberrimus Moshemius in notis ad Cudworthum.
Tom. I. pag. 233. fq. Difficultates vero, quae pò-
fita hac materiae eeterna exiftentia oriuntur fuie
oftendit P. Baylius cum in Lexico tum alibi.

IV.
Pergamus vifuri quid de Providentia fenierit

Vir dodiffnnus. In genere notandum, quod non
lèmel Epicureos Providentiam Dei negantes refuta-
verit. Ita de Oraculorum defechi pag. 269. ait :
Neque nietuenda funt nobis Epicureorum farina
atque rifiis quibus etiam adverfus Providentiam uti
non verentur dum eam fabula titillo irrident.
Nos fabula nomen rectius competere dicimus in in-
finitatem eorum qua de tat mundis nullum habet
divina gitbernatum ratione fed omnes cafu ut na-
tos ita etiam confiantes. In Libello nan poffe
fuaviter vivi fecundum Epicurum pag. 343. contendit

Epicttri Sedatores nullum foliduni rebus in
adverfis folatium habere poffe j pramittit primo
egregiam Hermogenis fententiam qux talis efi:
Hi, (de Dus loquitur) qui (5 feiunt omnia &
poffunt omnia ita mihi funt amici ut propter
curant quam pro me gerunt nunquam eos late-

Atn, neque noclu neque interdiu : quameunque
C e 4 rem



392

rem adgrediar aut aclurus fum utque prafcirt
poffim exitus fingularum rerum cos mihi fignifi-
eant, mittendis nunciis Juis ominibus famniis,
auguriis. Confentaneum quidem efi pulchra effe

qua a Dits veniunt, Sed hoc ipfum fuggeri a di-
vinitate magnam voluptatem conciliât fiduciamque
immenfam é5 animi elationem ac gaudium voluti
arridens bonis. Aliter afficeli, rerum fecundarum
fuavißmum quod eft mutilant ; in adverfis quo fe
avenant, nihil fibi faciunt reliqui : fed fortuna
urgente ad diffblutionem c5 fenfus vacuitaUm
tanquam unicum refugium i5 portumrefpiciunt. Per inde

acß tempeflate in mari agitatimi aliqms confola-
turus ßc dicat : Ncque Gubernatorem êabet navis
tua, neque ipfi Caftores fuo fuperventu emollient
vim maris ingruentis celeresque veniorum impetus

: nihil tamen mali efi : jam jam enim navim
mare deglutiet ; aut ftatim ad fcopulos ejeEla conte-

retur. Talis enim plane Oratio eft Epicureorum in
morbis atrocibus t5 doloribus ingentibus, Speras
aliquid boni a Diis ob tuam pietatem animo ès

infilato : beata enim i5 interitus exfors natura,
neque gratia capitur ncque ira. Melius aliquid poft
vitam oblatum iri Jentis quam in vita in errore

cs 5 quod mim dißblutum eft fenfu caret. Quod
fenfu caret nihil ad nos. In Difputat. contra Colo-

tem pag. 807. contendit, Epicuri cogitata Societa-
tis humanae vincula folvere ita autem ait ; Atqui
in legum confluitiione, ob quam Colotes laudat,
primum efi e5 maximum de Diis opinio ,* quamobrem
i5 Lycurgus Lacedamonios 15 ilurna Romanos t$
Jon Antiquus Athenienfes e5 Deucalion Gracos fere

uni-



§93

tmiverfôs Dits conficraverunt Vous Sacramen-
tis Vaticiniis ominibusque eos obfpem ac metum
Dus deditos obnoxiosque reddentes. Et fi terras
oheas, invenire pofifis Urbes mûris, Litteris, Regibus

Donribus, Opibus, nomifmate carenter. Gym-
najïorum atque Theatrorum nefcias : Urbem Tem-

plis Diisque carentcm qua precious jure ju-
rando Oracido non utatur non bonorum Cauffa

facrificet non ob mala facris nitalur nemo unquam
vidit Sea facilius Urbem condì fine folo poffe pitto,
quam opinione de Dus penitus Cablata Civitatem
coire aut conftare. Cœterum id, quod continet
omnem Societatem omnium legum fundamentum
eft illi non per ambages î5 obfcure t5 perplexa
ratione fedpalam fubvertunt prima fuorum maxime
ratarum Sententia prnlata. Hic Stoicos fequitur
Plutarchus, qui omnium acerrime Epicurcos impu-
gnarunt ; inter eos eminet Arrianus. At direde
probemus Providentiam ab Eo admiffam. In
Libello cur Gracula défierait, contendit, plures effe
mundos quibus tamen Unicus Rex Deus nitni-
runi prasfit. Qua neceffitas ait cogit muitos
effe Joves fiplures fint mundi non finguiis pra-
effe Principem Univerfi Deum Mente ac rationepra-
ditum qualis efi qui a nobis Dominus omnium ac
Pater cognominati»- Aut quid obflabit, quomi-
nus Jovis fato ac Providentia omnes ii obediant x
isque fingula infpiciat ac dirigat finguiis prœbem
initia femina ac rationes eorum qua peragwî-
tur. Cum enim in rebus Immani t flapenumero unum
aliquod corpus ex diverfis corporibus conßet, quo-»

rum per fe quodvis vivat, intelligat % fìutiat, ut
C e 5 $



394 c m
efi concio exercitus, ut Chorus quod fe Chryfeppo

vifiim fuit, in univerfe nefas nequaquam putandum
efi effe mundos X. L. aut C. qui onmes una regantur
Mente fe ab uno pendeant principio. Imo vero ad-
modum Deos decet talis dìfpofitio. - ¦ Hac vero
nifi fitllor magnìficentior eß fe Majeflati Deorum
affiliar fententia effe eos liberos neque alieno fabjeBos
Dominio. Utque Caflores auxitìum jaBatis tempeflate
ferunt fuoque adventu

Leniunt fiuBus celeresque Ventes,

non ipfe fimul navigantes, aut in eodem verfemtes peri-
culo fed ab alto fupervenientes ; ita eos alium alias in.
vifere mundum cum conter.tplationis duBos jucundìta-
te tum quod fua natura fengulorum gubtrnationent
adjuvant. Qualis autem illa perfuafio de Providentia

Dei effe debaat docet pag. 342. Ea autem
non efi horrìbilis (inquit) quadam aut tetrica perfuafio

qualem iflifingunt calumnia Providentiam impeten-
tes qua hominibus tanquam puerìs ingruat, aut fup-
plkio feelerum tragica fit infcripta. Verum pauci homines

Deum ita timent, ut non prüftet non tìmuìffe. Qui
autem eum timent ut Principem bonis benignum malte

infejlum uno Uh metu liberati a ßudio peccandi,
neque multis opus habent liberatoribus, cum maàtia apuâ
ipfos paulatim quafi contabefcat, minus anima conturbante

quam qui indulgent vitìis audentque federa
ac ftatim deinde metu fe pcenitentia corripiuntur. In
banc Plutarchi fententiam nofira aetate conceffit,
Vir Elegantìjfimì ingenti, Illufiris Schafisburius in erudito

libello de Enthufiasmo contendens, mul-
tum ad verum Dei cultum animis hominum in-
generandum & latius pioferendum facere ; fi
homines fereno animo de Deo cogitent eumque

fibi,



39? c m
fibi, ut optimum mitiffiraum mortalium eu-
pidiffiraum non Aro tetricum Se feverum con-
cipiant : Diffiteri haud poffumus duras oppido
& rigidas quorundam fententiâs efficere, ut vis
unquam fine honore da Deo cogitare poffimus.
Si eos audias, adura eft de te, nifi minutiffimas
opiniones credas, Se vel in minimis erres; Deum
'femper ut iratum Se vindidas exerciturura ob
oculos ponunt ; quafi vero quales homines fin-
xerit, ignoraviffet aut fimilis effet inepto Prae-

ceptori, qui a pueris fuis, nefcio quae fubtilia
theoremata exfpedatet. Interim hoc non obftan-
te eum juftum pariter elfe contra contumaces
reticendum non eft ; non enim omnes mortales
ejusdem funt naturae ; quidam enim metu pœnae
in officio volunt contineri ; Medium hic tenendum

eft publice docentibus imo omnibus qu?
de Deo & Religione rede fentire volunt. Quera-
admodum praecepta pie vivendi ad Jefuitarum quo-
rundam puflum inflituta nihil valent ; ita ab «Itera

parte parum aut nihil promovebunt verae
pietatis ftudium qui omnia officia Chriftianorum
ita proponunt ut nemo iis fatisfacere poffit. Quando

igitur fequenti 343. pagina infolitam Dei bo-
nitatem multis laudibus extûllit, a Deo autem
omnem iram profcribit fine dubio talem intelli-
git iram qualem homines vindidae cupidi in fe de-

prehsndere folent. Interim praeclara funt", qua&
de Dei intigni erga probos Beneficentia narrât.

V.
Secundum argumentum quo probamus fiutar-

chum providam Dei circa omnia curam agnoviffe»
repetimus ex rationibus, quas in examine quae-

ôiani? gl



5 396 <

flionis cur fero mali a Deo puniantur, adducit. In
genere pag. 377. fondamenti k^co ponit : Dea foli
aptìffimum pièna de hominibus pmmenda tempus cogni-
tum effe. Nam cum perdifficile fet (inquit) homìni
plebeìo confilium medici deprehendere quod fecutus,
non ante fed paß feBionem adhibuit, neque beri lavit
agrotum, Jed hodie : certe de Deo non facile aliud
quicquam firmum homo pronuntiabit, quam Eum ut qui
optime opportunum wedendi flagidis tempus habeat cogni-
tum medicamenti infilar pœnarn feeleri cuivis imponere

neque eadem in omnibus magnitudinis menfura, neque
eodem temporis artìculo definitam. Primam deinde
Cauffam cur Deus fero puniat in eo quaerit, quod
nimirum Deus nobis Exemplum bonitatis fe mifericordia

eiga alios exercenda dare velit ; Propterea (inquit)
Deus malìs interpofita mora ac tarde pœnas infligit, non
quad vereatur ne accelerando fupplkio erret aut com-
mittat cujus pœnitentia aliquando ducatur, fed ut in
vìndkandis aliorum peccatis favìttam fe vehementiam
nobis hoc exemplo fuo eximat ; docens non per iram
aut cum maxime fervei aut palpitai •

Animus fuper rationem fe flaltu efferens

tune nos dehere quafefamis ,fitisvereplendagratia invadere

in eos, qui nos irritaverunt : fed imitatìone duBos ejus
tnanfuetudinis fe cunBarionis ordine fe accuradone, adhì-
bito temporis fpatio in Confilium, quod mìnime locum para-
bit pœnitentia ad punkndum nos conferre. Satis pru-
denter in hoc negotio verfatur Plutarehus, Se majori

cum reverentia hoc argumentum tradat quam
multi inter Chrifiianos qui de Dei agendi rationibus

erga mortales inconfulte faepe philofophan-
tur. Prima illa ratio quam adducit Plutarehus

con eft exigui ponderis. Lenitas enim animi, Se

tolle-



397 c m
tollerantia ad mutuum inter homines amorem prö-
movendum multum potefl conferre. Certe fi
Deus (ir âuTotpôgu nomine^ punirei non folum to-
tum fere genus humanuni effet delendum fed &
inducerentur homines ut polita omni tollerantia
ad vindidam de aliis fumendam effent promtifìì-
mi, paratiffimique. Secunda ratio eß : Ita paniten-
da locum hominibus concedi. Humana inquit) pag.
370. malefaBorum ultìones légitima id duntaxat
habent quod viciffim agre faciunt repofitoque maleficio

fiubfiituunt, neque ulterius progrediuntur ; qua Cauffa
efl quod deliBa canum inftar cum latrata profiequun-

tur fe facinora extemplo ulcifcuntur. Atqui Deum
credibile efl, quamcunque vitto captam animam juflo
fuo judicio aggreditur ejus motus perfpkere ficubi ad

pomitentiam infleBuntur, tempusque correBionis largitut
iis quorum non extrema eft fe incurabilis nequitia.
Idem denique Exemplorum indudione probat.
Haec etiam ratio non efl fpernenda. Si leviffìmi
errores quos parum cavet natura humana ftatim
pcena eaqus intigni adfieerentur implacabile
& valde tetricum Numen crederent mortales
quod certe omnem amorem Numinis ex animis
eorum evelleret ,* Neque enim eum magni facere

poffumus qui ne leviffimos quidem in nobis
lapfus ferre poteft. Si graviora peccata ftatim pu-
niret Deus prohiberet, quominus illi Mentem
mutare poffent quod tamen faepiffime fadum
effe experientia docet. Fatendum tamen ed nos
hac in parte non omnibus dubiis, quae occurrere
poffunt, fatis facere poffe. Nobis homuncioni-
bus videtur aliquando utile effe fi Deus homines
vitiis omnibus deditos Se fandiffimarum Legunt
irrifores, inufitata quadam ratione puniret, pu-

tam us



m 398

tamus enim Ita aüis terrorern incuffum atque a pec-
catis in pofterum eos abfterritum iri. Pag. 379.
circa finem tertiam adfert rationem nimirum leram
malorum pœnam aliis prodeffe: legem (inquit) Aegyp.
dam nonne videntur reBe quidam Gracorum defcripfijfe,

qua jubet gravidam ft mortisfuerit damnata affervari
donee pariât plane affenfum ab lis efi. Turn ego

quid fi pragnans aliquis non fit, fed progreffit temporis
aBìonem aut Confilium arcanum in lucem poffit producere

aut occulti alkujus mali indicium déferre, vel
falutaris AuBorfieri confilii aut neceffarii ufus inventor

nonne reBius facit qui delato fupplicio earn udlitatem
cperitur quam qui mature earn interficiat. - - Nimirum

Deus quibusdam malis tanquam Carriifidbus ufus
efl adfumendas de aliis malis pœnas, quod verum effe

de plerisque Tyrannis arbitror. At Se hic agnofcenda
eft ingenii humani imbecillitas in reddendis confiliorum

divinorum rationibus. Primo enim homines
mali, non eum in finem in alios graffantur ut
eos emendsnt, fed ut turpiffimis cupiditatibus
feciant fatis : at fervare hominem poena dignitfi-
mum ut pravis animi ftudiis fraenum laxare

poffit, vix videtur Deo effe dignum. Secundo

ita femper innocentiffimi communibus involvun-
tur malis neque fine miraculo fere fieri potefl,
ut boni communem calamitatem effugiant. Tertio,
mali ipfi vix unquam credent violentas aliorum
hominum perfecutiones eum in finem fieri ut
ad meliorem redeantfrugem. Quarta Ratio
Plutarchi petita eft, ab opportunitate fumenda puna.
Nonne autem (inquit) pag. 380. ficfiatuendum efl

tempore fe modo, convenienti irrogatas pœnas prafiare
celeriter acfubito immijfis? At quaeritur utrum fera,
$e diutiffime dilata poena fit femper opportuniffi-

ma?



399 C It
ma mali nonfolum per longum temporis
intervallum turpiffimis peccatis fe contaminant, fed
& ut alii peccarent in cauffa fuerunt. Quinta rada

eß fimul cum vitio pœnam exifiere. Refert deinde

terrores, metus fomnia hominum poena dignis-
fimorum ; veriffimum eft, cum quibusdam
peccatis pœna's effe conjundas at in omnibus hoc
fieri certum non eft. Sunt homines, qui fine

pudore in quaevis mala ruunt & vix efl peccati
genus quin cura aliqua fit conjundum deleda-

tione, non omnes fentiunt illas confcientiae lan-
cinationes. Quod fi hoc argumentum in genere
confideratum aliquid valeret, fequeretur nemini
prorfus pœnas effe infligendas. Ex hisce fatis patet
Plutarchum divinam Providentiam in dubium
minime vocaffe.

VI.
Patebit autem hoc amplius, fi rationes, quibus-

in libello de confolatione ad Apollonium ufus efl per-
pendamus ; adducemus autem eas folas quae a
voluntate Numinis petitae funt. Prima Ratio quae
quidem ad noftrum facit fcopum pag. 120.
petita efl ab eo quod nempe is, qui vitam dederit ean-
dem repetere poffit, ficut inquit eleganter qui ar-
gillam traBat fingere ex ea animalis formam poteft t
rurfumque diffingere, iierumque ac quoties libet perpetue*
vices iftas repetere : fic etiam natura ex eadem material
olim avos noftros, poflea Patres protulit, deinde nos au

deinceps alios ex aliis evolvet. Tu ledor memor lis
Similitudinis qua utitur Paulus ad Rom. Cap. IX.
v. 21. Secundum argumentum cur mors pro malo
habenda non fir ell ; quod Mens per mortem in
libertatem fit ventura. Beatum (inquit) tiberari a

fervi.



400 §f£

fervitute carnis fe affeBionibus eam comitantibus qua
Mentem occupant ac fialtitia humana impfent. Innu-
meras inquit Plato nobis faceffit molejiias corpus, ob

viBas fui neceffitatem quod fi praterea morbi aliqui
incidunt it impediunt veri contemplationem ,• ad hac
amoribus cupiditatibas, timoribus omnisqùe generis
fimulacris fe vanitate nos opplet ut revera eveniat,
quod ille dixit, Nos nihil unqaam favore poffe. Bella

feditiones, fe pugnas, nulla alia res excitât, quam
corpus fe ejus capiditates. ¦ ¦ Ac dam vivimus, quam
fieri potefl proxime ad fiientiam aceedemus, ft nihil
cum corpore rei habeamus, quatenus omnino licet,
neque cum eo quicquam nifi lumina urgente neceffìtate

commankemus, neque contagio ejus natura nos opplea-

tnus, fed ab ea nos paros confervemus, donec ipfe nos

Deus eo exfolvet, tum demum puri fe fiultiria corporea

exonérait, cum Diis erimus omnia nobis ipfis ftncera
cémentes jdlicet ipfam veritatem. Ratio tertia :
Non ea lege nos in vitam vocatos, ut ipfi ei fines ac
termino! prafcribamus : Non enim ea lege inquit) pag.
I2Ç. in hanc vitam venimus at ei leges ipfi prafcribamus

fed ut iis obtemperemus qua decreta funt ab Uni-
verfi Gubernatoribus Diis fe conjìituta a fato ac

Providentia. Quarta : Ufuram vita in breve tempus nobis

a Diis conceffam. Non enim tantum (inquit) ut eß

apud Euripidem

Non propria funt, quas homines ttnent opes,

fed in univerfum nihil homo pejfidetproprium, ac defmgUm
lis ufetrpars hoc licet.

Res procuramus a Diis nobis créditas,
Arbitrio repofcnnt UH quas fuo.

Quapropter iniquius fine non debemus, fi tepetunt

quo-



m 401 c

rum nobis exigui temporis Ufiltrant concefferant, quart!
do ne menfarii quidem nife animum pravmn gérant,
indignantur ubi apud eos depofiti fors repofcitur fe
non promte reddenti dicere poffes haud injuria oblitus

ne es ea te hac candidane accepiffe ut redderes Ideni
vero omnibus ufu vtnit hominibus. Vita nobis conduit

Diis eam apud nos fatali deponenìibus neceffitudi-
ne neque certas efi dc-finitas terminus ad quern
reddendum fit illud depofifum. Quinta Ratio : Quosdam)

mature ex hac vita revocari eum in finem ut a gra-
vioribus malis eripiantur ; Quis autem novit (inquit)
an Deus paterna quadam Providentia fe procumtionê
hitmani generis cernens, qua eventura effent, nonnuU
los immstura morte tollat ut nihil iis accidiffe fenti-
enduui fit, quod fuerit abominandunt.

Nihil enhii grave eft honiitìi qtiod feri nêcèlfitâs" t
five adeo id pracedehte râdoclnatione contingat five
confequatar -, multique matura morte cdlamitatibu< gra-
viorthus fitbtraBi funt ; fe utile fait quibusdam id
ne nafeerentur quidem : aliis ut nati illico exringaeren- -

tar i aliis ut aliquandsper viverent, aliis ut in vigore
atatis morerentur. pag. 13t. fq. Cauffam non effe tan-
dem cur doleamiis ob ìmmaturam at nobis videtur
amicornm mortem quandoquidem probabile fit mentem

pofi mortem ad fuwmos honores fe delkias pervert-
tnram : provocar eum in finem ad Pindaruni &
PUtonem. Haec fatis teflantur Plutarcbum divinam

Providentiam agnoviffe. Certe fi Epicuri ad-
didus fuiffet opinioni, aut omnem Religionem prd
fabula habuitlet, aut aliter plane locuturus fuiffet*
Addendum hic quod idem Plutarehus in libello
eleganti de Pueroram educatìone agnofcat naturam

bonam vel indolent etiam bonitati Numinis
Tam. IV. D d effd



402

effetribuendam : Sane (inquit) beatus t Diisque
acceptas efi cui Deus ifia omnia tribuit. Locutus eft
de tribus virtutibus quas defideramus in eo qui
ad verae Eruditionis Se Sapientiae gloriam graffari
vult. In Cariolani Vita pag. m. 61. fatetur Deum
fingulari ratione diverfis occafionibus Mentes hominum
adficere iisque adeffe. Poftquam enim laudaffet
Hom-yrum talia de Diis fentientem addit : aut
enim a noflrarum cauffis aBìonum atque principiis
tollenda prorfus divina fiunt, aut quonam alio modo opens

adjumentumque fertint hominibus Nec enim Dii nobis

corpus effingunt nec ad res gerendas manus nobis

fe pedes componunt ac promovent fed efficaces animi
vires atque deleBum quibusdam primum imaginibus
fe cogitationìbus excitant, aut contra avertunt ac re-
primuntfìfluntque. Pag 821. contra Stoicos difputans,
redarguit ipfos quod afferant bona corporis
quidem a Diis immortalibus hominibus concedi

non item virtutes aliaque mentis Boria.

VII.
Quartum Argumentorum Genus quo probamus

Vlutarchum Providentiam admififfe petimus ex
opinione quam de Fato habuit : in Libello de Fata

pag. s6o. varias Fati definitiones ex Platone ut
plurimum petitas, adfert, quae quidem omnes non
adeo perfpicuse funt ; interim de hoc argumento
ita loquitur Plutarehus, ut pàteat eum Fati
nomine intellexiffe Providam Dei circa mundum guber-
nandum curam fatua manente hominis libertate qua
¦iflam quidem gabernandi rationem fequitur at ita ut
fpontaneis aBionibus fuus adhuc reliBus fit locus. Eum
in finem Fatum confsrt cum legibus civilians, feu

voluntate potius Imperantis, qui in genere aliquid
vel



403

Vel praecipit, vel vetat ,• legem illam obligatio'3
nera ad omnes adiones includere ; obfervantiam
autem aut transgreffionem ejus adfctibendamt
effe homini, cujus pœnam aut praemium a
libera Mentis determinatione pendentem proprie
Deus non voluerit nedum Fatum aliqiiod
conftituerit. Efi inquit fatum fimile legi civili ;
Primum enim fi non omnia tamen pleraque condirione

certa mandat. Deinde quidem univerfa fua potentia.

compleBitur qua ad Civitatem pertinent. Quorum
utrumque quale fit agendum confideremus. Sao online

civilis Lex de eo qui rem fortiter gefferit, fe da

eo qui ordinem deferuerit, verba facit, eodemque mo-
do etiam de aliis : non tamen de cerds perfenis fed

qua liniverfia funi ea principe loco confequenter ea »

qua fab iis continentur proponit. Itaque legibus dke-
mus effe praceptum ut ille vel ifte ob rem praclare ge-
fiam honore afficiatur alius oh defertam aciem punia-
tur : fcilicet quia lex facilitate fe nan expreffts qui-
dem verbis, fed tamen ita ut iflos ea comprehendant
de iis fanxerit. Sicut Medkorum quoque fe corpora
exercentium leges fingularia in univerfalibus potefiate in-
clufa proponunt. Ita natura etiam Lex univarfalla pri-
marie ac pracipue confequenter fingularia inflituit : ut
ifta fiatalia fint qaadammodo hac eorum fatis omniw
adhareant fintqae ut fic dicam Confatalia. - - Videa.
mus nunc quia fit cum condirione poni quod ex Hy-
pothefi Grads disitur : fe tale effe fatum monuimus.
Poni ergo certa quadam condirione dicitur, quad non
per fe vel abfólute, fed ad aliud relatum eo pofito ponitur

ipfam atque hac ratione judicatur hoc illius effe

.conjèquens. Atqui talis efi Adrefiea SanBio. Qui-
eunque animus Dei comes faBus aliquid veri perfpexerit *
is usque ad alteram circuitionem a fupptkio fit immn-

D d % nis)



404 Ç It
tits ; fe fi poffit perpetuo id facere, perpetuo fit illafial
Hoc fe univerfe diBum efi fe cum condirione. - - Hac
ergo enundatio fìquidem id r.jtat Fato omnia conti-
neri prorfus efi concedenda five quis de rebus humanis

fe terreftrìbus, five de cœlefiibus velit intelligi. At.
que hoc in prafentìa quod ad noftram attinet difputa.
tiOnem conceffum eflo. Sin, dfuod multo magis illa
vox pra fiefert, Fatum non omnia, fed illudpotijfimum
fignificat, quod Fad eft confequens ,• non dicèndum eß
omnia fieri fecundum Fatum nt fi comprehenderentur
quidem fato. Non enim légitima funt, ncque juxta
leges fiunt omnia qua legibus condnentur. Nam fe
proditionem fe ordinis deferrionem fe adulterium
aliaque id genus multa leges compleBuntur, qua légitima,
effe nemo dìxerit. - - Eodemque jure illa tantum fata
Ha cenfebimus fe fiato fieri dkemtis qua confequun.

tur Cauffis in divina dijpofitione Cauffarum antegrejfas.
Hinc concluditur omnia quacunque fiunt, fato con-
tineri ; multa autem atque adeo pleraque antecedentibu.

Caußls eflfeBa non reBe fiato addici. Pag. 5 62.
explicat quid fit pojfìbile impoßibile contingent
neceffarium. Hisce definitis fententiam tandem fuam
de Providentia & Fato ita concludit. Pag. 563. Eft

itaque Providentia faprema quidem fe prima primi
Dei intelligentia five mavis voluntas benefica erga res

omnes qua primum fingala divina ris omnino uptime

ac palcherrime funt ordinata. Secunda vero fe-
cundorum efl Deorum qui per ccelum ingrediuntur,

qua fe mortalium res ordinate fiant fe fengulorum
gentium permanfio atque Salus procurator. Tertia noi

abfarde dicetur Providentia atque procurano Geuiorum

qui circa terram collocati humanarum funt Cujlodes in-

fpeBoresque aBionum. Cum ergo triplex fpeBetur
Providentia quarum prima pradpue 'fe potijfimum fic

nomi-



m 40T c

nominatur : non verear dicere tarnetft hoc PhilaßphoV

rum fieutentiis répugnons videri poterit, omnia fieri Fato

fe Providentia, non etiam natura. Sed quadam fieri
fecundum Providentiam, alia quidem fecundum aliam,
quadam juxta fatum ,• fe fatum omnino fubeffe
Providentia hanc Fato nequaquam. Sane fi 'rede
capio mentem Plutarchi non multum abit a

modernorum Sententia de Fato. Ita enim de hoc

argumento loquitur Cl. Scherlol^ de Providentia

pag. 99. Editionis Gallica. Si par Fatalité on entend

une refolution invariable fe confiante de la part de Dieu,

d'infliger des peines aux criminels d'affurer des recom-

penfes les - Gens de bien : fe fi la providence efi

proprement le Minifire, qui met en efit cette refolution
nous admettons volontiers une pareille Fatalité : pour
réduire en un mot, tout ce que nous venons de dire :
le Gouvernement de Dieu dans tous les evenemens efl fi
abfelu que rien ne peut arriver aux hommes que ce

qui lui plait, ce qu'il determine fe ce qu'il ordonne,

pour ceux fe cela efi neceffaire, pour que Punivers

foit bien gouverné : ceci Well point un defiin aveugle
mais un gouvernement fiage fe équitable. Non inqui-
rara utrum Plutarehus omnibus dubiis quae,
circa graviffimum Se fubtiliffimum argumentum
occurrunt, fatisfecerit nec ne ; hoc tantum dico,
quod Ci fententiam ipfius de hoc argumento,
quam hinc inde profert, in fummam redigamus,
patere Eum quidem omnia Providentias, fubeffe
confeffum at ita ut libéras hominum adiones
a neceffitate omni exclufas elfe exiftimarit ; Et
certe hoc omnes qui de hoc argumento difpu-
tant videri volunt admittere ; quomodo autem
id probent, diverfam ingrediuntur viam. Often-
demus autem amplius ex Scriptis Plutarchi, ipfum

D d 3 afferuiffs



4o6 c m
fcflèruiffe libertatem feu liberum arbitrium, uti
vocant in homine adraittendum efle. In Difpu-
tatiomibus contra Stoicos pag. 608. hanc affertio-
nera propugnai. Pag. 549. ubi agit de exilio
rationes animum obfirmandi contra dolorem repe-
tit ex liberiate nofira qua uti vel abuti poffimus.
Duabus enim inquit) doliis, qua fatalium eventuum
piena Homerus in cœlo ait jacere ; non Jupiter promus
adfidet ut aliis tenia fe temperata aliis fincera ma-
îorum exhibeat fluenta fed noflrum anusquisque /t fa-
pimus haurkntes de bonis quo mala temperemus,
vitam facimus jucundiorem fe tollerabilkrem catera

tanquam colis aut cribr'ts intus manent atque inhärent

optimis per foramina aut rima: ejeBis : Idem fines
fapkntiffimos in Univerfo admittit. Id non folum
patet ex eo quod Platonis Sententiam circa
originerei mundi ejusque adminiftrationem ubique
probet ; fed & quod omni data occafione agno-
fcat fapienter omnia effe fada. Ita in Libello
de Frigore pag. ^38. prudentitììme a Deo frigoris
ac caloris viciffitudines atque vim temperatas
effe ait. In Libello de Facie in ore Luna, proba-
turus, Lunam terree noftrae limitera effe, argumen-
tatur zfin'tbus Dei. Etenim (inquit) pag. 772.
fi nulla mundi pars pratermaturam fuit adfeBa fed
unum quodque ita jacet ut natum efl, nulla transia-
rione nulla mutadone indigeni quibus ne initio
quidem opus habuerit ; miro r quodnam munus fit
Providentia aut quid fecertt Pater ille fe artificiofiffimus
Ardfex Jupiter. Non enim in exercìtu opus efl fcien-
tìa ordines infiruendi, fi fua ffonte quivis militum no-
verit fuum locum ordinem fe flatìonem, quam accipere
debeat fe tueri neque ufus erit hortulanis, aut qui
djonw aàifliçmt | fi ibi aqua ulixo adfluat, planus

xigatìone.

}(¦>



m 407 c

rigatione indigentibus : heic lapides, ligna, Uteres

naturalibus motionibtts pro fe in locum conciti-
nitatemque defideratam coéunt. Sin efi ut hac
ratio palam tollat Providentiam Deoque rerum
difpofitio t5 divifio convenu : quid mirum fie or-
dinatam effe t5 concinnatam naturam, ut heic ignis }
ibi aflra rurfumque heic terra fuperins Lunafit
collocata arcliore rationis quam natura vinculo
confinola Adiiiifit infuper Plutarehus Genios quosdam

qui Deo in adininiftratione Univerfi pure-
rent 5 eorum autem Miniflerio putavit opus effe

ne Deus arStius cum materia conjungeretur, quam
neceffe eli hinc de Oraculorum defectu pag. 266.
ita ait : Quemadmodum igitur fi quis aérem, qui
inter terram i5 Lunam eft interjectut, fubduceret,
is Univerfi Unitatem ac coharentiam folveret vacuo
in medio t5 nexus experte loco exiftente : Ita qui
Geniorum gentem non admittunt, ii inter Deorum
ac hominum res nullum relinquunt commercium
vim interpretem (ut Plato nominat) atque admini-
ftram pertinentes aut profceto confundere nos omnia

i5 conturbare cogunt Deum in humanas res
i5 affecBiones confidentes detrahentesque ad ufusr
quomodo Theßala Lunam deducere cœlo feruntur.
Ubique prxterea Plutarehus profeffus efl, Deum
aufforem mali effe non poffe. In dffputationibus
contra Stoicos habitis totus in eo efl, ut probet,
Stoicos Deum facere auctorem peccati de. contra >

liane Sententiam longiilìme ab opinione fua re-
motam effe ait : ita de Stoicorum repugnantiis
pag. 603. contra Chryfippum iiffurgit. At Chryfip-
pus inquit } ita reprahenfionas has deridet ut

,Dß 4 etiam



408

etiam de Jove Servatore, Genitore, i5 patre juftitia
aquitatis ac pacis in hanc fententiam Jcripfe-.

rit libro de Diis tertio • Sicut autem Urbes Civium
multitudine abundant e colonial aliquo deducunt, ut
fe exonèrent aut bellum aliquod fufcipiunt ; ita
Deus exitii occafiones fuggcrit, citarque Euripidem
15 alios teftes qui dixerunt, bellum Trojanum a
Diis fuiffe commiffum exhaurienda gratia multitu-
dinis hominum. Horum omino alias abfurdita-,
tes e5c. Illud confiderà eum Deo femper pulchras
(5 ad humanitatem pertinentes tribuere appellations

: facta autem fimul fava barbarica galatica.
- - Deiotaro Calata fimilem Deum Chyfìppus facit

qui cum haberet complures filios cum vellet
uni Regnum domumque relinquere ; esteras omnes

necavit. - - Levins eß quod dixi, majus quod
dicam. Nullum hominibus bellum oritur absque vitio,
nam aut voluptatis ftudium, aut avaritia aut am-
bitio aut regnandi cupiditas bellum confiat. Ergo

fi bellortim etiam peccatorum auctor efl Deus

irritans t5 pervenens homines. Facile eflet unum
altenimve in gratiam Stoicorum dicere ; at nolu-
mus hoc facere ; prolixitaterr\>evitatiiri j confera-
tur noftra Differtatio de Fata Stoicorum primo Tomo

Miifei Bremenfis inferta & quse contra rov Met-
KOifi}t]v Celeb. Buddcum in Muffo noftro Helvetica
de hoc argumento adduxinms. Hoc unum patet,
Plutarchum longe difeedere ab eorum lententiis,
qui Deo mala tribuant. Scioxomnes qnibuscun-
que tandem opinionibus addidos ubi ingentilì"
difficultates quse ex nexu fyltematis neceffario
ferali videntur, clamare fe detefiari illam pro-

pofitio-



409

pofirionem : Deus efl audor peccati : Quo jure
fsepe id fiat, jam non quœram ; nialuut tales dici

fe contra Logicaui potius, quam contra Deum
peccaffe. At ex antecedentibus patet Plutarchum
ita de hoc argumento loqui ut quantum pote/l,
hominibus libertatem agendi vindicet. Haud ignoro

futuro» qui putent ipfum Plutarchum eri-

ara liquidera opiniones ejus de Providentia vu'ge-
rentur non elapJuniin. At quis Philofophorura
& Theologoruni eli, qui omnes fcrupulos tollere

poffit Syflema quod omnibus dubiis a Baylio
niotis ex alle fatisfaciat, hadenus repertum non
efi ; ne_c forte in hac rerum caligine ejusmodi ab

ingeniis humanis effingetur. Viri prudentes du-
dum quae hic cavenda, & in quibus fubfilten-
dum moiuierunt. Quicquid autem tie eo fit,
Plutarehus nonloliim Deum audorem mali elle non
polle contendit ; fed ne ipfum quidem malum
ad pulclirifudiuem vel perfedionem totius
aliquid quod flatuebant Stoici, coiiferre poffe affe-
ruitì Ita contra Stoicos pag. 8T3- % Chryfippunt
cumprimis infurgit dicens : Sed- quis de hoc qtte-
ratur memor eorum qua in fecundo de natura
ille firipfit pronuntians haud inutiliter rebus uni-.

verfis malum extitiffc. Et meretur hac res ut
Decretum illud ipfius verbis proponam $ qua intçtli-
gas qui Xenocratem i5 Speufippum incufant, quia
janitatem negaverint effe e renfu indijferentiinn
neque dìvitas de innutiiium numero, ipfi quo loco

vitiofitatem ponant, i5 quid de ea loquantur. Ma-
lum (inquit,) fuo termino a reliquis diftinguitur
accidentibus. Exiftit enim ipfum quodammodo fe-

D d 5 cundum



410

cundum natura rationem Ör ut fic dicam) non inu*
tiliter rcfpeótu univerfarum rerum alioquin ne
bonum quidem poterat fubfiftere. Ergo Diis boni
nihil eft quando nihil mali Et cum Jupiter
totam in fe ipfum rctexens materiam unìcus fiet ab-
clitis reliquis differentìis, bonum tunc nullum erit,
quia nihil aderit mali Enimvero Chorus conciliere

poteft nemine vitiofe canonìe : i5 corpus fanum
efi nullo membro agrotante : Virtus autem absque
vitio fubfiftere nequit Sed nimirum ficut quorun-
dam tncdkamentoruni facultatibus virus ferpentis
aut fet hyana admifeere oportet : Ita ad Socratis
juftitiam requirebatur neceffario alìcujus mali ad-
juntlio utpote malìtia Meliti e5 Cleonis petulanza

ad Perìclis probitatem. Sìcut enim (Chryfip-
pus) Comœdia infcriptiones ferunt ridiculas, qua
profe nullius predi, ioti tamen po'èmati aliquid ve-
nuflatis addunt ; ita ipfum quidem pro fe vitium
vituperaveris ad alias res inutile non eft.
Primum vitium Dei Providentia extitiffe ficut voluntate

Poeta malum Epigramma factum efi tantum
abfurdi habet, ut abfurdius cogitar!poffit nihil. Nam
hoc dato qui magis Bonorum quam Malorum da-
tores erunt Dii quomodo invifum erit ftagitium
Diis quid habebimus quod male ominatis bisce

diclis opponamus

Cauffam mortalibus creat aliquam Deus,
Cum familiam vult quandam adjugere funditus
In litem Superum quis tandem compulit iftosi

Deinde malum Epigramma Comcediatn ornat l5
adfinem confequendum juvat, Poeta fpectatoribus

rifum



411

rifium movere vel ìepiàtm proponere aliquid capiente. Ai
patrius Ute fe fupremus ac Jufiitia Prafies Jupiter opti-

musqué, ut eum Piniarus nominat, artifex non fcilicet
Drama aliquod magnum fe varium maltiplkive cogni-
tioni ferviens, mundum fabricant, fed Urbem Diis ha-

mimbusque communem in qua una vitam exigèrent

jufiitia fe virtute ducibus concorditer acféliciter : quer-
fum ad pulcherrimum hunc finem opus habuit latroni-
btis homiridis parricìdis, tyrannis Non enim ja-
cundum Deo exordium aut elegans fuit vitiofitas, qué
rebus humanis non facetias aut r'tfum fed feurrilita-
tem injuftìtiamque intulìt propter qua ne fomnium
quidem decantata illius cum natura confenjìoms videro
licei. Praterea imp'.um illud Epigramma perexigua eß
comœdia particula inque ea minimum plane locum

occupât : ac neque abundant talia neque eorum qua
reBe faBa videntur cuiquam officiant aut venuflatem
ejus corrtimpunt. At vitiis repleta funt omnia tota-

que vita ftatim a primordio usque ad coronidem deca*

rum non Jervans aberrans a reBo curfu conturbata 9
nuliam partem habeus puram aut reprehenfionis immu-<

veni, ut ipfi dicunt, omnium eß Dramatum turpiffinusm
fe injucundijjìmum fee. Difplicuit haec refponfio
Plutarchi Itlufiri Leibnizio, qui poftquam ad locurri
hunc Charonenfis provocaffet addit haec verba }
Theodkée pag. m. 339. Nous ne connoiffons pas affin,
la nature de Pancienne Comœdie pour bien entendre:

ee paffage de Chryfippe, mais puisque Plutarche demew-

re d'accord du fait, ily a lieu de croire, que cette com.

faraifon Wétoit pas mauvaife. Plutarche repond premièrement

que le monde n'eft pas comme une piece de

recréation ; mais âefi mal répondre. La camparaifim coir-

fifie feulement dans ce point une mauvaife partie peut
rendre le tout meilleur. Il repond en deuxième lieu„

aus



412 C

que ce mauvais endroit rfefl qu'une petite partie de la
Comœdie au lieu que la vie humaine fourmille de

maux ; cette reponfe ne vaut rien non plus ,• car il
devait confiderer que ce que nous connoiffons efl auffi
une très petite partie de Punivers. Ut verum fatear,
non ita comparata effe videtur refponfio I/ltifiris
Viri y ut nihil cum aliqua veri fpecie opponere
poffet Plutarchi Defenfor. Plutarehus non duas
tantum fed très potiifimum rationes contra
Sententiam Chryfippi attulit. Prima-ed, polita
veritate Sententiae Chryfippi fequi effe malum ,• ti
enim Deus voluit optimum mundum, isque fine
malo effe non potuit, fequitur Deum aeque
malum ac mundum fieri voluiffe quia mundus fine
malo non fuiffet perfediffimus : at hoc detrahit
divinis virtutibus & falfum elfe videtur. Quod
ita potuiffet probare Plutarehus : Quicquid nuliam
involvit repugnantiam id Deus facere poteft ; at
mundus ab imperfedione omni liber res eft

quae nuliam repugnantiam involvit Ergo Deus
talem facere poteft. Rurfus ; Deus nonnili
optimum vult j at mundus, ubi mala exulant omnia
optimus eli 5 ergo Deus talem vult. Minor pro-
pofitio haud difficulter potuiffet probari a Plutar-
cho. 2. Ratio Plutarchi eft quod mundus a Deo
conditus non fit recreationis gratia aut ut con-
templationibus faltem deledationem aliquam ad-
ferret. Rejpondet III. Vir comparationem tantum
in eo pofitam quod defedus in pane poffit fa-

cere ad ornatum totius. At refpondeti poffet,
errorem in fabula commiffum aut ita neceffario
pertinere ad perfedionem totius Comœdiae, ut
fine eo ad redas leges fabulae accommodata
Comcedia dici non pofiit ; aut Poetam fpedato-

rum



I 413

rum rationem habentem ut rifum Se ineptura
applaulum excitaret, ftudio errorem commififfe
aut denique ex ignorantia legum Comœdiae hoc
fadum : At quocunque tandem fenfu haec ad
Deum generis humani Conditorem transferas

irapia effe videntur. Si prius : dicendum, Deum
malum tam certo velie debuiffè quam certum
eft fine vitio quodam Comœdiam effe non pofi
fe ; neque etiam verum eft vitium aliquod aut
hiatum quendam ad carrainis leges, vel Comœdiam

neceffario polìulari. Omnia hic Certis &
conflantibus regulis dimetienda. Novimus Poe-
tas fi exigua materia impetum refraraet, aut
Deos à-no /Anzcivni in fcenam pertrahere, aut aliud
quid immifcere ; quod attentionem Auditorum
alat. At nemo dicet, haec ad comœdiae perfedi-
onem neceffario poftulari : rteque infuper dici
poteft veri nominis Poetam Ut quibusdam rî-
fum exprimeret, unice curare. Et fi deledatio
aliqua inde quaerenda potius ex re ipfa, id eft
totius comœdiae apta conflitutione quam vero
errore quodam ridiculo Se ad naturam fabulae
haud pertinente haurienda. At fi vel maxime
unius recreationis gratia aliquid proponat Comi-
cus vel Poeta quod grattini acceptumque Spe-
datoribus ; haec tamen comparatio, mea opinione,

denuo ad Deum transferri non poteft. Certe
enim Deus volupcatis gratia mundum non çondi-
dit. (2.) Neque Deus, neque probi homines,
malis cujuscunque generis deledari poffunt. (3.) Ia
malo ipfo utcunque fpedato nulla poteft effe
deledatio ornatus nullus. (4..) Deus etiam
hominum malorum malis deledantium rationern
nuliam poteft habere multo minus tandem dici

poteft



4H c m
potefl, Deum nefciviffe quid ex condito mundo

vel generis humani conflitutìone fecuturum ef-
jfet. III. Tandem refpondit ad illam comparatio-
riem Chryfippi Plutarehus quod error ille forte
in fabula commillus, pais tantum fit exigua
Comœdiae ; vitam autem humanam omnis jgeneris
malis coopertara effe. Cui objedioni occurrere
vult lllttfiris Vir eo argumento quod mala exi-
guam Univerfi nobis cogniti partem occupent.
Refponderi autem poteft nos judicare de iis

quae fcimus non de illis autem quae ignota funt.
Omnium Seculorum experientia edocuit, rariffi.
mos effe verae pietatis cultores, malorum aurem
innumerabilem turbam. Utrum in aliis mundi
hujus partibus v. gr. in Planeris, homines fint
nobis meliores ignoramus. Qiiod fi tales fint,
nondura tamen videre poffumus qua ratione tot
millia hominum peffirnorum tot mala quibus
hi; notier Globus terreftris featet ad perfedionem
totius mundi aliquid conferre poffit. Caeterura;
haec non eo animo dico ut Illujkis LeibnizJì Decretis

& ingenio Se Eruditioni infolitze plane
aliquid detrahara ; nedura ut data opera de hoc
argumento de quo plus fatis difputatum efl,
cura quoquara ferram contentionis reciprocera ;
quid Plutarehus reponere duntaxat potuerit attendere

voluimus. Qui putant, Magnum Viruret

per omnia fatisfeciffe dubiis a Baylio motis fru*
antur illa qua gaudent luce ; malumus nos
Ì7nyjtY. Patet faltera ex bis Plutarchum conlef-
fum elfe Deum nulla ratione mali poffe elfe

audorem quod nobis quidem hadenus fuffU
Cits

Re,



fig 4iï 311-

VIII.
Rettat, ut inquiramus quid de Animae poll

mortem ftatu ftatuerit Plutarehus. Atque hic primo
quidem eft attendendum quid de natura Mentis
noflrae fenferit. Lib. I. de plac. Philofoph. Cap. 3.
Ubi Pythagora fententiam de natura Mentis noflrae

proponit, eam fcilicet effe Unitatem quandam
quia Mens quae pereipit Unitatis in morem per-
cipit, eidem fententiae videtur aftipulari. Vocat
enim eam Sententiam rationi confentaneam. Pâg. 48?.
agit de virtute morali veterumque Philofophocum
opinionibus de ea, atque ait, eos in eo omues
confentire quod virtus in illa parte rationis, quae
ratiocinatur locum habeat. In eo (inquit) om-

nes confentiunt, quod virtutem partis anima principis
affeBionem quandam fe facultatem ratione partant, aut
ipfimi potius effe rationem fibi conjenrientem, firmam at.
que inexptignabilem ponant. Poftea contendit,
partem aliam rationis effe brutam aliam rationalem,
¦quae Sententia etiam non multum remota eft ab
eorum opinione qui tribus partibiis hominem
conftare contendunt, aut qui faltem inter partes
inferiores Se fuperiores facultatum Mentis diferi-
men faciunt. Sufficit quod exinde pàteat, Fiutar,
chum, id quod in nobis cogitât, atque ratiocinatur

a corpore diftinxiffe. Idem affirmât pag.
338. contra Epkureos difputans. At vero (inquit >

quid potefil abfurdius fieri, quam cum dua fint, e qui-
bus homo componit'ar partes corpus fe anima, qua-
rum quidem hac principatum obtìnet, corporis proprium
quûddam, domefiknm fe natura conveniens effe

bonam nullum anima Sed earn deßdeutem in corpus
habere converfeos octtlos ejusque ajfeBìonibus arridere

unaqtie voluptate fe gaudio fruì Ipfam ab initia im¬
mobilem



)4iS(
mobilem omnisque affeBionis vacuam nihil omnino habere

quod deligat quod appelât, quo gaudeat Aut
enim oportait eos fimplkiter Sententiam fuam révélantes
hominem totum carneum facere quod nonnulli audent
anima fubfiantiàm negantes ; aut duas naturas diverfas
in nobis fi relinquunt, proprium utriusque etiam

relinquere bonum fe malum familiare fe alienum.
Statum autem Mentium piarum poft mortem eleganter1

defcribit de Ifide fe OJlride pag. 37c. Hominum auteni
anima inquir) quem habent cum Deo conforta ufum,
nifi quatenus Philofophia adjumento veluti per fiomniunt
lntelligentia eum attinguut. At poßquam fioluta migra-
verunt in purum, fe vifui atque perpeffionibus non.

obnoxium : ibi tum eorum ipfe auBor efi Deus ab ipfo
pendendum fpeBandumque absque alla jatietate fe
défiderantiuM ineffabilent hominibus pulchritudinem
cujus amore prifea fabula Ifidem correptam ait ea

perfequenda fe potianda hnplere res caducai omnibus

pulchrìs atque bonis. Certe non multum abetine
haec ab oraculorum facrorum decretis. Urinam
Vir dodiffirnus, difciplinam Chriftianorum in-
fpexiffet : neque enim dubito, quin magis tutarn
ad illa eeternac felicitatis tempia perveniendi in-
veniffet viam de honore quo anima Beatorum poft
mortem adficientur fupra jam ex Confoiatione
ad Apollonium locum adduximus. In Libello de
Genio Socratis pag. 840. exiftimat animos Beato-

rum hominum Genios fieri ; animi autem inquit
orta liberati fe vacantes pofimodum a corpore ut lìberi

prorfus emijfi, Genii funt, curam hominum gerente!,
ut ait Hejiodus, fe ficut Athleta feneaate eis vaca-
tionem artis largita, non omne tamen protinui abjkìunè
ftudium fe curam corporis ; fed deleBantur cum alios

èxereeri vident, exhortantur usque praflo adfunt ; ita
confeBis



fil 417 CI»

confe&is vita arumnis animi oh praflantiam in Genios

verfi non plane defeicient res humanas hominumque
rationes fe /ludia ; fed propitii iis qui eundem finem afi-

feBant, adjuvant eorum conatus ,• incitantes fe provehen-

tes cum eos vident propinqua fpe contendere ad finem
eumque jant attingere. Pag. 38 f. non folum animas im-
mortales effe contra Epkurum contendit, fed & hanc
ipfam vtritatem cum perfuafione de Providentia
ardiiïîme elfe conjundnm. Una igitur (inquit)
eademque ratione fe Providentia Dei fe anima huma,

na permanfio flabilitur : neque poteft reHnqui altero fiub-
lato alterum. Ergo anima pofi mortem extanti magis
probabile efl vel pramia vel pœnas reddi, vitam enim

quaft certamen quoddam obit, fe certamine peraBo con-

fequitur quod meruit.

ix.
Atque haec funt quae hinc inde ex Plutarchi \{-

liris collegimus ad defenfionem Ipfius haud
parum mea opinione facientia. Fateor me haud ne-
gligenter dodiffimi Viri fcripta evolvratem pauca

reperiiffe quae offendere aut impietatis eum
fufpedum facere poffent : Nec reticebo tamen
quae mihi cognita funt. In Libello de audkndis
Poetis pag. 12. ait, haud facile effe credenda ea

quae Poeta de Inferii docent, figmentis quam vero
fimiliora. Jam Uta (inquit) apud Inferos Portento-

rum fiBiones fe difeofitiones, qua terribi/ibus nomini-
bus fepeBra fabricantar ardentium fluminum locorum
horribilium fe terribiliam fupplkiorum fere ab omnibus

deprehenduntar eße fabulofia admodum fe in quibus

tanquam alimenlis venenum ita mendacium fit
admixtum. Ex his quidam colligunt, eum pœnas

omnes malis poll mortem exfpedandas
Tom. IV. E e ex-



fig 4i8 It
cxplofiffe. At qui fine partium ftudio haec legit}
nonfolum vituperio dignum non putabit Plutarchum

fed potius nihil magis vero congruum effe
afferet ; non negat Plutarehus pœnis impios poft
mortem iri adfedum ; fed varios pœnarum, a Poe-
tis excogitatarum modos ac rationes explodit,
& quis fanae mentis eum hac in pane culpabit
Sunt quidam artis ratiocinandi & verae Theologiae

ignari fuperftitione item & pidorum
tabuli* decepti, qui ad plebem terrendam & in offi-
cio continendam vix fibi fatisfaciunt in enarrandis
variarum pœnarum quibus impii fubjieiendifint,
generibus ; quae tamen nemini fanae Mentis rae-
tum folent incutere ; certe ita de hoc argumento
faepe loquuntur, nonnulli ac fi nudius demum
tertius ex orco veniffent & oculis fuis tragœdi-
am illam ufurpaffent. Praeftaret fane fi quavis
data occafione virtutis praecellentiam atque vira
ob oculos ponerent, eamque efficaciffirriis
argumentis omnium ingenio attemperatis, commenda-
rsnt ; non nego aliquando etiam graviffimas illas

pœnas, quae manent homines pravis vitiis im-
merfos, ob oculos hominibus effe ponendas.
At nunquam res eft ultra modum exaggeranda
aut fingendae pœnae quae nullibi funt aut faltem
nobis ìgnotae. Plus femper valebit perfpicua
gravis, & argumentis folidis fuperftruda argumen-
tatio, quam terriculamentorum illorum reprae-
fentatio. Hoc malum adaugent aliquando PiBo-

res, qui ut ultimi illius & decretorii Judicii,
cujus S. Litterae mentionem faciunt, aliquam ex-
hibeant imaginem vel typum radios ponunt
imaginationi limites quas ipfas tamen formido-
lofas Se tétras imagines aliquando Liberis fuis pa¬

rum



4*9

rum cauti & male fani Parentes fpedandas
exhibent ad pietatem eos ut putant fortiffirete
hac ratione ftimulaturi quod tamen pietatis Audio

potius obeft quam prodeft. Cum enim verae
pietatis imaginem nond.um animis fuis intìxerint,
fruftra terriculamenta illa proponuntur ; quampri-
rnum vero adolefcunt, atque rationem excolunt,
pulchre deprehendunt, varias illas pœnarum
imagines in Pidorum cerebro, non alibi, locum habere.
Inde faepe dubitare incipiunt de pœnarum ipfarum
veritate ; quid igitur mirimi lì Viri prudentes
ejusmodi fabulas profcribunt? Religio non opus
habet mendaciis & figmentis. Satis praefidii in
ejus divina indole reperitur. Provocant infuper
qui Plutarchum impietatis reum peragunt ad Io-
cura qui extat pag. l6<e. de Superfiìtione, in quo
ita Charonenfis : Omnibus hominibus vita finis efl morsi
Superflitioni ne ea quidem : profert enim hac fuos ter-
minos ultra vita exitum metumque vita diufurnio-

rem facit, anneBitque morti malorum cegitationem
immortalium etiam tum cum folvitur mails, ìngredì fe pu-
tans in mala nullum habUura finem. Orci nefiio cujus

porta aperiuntur profunda fe fluvii fimul, ìgnis
flygisque panduntar rivi, tenebraque obducuntur vifis
multis refierta Simulacrorum adfpeBu terribìlìum ac
voces horrendas emìttentìum tum judices fe carnifices
hiatusque penetralia malis infinitis plena. At nec hic
locus probat Eum omnes pœnas malis poft vi.
tam irrogandas negaffe, agit de homine fuperftitiofo

qui infinitas Se varias pœnas, quas Poetae

finxerunt, meruit non de homine prudente.
At infinitas tamen illas pœnas fore infitidcur, ita
eft. Sed quibus rationibus ex folius rationis
Decretis petitis probabitur, eas fore infinitas Non

E e 2 quae-



420 ft
quaeritur hic quid S. Litterae de hoc argumento
teftentur fed quid Ratio fola in examine hujus
quaeftionis valeat. At de hoc jam non agimus
non igitur fequitur : Plutarehus pœnas illas

neque infinitas, neque ad mentem Poétarum defcrip-
tas admifit ; ergo nullas admilit, hinc Idem de
animi tranquillitate pag. 421. At qui anima (inquit)
nataram utcunque didkit reputatque eam morte vel
in meliorem vel fialtem nihilo pejorem flatum abire is

vacuitatem metus adverfus mortem non exiguum habet

ad tranquillitatem animi in via Viaticum. Videtur
itaque exiftumaffe Plutarehus impios aliquas pœnas

fed facile tolerabiles experturos atque
vitam illam aerumnofam aliqua ex parte loco pœnae
fore ; certi nihil hoc de argumento tradi poffe
fine dubio credidit D. Vir.

Alii fufpedum eum reddere volunt, ex eo,
quod Providentiam nimirum aperte negaverit :
provocant ad locum de placit. Philofoph. Lib. I. cap. 7.
ubi ita : Et Euripides Tragkus Poeta aperte quidem
profiteri hanc fententiam non eft aufus, metuens Ariopa-
giticum Judicium ; indicavit tamen hac ratione. Sifet-

phum introduxit, qui earn proferret ipfeque ei

patrocinatisi e(t.

lncondita olim vita fuit mortalium
Et belluina viribusque ferviens.

Legibus deinde pofitis, ait injujìitiam effe repreffam. Sed

cum ha aperta poffent fiagitia prohibere main autem
occulte feelera perpétraient, tum quendam calliàum vi.
rum prodiiffe qui docaerit ventati tenebrai mendacio

offlandendas, hominibusque perfuadendum effe

Quod



)v42i

Quod fit perenni vita vigens aliquis Deus

Qui cernât ifia fe audiat atque intelligat.

Nuga enim Poétarum valeant una cum Callimacho cujus
hoc eft.

Effe Deum fi credis, fe hoc te ficire neceffe efl,
NU non hunc etiam poffe Deum facere.

Nan enim potefl Deus omnia facere aut fitciat fi efi
Deus nivem nigram ignem frigidaii!, reBum eam qui
fidei vel contra. Nam Plato etiam vocalis ille, cum
diceret Deum fe ipfo afium exemplari condidiffe mundum
nanias redolet prifica antiquitatis obfbletas, bcccefelenas

vetus Conmdia vocat. Quomodo enim finxit in fe
ipfum intuens, aut qui globofus efi Deus fe homine inferior.

Certe fi haec effet genuina Plutarchi femten-
tia apertus effet Atheus. At praeterquam quod
omnibus aliis in locis in quibus hoc de argumento
agit contraria his fentiat incertum plane eft
utrum haec fint ipfi tribuenda Platarcho : Dudum
enim Eruditi notarunt non omnia quae in hoc fir
bello reperiuntur Plutarcho adfcribi poffe. Sar-
caftice potius hominem Atheum ridere quam,
fuammetipfe fententiam proferre videtur. Hinc
ftatim in fequentibus Anaxagoram laudat, quod
materiae adjunxerit Mentem y de quo tamen fupra
aliquid nos dixiffe recordaraur. Meminit hujus
objedionis Euripidi fadae Dodiffimus Interpres
Jofua Barnefuts pag. 492. atque monet, veteres
jam de Audore horum verfuum dubitaffe. At
fi vel maxime concederemus Plutarcho Euripidem
horum verfuum audorem effe num inde jam
fine ulteriore examine ftatuendum ex animi fui

E e 3' fenten*

,;à«:



422 M
fententia locütum Euripidem Quis nefcît Td rr^e-
?rov jn ejusmodi locis effe obfervandum nec omnes

omnia decere? Decuit Sifyphum famofura
Tradonem ita loqui, uri, Ioquentem induxit Poeta,
hinc etiam vêtus Comicus Xenon quem citât
Barneftui, de Uropiis e quorum numero erat Sify-
phus ait : jc*xot> n/\eç. -ytvoiro to/c 'ciçuttiok;. ttavt-k;
TsXcovcii vavTti iurir 'AgTTcvyit;. Hinc Vir Dodiffi-
mus Alb. Fabrtciui in notis ad Sextum rede ait :

biiquum efi velie Poetam pro Atheo atque impio habere,

propter pauca quadam fub Impiorum perfona in theatro

propofita Sijyphi alkujus aut Bellerophontii, fe non velie

earn excttfare vel defendere propter innmnera ubique diBa
pie fe praclarijfime. De hisce infuper verfibus vi-
dendus ed Bayle voce Crit'tas Se Cl. Moshemius ad
Cudworth. Tom. II. pag. 797. uterque exiftiraat,
Critiam non effe audorem horum verfuum fed
Euripidem ; rationes autem quas adduxerunt, omni

exceptione majores non funt. Interim Ci vel
maxime Euripidi tribuantur ; Atbeifmi tamen ideo
pofiulari non poffe Poetam vidit Baylias pag. 229.
dicens. // auroit du de Perito loquitur) alléguer

que c'eft affez la coutume d'Euripide d'emmener des

perfonnages jur la fcene qui débitent des Impiétés. Son

Bellerophon inveBive le plus hardiment du monde contre
la divine Providence T fe conclut à la nier vu les des.

ordres qui Je voient Âms funivers fe Popprejfion conti-
nue/le de l'innocence. Dotìiffimus vero Moshemius

Lib. cit. pag. 117^. fq. Poetam ab Impietatis
crimine liberum exiftiraat. Quod nos pluribus
probavimus in diffettatione de Theologia Euripidis.

Neque prolixa refutatione mihi digna videtur ob-
Jedio Molinai, vel eo nomine Plutarchum accu-

fantis j



U 423

fantis quod nimirum Superflitionem minus tolle-
rabilem effe quam Atheismum afferuerit. Vide
quid breviter ad hanc objedionem refponderint
Ci. Fabrkius Bibl. Gr. Lib. IV. & Buddeus de Super-

flitione fe Athéisme ; ut ea taceam quae prolixe
de hoc argumento differuit Baylius, & qui contra
ipfum ob hanc opinionem defenfitatam infurrexe»
runt. Nemo non videt, ineptam plaae effe hanc
argumentationem : Hic vel ille credit Atheismum
malum effe magis tolerabile quam Superflitionem;
Ergo ipfe Atheismum défendit. Atque haec ad
defendendum Plutarchum fufficere videntur. De
vita ipfius, fcriptisque confulendus Clariffimus
fe Anùciffimus nofier Brunerus, Hift. Crit. Philofophia,,

opere atatem laturo Tom. II. pag. 178. feq.

TANTUM.

-j-

Ee 4 DIS-



Corrigenda
in Disfertat. de Religione Plutarchi Part. XV.

Pag. 283. lin. 16. adde: Inter Atheós & fuperAitiofos.
Pag. 409. divitas ; lege divitias.

Pag. 414. attendere ; lege offendere,

Pag. 416. lin. 8-hxc adde J quamdiu a corporibus
cX affeclionibus continentur nihil cum Deo
conforta.

Ibid, pro voce Aucior; lege Ducior.


	Dissertatio de religione Plutarchi
	Anhang

