
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1749)

Heft: 14

Artikel: Demonstratur, homini Christiano licere spe praemii Deum colere

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m)29t cm

(*) Demonftratur,
Homini Chrifliano licere fpe praemiî

Deum colere.

OMnes
quotquot funt, homines maxa-

mos medioxumos, & imos ad Religionem

id eft ad fupremum Numen pia
cafteque colendum natos atque formato*

effe nemo opinor infitiabitur nifi commu«
ni intelledu deftitutus & de bona; mentis leda
deturbatus. Multa enim in nobis ipfi v.incula
deprehendimus quae nos tam arde cum Deo
colligant, ut fruftra fimus, ac prorfus in caffum
laboremus, fi nos illis conemur exfolvere ; qua-
Iia funt ortus noftri confcientia ; naturae humanae
infirmitas divina; opis idemtidem indiga ; fenfus
Numinis uniuscujusque noftrum fi attendere
velimus menti infixus infcriptusque ; tam multa

tamque varia beneficia quibus de cœlo Sc,

in terra quotidie madamur ; praeclara atque exi-
mia Potenti* & Bonitatis divina; ligna ac effeda,
quae fe confpicienda nobis mirandaque fubinda
offerunt, lex item interna, quae quid redum
quid curvum quidhoneftum quid turpe, quid

fedan-

(*) Hsec Prseleétitì quae jam olim irt Socierate leétif-
fìmorum Virorum ftiir recirata, aucrorem agnofcir Virurrt
funime venerandum J. C. WIRZ, nunc Ecclefiarum Th«
ricens. Antiftitem.

Tom. IV. Û



m > 292 c m
fedandura quid fugiendum fit immutabiliter
praecipit : ut plura alia filentio praeteream.

Sed quum hoc in primis Sœculum Religionum
ferax, pietatis fterile fit, plurimum refeit, quem
quisque honorem Deo habeat Sc quo adfedu ad

fupremam illius majeftatem venerandam accédât.
Neque enim quivis five fuperficiarius live
tramano cerebro confidus cultus Deo piacere poteft

; fed cum excellentius Deo nihil fit, eum
etiam quam poteft excellentiffime Coli addecet.
Excellentiffime vero ac optime illum colemus, fi
ei animum noftrum Gmilem fecerimus ; Ci eum
femper pura t, integra incorrupta & mente o.
voce venerati fuerirnus ; fi nos totos in omnibus,
quae cogitamus qua; loquîmur quae agimus
ëi dederimus dicaverimus confecraverimus.
Hoc unico facrificio vere deledatur Deus, nempe
veritate, rebusque folidis; cetera, in quibus
homines fuperftitionum dediti praecipuam pietatis
partem collocare confueverunt, evellenda funt ut
verae frugi obftans loliura.

Verum his nondum contentus fedulus Dei Cul«

tor, quaerere poffit, quid fibi in Superorum
cultu fpedandum potiffimum fit quove
argumento ad officia illis debita excitari debeat ne
illos, cum maxime fibi conciliare adnitatur, per-
peram agendo illicitumque finem proponendo
maxime ab fe alienet. Fateor, non de nihilo
quaeftionem elfe ; quippe fapientis eft, fi ufpiam
hic certe probe circumipicere non tantum quid
agat fed etiam cur agat, quidve eum ad agen-
durt) exftimulet, Nam pro divertitale finis, quem

fibi



293 c m
Cibi in agendo homines praefigunt, eadem âdib
in alteto /aude in altero vituperatione digna effe

poteft. Id quod Philofophi trito hoc axiomate
enuntiare folent : Duo cum faciunt idem non
eft idem. v

Sunt Viri AKgißeregot qui cultum fpe remu-
nerationis Deo praeltitum nihili faciunt, eosque
folos rede officium facere cenfent qui nullo
mercedis intuitu Deum propter ejus excellenti-
am colunt ac virtuti propter ejus venuftatem

operam dant. Hoc jam antiqui* temporibus vo-
lebat, ni fallor, Anrigonus quidam Judaeorum
Dodor qui faepenumero inculcab2t difcipulis
ne inftar fervorum effent quos ideo heris fuia
fervire confiât, ut trn»g(<rtoy hoc eft demen-
fum accipiant. Mentem ejus plerique fic expli-
cant, Deum propter fernet ipfam colendum effe,
feu propter amorera Dei non propter fperr»
mercedis. Et fieri potuit ut redius fentiret
Anrigonus quam difeipulus ejus Sadokus Se Seda-

tores, qui magiftri didum aliovorfum traxere,
ut primum de fcelerum vindida & bene fado-
rum remuneratane poft hanc vitam dubitarent,
deinde utramque aperte negatent ; unde Saddu«
caismus natus eft. Nobis in veterem hanc hiftoriam

excurrere non eft animus j fed id folum
monendum ducimus, effe inter Chriftianos non
paucos, qui ad Antigoni imitationem mercena-
rium exiftimant, mercedis intuitu officium facere t
filiorum vero effe, folo Patris fui amore ad
officium permoveri. Aliis contra videtur; decorum
omnino homini Chrifliano effe fpe praemii con-
fequendi ad obfequia divina induci, immo Chri-

U 2 ftianura



m 294 c m
ftianum ad heroicas virtutes incitari non poffe
nifi fpem certam mercedis infignis a Deo repor-
tandae animo conceperit.

Mihi prior illa fententia femper durior vifa eft
& ab omnis, praefertim a Chriftiana; Religionis
genio alienior, defenfa a viris, qui SeugnTiKo7<; nimi-
um immorantes, fortis humanae paene oblivifcun-
tur. Pofteriorem vero fententiam & cum ratione

congruere & cum oraculis facris in praefen-
tiarum paucis deraonflrare inltitui.

Quod ut plane fiat, priusquam rem ipfam ad-

grediar hoc monendi eftis nolle me ut quis-
quam ad calculos Deum vocet, redeque fada illi
imputet : nam ne in praeftantiffimis quidem virtutum

exercitus quidquam eft quo nos efferamus,
aut Deum nobis obligatum effe putemus.
Primum enim cum ipfe nos de nihilo ut effemus

fecetit, quis dubitet, quin quidquid in noftra eft

potefiate exigere a nobis poffit, etiam nullo
propofito prasmio Quare o homo ne te
jades fi bene ferviifti ; obfequitur fol ; obtempérât

luna; quidni & tu qui totus Dei es Deinde

vero cum ratio nobis data fit ab optimo
Conditore idque eximium habeamus fupra ani-
mantia caetera nonne tam naturale nobis cenferi
debet fecundum rationem vivere quam beftiis
fecundum naturae impetus, fi tamen praeter ho,s

impetus nihil in beftiis eft At betliis eo nomine
nullum debetur praemium. Tum in mentem ve.
nire debtt neminem effe cui non multa peccata
fint condonata ; quod vel unum fatis ed ut hu«

miles nos Deo fubfternat. Nemo enim tanfum
prae-



; 29ï c m
prœflare poteft, quin plus pro indulgenti« beneficio
debeat. Accedit, quod etiam quae poft emenda-
tionem remanent in nobis culpa; veftigia, quoti-
die divina miferatione opus habc-nt. Porro quis
ignorât, Satori frudus omnes jure deberi Deus
autem in nobis fevit omne vitae melioris (ludium,
idque non vulgari quadam fed vere infolita
atque inaudita benignitate cum genus humanuni,
demerfum in vitiis admirabili illa per Chriftum
vocatione erigere dignatus eft. Deus nunc etiam
interna Spiritus fui gratia nos excitât fleditque,
ut bene agere velimus & bene agentes adjuvat.
Addendum his quod Deus durâgitnç nß\ àvevfonç

non poteft opera noftra beatior fieri neque ad

eum vel tantillum commodi ex operibus noftris
redundat, ut dici eo nomine debitor poffit. Unde
rede dixit quicunque dixit qui Deum, velut
îndigum honore profequitur ille clam fe putat
Deo meliorem effe. Poliremo quod de perpes-
fionibus idem de fadis etiam praeftantiffimis
veriffirae dici poteft indigna prorfus effe ad

futura; gloria; comparationem. Merito fane. Quae
enim effe poteft aequalitas inter momentaneum St

a;temum ut jam de illis infirmitatibus taceam

quae humanis adionibus intercurrunt. Haec
autem omnia ficut non tollunt piorum modeftam
•Traf^nTiav ngjf wktm^w/v j^j to ev ®eu xaû%itpui. ; ita
direde adverfantur imputatrki fuperbiae neque
patiuntur Deum nobis debitorem cenferi, nifi
ex mifericordi promiffione. Nam qui alteri pro-
mittit, hoc ipfo fidem fuam adftringit. Deus vero

cum veraciffimus fit Sc fibi conftet, nulla-
que re in exfequendis confiliis fuis impedir! poffit

fidem datam numquam fallit.
Ü 3 Ut



296 3»

Ut ergo eo perveniam quo maxime volo,
ficut mancipiorum effe puto fola poena; ptaefen-
tis formidine malis abfterreri, & ingeniorum fatis
vilium fpe rerum'caducarum officium facere; ita
ingenui hominis & veri Chriftiani effe reor fpe
beatae immortalitatis & »eterni praemii virtuti
operam dare : Hanc enim mercedem ipfe miferi-
cors Deus nobis "ob oculos ponit.

Hoc ratio cuivis didat. Si enim in temet ipfe
defcendas & intimos fenfus mentis tuae excutìas,
facile cognofçes imperari tibi ut Deum tam-
quam ens fumme bonum fumraeque pulchrum
diligas. At haec ipfa clariffime docent, te in fummi

illius entis fruitione atque amicitia perfediffi-
mam confequuturum effe felicitatera. Quae enim,
quaefo vos, ratio Deus eft eas optimum ac pul-
cherrimum ; nulla tamen ex ejus bonitate & per-
ffcdione ad me redundabit félicitas ergo illum
tamquam fummum bonum amare Se ex amore
illi obedire debeo Ut diftindius hoc explicem
confidente Deum vel ut Ens àya-ò-ana-roit ; vel
ut Legislatoren! qui ingrata nobis ac dura
praecipe. Priore modo neceffario atnatur Deus : ora-
nes enim fummum bonum amore profequuntur,
neque quisquam illud repudiare poteft nifi hu-
manitatem exuerit. Sed quomodo amatur Num
tantum ut bonus in fe fine ullo quae ab ipfo ad

nos redundabit, felicitatis refpedu? Nequaquam:
fed tamquam bonus etiam aliis, qui bonitatem
fuam libenter cum rebus conditis communicat
praefertim vero homines, ad inferiorem amicitiam
admìtterido inexplicabili felicitate impertiturus
eft. Bonum enim fummum fieri Deus nequit,

quin



; 297 as

quin vehementer appetamus ut eo intime ac

perpetuo fruamur : qui vero fruitur, dum fruitur
beatus eft. Poßeriore modo Deum amare eft
legibus ipfius lubenti animo obfequi. Hic proin
amor liberrimus eft, ad quem excitamur ilio amore

quo Deum tamquam fummum bonum dili-
gimus, certa fpe freti, fi Deum tamquam
Legislatorem amaverimus nos ipfo tamquam fummo
bono, omnibusque ipfius bonis, seternum frui-
turos effe. Cui vero mens didat, Deum gravia
nobis praecìpientem ut talem amari debere, id eft,
praeceptis iftis divinis maxima cum moleftia obe-
diendum effe tantummodo quia Deus pulcherri-
mus eft & optimus fine ullo praemiì ab ipfo ob-
tinendi -intuitu Accedit, quod Deum ut
Legislatorem confiderando non aliter concipere animo

poffumus, ac juftum. Julius autem ell, non
tantum quatenus femper id quod aequum & re-
dum quodque naturae fua; fandiffimae confen-
taneum eft, facit, nihilque divinae majeftati ac
fanditati fuae adverfarium facere poteft ; fed etiam

quatenus fuum unicuique morigeris prasmium
lege expreffum refradariis paenam legibus confti-
tutara five in hoc five in futuro faeculo tri«
buit. Quare qui Deum propter fe amandum
atque colendum dicunt, vel inania verba fundunt «*-
vel nobiscum idem fentiunt. Quid enim eft Deum

propter fe amare nifi propterea amare, quia
bonus quia juftus, quia mifericors ac benignus
eft quae omnia, fi quid video, praemii intuitum
involvunt. Fateor nos qui Deum effe credi-
mus, & voluntatem ejus cognitam habemus, ad
colendum eum obligatos effe etiamfi nullum
nobis promittetet praemium. Sed quid opus eft

U 4 ia



298

re tam feria quae ad omnem vitam noftram di-
rigendam pettinet, de condirione loqui quae
nusqùam eft nec erit Si Deus fpe praemii nos
potiffimum ad obfequia fua movere vult, cur ra-
tiocinationibus noftris longius progredimur, quam
Deus ipfe nos progredi vult? Verum eft, fi quem
ita amamus, ut ei bene velimus, nos in amore
non commodum aliquod refpicere quod ab ilio
exfpedamus fed eum dumtaxat intueri, quem
amamus. At hoc ad amorem, quo Deum pro-
fequimur applicari nequit. Eft enim amor non
benevolentiae fed amicitiae ut cum fcholis lo-
quai ; amor conjundus cum flagranti defiderio
unionis cum Deo. Quis vero cuiquam uniri de-
liderat, nifi ex unione illa fe feliciorem fore fpe-
rat quis e contrario ab eo, quem odit, feparari

cupit, nifi quod unionem ac conjundionem
cum ilio moleftam fibi & noxiam experitur At
enim dicas ; qui fpe mercedis fe morigeros Deo

praeflant, ex amore fui morigerantur, Deumque
ideo tantum venerantur quod plurima Se maxi-
ima promifit ; absque hoc effet, numquam virtutis

amore ad obfequium perducerentur. Hic vero
diftingui velim inter commoda hujus vitae Se

inter felicitatem quae in altero Saeculo pios manet.
Qui commoda folum hujus vitae fpedant illi
non tam Dei juftitiaeque amore obedire videntur,
quam amore praemii fluxi, Se a Deo piane divertì.
Qui vero fpe aeterni praemii vitam fuam ad divi-
nas leges examuffitant amore Dei ut fummi
boni id faciunt, Se juftitiae ftudio quod Deura
nobis conciliât. Neque ifti quidquam id eft,
mercedem ccelellem prae Deo amare cenfendi funt.
Nam qui mercedem .eterna». quam folus Deus

dat,



m 299 c m
dat, & dare poteft atnat, Deum magis amet
neceffe eft. Merces quippe aeterna ipfe Deus eft,
ejusque perpetua fruitio. Itaque non quid a Deo
diverfum fed ipfum Deum amant, & cum' in
folo Deo felicitatem fuam quaerant nihil prae
Deo amant fed prœ amore Dei quem fupra
omnia amant, omnium aliorum quantumvis
gratorum amorem abjiciunt.

Quae hue usque ex ratione difputavimus, con-
firraantur ex Codice Sacro. Nihil enim ex ilio
proferri poteft quod obedientiam fpe praemii
praeftitara improbet aut tamquam mercenariam
damnet ; fed contra plura funt, quae nos con-
vincunt licitum effe mercedis aeterna; intuitu
Deum colere. Nam paffim Deus propofito prae-
mio nos ad pietatis officia adhortatur illiusque
magnitudine nos promptos hilaresque reddit. Ha-
bet pietas promiffa utriusque vitae, I. Tim. IV: $.
quamquam principale ed gloria alterius vitae : quae
ad hanc vitam defiderantur, wgosd-rnns vicem
habent ; quapropter etiam parcius pus folent
contingere quo magis rebus illis honor & prerium
detrahatur. Si ergo ipfe Deus uberrimis promis-
fis nos ad officia moveri vult quis hac ratione
ad Dei cultum perduci illicitum effe dicat Ad-
haec, Sacro Codice diferte ad vitae aeterna;
premium refpicere, illudque per obedientiam Deo
exhibitam quaerere jubemur, ubi excitamur, ut
Thefauros colligamus in ccelis ut Regnum Dei
quaeramus, ut ea fedemur quae furfum funt, ubi
Chriftus fedet ad Dextram Dei, ut vitam aeternam
apprehendaraus ; eamque adepturi dicuntur, qui
per tJ7rofMvnv in bono opere ad gloriam & ho-

U 5 norem,



m > m>f(.

norem & dç-3-agrtair anhelant. Porro quid
fides Chriftianae Religionis prora & puppis aliud
eft quam firma quaedam exfpedatio earum rerum
quae fperantur Hebr. XI: I. Num fides fine
praemii intuitu confiftere poteft Nonne eum qui
ad Deum accedit, credere oportet effe Deum
& praemia largiri quaerentibus fe ibid. v. 6.
unde confequum eft neminem Religionem habere

ullam nifi credat & effe Numen aliquod aeter-

num atque omnipotens, & curam agere rerum
humanarum ita ut obedientibus libi bona red-
dere velit. Dixit etiam Cicero nuliam effe

Religionem fi nuliam rerum humanarum procurationem

habeant Dii. Et Seneca inquit : Primus
eft Deorum cultus Deos credere : deinde red-
dere illis majeftatem fuam reddere bonitatem,
fine qua nulla majeftas eft. Sic & Plutarchus
optime ait : Non enim immortalem tantum St

beatum Deum effe credere oportet : Sed & eum
hominum amantem elle, eorum que curam gere-
re, & commodis confulere. At Ladantius for-
tiffime omnium: Neque honor ullus deberi poteft
Deo, fi nihil praeftat colenti ; nec ullus metus,
fi non irafcitur non colenti. Açcedit, quod optimi

ac fandiffimi quique viri confideratione praemii

ad obtemperandum Deo permori fuerunt, Si

fpe remunerationis a Deo obtinendae praecipua
eorum obedientia nixa legitur. Ita Abrahamus,
ita ceteri Patres qui ante Se poft diluvium vixe-
runt hac fide miranda patrarunt. Ita praefertim
Mofes retributionem mercedis refpexiffe dicitur,
Hebr. XI: 2Ç. Quid quod ipfe Sofpitator
nofier Jefus ob gaudium, quod ipfi animo obver-
làbatur, id eß ob vitam immortalem, Se fum¬

mam



m cm
mam poteflatem fibi a Deo promfffam exqui-
iitiffimos dolores pertulit, ibid. XII : 2. Quis
vero dicere aufit, fandiffimos illos heroas, St

Jefum illorum principem non fincere, fed mer-
cenariorum inftar Deo obediviffe Sed & illud
non praetereundum quod jam fuperius dicere

cœpi effe eximia quaedam officia quae fine
refpedu ad praemium praeftari nequeunt. Sunt enim
vittutes, quas ipfa ratio Iumine naturali prœfcri-
bit excolendas, quai «s font, honefte elle viven-
dum nulli innocenti injuriam inferendara
parentes diligendos mifero fuccurrendum iis qui
bene nobis fecerunt, gtatias effe habendas. Has
excolendae funt, Se excoli poffunt folo juftitiae
& virtutis amore. Sunt vero praeterea virtutes
quas ratio non didat immo quae rationi
repugnare videntur fed quas Deus tamquam magis
eximias a nobis exigit ; quaJes funt, fe ipfum
abnegare crucera fuam tollere inimicos diligere,
pro veritate maximis fe periculis objicere & fan-
guinem profundere. Hae fine refpedu ad praemium

& quidem majus atque excellentes eo bono

quo nos abdicamus, praeftari nequeunt. Amor
enim rationalis alicujus boni, qualis eft amor vita;

eorumque quae hanc vitam fuavem atque
amabilem faciunt, exftingui non poteft nifi cet
contrarium amorem boni multo majoris & excel-
lentioris cujus adeptionem minoris boni araoc
impedit : duobus namque propofitis bonis, amot
erga minus bonum amori erga majus cedat
neceffe eft fi quidem dudum rationis homo fequi
velit. Igitur Chriflus nos ad faciendam rerum
mortalium vitaeque ipfius fi opus fit, jadu«
ram hog argumento ubique invitât, qüod in ea

jadura



302 HJ

maximum fitum fit lucrum. Et Apoftolus, poft
tot accepta a Deo dona inquit : Si in hac
tantum vita fpem noftram in Chrifto collocamus
miferrimi omnium hominum fumus, i. Cor. XV.
19. Non amentes effe Apoftolos, fatis conftabat
ex vita ipforum didis, & fcriptis. Atqui amen-
tium fuerat objicere fe tot odiis incommodis,
periculis morti ipfi nifi praemium aliquod poft
hanc vitam exfpedarent : cujus praemii fidem
nulla magis illis res fecerat, quam Chrifti refur-
redio. Vere ergo miferandi erant Apoftoli, ve-
re miferandi omnes, qui pro veritatis profetfione
mortem oppetierunt, fi eo usque infanirent. Quid
enim a Chrifto in hac vita fperare poterant, quod
cum tantis malis compararetur Denique ut in
fummam omnia contraham placuit benigniffimo
Numini ut nos ad pietatis ftudium actius in-
flammaret, leges fuas praeftantiffimis fancire pro-
miffis : promiffa autem illa nuliam plane vim
habent fi homini in pietatis curfu ea fibi proponete

non licet.

NOVA


	Demonstratur, homini Christiano licere spe praemii Deum colere

