Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum
Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1749)
Heft: 14
Artikel: Dissertatio theologico-philosophica novam continens hypothesin qua

animae et corporis commercium ex hominis ad similitudinem divinam
creatione explicatur

Autor: [s.n]
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Y

e —

i S ——

%S ) 185 (3%

DISSERTATIO

Theologico-Philofophica
~ Novam continens hypothefin
. qu4 | |
ANIMA ET CORPORIS COMMERCIUM

ex hominis ad ﬁmi]itudine_m divinam,
- Creatione explicatur.

§ I- e

A Agnum haud dubie , imo maximum ho-
| mini 2 munificentiffimo Creatore con-

ceflum beneficium hoc eft, quod ipfi

eximiam ac rationalem illam Mentem in-
didit , qua, faltem ex parte, feipfum & quz ex-
tra fe funt nofle , qua immenfa Univerfi fpatia
emetiri, in rerum cauffas inquirere ; nullis vel tem-
porum vel locorum limitibus circumfcribi , qua
preeterita revocare, preefentia intueri, futura pro-
fpicere , qua denique , quod preecipuum eft, ad
fummi ac infiniti Creatoris notitiam aflurgere, ac
in fummi Numinis contemplatione beatus fieri
& fefe perficere poteft. 4
wvenerabile oli ' -
Sortiti ingenium o divinorumaque capaces 5
Atque exercendis capiendisque artibus apti

- -Senfum e colefti demiffum traximus arce 5

Cutjus egent prona &' terram [pelantia.

inquit JUV. _Sétyr. XV, .
& N 4 Ita



R ) 136 (3%

~ Yta nimitam Mentis noftre vis comparata eft s
ut ea fui fibi, {ive mtellxgat » five velit , five ju-
dicet , five ratiocinetur, immediate confcia fit:
ut non tantum in feipfam defcendere , fed & vaftos
terree marisque tractus percurrere , rotundum per-
meare polum , acriasque tentare domos potlit 2
Res longiflime dsﬁitas cognofcit , de rerum cauflis
uﬁbusque s de earum vatura ac viribus ratiocina-
1, varia, quee in iis occutrunt conferre , imo
ad ea penetrare gcteﬂ quae corporis fui oculis
abfcondlta & ab omnibus externis {enfibus plane
remota funt. Non ea tantum , quze ad ufum ho-

minum pertinent per(picere ; fed & iplam quoque

paturam juvare poteft. Poteft terminos {uos quafi
egredi & intelligendo omnia fieri. Totam rerim
Univerfitatem,, omnes immenfi hujus mundi opes
angufto fuo complexu comprehendere quod%m-
modo pote{’c Habet in diviti fua penu eminentis-
{imam etiam pulcherrimamque ideam , Entis ni-
mirum omnium quee cogitari poffunt optimi
fimul atque maximi; cujus imago quaedam ac re-
ptaefematlo fefe in mente humana fifit,

§. IL

Cum tanta Mentis humange {it vis atque Eacultas, -

gauflas mihi memorari velim , cur in plurimis iis ,
quee per[‘peé‘tu cognituque facillima videntur, tan-
~ta ejus it ignorantia 2 cur in iis plurimis , quae
ipli ante oculos quali ac preefentia funt, tantope:
re ceecutiat ¢ Eximio illius intellectui maxime ifta
abfcondita ﬁmt > quz ipfi proxima, qua (ingu-
Jis- momentis agit atque tractat quze ipfam quafi
immediate tangunt ,  qua quotrdlana noffe debe-

ke .'I_-lﬁt’




S

R T T

s

R A

R R T

R T

5&8) 187 ( 3%

yet experientia , quee ipfamet operatur & efficit ,
quibus denique fere folis occupata eft. }

Non ego aliam infcitize hujus invenire potui ra-
tiopem , quam quod beoigniffimum Numen non.

nallis creaturis tales ac tantas indidit vires, quee
cum aliarum creaturarum viribus agendique mox

dis comparari minime poflunt , fed eas fuperant ,
tantumque ab iis dittant , quantum ipfa rerum na-
tura five eflentia ditin@a ef. Novimas nimirum,
Creatorem pto infinita fua Potentia creaturee cuili-
bet tanturh tribuere pofle virium quantum effentia
earumque natura permittit 5 fed & hoc novimus,
quod idem omnipotens omnium rerum Opifex efs

fentias naturasque rerum , ratione perfectionis ea-

rum :graduSﬁ_, tales efficere poflit quales velic, quod
eas vel magis vel minus perfectas reddere, quod iis
adeo vel plus vel minug virium , pro infinita fua
fapientia , tribuere queat. At quis de omnium
illarum virium gradibus,” quis de omnjum iftarum
virium operandi modis judicare , quis mutuam il-
larum ad fe invicem proportionem indicare , quis
omnem illarum rationem exponere poterit 2 Hzec
infinita funt , haec captum humani intelleGus fu-
perant. Novimus alias corporum effe vires , alias
vero fpirituum ; alinm corporum efle agendi mo-
dum , alium vero fpi;ritllll,m. ; fed quis ‘compara~
tionem intec vices ilas inftituere , quis. omnem il-
lacum modum ac rationem explicate velit 2 Nes

mini non conftat corpori cuilibet varias virium

inditas efle {pecies, fed quis tantum (cientize fuze
tsibuere , quis tantum de {e promittere auderet ,
ut omnes illas rerum materialium vires , omnia
garum genera , omnes earum effectus, omnem
Deis:  illarum



i@g) 188 ( 3K

illarum rationem ac proportionem diftincte evol-
vepe ac exponere tentet ¢ Quis nefcit inoumerabi-
lem corporum ac materiz effe varietatem ? Quem
fugit unicuique ex innumeris illis' corporibus pro-
priam {uam efle paturam inoumeris viribus quafi
mixtam , qua tot & tantos producere poflunt ef-
fectus , ut omnis mentis humanze perfpicacitas ,
omnis getas , omnes per tot faecula continuate
ac iteratee experientize, ad omnes rerum materi.
aliom ac vifibilium vires detegendas & ad omnem
earum rationem indicandam minime f{ufficiant.
Multa de rei materialis alicujus viribus nobis nota
effe poflunt, nec {ubinde dubitamus , nobis om-
nia de iis nota effe, cum tamen ea que maxime
mirabilia ;, quae maxime ftupenda in re illa funt,
nos adhuc lateant. © Ut ex innumeris unicum tan.
tum afferam exemplum, ommni retro feculo plu-
rimee nitri vires minime fuere ignota , nota nimi-
rum fuit ejus feecunditas , quee omnibus plantis
fuum dat inctementum easque frugiferas facit ; non
ignotum veteribus erat , nitrum efle, quod om.
nibus fere cibis gratum illum guftui noftro fapo-
rem communicat ; nec forfan eos latebat ejus in
remediis ad fedandum nimirum illum fanguinis
nolftri fervorem ac motum maximum quoque ufum
effe. Stupendum tamen effeGum illum, qui toti
orbi horrorem jincutit , omnesque in maximam
admirationem rapit , quem pulvisille nitratus edit,
neutiquam compertum habebant , denec feris de.
mum temporibus cafus quidam hucusque inaudi-
tas ac incredibiles vires ejus docuit, Infinita in hi.
ftoria naturali extarent exempla , quibus afferta
noftra comprobare poffemus ; fed nemo eft qui
hac quee dicimus negare aut velit aut poffit. Nec

T quem



T P RS2

——e

BE ) 189 ( 3%

quemquam exiftere {cimus, quiin dubium vocare

queat , innumera adhuc efle, quae nobis refpectu

wvirium naturalium hucusque abfcondita (unt, qua
nobis incredibilia, {i non impoflibilia, viderentur,

donec experientia nos doceat quanta noftra in re-
bus phyficis fit infcitia , quam fzpe judicium no-
ftrum nos in iis fefellerit & quoties alii potius quam

verz cauflze plurimos effectus tribuerimus.

Qualis refpectu virium rerum corporalium igno-

rantia noftra eft , talis etiam refpectu Entium fpi-
titualium eft,. Novimus multa {pirituum efle ge-
‘pera, Mmagnam eorum varietatem , multifarios

perfectionis eorum gradus ; fcimus Creatorem op-
timum varias iis indidiffe vires, varias faculeates ,

quibus pro vatia earum menfura etiam vatie intra
& extra fe agere poflunt ; novimus fapientiflimum
eundem rerum omnium Opificem Spirituum ho-
- fum naturam vel magis vel minus perfectam effi-

cere ,;i,isqfu_.e etiam vel plus vel minus virium con-

«cedere potuifle , prout eorum finis vel majores

vel minores requirebat effectus, prout infinitz illi

varietati , quee in mundo {pirituali quoque obti-

nere debebat , convenientiffimum erat : Et hoc
infuper fcimus , Entibus illis {piritualibus {pecia-

lem quandam cum mundo vifibili ac materiali,

ceu ipforum habitaculo, effe relationem , prop--
ter quam non poffit non efle commercitm ali-
quod inter vifibilia ac invifibilia Univerfi hujus En-

tia, quam relationem neceflario reciprocas variarum
llarum Entium in {e invicem actiones {ecum ferre

efficereque oportet.  Sed quis omnium Entium
illorum fpiritualium vires explicare ? Quis varios
virium iftarum gradus 2 Quis infinitam earum va.
ais) | rietas



#8) 190 (28

rietatem 2 Quis omnes illarum modos exponere
‘audeat ? Quis eas cum corporum viribus compa-
rare ¥ Quis omnem earum rationem , a fola divi-
na inflitutione pendentem indicare poterit? Quan-
tum nos de corporum viribus latet , tantum no-
‘bis etiam de viribus {pirituum ignotum ef,

Licet itaque queedam , pauciffima tamen, fint,
quee de viribus , earumque agendi modis , Enti-
‘um tam corporalium quam fpiritualium , com.
~perta habemus, inde tamen ad rationem reliqua.
rum virium eorundem Entium , earumque agen-

 di modum , concludere minime licet', 'cum infi-

‘nita nos de iis adhuc lateant ; unde ea hic repeti-
mus quee ab initio fere hujus fectionis monuimus,
infcitiz noftree , in iis etiam rebus quas mens no-
ftra quotidie agit & efficit non aliam effe ratio-
nem y quam q}iod,' ﬁ;pierjtifﬁmusf omnium rerum

Opifex, a cujus prima inflitutione omnis rerum-

natura pendet , creaturis quibusdam tales tantasque
indiderit vires , quée ex aliarum creaturarum viri-
bus agendique modis explicari minime poflint,
fed tantum ab iis diftent, quantum ipfa earum
natura a fe invicem diftincta eft 3 & cum infinita
virium tam corporis quam Spiritus varietas [it,
“illa ab intelle@us noftri limitibus ‘Qcﬁi_?rehf:ﬁdi mi-
bilie patel 0> e e R

T (e
~ Quam ignari in eégicand-‘isfaﬁorum? Entium vi-
vibus {umus , tam infcii etiam in exponendis om.
nibus variisque proptice Mentis viribus deprehen.
dimur.  Quam incerti ac dubii fumus , fi id agi-
tur, ut diflincte explicemus , qui fat ut imperio
i : Mentis

o

ik (16 Lf. r[t' e ,\.»:.-"]-_x;f;-m

R
il el



T e A T AR

e

e ——

R

B8 ) 191 ( 3N
i‘ . : - .
Mentis ita fubfit noftrum corpus , ut ad folumi
ejus putum , dicto citius , variis modis movea-

‘tur ; & quomodo corpus viciflim in mente varias

excitare poflit ideas ; variasque cogitationum ac
volitionum efficere formas ? Quotusquisque enim
eft , qui novit quomodo ad folum voluntatis no-
fire jufflum , varia corporis noftri membra arti-
ficiofe fefe moveant, ut nobis volentibus & pes 4
& manus , & ceetera membra officium fuum fa-
ciant & quam promtiflime obfequantur 2 Sunt qui
longo tandem multoque opere (ecretas fanguinis
{pirituumque animalium vias, funt qui miram to-
tius corporis ftruéturam atque texturam , fant
qui varios illos nutrimenti ac fuccorum ductus di«
dicerint , hoc tamen ad corpus pro lubitu movens
dum ipfos plane nihil juvat ; nec agiliora nec
promtiora propterea corporis {ui membra ad vo-
luntatis nutum reddere poflunt. = Quoties enimy
Corporis partes male cohzrent obfequiumque de.
trectant , eas voluntas nulla fua vi, nullo {uo ims
perio in integrum reflituere ac in ordinem redige<
re poteft: PR e

Omnes vero ii , qui diviniori quodam motu
animum ad fapientizz fudium appellunt , eo fere
omnes fuas cogitationes dirigunt , omnem ope-
ram fuam conferunt , ut rerum cognofcant cauf-
fas , omniumque , quz in hoc Univetfo contin.
gunt , rationes indicare poflint ; ineft quippe na-
tura hominis menti philofophia queedam , unde

i veras rerum rationes ac cauffas ignorant, vari-

as excogitant Hypotheles, ex quibus ipfi effectus
aliquis explicabilis intelligibilisque videtur ; quae
hypothefes , licet fubinde falfz fint , manifeffum
tanien



$e ) 192 ( 5& L

tamen nobis pracbent indicium ; fem aliquam vel
effetum variis modis pothbilem effe , ut i fum.
mus rerum Opifex alivm rerum ordinem ; alium
nexum inftituere voluiflet , id facere etiam potu.
iffet 5 quodcunque enim poffibile ef ; Imperio
potentizeque ejus etiam. fubjacet ; (iquidem 'om.
nia , omnis terum modus ac ordo ; omnisque
Univerfi nexus, omnes ferum vires indeque flu-

ens naturalis effectus ab EQfO’lO‘; qm hunc po-
tius quam alium condidit mundum ; in folidom

pendeat.

- Cum alius etiam Mundus ; alitis ferum ordo aé
nexus , alius igitur creaturarum operandi modus 5
~ alizeque vires motrices fuiffent poffibiles ; varize=

que inde nafcantur hypothefes ; quarum de uno-

quoque Phanomeno vel plures vel pauciores pro:
ferri folent , queritur : An aliqua ex variis hypos
thefibus iftis , vel queenam , ipfius rei; de qua
agitur , patur ac effentize , quaenam reliquo re-
rum nexui, Creatotisque , ceu primi omnium
rerum Auctoris , Voluntati ; reliquisque ejus At-
tributis agendique modis , maxime conveniat 2
Id quod etiam in Hypothefiam variarum de Men:
tis Cotporisque humani unione five reciprocis adi<
onibus dijudicatione obfervandum eft.

Variz iftee, de Mentis Corporisque noltri com-
mercio, Hypothefes, non tam infcitize vel dubi=
tationis noftree argumentum funt; quam docu-
mentum ynam eandemque rem , unum eundem-
que effe@tum variis modis poffibilem efle; nifd
emm hypothefis aliqua manifefam involvat con-
tradiGionem; faltem poflibilitatis rei alicujus illa in-
A dicium

B



e et e

&2 ) 193 T 3%

dicium ef. Cum vero etiam refpetu commercij
animae corporisque noftri non hoc folum quzera-
tur , quid (it poffibile , (ed potius quid reapfe
¢xiftat ¢ Inter plurimas hypothefes illa valebit ,
que rei , de qua agitur , naturz eft convenientis.
fima ; quee eflentize rei , adeoque huc menti no-
ftre ; quam maxime congrua ; quz Exemplari
illi ad cujus imdginem mens hominis condita ma-
xime refpondeat 5 ejusque fimilitudinem referat ;
quee divinam voluntatem ac fapientiam maxime
decens ; qua denique reliquorum Entium ratio-
naliom geflis atcque factis operandique modis con-

formis (it : Heec haud dubie reliquis etiam praafe-
fenda erits e

Lo i
Sunt_qui demonftrant , praeter eas hypothefes ;
quae nunc de modo ; quo anima cum corpore eft
conjuriéa, note funt, nullam aliam effe poffibi-
lem. Ego vero non facile definiendum arbitror ,
quot modis aliquid poffibile eflfe poffit ; adeoque
nec novis hypothefibus facile limites ponendos:
cum quotidiana nos convincat experientia , feepis-
fime nobis. quidquam impoffibile vifum , cujus

poffibilitatem ipfa Ratim teRabatur experientia.

Semper aliquid audendum , licet viri maximo in-
telle@tus acumine pollentes, ingenium fuum in
excogitandis variis de re aliqua hypothefibus jam-
jam exercuerint.  Neminem itaque finiftre ‘mihi
hoc interpretaturum effe arbitror , fi & hic, ubi

de apimee corporisque humani commercio agitur

tentamen faciam , aliamque preeter hactenus ven
tilatas , proponam Hypothefin. Minime tamenm
yiris illis ingenii acumine me longe fuperioribus

qui



W) 194 ¢ E

qul titiath Vel alteram ex rehqms hypothefibus
“fuam fecerunt , quidquam defogare vellem ; fed
memor dicti illius SENECE aliquid etiam hac in
.re audendum putavi; ita mmrgum Phllofophus hic
fuain de novarum do&rinatum inventione {enten-
tiam exponit: Quid ergo # Non ibo per priovin vé-
Jhigia 2 Ego vero atar via veteri: Sed i propiorems invé-
nero , banc muniam,  Qui ante nos ifla moverunt , nov
Aomini nofivi , fed duces funt. Patet omnibus wveritas;
‘nondum eft occupata s multum ex illis , etiam ﬁzmm $

fnl:é?mn eft. Epiﬁ ‘XXXIII
§ V.

Per Animse Corponsque noftri Commercium ar-
&tiffimam illam ad [e invicem relationem intelligo’, vi cujus
sfus ac motus membrorum corporis noflri ejusque attiones

-externe 5 voluntatis noftre imperio [ubeft & ab éo pen~

det; z’g’ vicilfini etiam corpus cum Jois arganis cogitatio-
“nes ac volitiones in mente nofira excitare porefl.  Qua
‘autem ratione id ﬁen poﬂit dxsqumtur.

§ YL &

‘Hypothefin meam hic primum fummatim ex-
hnbendatn putavi; antequam eam pluribus expli-
-cem atque confitmem ; ut nimirum Lector Ratim
ab initio propriis oculis videre poffit , queenam
via zpﬁ mgredxenda {i me f{equi veht.

| Haec fmhcet mihi Rat fententia S:mlhtudmem
¢illam divinam , ad quam mens hominis primicus
.creata fuit; non ad folas morales illins qualitates ,
-ad voluntatis ejus veracitatem , ]u[htxam fan&i-
statemque , fed & ad attribuca ejus phyﬁca » phy-
ﬁcumque operandi modum fefs extendifle ; u}: &
, i =

i i B

R



S T i v

e

e —

R

[ e 0

B2 195 (3

heee quandam divinitatis fimilitudinem rcetulerint;
& quoad reliquias quasdam eam adhuc, referant,
Uti nimirum Deus ens fan&iflimem, veraciflimum
ac juftilfimum el , ita etiam Menti hominis ceu
creaturze rationali morales iftiusmodi qualitates a
benigniflimo Creatore inditze fuere 5 ubi vero at.
tributa , ac qualitates preecipuz, {imile quid com
eo qui Exemplar eft habent, ibi etiam f{ubjectum,
illius imaginem quodammodo referre debet; cum
itaque Deus (it Ens intelligens ac volens , fumma
Sapientia ac Libertate praeditum , ideo homini,
qui non ex moralibus tantum qualitatibus conlfi-
ftic , etiam Mentem rationali intelle&tu ac libera
voluntate preeditam conceflit. Ubi antem Mentis
facultates cum archetypo fuo fimilitudinem quan-
dam habent , ibi etiam earum operandi modus
illi , aliquo faltem modo, haud abfimilis efle de-
bet ;5 unde Deus intelle¢tui noftro vim repreefen-
tativam non modo corporis noftri , fed per illud
etiam hujus Univerfi pro fitu ejus indidit : Volun-
tati autem faculeatem libere eligendi ac operandi..
Quoniam vero Deus per folam Voluntatis fuz
vim, & quidem etiam in diftans , uti fuo loco
demonftrabitur , operatur ; hinc etiam hominis,
aliarumque creaturarum rationalium , ad f(imilitu.
dinem fui efformatarum , Voluntati talem indi-
dit vim , ut Mens fola fua Voluntate ejusque vi
ad {imilitudinem operationis divinze in ea corpora
agere poflit , ad qua imperium ejus fefe extendit,
Ex quibus {uo loco hoc deducemus confe@arium ¢
Quo propius Creatura aliqua rationalis ad fimilitu-
dinem Creatoris fui accedit, eo majori vi intellectus
ac voluntas ejus praedita et , eoque majora etiam
opera, & quidem folo voluntatis nutu ac impe-

dom IF. @) ' o



S ) 106 (3%

rio edere potel.  Ex quibus etiam major meni.
brorum *corporis s apud eos qui imagine divina
pleno fenfu gaudent , obedientia ; Adami in reli.
quas Creaturas non {olum dominium, fed & impe-
sium : Angelorum , hominibus longe perfe&io-
sum , operationes: Viresque hominum patrandi
miracula explicari poterunt ; ita tamen vires ifte
creaturarum femper limitatee funt ; ut certos ter-
minos transgredi nequeant , nec ea voluntatis fuze
viribus efficere poffint , quee Deus (ibi {oli refer-
vavit. o o
§. VIL.

Heec , quee nunc fummatim tantum expofui-
imus', ut diftincte explicare & ad Commercium
Anime cum Corpore applicare poflimus, {equen-
tem Disquifitionis hujus tenebimts modum ac or-
dinem. ' i

-

I. Hypothefes illas , quee hactenus hac de re
fuere vulgatiflimee, breviter tantum cumfuis diffis
cultatibus , quee ipfis fuere oppofitee , expones
mus , ut nobis deinde oftenfu facile fit, noftram
Hypothefin difficultatibus hisce minime premi.

II. Quaenam attributa ac quas proprietates [mago
divina , ad quam creatur® rationales creatae fue-
re , includac , diftinctius explicabimus.

III. Cum hic inprimis de facultatibus Mentis
humanz phyficis ad Dei fimilitudinem tactis , &
firiciflime de voluntatis noftree operandi modo
agatur , voluntatis divine operandi rationem ex-
plicabimus ; quod antem fieri nequit, nifi prius
etiam modum divinz praefentiz expofuerimus.

1V. His-

i e S sl e TSRS



T RS WA T R T

TR U35 T e e T e

TR o S TV

S,

R e e P

e s o R e i

B2 ) 197 ( 3%

1V. Hisce explicatis deinceps facile patebxt (>
luntatis noftrze 0perand1 ratio ; ex qua non f{olum
Commerciuth e]us cum Corpore , fed & primi
hominis imperium in Creaturas ipfi fubditas; An-
gelorum Minifterium ac opera , rationem noftrami
{uperantia 5 viresque patrandi miracula Creaturis
fubinde conceflee , explicari poterunt:

V. Ea qua hadeonus di&a in fummam redxge.
imus , & ad propofitum noftrum conclufioneni
inferemus,

VI Qﬁendemus denique Hypothefin noftrani
iis non premi difficultatibus ) quibus reliquee pres
muntur , atque ita ; faltem in hoc > pre illis ali-
qua gaudere praerogativa.

S, VIIL

~ Primum itaqué quod nobis hic breviter tractan

dom incumbit hoc eft: Uz Hoypothefes illas, qua
ba&tenus de Anime & Corporis nofiri Commercio ¢&5' re
cipraco operandi modo fuere valpatiflime 5 breviter tans
tum cum [uis difficultatibus ; que ipfis fuere oppofiie;
exponaniss , ut nobis deinde [uo loco oftenfu facilius fit;
hqﬂmm Hypozbef i difficultatibus imce minime premi,

Nonmﬁ tres hac in re Hypothef'es locum habe-
i€, nec quartam precter has in medium afferri pos-
fe a priori illute. BULFINGERUS demonftravit
in Commentatione hypothetica de harmonia Animi &'
Corporis 5 maxime praflabilita , pag, 10.  Et hucd
inclinare etiam videtur clariff. HOLL\/IANNUS in
Diffece. I de barmonia inter Animam & Corpus pres
flabilita pag. 6. ubi ita hac de re differit: Diverfs/Jiz
me dpa [ubflantie , [fi in operationibus [uis confpiraré

O 3 Jecuiid



82 ) 198 ( 3%

 Jecum debent y ant altera alteram Jz’r{gat moveatque ,
- aut communis inter utramque mediator intercedat |, ant
sgitraque [unm agat , in perpetua tamen cum altera confen-
fione , neceffeeff. Ec BILLEBIUS in Differt. A4n
Harmenia prafiabilita [it mivaculum 2 pag. 8. Facia-
gnus , inquit , &' concipiamus duo borologia , que con-
fonare debeant.  Res expedita reddi potef} triplici yatio.
ne : Una per influxum , [i feterimus , ut alterum agat
in alternm , idque vel mutuo , vel ex wunica tantuns
parte. Altera per canffas occafionales , [i opificem operi
comitem fecerimus , qui diffonantia ceteroquin , wel ces.
fatura a motu bovologia fingulis momentis divigat. Ter-
tiay [i [apienter [atis perfecerimus eas wachinas artis ,
“ut fingule [uas leges exalle [equantur , easdemque fibi
ab initio vefpondere curaverimas.  Ita enivi , cum utree-
que easdem el fimiles ex[equantur leges , femel harmo-
nice falle nunquam diffonabant.  1dem etiam clarifl.
BAUMEISTERUS in metaphyf(ica fua §. 720 af-
ferit 2 In tres autem , ait , ut dixi, abeunt [ententins
eruditi , nec pluves ; quam tres , modos dari , Com.
mercium inter Animam & Corpus explicandi , & a non
paucis affevitur , & ves ipfa docet. pag. 472. Quas
tres fententias pag. praeced. hisce exprefferat ver-
bis : Ali exiftimant , Animam ita agere in Corpus ,
& Corpus ita agere in Animam y ut quando ab objecto
externo mutatio in organo [enforio fint 5 tum wotus per
nervos in cerebrum usque propagerur , (G ita mediante
| _ﬂt;idz' nervei Mot , anime i:’gfzprimatm iden, &', quan-
do Anima wvelit , Corpus ejusdemque tnembra moveri ,
tum Anima revera (& effective alium alinmque nervam
impellat , atque ita efficiat 5 ut motus voluntarius bic
nec alins 5 [equatur. Alii 5 Deo quafi ex machina ad-
wocato , opinantar , facla in organis [enforiis mutatione
Deum iminediate in Anima convenientem predﬂcere Witk

e pagig-



o
-]
£
i
i
|
i

T T S

T

L T L e A Wi S g

B8 ) 199 ( 3K

tationem , @& coorta in Anima voluntate , motam con-
wenientem Corpori a Deo imprimi.  Alii denique , in
aliam_, eamque novam , [ententiam ingreffi , modum ,
quo anima cum_Corpore eft conjunclg , ita exponunt.
1.) Putant , falla in ovganis [enfoviis mutatione , [enfa.

“tiones in Anima prodaci per vim anime intrinfecam , &'

guidem ex [enfationibus precedentibus.  2.) Credunt
motus Corporis voluntarios non ab anima , neque imnte-
diate a Deo produci , [ed refultare ex flrallura & vi
motrici Corporis (5" motibus pracedentibus.  3.) Quod
wero tam amicis 5 tamque aritus Corporis motuum ,

Anima reprafentationum confenfus adfit , id a qradan
Dei precedenti praordinatione @& preflabilitione derivant.

Hz funt tres ille Hypothefes de Corporis Ani-
mezque Commercio, preeter quas nullas alias pos.
fibiles efle ftatuunt viri eruditi.  Ego vero refpe-
&u numeri Hypothefium, uti jam fupra monui,
liberalior effem , Regnumque illarum non tam ar.
Gis nee certis etiam circum(griberem limitibus,
tum propter ftupendam illam poffibilitatis rerum
varietatem , quot enim modis res aliqua poflibilis
eft, tot etiam de ea dari poffunt Hypothefes:
Tum propter quotidianam Experientiam; qua mul-
ta vera efle deprehendimus, quorum ne poffibilita-

tem antea agnovimus.  Quinque nobis funt fen.

fus externi, f{i optimo Creatori noftro tres tan-
tum nobis concedere placuiffet, quartum vel quin-
tum for(an nullo Mentis acumine excogitare po-
tuiffemus , & quis afferere aufit, Deum nobis nee
fextum nec feptimum adhuc addere atque largiri
potuifle 5 ##m denique & hoc mihi videtur , quod
omnes illee demonftrationes , quibus nonnifi trium
Hypothefium poffibilitas afferitur , vires tantum

O 3 mate-



B ) 200 ( 3N

materiales tacite {upponant, neque Spirituum- ae
Materize vires operandique modos , toto genere
diverfos , fatis diftinguant. ;

§. IX.

&

. Prima ergo Hypothefss eft illa Ariftotelis Scholafi.
corumque , quee Syflema Influxus Phyfici commu.

niter vocatur, dum Apimam phyflice in Corpus
influere , illudque effecive impellere atque move-
re putabant : Et viciflim Corpus in Animam influe.
re dicunt , cum ei reali a¢tu imprimat ideam at-
que vi fua phyfica in illam operetur.

Vir acutiflimus RUARDUS ANDALA, qui
operationes Animae & Corporis phyficas & reales
in fe invicem clariflime explicari pofle arbitratur,
in Diffect. de #mione Mentis ¢&¢ Corporis phyfica §. X1.
~ de fyftemate influxus phyfici hoc modo ratiocina-
tur : Statwo , inquit, nos claviffimam & diftinctiffi-
mam bujus operationis ¢5° unionis poffe habere ideam ,
Jr modo , quod omnino facere oportet y ad Deum , canus.
Jam ejus primam @& liberam afcendamus , @G ab ejus
beneplacito admirandum hunc effelum derivemus. Nos
poffumus buic vel illi motui , e. gr. campane , fic-&
bedere [ufpenfm , Diteris Scriptis , verbis quibuscumque
pronmmciatis o, aliisque fignis , varias ideas alligare , ita,
ut per vifum , vel auditum in Mente excitentuy varie
idee , perceptiones 5 ¢ [enfationes : Amuon bic clare &
 facile intellignnus , Deum Creatarem Mentis &' Corpo-

vis potaiffe inflituere ¢(5° ordinare 5 ut per variosin Cor-

pore wotus varie in mente excitentur ides , (5 percepti-
ones 5 @& vicilfim , ut per varias mentis volitiones, va-
vii in. Corpore excitentur &' prodeucantur motus 2 Hinc
@G pro varia alternsging partis dispofitione dltera pars va-

riis

i



O T N S Do e, e 27

T RS I T Y AT oo s

R

S S T N T e AT T

B e

s 0 e D

- B8 ) 201 (3& N

viis medis affici poteff. Hoc antem a Deo ita ordinatusn
&' effectum effe , a pofleriori continua, certiffima &' cla-
viffima experientia-docet.  Teftes irrefragabiles ommique
exceptione majores reciproci bujus Commercii , operatioe
nis Mentis in Corpus , ¢ Corporis in Mentem , nec
non communionis flatus , [unt [enfus tum externi ; tum
interni 5 ut (5 omnes (5 [ingule ¢5' continna altiones
Mentis in Corpus 5 de quibus modo fuit allum.  Si
quis vero a proprietatibus Mentis ad proprietates Corporis

progredi welit , aut ex natura diverfiffimarum barans
[ubftantiarum deducere motum in Corpore 5 (G percepti-

ones in Mente , aut hos effeCius ut necefJario conmexos
Jpecare 5 na is fruftra erit 5 nibil intelliget , perver[i/]i-
me philofophabitur , nullamqe bujus vei ideam habere

poterit.  Si vero ad Deum Creatorem adfcendamus

eumque vere agnafcamus , nibil bic erit obfcuri , bunc
effectum clariffime intellivemus o ¢&° quidem per cauffam
ejus primam 5 qua perfectifima demum eft ftientia,

. §- X* :

Difficultates quze contra fyftema hoc moventus
in primis huc redeunt : /

1.) Influxus nonnifi in rebus materialibus locum
habere poteft , & fignificat eum agendi modum,
quo caufla phyfica per motum attingere folet ef-
fectum fuum ; vel, ut alii defibiunt, 1nfluxus phy-
ficus eft excitatio motus per attactum ob conve-
nientiam motus & mobilis facta. Cum itaque in
influxu phyfico tam movens quam motum mate-
riale effe debeat, attactus vero & motus naturee
{pitituali , qualis Anima noftra eft , neutiquam
competat; (equitur influxum hunc Mentis noftree,
ceu Entis {implicis ac immaterialis , naturae repu-
guare, ;

O3 2. 1.



83 ) 202 (3%
2.) Tlufr. BULFINGERUS Dilucidat. §. 327.

ita argumentatur ¢ In quocunque Entium genere
effeGtus non {emper tantus eft , - quantus ferio in.
tenditur , ibi datur proportio inter vires ad effe.
&Gum applicatas , & quantitatem ipfius effectus.
1lle igitur effeGus non dependet a viribus cum ef.
feu , quoad proportionem , incomparabilibus.
Atqui vites Animi & Corporis motus funt, quo-
ad proportionem incomparabiles. Ergo effectus,
quales in Corpore movendo experimur, non pro.
cedunt a viribus Animz. Ergo Anima non mo-
vet effedtive Corpus fuum.

§. XL

Altera, quze Canffarum occafionalium dicitur , Hy.
pothefis Cartefiana haec elt: Experientia teftis eft,
ad certos Corporis motus ac mutationes , certas
in Anima produci ideas ac fenfationes ; ad certas
vicifim Animez cogitationes ac volitiones certos
fequi in Corpore motus. Corporis autem paturee
adverfum eft , ut in fubftantia a fe plane diverfa
immateriali ac {pirituali ideas producere adeoque
in illam agere poffit; uti vicifim etiam Animz
naturze repugnat , ut in fubjectum extra fe pofi-
tum agere illudque movere queat: Sequitur, De-
um, a quo ceu Creatore ac Confervatore fuo
utraque fubRantia pendet, ipfum tam Corporis
motus quam Anime f{enfationes immediate pro-
ducere. Ita tamen Deus agit , ut hoc ex univet-
{ali quodam decreto & cum generali Uniformitate
fiat, ut fcilicet ad hunc motum in corpore or-
tum conformem etiam in Mente {enfationem ex-
-citet , & ad cogitationem 'vel volitionem Mentis
ipfi confentientem producat in Corpore motum.

Ita

S e s R




N

e

R ———

e

%&% ) 203 ( 3%

Ita Deus folus & immediate agit , fed ex occafione
creature : Ex occafione appetitus ac volitionis
Animee immediata fua vi efficit Motum ; & vicis-
fim ex occafione motus in organo f{enforio etiam
immediata {ua operatione producit in Mente fen-
{ationem.

S X1
Duo precipue funt , quee contra {yftema hoe
afferri folent argumenta. ~Altertin a multiplicatio-
ne miraculorum , alterum inde defumtum eft,
quod Deus hac ratione Auctor peccati fiat.

X} H’ypothef hac , inquiunt moderni Philofos

_ p}n , naturam in perpetua miracula traosfandi

Miraculum enim eft id quod vires naturae fuperat
& unice ac immediate 3 divina operatione pendet;
in {yftemate autem Cartefiano omnes hominis acti-
ones, quatenus a Corpore & Anima {imul pera-
guntur , a fola ac immediata Dei operatione pen-
dent. Rede quidem, afferunt Philofophi ifti, ad
Deum omnia, tanquam ad originem reducuntur
Sed mediate , fed generaliter, fed per vires aDeo
rebus inditas ; non immediate, non per faltum,

non per fola unice miracula. Vlde BULFINGERI
Dilucid. §. 35.

- 2.) Hypothefis ifta Cartefii, inquiunt Theolo-
¢i, Deum faltem ex parte , peccati Auctorem fa.
cit.  Quoties enim in Anima peccaminofz oriun-
tur cogitationes , Deus in Corpore etiam confbr-
mes producit attiones.  Et quoties viciflim inos-
dinati in Corpore oriuntur motus , Deus in Ani-
ma etiam tales excitat appetitus ac fenfationes quz
legi fuze minime confentinat,

Oy Tertia



BE ) 204 ( 3% \

§ XUl ..

Tertia Hypothefis celebratiffima illa LEIBNI.
TII de harmonia praftabilita eft , quee tribus abfol-
vitur partibus: Cum nimirum nec Anima in Cor.
pus , nec viciflim Corpus in Animam phyfice in.
fluere poflit , nec etiam fapienti rerum ordini con-
gruat , ut Deus tam motus Corpotis Animze co-
gitationibus confentientes, quam (enfationes Meq.
ftis motibus Corporis conformes immediata opera-
tione per miraculum continuum producat , Raty.
endum fuit: Tam Corpus quam Apimam inde-
pendenter a fe invicem , propria vi ita agere ut
pihilominus omnes eorum a&iones fint harmonicze.

1. Anima itaque omnes f{uas perceptiones ac

{enfationes , propria vi, fibi a Creatore concefla,

ex {e ipfa independenter a Corpore {uo organico
ita producit , ut nulla ex fenfationibus fuis , rati.
onem proximam fuam, in organis Corporis fen-
foriis eorumque operationibus habeat ; fed princi-
pium omnium fuarum a&ionum nonnifi internum
eft ; omnes cogitationes & fenfationes ex ipfa Ani-
ma quali evolvuntur , ita ut {equentes fenfationes
ex antecedentibus femper oriantur.

2. Corpus principium omnium a&tionum fua-
rum ino f{eipfo habet , omnes ejus motus ac muta-

 tiones independenter ab operationibus Animae, ex
vi proprize fruturze fequuntur & quidem conti~

nua ferie ex motibus antecedentibus.

3. Deus, pro fumma fua Sapientia ac Scientia
maximam inter unumquodque Corpus ac Animam
exadtillimamque praefituit harmoniam , five tales

inter

AR

fitim

T



%ﬁ)zos'(gﬂf

 inter fe junxit fubﬁannas , in quibus fumma om.

pium mutationum ac operationum eflet confenfio,
fine tamen mutuo influxu, fed a fola Dei preefta~
bilitione ac ordinatione pendens.

§. XIV.
Difficultates contra hoc fyftema ag:tatae in pri-
mis {unt {equentes.

1.) Quod plurimi Corporis motus non poffint
mechanicis tabtam artibus in Corpore fieri, &

‘quod ipfa etiam rationalis loquela ac (criptio ex

folo Corpons mechanismo fequeretur.

2.) Quod, i Anima fit automatum , in quo
onmnes aéhones neceflario ex fe invicem fequun-
tur , & contra etiam Corpus nonnili machina ab
Apime operationibus independens , utriusque acti-
ones minime liberze dici queant, Non Anime ope-
rationes , quia neceflario nexu ex fe invicem fe-
quuntur, & cum motibus Corporis pracordinatis
confentire debent ; nec etiam Corporis_altiones dici

poflunt liberee , quia ex puris principiis ‘mechani-
c:s fequuntur adeoque neceflariee funt.- Ex qui.
bus fluat , quod nec Anima nec Corpus propter
malas actiones punm queat,

3.) In Hypothefi ifta id maxime male habuit
acutiffimos etiam ac folidiffimos Theologos, quod
hac ratione Deum ipfummet primum omnis malj
in mundo auctorem fieri putarunt. Omuoes enim,
inquiunt , tam Animee quam Corporis actiones
ex ipfa ejus natura ac effentia primitas ab ipfo
Deo conftituta neceflario fluunt, adeoque omnia,
quacunque vi vel Animee vel Corporis fiunt ra.

- tionem,

i
v



BE Y 206 ( 2R

tionem fufficientem in ipfa ejus e{fenha habent,
- neque aliter evenire poflunt; unde is ipfe qui pri-
mus naturze iftius Conditor ac Opifex eft , (imul
auctor omnium eorum , quée Vi naturze hu;us non

poffunt non fieri, dicendus et. Aflerit nimirum

ingenio(ifimus LEIBNITIUS : Q#%/ y a dans cha-
- que [ubflance des traces de tout ce qui lui eff arrivé, ¢
de toat ce qui lui arrivera; Pétat préfent de chaque [ub.
flance , étant une [uite naturelle de fon état precedant.
Et alibi ¢ Lame bumaine eft une efpece & Antomate [pi.
vitwel.  Tout eff certain ¢9° determiné par avance dmzs
Phomme comme parteut aillenrs. Theod, Tom. L

177.  Apres tout o il paroit que Phomme eft fbrce a
faire le bien ¢& le nal quil fait , tout eff tres parfaite.
~ ment dans Pordre des chofes 5 puisque xien ne [auroit ar-

viver [ans qi'il § ait une caufé difpofee comme il fuut &

produire Peffet 5 ce qui w’a que moins lien dans les ach-
ons volontaires que dans toutes les autres. Theod. p. 77.
Omnia itaque ab origine pendent. ~ Prout nimi-
sum Deus, ex Leiboitiano fyflemate , inquiunt
Theologi noftri, unamquamque Animam vel Cor-
pus primitus efformavit , prout unicuique certam
effentiam , vires ac naturam dedit, fic omnes in-
de fequentes adtiones, inevitabili nexu , compa-
- rate erunt; & malum vi originalis gﬂ"mt:}s Anime ac
Corporis neceflario evenire debuit; fequi itaque,
ajunt , Deum nature auctorem etiam omunium
eorum auctorem habendum , queze vi naturze hu-
jus neceffario fieri oportet ; unde & omnes preces,
inftitutiones , exhortationes , omniaque reliqua fa-
lutis confequendz media plane frultranea futura ﬁnt.
=X V.

Expoﬁtns nune requms fy&ematxbus Regnum
Hypothefium latius extendere vellem , ad alteram
disquie

T :.11 I H ﬂfﬁﬁ

IR




P e R ey R T T

2 ) 207 (3%

&}qaiﬁzianis mee partem & ad proprize Hypothefe.

os explicationem propius accedo. Ad Commer.

cium Corporis Animzque duo requiruntur: Alce-
rum ut Anima omnes {ibi matationes repreefentas
re queat, quee in Corpore organico fiunt; ad quod
opus non eft, ut Corpus vel immediate Animam
tangat vel phyfice in eam influat , vel ut Deus ad
Corporis mutationes immediata fua vi certas in
hominis Mente fenfationes per miraculum produ-
cat , nec ut Anima omnes illas fenfationes cum
Corporis fui mutationibus conformes , indepen-
denter ab eo quod in Corpore fit, ex proprio
fuo finu quafi evolvat & automati fpiritualis ad
inftar agat : Sed ad id fufficit , ut Animz vis re-
preefentativa omnium mutationum quz in Corpo.
re fiunt concefla atque concreata fit ; uti ex gr.
Deus vim repraelentativam hujus Univerfi habet

& omnium quz vi paturee ipfi inditee eveniunt;

ita Menti hominis , ad fimilitudinem fui creatz ,
talem indidit vim , ut {ibi Corpus fuum & quid-
quid mutationis in eo contingit repreefentare poffit,
Vis tamen illa reprefentativa Anima , etiam re-
fpectu Corporis fui & mutationum quee in o con-
tingunt , certis circumfcripta eft limitibus , nec
ulterius fefe extendit , quam ad moralitatem a&io-

pum & ad vitee hujus negotia peragenda necef-

{fum eft.

Quia Anima vim Corpt’ts_fuum y cum preecis
puis mutationibus quee in eo eveniunt , (ibi re-
prefentandi habet , fequitur: Ipfam eadem vi,

‘qua fibi mutationes Corporis fui repreefentare

poteft , mediante Corpore etiam ea fibi repraefen-
tare pofle , quee extra illud in hoc Univerfo con.
| tingunt:



$2 ) 208 ( 3%

tingunt : Pro vario nimirum Corporis fitu in Uni-
verfo , varize etiam a rebus externis in organis
Corporis noftri fenforiis excitantur mutationes in
Corpore ; cum vero Anima noftra ea vi ac facul-
tate preediea (it , ut (ibi Corpus fuum , cum variis
quee in eo contingunt mutationibus , reprafenta-
“te poffit ; eo iplo etiam res (ibi repraefentat quee
imutationes iftas in Organis fenforiis producunt (uj:
que imaginem QOrganis iftis imprimunt. -

- Corpus itaque non aliter in Animam noftrami

agit, quam quatenus heec vi ac facultate fibi oms=
nia ea repragfentandi praedita eft ; quee in Corpo:
re eveniunt ; & quas iftud mutationes {ubit. Ra-
tio obje@iva itaque , cur ejusmodi fenfationes id
Anima excitenttir ; in Corpore querenda eft; illee
enim ex ipfa Anima ceu automati natura non fe-
‘querentur, nifi mutationes ifltaz in Corpore conti-
giffent.  Ratio autem f{ubjectiva iftarum Anime
fenfationum in vi ac facultate illa Animz concre.
‘ata queerenda ; qua {ibi Corpus fuum, cum prz-
cipuis mutationibus ; qua in €0 eveniunt , repras
fentare poteft:

Quoniam Anima , vi pature {uee ; gaudet fa-
cultate {ibi Corpus fuum cum mutationibus fuis 5
- quz in eo contingunt , reprefentandi, ex vi au-

tem repreefentativa ifta variee oriantur fenfationes

fieri etiam von potelt, quin ex fenfationibus iftis
~varize etiam fluant Mentis volitiones , quee iis de-
-terminantur , que Mens naturali fua facultate {ibi
‘repreefentat,  Concipi ergo ex hisce poteflt, qua
tatione ex mutationibus illis, quze in Corpore
eveniunt, varigze etiam in Mente oriri poflint vo-

- litiones

e R



e A e T T

e ) 209 ( 3% -

litiones , mediante nimirum vi illa repraefentativa
Mentis, qua fibi Corpus fuum gum fuis mutatios
nibus repraefentare poteft.

~ Percipimus itaque qua ratione Corpus noftrum
organicum in facultates Mentis noftree agere poffit,
non aliter nimirum , quam quatenus Anima no=
fira, vi naturz fu ipfi a Creatore inditee , gau-

det facultate, fibi Corpus organicum fuum, cum

mutationibus quae in eo a rebus etiam externis
contingunt , reprafentandi, '

Si regerat.mihi quisquani; ut ipfi explicem qua
ratione Deus humanze Menti talem repreefentatio-
nis vim atque facultatem concedere atque concre-
are potuerit ; ut illa etiam absque immediata ac
phylica Corporis in eam actione & absque imme-
diata Dei in illam operatione ; Corpus (uum illi-
usque operationes ac mutationes {ibi repraefentare

‘valeat ; & ita quidem , ut fenfationes ille Anima

originerh fuam nonnifi eo fenfu debeant, quod
illa naturalem Corpus fuum fibi reprefentandi fa-
cultatem poffidet , non vero eo quod Anima fen.
fationesiftas , quas.dependenter a Corpore habet ;
automati adinftar etiam fine Corpore ex fe pro-

ducat? | ‘ : | '
Ego viciflim qu#ro : Quomodo Deus Animze
nofirze eflentiam fuam ac exiftentiam dare potue-
tit ¢ Quomodo ipli cogitandi facultatem concrea-
re potuerit ¢ Unusquisque nimirum facile mihi
concedet , Spirituin rationalem absque cogitandi
facultate neutiquam exiftere, imo ne concipi qui-
dem pofle. Cum vero Anima noftra ad id creata
fit , ut {ingularem aliquam relationem cum Cor-
o pore



B2 ) 210 ( IR

pore organico habeat , aliter illa concipi nequit ,
quam ut , vi effentize {uze , facultate Corpus il-
lud {ibi repraefentandi gaudeat , utque Creator
eam talem ac tali facultate preeditam ad exiftenti-
am produxerit , uti ex gr. Oculum cum facultate
exterpam rerum formam atque figuram {ibi repree.
fentandi, aurem vero ad fonos excipiendos effor-
mavit; & ita quidem, ut vis repreefentativa extet-
nz rerum formae effentiam Oculi , & faculeas re-
preefentativa motus illius , qui fonum efficit, Au-
ris effentiam conftitnat.  Idem Opifex qui Cor-
pus cum Organis , hujuscemodi facultatibus pree-
“ditis , efformare poteft , idem etiam Ens fpisituale
cum facultate repreefentativa Corporis illius orga-
nici, quod ar@iffimam cum eo relationem habet,
e nihilo producere poterit.  Imo f{i dicere veli-
mus quod verum eft, Deus aliam Animam (piri-
" tualem , intelligentem , ac rationalem e nihilo
producere non potuit , quam talem, que facul-
tate gauderet intelligendi , & quidem non ea tan-
tum quz intra fe {funt, fed & ea quee extrafe &
prcipue quae ariflimam fecum relationem ha-
bent. ‘
80 XVl
Ad alterum nunc, quod ad ar&iffimum Ani.
mz & Corporis Commercium neceffarium eft,
pervenimus , ad modum f(cilicet quo vicifim ad
certas Animee cogitationes ac volitiones certi etiatn
in Corpore motus fequuntur , ut Corporis noftri
membra Voluntatis imperio ita fubfint, utad me.
rum ejus nutum i in Corpore motus fiant quos
Mens excitare voluit 5 ut ad folum Voluntatis
actum fe hoc vel illud brachium , vel dexter vel
finifter pes, vel hic vel ille digitus, five p?dis
ive

it ’f"‘“i““ﬁf%%’%’*"f"\“'"“;‘i:"‘u""'""‘T'""l"”_":‘l“i“"" it

I g S



T N T TR T PG S e

ﬁg)zu(ga

f ve manus, vel dextrorfum vel fi nlﬂrorfum Vei
furfum vel deorfum {efe moveat 3 ut ad folum
voluntatis nutum vel cubet Corpus meum , vel

~ fedeat, vel fefe erigat ; vel ftet vel ambulet, ut

digiti mei ad folum voluntatis juflum potius has
licteras ac verba quam alia ; potius hac quam illa
lingua feribapt 5 ut lingua mea potius bas quam
alias voces pronuntiet ; potius hos quam alios fo-
nos excitet 3 ut oculos meos vel claudere vel ape-.
rire poflim: Heec omnia flatim ac Mens mea ita
voluit,, fieri fentio. Hzec ita fieri ipfa Experientid
teftis eﬁ qua autern ratione hec omnia fiant,
id maxime queritur. An pintirum Anima nofird
immediate Effentia fua in Corpus nofirum influat,
an illud per influxum phylicum moveat & excitet 2
An vero Deus ad certas. Mentis humanz volitio-
nes iis conformes in Corpore motus immediatd
fua vi producac ? Vel an Corpus independenter
ab Anima ex propriis agat principiis ? Vel an de:
nique alia (it ratio qua hi effe@tus explicari poffint ¢

Ego han¢ Mentis noftrz ommumque fpmtudm
vim effe arbitror; & in hoc ipflorum extra (€
operandi modum a Corporum vel rerum materid-
lium opetationibus diftintum efle puto , quod
hntia fpiritualia per folam voluntatis vim in Cor-
pora imperio fuo fubdita agere ; atque mutatio-
nes in iis producere poffint:

Ea feilicet retum materialium agench fatio ab
ipfo Credtore otrdinata ipfisque toncreata eft , ut
hon aliter quam per contaélum vel Hedistom Vel
immediatum extra fe agere & in aliis rebus mate.

tialibus matatxbnes ptodurete valeant. e nimni-
 Tom, 17, P fom



e

~ fum res corporez proptia virtute nec exiflentiari
" habent , ita nec vires motrices , quibus in res ex-
tra {e agunt , haberent, nifi ez ipfis a totius na.
turee Auctore concfeatae ac inditae fuiffent; ratio-
ne igitur effentize fuze convenienti in alias res
materiales extra fe conftitutas per attactum ope-
rari poflunt , inque iis hoc operandi modo yari-
os producere effectus. Etiath Spiritibus vim quan.
dam naturalem in res corpotales operandi inefle ,
nos arctiffima illa relatio dubitare non finit , quee
ab ipfo fummo rerum Opifice inter Mundum vi-
fibilem ac fpiritualem cooftituta et.  Uti autem
Effentia Entium fpiritualium a matetia toto pene:
re diverfa eft, ita nec eorum vires ac facultates
adeoque nec operandi modi fimiles efle poffunt,
Entia fpiritualia intelleGtu ac libera voluntate prae-

dita funt, Corpora vero non item ; alia itaque vis

Spiritibus quam Corporibus ineft ; unde etiam ali-
us oportet {it eorum agendi modus. Longe igitu
aliter Corpus agit ac patitur ; quam Spiritus agit ac
patitur.  Spiritus fentit {e volendo agere; Corpus
autem movendo ; quidquid igitur Corpus motu
efficit , id Spiritus volendo efficere ac in mundo
materiali producere tentat. Uti vero vis uniuscu-
jusque Corporis cettis circumf{cripta eft limitibus;
ita etiam vis Voluntatis creat fuos habet limites ,
unde fubinde major ejus nifus quam effectus eft.

Hac itaque refpectu operationum Voluntatis
five Mentis noftree in Corpus organicum mihi flat
fententia , quod Animee talis a Creatore inditz ac
concreata (it agendi vis ; ut folo Voluntatis actu ,

nullo alio interveniente medio , in hoc vel illud

Corporis organici membrum pro lubitu ac arbi-
trio

il



: ﬁgf:?_)-éfé.f %

Fisid {uo agere poflit. Modo velit , etiam in di-
| ftans , digitum , vel mapum ; vel pedem, hog¢
. vel illo modo movere poteft. Hanc concreatani
Menti vim , qua folo voluntatis imperio ageré
| poteft , Creator vel augere vel minuere , vel ul.

terius extendere , vel arctioribus circumfcriberé
limitibus potuiffet ; fi voluifflet, & voluiffet i
| ompium rérum conveniéntia ac harmonia id re-
| quiliviflet. Motus ac operationes Cotporis noftr
| duplicis generis funt ; datur nimirum talis motus;
' qui ex ipfa Corporis fiructura ;, continua ferie ac
| fucceflione continua ex motibus antecedentibus
| {equitur 5 qualis et motus fanguiiis ; (piritoum ;
| quos vocant , animalium ; fucci nutritii; in quo
| vita Corporis confiftit ; & immediato voluntatis
| ithperio fubjectus non eft.  Alterum genus motus
‘illud eft ; quod per externa membra fit, motuss
| que voluntarius vocatur , quia voluntati fubjectus
uti exempli gratia ; quod nunc pro lubitu digicos
| imeos movere ac {cribere poflam ; in quo motd
- digiti a folo voluntatis juflu pendent. Prior mo-
‘tus a voluntate independens ad continuationeni
| vitee animalis pertinet ; poftetrior vero voluntati
 {ubjectus actionibus liberis patrandis ac vitz nego-

| tiis peragendis infervit. Ex quibus apparet ; im-

| perium voluntatis ne quidem in Corpus fioftrum
' univerfale efle ; Creator illud ceitis definivit li-
‘mitibus ; noluit conlervationem fanitatis dc vite
' noftr® ; quze in continuato illo ac nunquam in=
terrupto intriifeco mota confiftit ; in volud-
\tatis noftree poteftate efle; propterea enm nec vos
luntati fubjecit ¢ Voluit contra ; ut actiones il
\liberee ; a corpore peragendee, nec non vita hu-
\jus pegotia ; a V.elun{jate noftra pendeant ; 'ide@i
| 2 ' €

Sl

e e e



#8) 211 (2%

® o .i, il s g 1. RS LAy ) ‘g
ei €tiam vim indidit , ut membra huc pertinentia |
pro lubitu regere poflit. -

Hucusque nonduin (itis clarum me in exponen-
da hac Hypothefi fuiffe (entio , unde alio adhué
modo proponenda res eft.  Deus Spiritus grada |
abfolute fummo perfeciflimus, intellectu infinito |
ac voluntate infinita %auden's » has in primis poffi=
det facultates , quod ab una parte & femet (ibi- |
metipfi , & quidquid per eum poflibile eft , nec |
nen omnia ea, qu vi voluntatis fuze aut jam
extiterunt , aut actu exiftunt, aut demum futura
funt , modo diftin&iflimo , adzquatiffimo ac fi-
mul {ibi repreefentat.  Ab altera parte folo vos |
luntatis imperio etiam extra fe operari ac produs
cere poteft quidquid ip(i placet 5 omuoes ille mus.
tationes, quas in mundo hoc vifibili evenire vi-
demus , a nutu voluntatis ejus pendent; & ita
quidem eas'produ.ci't , ut non Eflentiam {uam Cor-
poribus illis a¢ materiee applicet , fed nonnifi ve-
lit ut aliquid fiat , ut in locis a {e difftantibus eti=
am operetur : Quod autem qua ratione cum Di-
vina Omuoipreefentia conciliari debeat , ne nobis
fenfus a veritate abhorrens affingatur , infra pro-
lixius explicabimus, Gl

i
i
|
%

Summus hic ompium rertim extra fe Au&tor a¢
Opifex , non mundum tantum materialem , a¢
nulla ratione preeditum, fed & Entia ratiobalia
exiftere voluit. Talia autem cum vario perfe@io:
nis gradu, ut fuo loco videbimus, extra fe pro-
duxit , eaque his preecipue ornavit donis ac hus
jusmodi inftruxit facultatibus ; ut ad inftar beni.
- gnitlimi Conditorls fui, quativis gradu inﬁnifté
infe-



B ) 215 ( 3§
inferiori:ac minori , ab una parte facultate intelli.

gendi , ab altera autem vi volendi, & per volun«
satem agendi , praedita effent 5, Facultate 1) intel-

- ligendi , ut & fibimet ipfis confcii, & ideam tum

€reatoris (ui, tum ejus operum: haberent , ipfum-
que ex iis nofcerent ; hac facultate & vifibilia &
invifibilia, & praterita& praefentia, imo & futu.
fa {ibi repraefentare poffunt; adeoque hac in re
fimilitudinem quandam (ive analogum quid cum
fapientiflimo fuo Creatore habent. Non vero per-
fe@iflimo tantum intelleétu Eps illud infinitum
gaudet , fed & voluntate perfedtifima ac potes-
tiffima , qua folo volendi a&u efficere potefd
quidquid lubet, qua vocare poteft quod non eft
ut {it, qua in hac vel in alia mundi regione ope-
sari ac mutare poteft quidquid vult, qua fine ullo
Eflentize {uze attactn aut proximitate, folo imperio
in res materiales operatur atque hunc vel illum

motum in iis producit; ideo & in Creaturis in-

telligentibus umbram vel (imilitudinem quandam
hujusmodi operatiouis exiftere voluit, earumque

' Menti talem vim concreavit , ut in res materiales

quasdam f{olo woluntatis nutu opesari- poflent ,
adeoque & in hoc analogum quid cum Eute pet.
fectiflimo haberent. ~Deus nimirum quoad perfe-
¢tiones fuas cognofci ab Entibus intelligentibus
voluit, hocque tum ex fui ipfius, tum. ex aliorum
Operum infpectione ;- ex feipfis autem Deum me-
lius cognofcere non poflunt, quam fi fimile quid,
aut analogum , cum Deo , in{e deprehendunt,
idque non refpe@u.Intelletus tantum aut ejus do-
norum , fed & woluntatis ejusque operandi modj,
Nihil eft quod creaturam rationalem magis in. ad-
mirationem rapit , ac veneratiopem: erga, Deum

' F3 ' exCi-



$) 216 (g%

excitat , quam potentia divina ; qua autem ratio.

e attributum hoc melius cognofcere poteflt , quam,

{i ejus umbram aliquam in {eipfa deprehendit, &

{i inde ad infinitum concludere poteft. Quod in-

{igne voluntatis donum quomodao inprimis in An-
.gelis , fpiritibus nobis longe perfe@tioribus , emi.

‘neat , nec non in iis, quibus vis patrandi miracu-
la concefla erat , infra uberius explicabimus.

At metuis B, L. impoffibile effe ut Deus virtu-
¢em hancce creaturae concreare poflit ; metuis

" Mentem creatam tale effe fubjectum, quod hujus:
modi vis minime capax fit, i

Multa omnino impoffibilia nobis videntur , {i

ad modum eorum refpicimus , quee tamen revera

L’xiﬂunt. _ Sl mlhi modum expli(;avg.ris , quO Dﬁ-
us folo voluntatis fuz imperio non modo aliquid
e nihilo producere , fed quomodo etiam in obje-
¢ta , ratione loci a fe diftantia , operari poffic ,

quomodo ad folum voluntatis ejus nutum in hoc

vel in altero hujus mundi extremo maximi {equan-
tur effeus: Et ego tibi explicabo quomodo eti-
am createe Mentes (imilitudine quadam Dei pree-
ditee , etiam ratione operandi 10 Corpote , ana-
logum quid cum Deo habeant. Dicas mihi qua
ratione Deus aliquid immaterialis Effentiee fuz ,
aliquid Intellectus ac Sapientic [ue analogum extra (e
Producere potuerit , & tibi viciflim exponam
quomodo Deus ratione facaltatis operandi etiam ana-
logum quid extra fe efficese potuerit 2 Quid im.
edit quo minus is , qui aliquam lntellectus fui frmi-
Z’mdinm creaturis concedere potelt , etiam Volun-
jatis fus [imilitudinen iisdem largiri poffit? Volun-
v‘ £ tas



iy S e

BTSRRI -

s =
~

e e e

i
i
B
i
£
E’;

#8 ) 217 ( 3%

tas autem , etiam per operationes extra fe, efhi-
cacem fefe exhibet, ubi autem eft (imilitudo vo.
luntatis divinee , ibi etiam (imilitudo efficacize
ejus, five operandx modi, efla debet. Uti enim
absque clara & diftin@a repraefentandi vi nulla In-
tellectus divini fimilitudo efle poteft , ita nec Vo-
luntatis {imilitudo locum hahet, nifi eﬂ:icacwe ac

operationis ejus adlit {imilitudo,
Inquis : Creaturam iftiusmodi operanch modi

¥

capacem non effe.  Quod utique absque divina
voluntate ac potentia verum eft, Nam a nobis

ipfis nihil fumus , nibil valemus, neque enim
noftra virtute vel fipulam loco movere poflumus,
membris noftris multo leviorem ; a Dei fumma

atque infinita potentia ita Mens noftra pendet, ut

ultra citraque eum quem pofuit modum ac fines,
ne leviflimum quidem pulvisculum humo tollere

queat ; at quid obfiat, quo minus {ummus re-

rum ompnium Opifex , qui tam fupendorum
Operum Aucor eft , has Menti a fe creatze leges
figere , hasque vires ei communicare poffit , ut
folo voluntatis nutu certos effectus extra fe p

ducere valeat ? Qui Spiritibus illis co:leﬂ:bus,
quos Angelos vocamus, tantam operandi vim,
noftra tanto majorem quantum ccelum a terra dis
ftat , tribuere , qui hominibus potentiam patran-
di miracula ¢oncedere potuit, is ipfe Corpus ot-
ganicum etiam mero Voluntatis imperio ac vi fub

jicere poterxc.
At metuis : Ne hac ratione creaturz hoc tribuas

tur, quod Creatori foli competit.  Sola enim
voluntatis eflicacia ac nutu operari , attributum

divinum efle videtur. _
P 4 Mui-



) 218 ¢ 33

Multum vero Mentis humanac vis etiam hac rz-
tione ab mﬁmta Creatoris vi remota eft. Ipfe
enim eam a fenpfo poiﬁdet eam ex feipfo habet;
creatura autem eam pro { fummi Conditoris bene-
placito nonnifi mutuo accepit, tota quanta eft,
fecundum omnem foam realitatem ab ¢o Eendet,
nec quldquam fuarum virium a feipfa habet. Cre.
atoris vis atque potentia- infinita eft , ad omnia

poflibilia fe extendit ; Spirituum aytem creatarum
pro {fummi Conditoris beneplacito , admodum
arctis cucumfcnpta elt limitibus, quos Creator
vel ardtius defivire vel latius extendere potcﬁ
ptput ﬁms fapientithmus id requmt.

Ynquis ; me itaque hic ad Dei Ommpomzmm re-"

currere , quee talem relationem inter Entia Spiri-
tualia & Corpora nonnulla ioflituesit, ut ad vo-
luntatis a&um neceflario etiam Corpoms cujus-
dam , Mentis imperio ab ipfo Deo vi primee Crea.
tionis fub]eéh » motus ac mutatio fequi debeat.

Hoc ipfum eft quad negare nollem , ad hunc
primum’ omnis Exifleatiaz fontem femper recur-
rendum efl.  Uti omnis rerum Effentia ab Intel-
le¢tu divino pendet , ita omnis Exiftentia , non
rerum ipfarum modo, fed omnis etiam modi,
omnis realitatis , omnis otdinis , omnium Viri-
um , omuais relationis rerum ad {feinvicem , Oris
gmem , ordinationem ac originariam conﬂ:n;ut:o-
nem fuam Omnipotentiee Divinee debet; huc non
‘omunes tantum T eologi, fed & omnes Phi tlofophi
tanquam ad primam omnis realitatis Cauffam tan-
quam ad facram quandam anchoram recurrunt,
& 1ta ad eam recurrunt ) ut canﬁztmzamm regularsm,

natnr .

ki

i



e s

7 e s S Gy = S e

e R~ i e ot Oy e P = e il B

n—

et

e =

S

P e T TR T

588)2:9(%

nature yveyum Unwerﬁzimm nonmr Deo tnb‘uant
determinationem autem ad banc vel illam actionem fﬁecz.
camt creaturee rationali adfcribant. Regnla itaque,
illa Untverfalis a folo Deo eft 5 i cujus in certis Cor-
parz!ms ad woluntatem Entis [piritualis alicujus certa mun.
zatio ac morys ﬁzqm debeat , & applicatio regula bujus.
ml hanc vel illam aflionem jfpecm[em » vel determinatio,
ad bunc vel illum [pecificant altum creature permiffa eff.

§. XVIL
Sed res a prima fua origine adhuc repetenda ac

.hIGOI‘lCC tractanda eft.  Deus nimirum f{ibi fuffi-

ciens , fe {olo beatus , fatis fuis bonis dives, fui
in fumma {olitudine plenus , nullius rei indigus ,
qui fine rebus extra fe effe, & fine iis beatiffimus
in perpetuum effe potuiffet , pro mera ac fumma,
liberalitate {ua, fe ceu fummum benum Enttbus
extra {e communicare , virtutes ac divitias {uas iis
quam liberaliffime exPhcare, atque fe extra fe re-
praefentare voluit , atque ita velut in imagine qua-
dem cerni.

Hunc ut confequeretur finem , pulcherrimum,
illud atque immeafum ceeli expanfum , & in eo,
fublime illud candens , folem, oculi oble@tamen.
tum , ortu & occafu fuo diei nodisque viciflitu-
dinem dimetientem , fideraque illa ﬁellasque nu.
MEro , magmtudme ; pu]chntudmeque {ua de
Creatons {ui aidjw dvyrpes ygj Berornrs. 5 ordme ac
motu fuo de fumma Opificis faprent:a , ufu deni.
que multifario fuo de immenfa ejus bonitate lucu.

lent:lﬁmum exhibentes teﬁlmemqm extra fe pro;
uxit,

Py - Omnia



#) 220 (230

'Omnia igitur , quzcunque in hoc Univerfo re-
periuntur , ceelum cum omnibus quibus ornatum
eft fideribus ftellisque , terram , mariaque & quee
in iis funt , fummi Numinis gloriam praedicare ,
quis tam Rupidus eft qui non agnofcat: Ceelienar-
rant gloriam Dei , & opus manuum ejus indicat
expanfum eorum. Dies diei eloquitur fermonem
& nox nodli indicat {cieotiam.  Non eft fermo,
nec f{unt verba, ubi non auditur vox eorum.
Fruftra autem conclamaret ceelum terraque , fru-

fira totum hoc Univerfum ad Dei gloriam preedi--
candam invitaret , nifi etiam effet qui vocem ejus:

audiret 5 fruftra Deum glorificandi ampliffimam

materiam darent flupenda illa Dei Opera, nili

Entia etiam ratione praedita efflent, quze {ummi
Opificis attributa ex omnibus ejus operibus co-
gnofcere eumque ex iis celebrare poffent.

Ad hunc finem condi debuit Mens; que intel-
leGtu praedita effet , quo mon folum Deum cog.

-

nofceret , fed in qua etiam eflet imago queedam

Dei , & in qua eminentiflimee Dei Virtutes deli-
neari quam accuratiffime poflent, exque etiam
in reliquis muodi partibus confpici. Et quoniam
in Deo cum fumma agendi potentia pleniffima li-
bertas et , hinc & harum rerum in Mente creata
debuit effe (imilitudo queedam , & quantum pote

veftigium quoddam , ut cum naturali quodam ac

rationali agendi principio , quamvis non f{ui pleno

o . . . : - . .
titulo juris , etiam extra {e agendi actionesque li.
~beras edendi vis atque potentia adeflet.

Finis itaque Mentis creatz in alpe@abili hoc
mundo duplex eft : Primus nimirum ut eflet qui
infini.

e i

T

T

Tiliriet i



e g

Shar B

R e

T P s ey G T 5 e a1

R SRR P

R R

_':'9&8) 22_? ( 3%

infinitam Creataris potentiam ac Deitatem ex vifi-

bilibus hujus muandi operibus cognofceret & fum.-

ma hac Dei attributa vivis quali coloribus in ta-
bula pictas contemplaretur.  Cam vero vifibilia
illa ac materialia Dei Opera, ipfam Dei Efenti-
am , ipfam intelligendi ac volendi, quz ipfi com-
petit, vim ac facultatem non exprimant, talia
condi debuerunt Entia , qua ex proprie {u® na-
turee infpectione ac cognitione , ex proprio ope-
raudi modo , Dei ip{ius Effentiam , facultates ac
agendi rationem aliquo (altem modo cognofcerent ;
unde convenientia ac (imilitudo queedam Effentize
inter Deum &Mentem creatam effe debuit.  Li-
cet nimirum nihil de Deo & de Creaturis univoce
dici poflit , hoc eft , quamvis verum {it nihil in
Deo efle eo modo quo eft in Creaturis, & quam-
vis creatura viciflim nihil eodem modo ac fenfu
po{ﬁdet quo ipfe Deus, eft tamen inter hos ali.
quid analogiz , fimilitudinis feu convenientiz,
Vel fi tibi placuerit ut potius hoc modo enunti-
em, Deus voluit ut aliquid praeter (e effet , auod
quali {it umbra vel fpeculum & tabu'a , ubi ejus
Effentia ac perfeGiones per aliquam fimilitudinem,
non f{ibi cum illis effentialem , fed umbraticam
tantum reprecfentarentur. '
Entia nimirum queae nonnifi ex materia conflant
pon referunt ipfam fummi Eatis intelligendi facul-
tatem , npec etiam ipfam liberee Voluntatis vim
ac facultatem repraelentant, & cum Corpora non-
nili motu ac attacta agant, eum operandi modum
adumbrare nequeunt , quo Ens (piritnale paturae
fuze conformiter agere folet, fed & res puré ma.
teriales nec fummeae Dei Sandlitats aut Julutize ima.
ginem fiftere poflunt, ; | N!
_ _ i



88 ) 222 ( 3%

Ne ergo haec omnia ipfam Dei Effentiam con-
flituentia abfcondita manerent , non res corporeas
tantum , fed & Entia fpiritualia , (imflitudine
quadarn Effentize Divinee preedita a fapientiffimo
ac potentiflimo Conditote efformari debuerunt.
Entia nimirum tali patura inftruca; que faculta-
te intellectus rationalis {ive vi repraefentativa gau-
derent : Entia qua voluntate libera effent inftru-
¢ta: Entia quze non eodem modo agunt, quo
res materiales agunt , non per rerum attactum ac
tranfitum motus , fed quee modo naturz Entis
{piritualis proprio ac convenienciﬁ;rarenmn En-
tia denique talia , quee Virtutis nforalis’, Sanctita-
tis, Veracitatis ac Juflitiee capacia effent.

~ Nemo etit, qui ex hisce quee diximus colligers
nou poterit , inter Entia heec Spiritualia ac mun-
dum materialem ar&ifimam conttitui debuiffe re-
lationem , qua Deus finem creationis totius Uni-
ver(i confequi poffet.  Relatio ifta duobus potis-

fimum abfolvitur ; primum hoc eft : Quod Spi-.

ritus creatus gaudet vi repreefentativa mundi ma.
terialis, ut ex eo infinitam Dei Potentiam ac Sapi.
entiam cognofcere poffet.  Vis itaque repraefenta-
tiva illa Mentibus concreari debuit ; propter fapi-
entiffimas autem rationes ab Anima hominis illa
exercetur mediante Corpore organico. Mens ni-
mirum humana gaudet vi reprafentativa Corporis
fui omniumque mutationum qua in €0 contin-
guat.  Praecipus autem mutationes iftee excitan-
tur a rebus extra Corpus hominis conftitutis in or-

ganis ejus fenforiis 3 & cum Anima vi repreefen-

tativa Corporis ompiumque mutationum gaudeat ,
eo ipfo etiam res illas (ibi repreefentare potelt, quee
| ' muta-

T



s s

e e ST —

R AR

RS

T

BE) 223 ($H

fnutationes illas in organis fenforiis efficiunt. Alte.
rum quod ad relationem iftam, de qua loquimur;
pertinet ; hoc eft, quod Mens creata etiam vi
operandi in Corpora ; modo Effentiz fuz con:
formi, adeoque non per attatum , fed fimili ali.
quo modo quo divina Voluiitas in Corpora ope-
ratut , preedita fit. Unde Deus generalem hang
paturze legem ac regulam fixit , a2 Corpora qua-
dam ad [olan voluntatis créeate nutum ac imperium [ef@
wnoveant mentisque jufla exequantdy , ita tamen ut [pe-
cificum alionis [rve determinatio actionis [pecifice ad banc
potins quam ad illim motum Corporis ejusdem y ad hunc
potius quam ad aliim ufum motus illins, libere creatn-
¥ woluntati permiffa fi. Ut {ubjecio illa generalis
Corporis , qua a voluntatis createe imperio atqué
vi agendi pendet , imthediatum Dei opus fit, qui
has naturze preefcripfit regulas ; {pecialis autem
regulee a¢ legis illins generalis applicatio ad hung
potius quam ad alium motum fpecificum ab arbit-
rio voluntatis createe mentis pendeat.

Ex hisce fequentia fluunt corollaria:

1.) Quod eo major Mentis creatze in Cofpora
agendi vis {it; atque eo latius imperium llius id
res corporales pateat , quo propius ad Dei {imili-
tudiném accedit. e g

2.) Quod vis Angelorum ; Spirituim Anima
noftra longe perfeGtiorum , eo ipfo etiam , ratios -
ne operationis eorum in res corporales ; & exter-
fio imperii eorum in Corpora ; latius pateat 3
quo propius ad f{indilicudinem divinam accedunt;

3.) Licet Deus legis illins generalis auctor fit ;
quod Corpus aliquod , cum jufta tameén limitati-

one,



B ) 224 ( 3%

one ; 'a_'d voluntatis creatze nutum fefle movere de-

beat , motus tamen ipfe illiusque moralitas Men-

ti ip(i ideo tribuenda fit , quia ab eo determinatio
motus ad [pecificam ac}hmem pendet:

§. XVIIL
A generahbus nuncad fpecialia accedimus. Curit
finis Creationis Univerfi duplicis generis Entia re-

«quifiverit , waterialia {cilicet & jpiritualia , & ad
obtinendum finem illum relatio inter duo bzxé

Entium genera neceflaria fuerit ; hinc Deus preetet

alia Entia intelligentia ad fui fimilitudinem effor.
mata etiam hoininem orbis huojus terreftris inco-
lam creavit.  Finita nimirdm mundi alpectabilis
creatione ita loquitur fummus atque optithus om-
nium rerum Conditor ¢ Faciamus hovninem ad ima.
ginem noffram , noftri fimilem 5 qui dominetur pifcibus
aquatilibus , volucribus aéreis , pecudibus 5 denique to=

i terre s @ qmdqﬂzd in terra movetur. Itaque homis
nem Deus ad [ui, id eft , ad divinam imaginem creavzt;

ﬁzlzcet marem (G feminam.

Novi Theologos hoftros divinze imaginis natii-
tain explicantes in folis qualitatibus moralibus {ubs
filere ; nec fimul facultates Meiitis phyficas cumi
eartuim operationibus confiderare. ~ Ratio autem
hece eft, quia Theologus intra limites fuos manet;
nec ea explxcat ; que fcientiam theologxcam iti-

inediate non tangunt. Tota enim Theol logia pra-

&icd et , unde in ejuis exphcanone ea omittuntuf
quee in praxin non influant. Noi i igitur ad Theo-
logi®e tractationem nifi qualitates morales pertis

hent ; unde in ea nil mfi fan&xﬂimum vefitatis

Rudium ad Dei imaginem requiritus: |
Plures

i

i i T

T

TTﬁUﬁfﬁ_i s



e

P O T ST R S "

Plures tamen adfunt rationes quz fuadent Ima-
gi'nem Dei in homine latius quam ad folas Men-
tis qualitates morales extendendam efle ; & phy-
fica ac fubftantialia quoque attributa ia fe com-

plecti.

i.) Quia Deus hominem ad fui i'ma“gfnein crea.
vit , atque ita fui quandam analogiam , (imilica-
dinem ; umhbram ac convenientiam exiftere; &
hac ratione ab hothine- cognofci voluit, patet ¢
Deum non tanturh attributorum fuorum morali-
um ; uti ea vulgo appellari folent; imaginem
quandam in Mente hominis exiftere voluiffe ;, fed
& omniutii eorum attributorum , quee ad Divinis

tatis Effentiam pertlnentg iis fohé exceptls quze

cum creaturarum natura confiftere minime pos-

. funt ; ut e;us aleitas 5 infinitas &c:

2.) Sahé‘utas atque ]u(’utaa 5 qualitates dnvmam
imaginem referentes , locum habere non poflent;
nifi ipfum etiami fubje¢tum cui infunt fimilitudi:
nem quandam Dei haberet. Uti ex gr. fes aliqua
materialis proprie nec jufta nec fan&a dici poteft ;
quia reliqua ejus attributa hisce qualitatibus non
re(pondent ; ita nec Mens humana in moralibug

X analoglam quandam cum Deo habere poflet, nifi

etiam reliqua quee ipfi infunt allquld Deo mele

haberent.

~3.) Divina illa Mentis humanee fimilicudo in i
omuoibus confiftat oportet , in quibus illa a reli-
quis Creaturis ; quas Deus antea creaverat ; differt;
finita nimirum vifibilis mundi creatione ; Deus
rationalem ejus mcolam producere vo]ens > infti.

tutum



© M) 226 (2R

taturh fuum dé creationé hominis ita proponit 3
ut indicet creaturam hanc quoad Effentiam ac at.
tributa fua toto genere a reliquis differre ; & in
€o ‘maxime a cateris diftingui ; quod fimilitudi-
nem Dei referat : Faciamus nunc hominem fnquit
ad imaginem noftram ; non de qualtatibus tan-
tum moralibus toquitur ; fed de othnibus iis qui-

bus homo a reliquis creattiris hactenus creatis dif-

fert , & refpectu quarum iis opponi poteft. Un-
de fimilitudo illa divina ad omnia ea extendenda;
quz hominem ab iis creaturis diftinguunt ; qua-
rum creationem Mofes hactenus recenfuerat ; &
quéee ipfum hominem faciunt.

4. Itago hic divina §ofuper tet juris illius
feu Dominii in reliquas creaturas fundamentum
proponitur , ad quod non folum qualitates illee

PR  e  E  L  RE

morales pertinent , fed omneillud quod hominem

ad dominiuth hoc exercendum idoneum reddit ;
intelleGlus nimirum rationalis ac voluntatis libere ivn.
perium , ac fpecialis aliqua vis , qua ea quz fub do-
minium f{uum conflituta funt coErcere poteft.
Partem itaque fimilitadinis hujus divinz ea omuid
faciunt ; quee homineni ad imperium hot exer-
cendum aptum reddunt.

§.) Cum Dominium hoc in treaturas immedi-
ate ex fimilitudine illa divina fluit , fequitur &
iftud haud exiguam ejus partem efle ; univerfale
enim iftud ac abfolutum Dei id orhnes Creaturas
imperium ac poteftas ad ipfam divinam naturam
pertinet , unde ejus etiam analogiam ac (imilita-
dinem quandam in homine exiftere volait:

' eogi-



e

T S e e

B

!

¢
v

P e T AT S P e T

?88)297(%3!

Cogitabit forfan B. L. me hac ratione & Ecele?
iz Romanz & Socinianorum favere Hypothefi,
quoniam prior divinam imaginem non tam in qua-
litatibus illis moralibus , quam in ('prr:tual: Animaa
noftree Effentia, in 1ntelle€tu nimirum ac libera
voluntate ; pofteriores autem in folo illo in crea=

turas domlmo querunt.

At hi a fe invicem fe;ungunt , quae feparanda
pon funt. - Alteri imaginem illam divinam in (olis

Mentis facultatibus queerunt.; alteri vero nonnifi

in Dominio.  Omnia fi conjungerent, quz ad (i
militudinem illam divinam pertinent , erroris minis
me accularentar.

§ XIX. :
Ex quibus nunc facile patet : * Analogiam 1]Iam |

ac (mllltudlnem quam, Adamus cum Deo habes
bat , fe etiam ad voluntat:s illius facultatem , nec

non ad ejus exercitium extendiffe , ideoque etiam

fimilitudinem quandam cum eo operandi modo

complectebatur, quo Dei voluntas liberrima ope-
ratur.

Mens itaque ejus nonnifi volendo in tes mate.
riales agebat , five tali preeditus erat Mentis vi, ut
res ille corporales , quas illius i 1mpermm complc-
@ebatur, ad folum voluntatis ejus nutum fefe ita

moverent uti voluntas ipfius hoe reqmrebat.

Uti nimirum Deus folo Violuntatis adtu in oM.
nia Corpora agit, ut Effentize fuze applicatione
aut influxa phyhco opus minime habeat, {iin Cor-
pora agit ; ita etiam in rerum natura tales fixit le-

Tom. IV, i 57 . ges



L8 ) 208 (%

ges, ut Mens etiam creata folo voluntatis nutu at.
que vi in certa Corpora agere queat , adeoque
etiam in modo ope

habeat. :

Ad quod Jex illa Univerfalis a Deo conflituta pera
tinet : Uz certa Corpora ad [olam Mentis create volun-
tatem f[efe moveant 5 [pecialis autem determinatio ad
allum vel motum [pecificumn a folo creaturee yationalis
arbitrio pendeat , ut illa in Corpore fibi [ubjeto motuns

vel hac vel illa vatione modificare queat , adeoque aftion

 ais fpecies ipfs voluntati create fubjedta fit , licet generale
Ordinationi divine adfcribendum [i.

Deus omnium rerum auctor itat voluntatis
creat agendi vim atque in Corpora imperium vel
- augere & latius extendere , vel etiarh minuere
potelt , prout reliqua mundi harmonia atque cit-
cumftantize caeteree id requirunt,

Ordinarie autem magnitudo virium iftarum
Mentis create , quibus in Corpora operatur at-
que imperium fuum exercet , a majore vel mino-
re {imilicudine Mentis cum Deo pendet.

. Propterea vis Angelorum , quam f{olo volunta.
tis nutu in res materiales etiam a f{e diftantes exer-
cere poflunt , multo major ef quam Mentis hu-

manz , quia propius ad fimilitudinem illam Vo.

luntatis Divine accedunt. Exemplum hujus rei
habemus in Angelo illo, qui unica nocte centum
o&oginta quinque millia militum in Affyriorum
caftris internecioni dabat; nec nonin eo, qui Da-
vidis tempore in area Aravoz ftans peftem e:;’ci.

tabat

randi analogum quid cum Deo

i |



R e

e

s

R

A AR SO

e

82 ) 229 ( 2N

tabat, quafeptiiaginta virorum millia moriebdntuf;
ut alia plura exemipla taceam.  Licet juffu heee
divino fiebant , fiquidem Angeli boni in mundo
preeter mandatum {peciale divhur nihil noceant;
dici tamen nequit, Immediata Dei operatione
ftupenda illa opera fuifle peracta, ad quid enitid
Angeloruin minifterio ac preeféntia opus fuiffet ,
nifi ipfimet , ad divioum quidem mandaturi 4
propriis ea viribus peregiffent. Haud abs te pro-
pterea in Scriptura fortiflimoruin Heroum nos
imen geruiit.

Quoniam Adatnus ante lapfum thajore fimilitds
dine Dei gaudebat quam poft lapfum , etiami vo.
luntas ipfius majori in res materiales agendi vi pree-
dita fuit ac poft lapfum , quia magoitudo viriuid
iftarum Mentis , quibus (imili thodo operdri po-
teft quo Deus operdtur , a inajore {imilituding
cum Deo pendet.

1.) Externi illi Corporis motus, quos volantas
iios ac liberos vocamus ; nutui ac imperio voluns
tatis iplius magis ac polt lapfumh fubjecti eranks
Per lapfum enim ordo ille genéralis, quem Deus
inflituerat; aliquo modo .turbabatir.

2.) Diximus Corporis organici noftri thotus duz
plicis genetis efle, alteros liberos membrortiifl
externorum ad edendas ationes liberas & ad vite
negotia peragenda { Alteros internos fanguinis 3
{pirituum animalium &c. vite anithalis prineipi:
um ; qui, quoad homo vivit, in Corpore con:
tinuata ferie ac fucceflione continuata ex tnotibug
antecedentibus funt, Videtut etiam hos poftefios

Q3 £l



e ) 230 (3R ;

ris generis motus in ftatu hominis integro, a vo-
luntatis ejus nutu pependiffe.  Poft lap{um autem
Deus 'noluit Corporis f{anitatem ac vitze animalis
perpetuam continuationem ulterius in hominis pec-
catoris poteftate efle , unde ea per amiflionein
preecipuze {imilitudinis divinee pactis privatus fuit.

3.) Imago divina etiam Dominii illius funda-
mentum fuit , quod Adamus in ftatu integro in
animalia omnia ac Res Soli exercebat; quod Do-

minium majus quid quam folum ufum fruGum,

& nonfolum ejusmodi poﬁ’efﬁonem’ {fecum fere-

bat , quali homo etiam nunc poft lapfum gau-

det. Major ex. gr. erat animalium brutorum ec-
ga hominem obedientia , neque unquam ipfi be-
ftize illee rapaces ferocesque quidquam nocuiffent ,
non ideo quod eo tempore aliain habuerint natu-
ram ac nunc habent , ' fed quia Adamus noluit ut
ip{i noceant. | :
~ 4.) Si homo in Ratu primitivo manfiffet, for-
fan vi voluntatis fuee talia efficere potuiflet, quae
miraculis proxima fuiffent.  Ratio autem cur ho.
mo poft Japfum nec idem in ceeteras creaturas Do-
minium, vel Dominii hujus exercitium habeat ,
quod in Ratu integro poflidebat, tum in praci-
uee (imilitudinis divine partis amitlione, tumin
Eoc etiam quzrenda eft, quod homo actiones
fuas non amplius juxta regulam divinorum attei-
‘butorum ac harmoniee cum Univer(o nftituit, un-
de maxima in mundo etiam #{pectzbili orta fuis-
fet confufio , fi homo vitiis deditus iisdem Mentis
fuee ad externas adtiones & Dominii exercitium

preeditus fuiflet ; quales ante peccatum habuit.
- Sum-

et el ek

A O

it

S



s a5 i, A .

B

A

R S T AR

B ) 231 (3N
‘§. XX.

Summus virium Mentis creatze gradus , five
Angelus five homo fit, in hoc conliftit, quod
folo Voluntatis imperio Miracula patrare poteft.
Talem poteftatem Chriftus Difcipulis fuis concef-

fit : Itague advocatis duodecim difcipulis [ais ,  dedit

¢is contra [pivitus impuros potefiatem 5 ut eos expellerent,
& omues morbos ommesque languores [anarent.  Euntes
ausen pradicate , dicentes: Inflare vegnum celefle. Ae-
gros curate : Lepror[os purgate : Suftitate mortuos : Da-
monia ejicite : GRATIS ACCEPISTIS , gratis date.
Matth. X: 1, 7, 8. Res nimirum non 1ta conci-
pienda eft , ac fi Deus refpectu miraculorum om-
nes operationes {pecificas immediate produxiffet ,
alias nec Apoftolis Poteftas haec adfcribi, nec illos
gratns eam accepiffe ; dici poffet ; admodum etiam
improprie dlceretur , ipfos mortuos fufcitare , -
grotos fanare , Deemonia ejicere &c.  Non er-
go meri tantum miracuforum indices , fed & in-
ftrumenta fuere , quibus Deus eam conceffit vim,
ut folo voluntatis fuzx jufflu opera illa efficere
pofient. '
Ne male intelligar , ac fi heec mihi Raret fen-"
tentia, quod homines illi independenter a fummo
Numine Miracula efficere potmﬂ'ent , fed, ut cla-
rius Mentem meam enuntiem, Deus Icgem ac vegu-
lam illam generalem conflituerat : Ut qaidquid Apofto-
li 5 ad bomines de V eritate miffionis (e divins ac Da-
{frine Evangelice convincendos , vefpectn [anationis varit
generis agrotorum Juberent o id ad [olum eornm imperi-

um confeflim fierez : Determinatio autem poteflatiy iffins
ad allionem [pecificam libero Apoftoloram arbityio ac be-
neplacito permiffu erat. Generale itaque a Deo , [pecia-
le autem ab Apofolis pendebat : Neque poft or-
Q3 dina-



88 ) 232 (3%

dinationem illam generalem immediata Dei ope-
gatione ad omnes actiones {pecificas opus erat.

Ex his fequens elicere poflumus corollarium
Cum Deus conftitutione aliqua generali efficere
potuit , ut certi homines mera fua voluntate eti-
am immediate in res extra {e confitutas agere ,
& ita agere potuerint , ut licet generale a f{ola or-
dinatione divina pependerit , determinatio tamen
{pecialis five ad actiones fpecificas libero homi-
quum arbitrio permiffa fuerit 5 (equitur ; Deum in
serum natura etiam minus potuiffe confituere ,

pempe ut Mentis humanze voluntas vi propria ac

jmmediata ipfi a Deo concefla ita agere poffit,
ut Deus legem hanc generalem conflituerit, ug
ad folum voluntatis humanz imperium in Corpo-
ye ejus organico , quoad externum membrorum
ufum , in edendis ationibus liberis , ac peragen-
dis vitee negotiis, confeftim tales fequerentur mo-
tus , quee voluntati conformes funt ; Hominis asn-
gem arbitrio perwiffum fit , an wiotus wvel operationes
§fas potius hoc quam alio modo determinare velit , us
adeo aclio [pecifica vefpecin regiminis Corporis fui a fola
bontinis voluutate pendeat. Ay ‘

Si homines ad fummum {imilitudinis divina
radum pervenirent , forfan miracula patrare poft
ent : Quo vifo , admirati difcipuli dicere : Ut fubitg

aruit ficus 2 Quibus refpoudit Jefus: boc vobis confirmo,,

[ fidem habebitis , ueque dubitabitis , non folum bog

de ficu facietis , verum etiam , fi hanc montem jufferitis

%t qwiguveatnr , ¢ i mare projiciatiay 4 fiet. Matth.

XXI: 20, 21.

G

Seepi-

il

‘;rﬁ;;,g:s;ﬁ:j-;..l i ‘:»_’_ S



BB ) 233 (3N

§. XXIL
* Sapius in hac disquifitione ad modum operan-
di Voluntatis divine provocavimus , ad cujus fi-
militudinem , non moralem modo, fed & phyfi.
cam , voluntas Mentis humanz creata fit. Unde
tertia hac Differtationis hujus parze divinus hic in
Corpora operandi modus brevibus evolvendus e,

Praecipuum quod hac de re obfervandum venit
hoc elt: Quod Deus non influxu phyfico, non
Effentizz (uze applicatione, fed folo voluntatis
actu ac imperio, & fuo fenfu, in diftans operatur,

~ Ante omnia autem modus Omnipreefentize dis
vinz redte concipiendus ef. Is enim non ab
omnibus eadem ratione intelligitur. Sunt qui pu-
tant : Deum non tantum ratione operationis, fed
& ratione totius Effentize fuze ubique , id eft , in
omni fpatio diffufum quafi, ac prafentem efle;
unde celebratum illud fcholafticorum di¢tum: En-
ter , prafenter , Deus eff & ubigue potenter. Conci-
piunt nempe Deum, uti mihi quidem videtur ,
- ut Ens aliquod per omnia diffufum & expanfum,
omnia permeans , celum terramque Effentia fua
replens , imo ultra adhuc fefe diffundens, neque
Deum ratione operationis preefentem pofle effe
putant , nifi prius refpe@u Effentize {uze omnibus
corporibus , omni fpatio preefens concipiatur ;
nollem tamen aflerere qua BAELIUS in articulo
de Simonide dicit : Difons donc qu’encore anjonrd’hut
presque tous nos philofophes & tous nos theologiens enfeig-
nent conformément aux idées populairves , que la [ubflan-
ce de Dien ¢ft repandue dans des Efpaces infinis. ~ Sen-
tentiam fe hanc olim fovifle maxime deplorat AU-
Q4 - GUSTI-



BE) 234 (3%

GUSTINUS: Ita etiam te , inquit , vita vite mes
grandem per infinita Jpatia undique copitabam penetrare
fotam mundi molem; (& extra eam quaquaverfum , per
immenfa fine termino , ut haberet te terra 5 haberet
celum , baberent omnia 5 g5 illa finiventur in te y tn
autert nusquan.  Sicut autewm luci [olis non obfs ifleret
Corpus aéris bujus , qui [upra terram eft ,  quo minus
per eum trajiceretdy , penetrans eumn non dzmmpenda .
ant concidendo , [ed itnplendo eum totum ; fic tibi pu-
gabam non Jolum celi , & aeris & maris, fed etiam
gerre Corpus perviamt , & ex omnibus maximis wmi.
misque partibus penetrabile , ad capiendam precfentiam
guans , occulta infpiratione :mrmﬁecm @ extrinfecus ad-

miniffrantem omnia quaa creaffi.  Ita [wpicabar quia

cogitare alind non poteram , nam falfum erat : Lo enim

smodo major pars terre majorem tui partem baberet , &

minor minorem.  Paucis interpofitis addit : Nm an-
zem es ita, fed nondum illuminaveras tenebras meas.
Confefl. hb 7 cap. 1. Conflituebam , inquit alibi,
in can/]:eé?a [Piritus mei univerfam creaturam ,  quic-

qmd in ea cernere pq[ﬁfmm , frcut eft terra , @& mare,

@ aér , & fidera , (5 arbores , & animalia wmortalia,
& quicquid in ea non videmns , [icut firmamentum ce-
li y infuper &' omnes Angelo.f s @ cunéla [piritualia
ejus 5 [ed etiam ipfa , quafi Corpora effent , -locis @& lo-
cis ordinavit imaginatio mea : Et feci unam maflam
grandem diftinélam generibus Corporum creaturam tuam ,
Jive quas revera Corpus erans , [rve que ipfe pro [piriti-
bus finxeram.  Et eam ﬁsfci grandem , non quantum
erut , quod [iive non poteram , [ed quantum libuit ,
ﬂnn’zqueverﬁzm Jane finitam,  Te autem Domine , ex

onni parte ambientem &5 penetrantems eam ; [ed mqae-'

grague infinitum : Tanguam [ mave cﬂembzque & un-
dique per immenfumn infnitunn folwin mare 5 (G baberet

infra

=
E=
=
=
=
—
=
=
i

j. =
=
i~
=
=
=
i




S S

s

TR

T ey

%8_)237(%5!6 ;

infra [e [pongiam quamlibet magnam , [ed finitam ta-
men ; plena effet undique [pongia illa ex omni fia parte
ex tmmenfo mari : Sic creaturam tnam finitam te infiui-
20 plenam putabam , ¢ dicebam : Ecce Dens , ¢ ecce
qua creavit , ¢o° bonus eft Deus-, atque bis validiffime
longi[Jimeque praflantior 5 [ed tamen bonus bona crea.
vit, ¢ ecce quomodo ambit atque implet ea.  Polt
pauca qua de malo differit adhuc fequentia addit
verba: Talia volvebam peltore mifero , ingravidato
curis mordaciffimis de timore mortis 1 Et non inventa
veritate. Confefl. lib. cit. cap. 5. IRiusmodi con-
ceptus etiam alii de Omniprafentia divina habent,
nifi quod , contraditorie admodum addant: De-
um quoad totam fuam Effentiam efle in toto , &
totum in qualibet ejus parte. |

- Si Scripturam Sacram confulimus , in qua De-
us iplemet fefe defcribit : Illamox de divinis ope-
rationibus glorizeque ejus in univerfo mundo per
opera {ua manifeflatione , mox de modo quo De-
us quoad Effentiam fuam prafens eft , loquitar.
Quando ipfum a Gloriz {uz manifeflatione , quae
per illius opera fit, repreefentare vult, ita eum
defcribit , ut ubique preefens fit , ut omnia im-
pleat , ut inipfo vivamus , moveamur & (imus,
ut non procul fit ab unoquoque noftrum. Ab al-
tera autem parte , de Effentize illins preefentia nos
docens , ita de eo loquitur , quafi in alciffimis
ccelis ceu throno habitaculi {ui habitet , quod ex
ccelis defpiciat , quod lucem inacceflam habitet,
quique adeo mundo , ceu commorationis fuze lo-
co ac {patio , non indigeat.

Rationem , in omnibus Sacrze Scripturze con-
fentientem , fi confulimus , eodem etiam modo

a8 - divi-



82 ) 236 ( 3@

divinam Omniprafentiam nobis repreefentat: Nem.
e quod intellectui divino ejusque voluntati omnia
ita {int preelentia , ut intellectus ejus univerfum

hunc, qui extra ipfum exiftit mundum, totamque,

adeo omnium rerum feriem modo diftin&iflimo,
adeequatiffimo , unicoque actu fibi repraefentet ;
voluntas autem ipfius folo fuo imperio ac nutu,
fine Effentize applicatione aut influxu phyfico, om.
nia confervet, gubernet atque ita omnia operetur,

Cur vero Ratio noftra Dei Effentiam non ceu
- per upiverfum mundi (patium diffafam , & hujus-
modi relationem cum mundo materiali kabentem
concipere queat , fequenti inprimis nititur ratio-
ne : Quod Deus jamjam extitit cam nec mundus
vifibilis nec ulla adhuc exifterent mundi fpatia,
adeoque divina Effentia etiam extra omne {patium
ponoifi in feipfa fuit. =~ Unde nontantum clariffi-
me fequitur , de ratione divinee Effentize non ef-
fe , ut illa ficin {patio, neque in eo etiam efle
poteft , quiaiftud naturee ejus non competit ; fed
& mutationem in Deo intuliffet , {ive novi quid
Edentie ejus accidiffet , (i.preefens illa univerfis
mundi Corporibus facta eflet , adeoque ratione
praefentize fuae aliter modificata fuiflet.

At queeris : Ubinam ergo divina Effentia fit 2
Refpondeo : Ibi eam effe , ubi ab omni eeternitate
ante conditum mundam fuit, nempe in {eipfa, in
Juce illa inacceffa ; uti mundo ceu habitaculo fuo,
feu loco commorationis non opus habuit , ita &
punc eo ad finem huncce minime indiget.

Quzeris: Quomodo itaque Deus omnibus re-

bus pracfens dici poffit? Relpondeo, omnia ipﬁ[i
; | efle

LR e
oL A

i et

-

A"q'w;;‘gﬁgg:-r_,.-ﬁ. L

e iu R

il il

il



R ———————————

$8) 237 (W

o,

effe preefentia , quatenus intellectu fua omnia fibi
repreefentat , maxima & minima , univerfalia ac
{pecialia : Et quatenus omnia ab ipfius veluntate -
pendent. Prafens eft gperative ; preclens eft crea-
turis ratione liberrimae operationis , & repreefen-
tationis quee & ipfa Dei opus eft 5 ccelum terram-
que replet , quatenus ceclum , terra, omniaque
replentur operibus voluntatis , fapientize , poten~
tiz , bonitatis , aliorumque divinorum attributa.
fum,

Dicis : Divinam Potentiam ubique effle , cum
vero illa (it effentiale Dei attributum : Sequi etiam,
ipfius Effentiam ibi preefentem effe ubicunque ope-
ratur.  Refpondeo : Diftinguendam effe in voce
Omnipotentize ipfam illam facultatem in Deo,
qua quicquid vule efficere potet , quee effentialis
ipfins potentia eft , ab ejus operasione f{ive effectu:
Quoad pofterius, concedo ipfum ubique efle pree-
fentem ; quoad priorem fenfum, nego.

Obijicis ; Quemcunque ibi preefentem efle ubi
operatur , cum non detur aétio in diftans , unde
Deus ratione fuze Effentize preefens fit oportet ubi
operatur.  Refpondeo : Hoc de Corporibus eo~
rumque operandi modo verum effe; Corpus enim
abfens fine intermediis aliis Corporibus in diftans
agere minime poteft ; at plane alius eft divinus
agendi modus ; Voluntas enim ipfius agere po-
tuit antequam Corpora preeflentia erant, cum exi-
ftentiam ipfis largiretur. Deus nimirum mera vo-
luntatis fuze vi agit , opus non elt ut ipfa ejus na~
tura in re illa {it , vel in fubjecto illo , in quo
operatur. Nimis affueta eft noltra imaginatio gpe-
rationibus Corporum phylicis, quee ponnifi per

2l | ' attactam ,



$S ) 238 (99

attattum , aut per motum corporum intermedio.

sum fieri poffunt , aliter autem agit Ens fpiritua.
le ; quod omnibus rebus fuam exiftentiam dedit ,
& mera voluntatis vi ac imperio agere poteft.

~ Objicis denique : Hac ratione divinam Effenti-
am limitibus circumf(cribi , imperfeGionemque ei
inferri.  Refpondeo : Ipfam nec ante Univerfi
creationem , ubi pullum adhuc extitit mundi {pa-
tium , limitatam fuifle; cum vero nunc eadem
fit que tunc fuit , fequitur illam hac ratione mi-
pime limitari , cum per Creationem nullam in ea
fadtam fuifle mutationem ratione {uze preefentice
affericur, o - L
Si queeras : Quanam ergo ratione Deys in cot-
pora operetur , fi ipfis Effentia fua preefens non.
fit , nequeea tangat, nec permeet. Refpondeo,
ipfum naturz {uz convenienter agere , non per
attactom aut influxum phyficum , uti corpora in
fe invicem agunt, fed fola potentiflime volun-
tatis {uz efficacia , & quidem nullo mediorum in-
terventu , quafi Deus fine iis in ultimis nihil effi-
cere poflet.

i

§. XXIIL

Deus huic operandi modo fimile quid in Men-

tibus creatis extare voluit.  Agunt ifte fine atta-

&u , fine influxu phyfico in Corpora fua, agunt
mera voluntatis {uze efficacia ipfis a Deo con-
“cefla, agunt in externa corpotis organici mem-
bra , movent extremas corporis partes pro lubitu

fuo ; etiam io hoc deprehendunt fimile quid , ana-

logum quid cum divino operandi modo ; & mul-
to

i |

“T_

MR ST



e

e S

/ 568 ) 239 (3%

to magis adhuc ii , quibus miracula patrandi vis aea
que poteftas a Deo fuit concefla. |

XKV oy

Ex his ouric fequentes eliciuntur propoﬁt:one§ g
ut omoia fummatim dicamus. |

1) Corpora in fe invicem agunt per attactum
ac influxum phyﬁcum aliter autem Entia [piris
tualia operantur , ratione {cil. nature {uze con-
formi , id eft , per folam voluntatls efﬁcacxam. -

L 2) Commercium Corpons ammaeque noftree -
in hoc confiftic , quod Apnima ea intellectus vi ac
facultate preedita fit , qua fibi Corpus fuum o=

‘genicum cum omnibus mutationibus, quz in eo

vel in ejus organis fenforiis contmgunt, reprat:f'en-
tare poteft , unde etiam varize in Mente oriuntut
vel volitiones vel nolitiones : Quod porro Menti
noftrze ea concefla fit vis , ut ad folum voluntatis
fuze nutum ac imperium certi in corpore noftro
fequantur motus , gag: voluntarros vocamus.

L. Deus immediata fua vi {pecificas ho:mms S
actiones , five Corporis five Animee (int, non
producit , peque ergo ad certas Animz volitiones
immediata operatione fpecificos in Corpore mo-
tus , neque ad certos Corporis organici motus ac
mutationes fpecificas in hominis Mente perceptto-
nes ac volitiones producit. ;

4.) Licet Anima etiam ex fe certas cogitatmnes
producere poflit , quee {equuntur ex antecedenti-
bus , dantur tamen‘ahae etiam Mentis perceptio.

A nes,



T

88 ) 240 (3%

hies s quze imsmediate a Corpore pendent & non.
nifi ex viilla repreefentativa oriuntur , qua Mens
omnes Corporis mutationes Vatllunque ejus ftatuim
percipit. - Et quamvis tales in Corpore reperiad-
tur motus , qui continuata ferie & fuccefliong
continuata fiunt , & ex ipfa Corporis ftructura at-
que natura faunt » & ad vitee animalis conferva-
tionem pertinent § dantur tamea alii etiam qui ex
hisce explicari minime poflunt; fed immiediate a

voluntariis operationibus Mentis rationalis penidetits

5.) Deus Ens intelleétu infinite fummo & vo."

luntate infinite potente praeditum , gaudet vi fe-

reefentativa non {ui ip(ius tantum, fed & totius
%mverﬁ omniumque ejus mutationum , & tali
voluntatis efficacia ; ut folo ejus imperio atque vi
varios in mundo motus ac mutationes efficere &
in diftans etiam in corpora operari queat,

6.) Finis creationis mundi requifivit , ut fum.
tnus rerum oinninm Conditot atque Opifex etiarit
aliquid {ibi (ithile fuique analogum extra fe produ-
cetet , quo a creaturis aguofceretur , idque vel
tundum hunc afpectabilem, vel femetipfas & pro-
- priam f{uatn haturath; infpiciendo.

~#%.) Condidit proptered , practer alios ratxonales
fpmtus Mentemh etiath Cotpori organico unitam j
quee in his etiam f{imilitudinem quandam Dei re-
fert , quod preedita eft tali intelligendi facultate 5
- qua Deutn Conditorein foum agnofcere poteft &
quidem etiam ek mundi afpectabilis contemplati.
one thediante Corpore organico ; unde fapientiffi:
tnus Creator Menti ifti vim repreelentativam Cors

- poris

il e

s



oo

T R

e

T T T N T L L R R
-

8BS ) 241 (3%

poris {ui organici ; ofhniumque quz in eo éona
tingunt mutationum concreavit : Conceffit prz.

“terea Anithee etiam taletn i Corpus *organicum

operandi vim , ut ad folum voluntatis juffum certi
in Corpore fequantur imotus; qui adeo nonnifi
ex voluntatis efficacia oriuntur atque ab ea fola
pendent ; in quo operandi modo Mens noftra ana-
logum quid cuth divino operandi modo habet,
indeque aliquam ejus ideam nancifci poteft.

 8.) Cum Mens noftra gaudeat vi repreefentati-
va Corporis (ui organici, omniumque , qmee in
eo eveniunt , futationum , varieeque inde pen-
deant in Mente perceptiones indeque nafcentes vo-
litiones , hinc Corpus in Animam agere dicitur 3
cum contra Meos etiam vi operandi in Cotpus
preedita (it, ut folo Voluntatis imperio motus cer-
tos variasque mutationes efficere queat : hine
Mens in Corpus operari dicitur. In quo corames.
cio ariflima utrivsque unio confiftit.

9.) Vim autem illarii , qua Mens noftfa folo
voluntatis imperio certos in Corpote matus aé
mutationes producere illudque regere poteft, inde
habet ; guod Deus Legem banc univerfilem in natuva
conflituit ac Decreto generali Corporibus organicis bane
Jefe movendi [ancivit vegulam , wut ad Mentis volunta-
tem. ita [e moverent , ut motus ei fint conformes ; [peciales
vero motuum determinationes , [rve alliones [pecificas o
libere Mentis voluntati permifiz.

_ §. XXV. y . '
Confequitur ex hisce ‘Hypotheﬁin hanc diffi-
cultatibus illis non premi, quibus reliqua premun.

tur Syftemata,
Prime



. Primo enim nec Corpus in Animiam , nec Ani-
ma in Corpus per attactum , aut interpofitionem
Corporum mediorum , agit; fed unumyuodque
convenienter nature fue operatur 3 Corpus aliter
in Mentem noftram agere non potelt , quam qua-
tenus Mens vi repraelentativa Corporis {ui omni-

umaque ejus mutationum preedita eft 5 & vicilim

Anima in Corpus nonnili volendo, ade Gqﬁfe e
Entis (piritualis conformiter, agit ; {ola voluntatis
efficacia ad Dei {imilitudinem in Corpora agit ; hic
nimicum non de ipfis actionibus, fed nonnifi de
operandi modo loquor. e o

Secundo. Proportio virium talis non eft, qualis
inter meras res materiales queeritur ;  fed illa re-
fpectu Entium fpiritualium aliter (e habet, & na.
turze ipfis a Creatore inditze conformis ef. '

‘Tertio. Nulla etiam relpectu Commercii inter
Corpus & Animam miracula funt, {ed omnia jux-
ta leges illas generales primitus a Deo confticutas
& concurfu tantum univer(ali , non autem imme-

diata Dei operatione ad fingulas aCtionum deter-

minationes, fiunt : Quia Deus generalem aliquam inter
Menten & Corpus ejus organicum fancivit legem , [pe-
cialem vero legis Univerfalis illius applicationem libero vo.
luntatis create arbitvio permittis.

Quarto. Licet in Corpore dentur motus pure
mechanic¢i, qui continuata ferie ex antecedentibus
fequuntur & a libero voluntatis imperio non pen.
dent , juxta tamen Hypothefin hanc tales etiam
dantur , qui non ex mgro mechanismo explican-
tor , {ed a voluntatis nlitu ac imperio pendent &
voluatarii {unt., .- i

| Quinto.,

et




s T T R D R

e il e

- e e

S ) 243 (39

Quints. Quoniam nec Corpus ex legibus pute
mechanicis agit , fed in nonoullis aétionibus a vos
luntatis efficacia pendet; & contra etiam Mens
pon merum automatum eft, cujus lingale a&io-
nes immediate ex antecedentibus oriuntur , f{:d
per vim illam reprwl’entativa‘.m Corporis [ui ejuss
que mutationum etiam plurimee Perceptioneg ab
extra Menti per vim repreefentativam ejus come
municantur , {equitur : Ac&iones non neceffariasy
fed liberas effe , iisque moralitacem {uam conftare,

Sexto. Quia Deus nonnifi leges getierales conis
mercii inter Corpus & Animam -conftituit, ad fpes
cificas autem acionum determinationes , regulags
que univerfalis applicationem ad actiones {pecialed
non concurrit 3 fequitur; illum nec a&ionis fpes
cifice Autorem effe , fed eam a fola Mentis noftrae
libertate pendere , Deumque adeo nec peccati Aus
&torem effe , quia id ex determinatione Mentis ad
actionem fpecificam oritur,

§. XXVI, |

Ex hisce omnibus autem , qua hucusque dis.
putavimus , pihil alind effici, neque alia inferel
poteft conclufio, quam veram operationum Mens
tis noftree fationem , adeoque & Commerciumi
illud , quod inter Animam Corpusque noftrum
intercedit , explicari minime poffe , nifi fimul
compertum nobis fit ¢ 1.) Qua ratione Deus {ola
ac mera {ua Voluntate in Corpora operari & folo

-

Voluntatis nutu quoscunque vulé effectus in mun-

do producere poffit ? 2.) Quomodo Entibus creas
tis facultatem intelligendi , five vim res a fe diffes
tentes diftinéte fibi repreefentandi & fola voluntas

Tom, IV, A L



BS) 244 (3%

 tis efficacia ac nutu operandi concreare , hocque
modo quandam fui {imilitudinem ipfis largiri po-
tueric ? - '

. Hec {i quis explicaverit , nullo deinceps nego-
tio veram Commercii Mentis & Corporis noftri ra«
tionem exponere poterit.

~ Deum infinita ac perfectiffima intelligendi vi
preeditum efle , de hoc nemo eft qui dubitet.

Neque de hoc quisquam dubitabit: Deum abs.
que contactu , mera ac immediata Voluntatis {uae
efficacia omnia quzcunque vult operari , five
{piritualia fint five corporalia.

Et quis dubium movere poterit , Deum Entia
fationalia extra fe produxifle , eaque intelligendi
facultate inftruxifle, [

Neque ulla etiam adeft dubitandi caufla quin
Deus Entibus iftis rationalibus Voluntatis liberz ac
efficacis etiam facultatem largitus fit.

Queeritur autem , an Creator munificentiffimus,
creaturas quasdam ad fui fimilitudinem effor-
mans , non eadem potentia {ua creatrice ip(is vim
illam Voluntatis efficaciter operantis & folo nutu
effectus quosdam in Corpore organico producentis
communicare potuerit , qua facultatem diftincte
intelligendi ipfis conceflit ¢

TANTUM.

HUGO-



	Dissertatio theologico-philosophica novam continens hypothesin qua animae et corporis commercium ex hominis ad similitudinem divinam creatione explicatur

