
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1749)

Heft: 14

Artikel: Dissertatio theologico-philosophica novam continens hypothesin qua
animae et corporis commercium ex hominis ad similitudinem divinam
creatione explicatur

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Si i8ï <

DISSERTATia
Theologico- Philofophica

Novam continens hypotheiln

qua

ANIM^Ì ET CORPORIS COMMERCIUM
ex hominis ad iìmilitudinem divinam

Creatione explicatur.

§1

MAgnum
haud dubie imo maximum hr>

mini a munificentiffimo Creatore con-
ceffum beneficium hoc eft, quod ipfi
eximiara a e rationalem illam Mentem in-

didit, qua faltem ex patte feipfum & quae extra

fe funt noffe qua ìmmenfa Univerfi fpatia
emetiri,in rerum cauffas inquirere,nuilis vel tem-
porum vel locorum limitibus circumferibi qua
praeterita revocare, praefentia intueri, futura pro-
fpicere qua denique quod praecipuum eft, ad
fummi ac infiniti Creatoris notitiam affurgere, ac
in fummi' Numinis contemplatione beatus fieri
& CeCe perficere poteft.

venerabile foli - >

Sortiti ingenium dìvìnorumque capaces

Atque exercendis capiendisque artibus aptì,
Senfum e cœlefti demiffum traximus arce
Cujus egent prona fe terram fpe&antià.

inquit JUV. Satyr. XV.
N 4 Ita



iSô C

Ita nimifùm Mentis noflrae vis comparata eft;
Ut ea fui fibi, five intelligat five velit uve ju-
dicet, five ratiocinetnr, immediate confcia fit:
ut non tantum in feipfam delcendere fed & vaflos

terrae marisque tradus percurrete rotundum
permeare polum aëtiasque tentare domo* poffit :
Res longifiime dilfitas cognofcit, de rerum cauffis

ufibusque de earum natura ac viribus ratiocina-
ri varia, quae in iis occurrunt conferre imo
ad ea penetrare poteft quae corporis fui oculis
abfcondita Se ab omnibus externis fenfibus piane
remota funt. Non ea tantum quae ad ufum
hominum pertinent perfpicere ; fed & ipfam quoque
naturam juvare poteft. Poteft terminos fuos quafi
egredi Se intelligendo omnia fieri. Totam rerum
Univerfitatem, omnes immenfi hujus mundi opes
angufto fuo complexu comprehendere quodam-
tnodo poteft. Habet in diviti' fua penu eminentis-
fimam etiam pulcherrimamque ideam Entis
nimirum omnium quae cogitari poffunt optimi
fimul atque maximi ; cujus imago quasdam ac re-
praefentatio fefe in mente humana fiftit.

§• IL
Cum tanta Mentis humanae Gt vis atque facultas,

çauffas mihi raemorari velim cur in plurimis iis

quae perfpedu cognituque facillima videntur, tanta

ejus fit ignorantia cur in iis plurimis quae
ipTfi ante oculos quafi ac praefentia funt, tantope-
re ccecutiat Eximio illius intelledui maxime illa
abfcondita fiint, quae ipfi proxima quae finguiis

momenti* agit atque tradat quae ipfam quali
immediate tangunt, quae quotidiana noffe debe-

ret



187

ret experientia quae ipfamet operatur Se efficit l
quibus denique fere folis occupata eft.

Non ego aliam infeitiae hujus invenire potui
rationem quam quod benigniffimum Numen non-
nullis creaturis taies ac tantas indidit vires, quae
cum aliarum creaturarum viribus agendique modis

comparari minime poffunt, fed eas fuperant,
tantumque ab iis diftant, quantum ipfa terum
natura five effentia diftinda eft. Novimus nimirum,
Creatorem pro infinita fua Potentia creaturae cuili-
bet tantum tribuere poffe virium quantum effentia

earumque natura permktit; fed & hoc novimus,
quod idem omnipotens omnium rerum Opifex ef-
fentias naturasque rerum ratione perfedionis ea-

rura gradus, taies efficere poffit quales velit, quod
eas vel magis vel minus perfedas reddere, quod iis
adeo vel plus vel minus virium pro infinita fua
fapientia tribuere queat. At quis de omnium
illarum virium gradibus, quis de omnium, iftarutn
virium operandi modis judicare quis mutuam
illarum ad fe invicem proportionem indicare quis
omnem illarum rationem exponere poterit Haec
infinita funt, haec captum humani intelledus
fuperant. Novimus alias corporum effe vires, alias

vero fpirituum ; alium corporum effe agendi mo-
rjum alium vero fpirituum ; fed quis compara-
tionem inter vires illas inftituere quis. omnem
illarum modum ac rationem explicare velit Ne-
mini non confiât corpori cuilibet varias virium
inditas, effe fpeçies fed qujs tantum feientiae fuae

tribuere quis tantum de fe promptere auderet,
Ut omnes illas rerum materialium vires omnia
earuro genera, omnes, earum effed.us-, omnem,

N ç i.îlatum.



188 c m
illarum rationem ac proportionem diflinde evolvere

ac exponere tentet Quis nefcit innumerabi-
lem corporum ac materiae effe varietatem Quem
fugit unicuique ex innumeris illis corporibus pro-
priam fuam effe naturam innumeris viribus quafi
mixtam quae tot Se tantos producere poffunt ef-

fedus, ut omnis mentis humanae petfpicacitas,
omnis aetas omnes per tot faecula continuarle
ac iteratae expsrientiae, ad omnes rerum materi-
alium acvifibilium vires detegendas & ad omnem
earum rationem indicandam minime fufficiant.
Multa de rei materialis alicujus viribus nobis nota
effe poffunt, nec fubinde dubitamus, nobis omnia

de iis nota effe, cum tamen ea quae maxime
mirabilia quae maxime ftupenda in re illa funt,
nos adhuc lateant. Ut ex innumeris unicum tan-
tum afferam exempliim omni retro famulo plu-
rimse nitri vires minime fuere ïgnotae, nota nimirum

fuit ejus fcecunditas quae omnibus plantis
fuum dat incrementum easque frugiferas facit ; non
ignotum veteribus erat nitrum effe, quod
omnibus fefe cibis gratum illum guftui noftro fapo-
rem communicat ; nec forfan eos latebat ejus in
remediis ad fedandum nimirum illum fanguinis
nollri fervorem ac raotum maximum quoque ufum
effe. Stupendum tamen effedum illum qui tori
orbi horrorem ^incutit, omnesque in maximam
admirationem rapit, quem pulvis ille riitratus edit,
neutiquam cotnpertum habebant, donee feris de-

mum temporibus cafus quidam hucusque inaudi-
tas ac incredibiles vires ejus docuit. Infinita in hi-
ftoria naturali extarent exempla quibus afferta
noftra com probare poffemus ; fed nemo eft qui
haec quae diciraus negare aut velit aut poffit. Nec

quem



m 189 c

quemquam exifiere fcimus, qui in dubium vocare
queat innumera adhuc elfe quae nobis refpedu
virium naturalium hucusque abfcondita funt, quee
nobis incredibilia, fi non impoflibilia, viderentur,
donee experientia nos doceat quanta nofira in
rebus phyficis fit infcitia quam faepe judicium
noftrum nos in iis fefellerit Se quoties alii potius quam
yerae cauffae plurimos effedus tribuerimus.

Qualis refpedu virium rerum corporalium igno-
rantia noftra eft talis etiam refpedu Entium fpi-
ritualium eft. Novimus multa fpirituum effe

genera magnam eorum varietatem multifarios
perfedionis eorum gradus ; fcimus Creatorem
optimum varias iis indidiffe vires, varias facultates,
quibus pro varia earum menfura etiara varie intra
.& extra fe agere poffunt; novimus fapientifîimum
eundem rerum omnium Opificem Spirituura
horum naturam vel magis vel minus perfedam effi-
cere iisque etiam vel plus vel minus virium
concedere potuiffe prout eorum finis vel majores
vel minores requirebat effedus, prout infinitae illi
varietali, quae in mundo fpirituali quoque obti-
nere debebat, convenientiffimum erat : Et hoc
infuper fcimus, Entibus illis fpiritualibus fpecia-
lem quandam cum mundo vifibili ac materiali,
ceu ipforum habitaculo, effe relationera propter

quam non poffit non effe commercium ali-
quod inter vifibilia ac invifibilia Univerfi hujusEn-
tia, quam relationem neceffario reciprocas variatum
illarum Entium in fe invicem adiones fecum ferre
efficereque oportet. Sed quis omnium Entium
illorum fpiritualium vires explicare? Quis varios
virium iftarum gradus Quis infinitam earum va-

rieta«.



m 190 c s»

rietatem Quis omnes illarum modos exponeçe
audeat? Quis eas cum corporum viribus comparare

Quis omnem earum rationem a fola divina

inftitutione pendentem indicare poterit? Quantum

nos de corporum viribus latet, tantum nobis

etiam de viribus fpirituum ignotum eft.

Licet itaque quaedam pauciffima tamen, fint,
quae de viribus earumque agendi modis Entium

tarn corporalium quam fpiritualium corn-
perta habemus, inde tamen ad rationem reliqua-
rum virium eorundem Entium earumque agendi

modum concludere minime licet-, cum infinita

nos de iis adhuc lateant ; unde ea hic repeti-
mus quae ab initio fere hujus fedionis monuimus,
infcitias noflrae in iis etiam rebus quas mens noftra

quotidie agit Sc efficit non aliam effe rationem

quam quod fapientiffimus omnium rerum
Opifex a cujus prima inftitutione omnis rerum
natura pendet, creaturis quibusdam tales fantasque
indiderit vires quae ex aliarum creaturarum viribus

agendtque modis explicari minime poffint,
fed tantum ab iis diftent, quantum ipfa earum
natura a fe invicem diftinda eft ; & cum infinita
virium tam corporis quam Spiritus varietas fit,
illa ab intelledus noftri limitibus comprehend!
mirrane poteft.

§. III.
Quam ignari in explicandis aliorum Entium

viribus fumus, tam infcii etiam in exponendis
omnibus variisque propriae Mentis viribus deprehen-
dimur. Quam incerti ac dubii fumus fi id agi-
tur ut diftinde explicemus, qui fiat ut imperio

Mentis



m m c m
Mentis ita fubfit noftrum corpus ut ad folurri
ejus nutum dido citius, variis modis movea-
tur, Se quomodo corpus viciffim in mente varias
excitare poffit ideas variasque cogitationum ac
volitionum effieere formas Quotusquisque enim
eft, qui novit quomodo ad folum voluntatis
noflrae juffum varia corporis noftri membra artî-
ficiofe CeCe moveant, ut nobis volentibus Se pes
& manus Se caetera membra officium fuum fa-
ciant & quam promtiffime obfequantur? Sunt qui
longo tandem multoque opere fecretas fanguinis
fpirituumque animalium vias, funt qui miram
totius corporis ftruduram arque texturam funt
qui varios illos nutrimeuti ac fuccorum dudus di-
dicerint, hoc tamen ad corpus pro lubitu moven-
dum ipfos plane nihil juvat ; nec agiliora nec
promtiora propterea corporis fui membra ad
voluntatis nutum reddere poffunt. Quoties enim
Corporis partes maie cotisèrent obfequiumque de-
tredant eas voluntas nulla fua vi, nullo fuo
imperio in integrum reftituere ac in ordinem redigere

poteft.

Omnes vero ii, qui diviniori quodam motu
animum ad fapientiae ftudium appellunt, eo fere

omnes fuas cogitationes dirigunt, omnera ope-
ram fuara conferunt, ut rerum cognofcant cauf-
fas omniumque quae in hoc Univerfo contin-
gunt, rationes indicare poffint ; ineft quippe
natura hominis menti philofophia quaedam und?
fi veras rerum rationes ac çauffas ignorant, varias

excogitant Hypothefes, ex quibus ipfi effedus
aliquis explicabilis intelligibilisque videtur 5 quae
hypothefes, licet fubinde falfae fint manifeftum

tauten



m 192 m
tamen nobis praçbent indicium rem aliquam vel
effedum variis modis poffibilera effe ut fi fum-
mus rerum Opifex alium rerum ordinem alium
riexum inftituere voluiffet id facere* etiam potuiffet

; quodcunque enim poffibile eft Imperio
potentiaeque ejus etiam fubjacet ; liquidem omnia

omnis rerum modus ac ordo omnisquè
Univerfi nexus, omnes rerum vires indeque flu-
ens naturalis effedus ab eo folo qui hunc
potius quam alium condidit mundum in foliduni
pendeat.

Cum alius etiam Mundus, àliiìs rerum ordoac
nexus, alius igitur creaturarum operandi modus $

aliaeque vires motrices fuiffent poffibiles * variae-

que inde nafcantur hypothefes quarum de unò-
quoque Phaenomeno vel plures vel pauciores proferri

folent, quaeritur : An aliqua ex variis hypo-
thefibus illis, yel quaenam ipfius rei, de qua
agitur naturae ac effentiae quaenam reliquo re-
rum nexui, Creatotisque ceu primi omniuni
rerum Audoris Voluntati, reliquisque ejus At-
tributis agendique modis maxime conveniat
Id quod etiam in Hypothefium variarum de Mentis

Cotporisque humani unione Cive reciprocis adi«
onibus dijudication obfervandum eft.

Variaeìftae, de Mentis Corporisque noftri
commercio, Hypothefes, non tam infcitiae vel dubi-
tationis noftrae argumentum funt, quam* docu-
mentum unam eandemque rem unum eundem-
que effedura variis modis poffibilem effe ; nifi
enim bypothefis aliqua manifeftam involvat con-
tradidionem, faltem pofiibilitatisreialicujus illa in¬

dicium



193 C

diciura eft. Cum vero etiam refpedu commerça1
animae corporisque noftri non hoc folum quaera-
tur quid fit poffibile fed potius quid reapfe
exiftat Inter plurimas hypothefes illa valebit,
quae rei de qua agitur naturae eft convenientis-
fima ; quae effentiae rei, adeoque hue menti
noflrae quam maxime congrua ; quae Exemplar!
illi ad cujus imäginem mens hominis condita
maxime refpondeat, ejusque fimilitudinem référât j
quae divinam voluntatem ac fapientiam maxime
decens ; quae denique reliquorum Entium ratio-
nalium geftis atque fadis operandique modis con-
formis fit : Haec haud dubie reliquis etiam preafe-
renda eriti

§. IV;
Sunt qui demonflrant, praeter eas hypothefes *

quae nunc de modo quo anima cum corpore eft
conjunda, notée funt, nullam aliam effe poffibi-
lem. Ego vero non facile definiendum arbitror
quot modis aliquid poffibile effe poffit ; adeoque
nec novis hypothefibus facile limites ponendos:
cum quotidiana nos convincat experientia, faepis-
fime nobis quidquam impoffibile vifum cujus
poffibilitatem ipfa ftatim tefiabatur experientia.
Semper aliquid audendum licet viri maximo in-
telledus acumine pollentes, ingenium fuum in
excogitandis variis de re aliqua hypothefibus jam-
jam exercuerint. Neminem itaque finiflre mihi
hoc interpretaturum effe arbitror fi & hic ubi
de animae corporisque humani commercio agitur»
tentamen faciam aliamque praeter hadenus ven-
tilatas proponara Hypothefin. Minime tamea
viris illis ingenti acumine me longe fuperioribus,

qui



i94

qui unam vel alteram ex reliquis hypothefibus
"fuam fecerunt quidquam derogare vellem ; fed
memor didi illius SENEC/E aliquid etiam hac in
re audendum putavi, ita nimirum Philofophus hic
fuam de novarum dodrinarura inventione fententiam

exponit : Quid ergo Non ibo per priorum vè-

ßigia Ego vero Utar via veteri: Sed fi propiorem itivè-
nero hanc muniam. Qui ante nos ifta moverunt, non
domini nofiri, fed duces funt. Patet omnibus Veritas;
nondum eft occupata'; multum ex illis, etiam futuris±
teliBum eft. Epift. XXXIII.

§. V.
Per Animas Corporisque noftri Commercium ar-

Bìffìmam illam adfe invkem rdationem intelligo; vi cujus
ufus ac motus membrorum corporis noftri, ejusque aBiones

externa voluntatis noftra imperio fubefl fe ab eo pen-
det ; fe vicißim edam corpus cum fuis organis cogitatk-
nes ac volidones in mente noftra excitare poteft. Qua
autem ratione id fieri poffit disquiritur.

§- VI.
Hypothefin meam hic primum fummatim ex-

hibéndara putavi, antequara eam pluribus expli-
cera atque confirmera ; ut nimirum Ledor ftatim
ab initio propriis oculis videre poffit, quaenam
via ipfi ingredienda fi me fequi velit.

Haec fcilicet mihi Hat fententia : Similitudinem
illam divinam ad quam mens hominis primitus
creata fuit, non ad folas morales illius qualitates,
ad voluntatis ejus veracitatem, juftitiam fandi-
tatemque fed & ad attributa ejus phyfica phy-
ficumque operandi modum fefe emtendiffe ut Se

haec



> -5$ m
haeC quandam divinitatis fimilitudinem retulerînt,
& quoad reliquias quasdarn eam adhuc référant.

Uri nimirum Deus ens fandiffitnum, veraciffimura
ac jufliffimum eft ita etiam Menti hominis ceu
creaturae rationali morales iftiusmodi qualitates a

benigniffimo Creatore inditae fuere ; ubi vero at-
tributa ac qualitates praecipuae, limile quid cum
eo qui Exemplar eft habent, ibi etiam fubjedum,
illius imaginem quodammodo referre debet; cum
itaque Deus lit Ens intelligens ac volens fumraa
Sapientia ac Libertate praeditum ideo nomini,
qui non ex moralibus tantum qualitatibus confiftit

etiam Mentem rationali intelledu ac libera
voluntate praeditam conceffit. Ubi autem Mentis
facultates cum archetypo fuo fimilitudinem quandam

habent, ibi etiam earum operandi modus

illi, aliquo faltem modo, haud abfimilis elfe
debet ; unde Deus intelledui noflto vim repraefen-
tativam non modo corporis noftri, fed per illud
etiam hujus Univerfi pro fitu ejus indidit : Volun-
tati autem facultatem libere eligendi ac operandi.
Quoniam vero Deus per folam Voluntatis fu<e

vim & quidem etiam in diftans uti fuo loco
demontlrabitur operatur ; hinc etiam hominis,
aliarumque creaturarum rationalium ad fimilitudinem

fui efformatarum Voluntati talem indidit

vira ut Mens fola fua Voluntate ejusque vi
ad fimilitudinem operation's divinae in ea corpora
agere poffit, ad quae Imperium ejus fefe extendit.
Ex quibus fuo loco hoc deducemus confedarium :
Quo propius Creatura aliqua rationalis ad fimilitu*
dinem Creatoris fui accedit, eo majori vi intelledus
ac voluntas ejus praedita eft, eoque majora etiara

opera, Se quidem folo voluntatis nutu ac imps-
Tom. IV. Q rio



196

rio edere poteft. Ex quibus etiam major mettì-
brorum corporis apud eos qui imagine divina
pleDO fenfu gaudent, obedientia ; Adami in refi,
quasCreaturas non folum dominium, fed & Imperium

: Angelorum hominibus longe perfedio-
rum operationes : Vitesque hominum patrandi
miracula explicari poteiunt ; ita tamen vires iflae

creaturarum femper liraitatae funt ut certos ter-
nrinos transgredi nequeant, nec ea voluntatis fuaS

viribus efficere poffint, quae Deus fibi foli refer-
vavit.

§. VII.
Haec quae nunc fummatim tantum expofuî-

mus ut diftinde explicare Se ad Commercium
Animas cum Corpore applicare poffimus fequen-
tem Disquifitionis hujus tenebimus modum ac or-
dinera.

I. Hypothefes illas quae hadenus hac de rö
fuere vulgatiffimae, breviter tantum cumYuis diffi-
cultatibus quae ipfis fuere oppofitae expone-
mus ut nobis deinde oftenfü facile fit, noftram
Hypothefin difficultatibus hisce minime premi.

II. Quaenam attributa ac quas proprietates Imago
divina ad quam creaturae rationales creatae fuere

includat diftindius explicabimus.

III. Cum hic inprimis de facultatibus Mentis
humanae phyficis ad Dei fimilitudinem fadi> &
Ilridiffime de voluntatis noflrae operandi modo
agatur voluntatis divinae operandi rationem
explicabimus ; quod autem fieri nequit, nifi ptius
etiam modum divinae praefentiae expofuerimus.

IV. His«



197

IV. Hisce explicatis deinceps facile patebit
voluntatis noflrae operandi ratio ; ex qua non folurri
Commercium ejus cum Corpore, fed & primi
hominis irnperium in Creaturas ipfi fubditas;
Angelorum Minifterium ac opera rationem noflrami
fuperantia ; viresque patrandi miracula Creaturis
fubinde concellae explicari poterunt.

V. Ea quae hadenus dida in fummam redige-

mus, & ad propofitum noftrum conclufionem
inferemus.

VI. Oftendemus denique Hypothefin noflratri
iis non premi difficultatibus quibus reliquae pre-
muntur, atque ita faltem in hoc prae illis
aliqua gaudere praerogativa.

§. VIII.
Primum itaque quod nobis hic breviter tradari-

dum incumbit hoc eft : Ut Hypothefes illas, qua
haBcnus de Anima fe Corporis nofiri Commercio fe
reciproco operandi modo fuere vulgatiffima breviter tantum

cum fuis difficultatibus qua ipfis fuere oppofttoi

exponamus, ut nobis deinde fuo loco oflenfu facilius fitti
nofiram Hypothefin difficultatibus hisce minime premi.

Nonnifi très hac in re Hypothefes locum habere,

nec quartam praeter has in medium afferri pos-
fe a priori illuftr. BULFINGERUS demonftravit
in Commentadone hypothetica de harmonia Animi fe
Corporis maxime praftabìlìta pag. io. Et hue
inclinare etiam videtur clariff. HOLLMANNUS in
Differt. I. de harmonia inter Animam fe Corpus pro-
fiabilita pag. 6. ubi ita hac de re differii : Diverfijß-
ma duo fubfianda fi in operadonibus fuis confpirarè

O 2 ficutti



198

fecum debént, aut altera alteram dirigat moveatque I
aut communis inter utramque mediator intercédât aut
titraquefuum agat, inperpetua tamen cum altera confinatone

neceffe efi. Et BILLEBIUS in Differt. An
Harmonia praftabilita fit miracutum pag. 8- Facia-

mus, inquit, fe concipiamus duo horologia, qua
confonare debeant. Res expedita reddi poteft triplici rada-

ne : Una per influxum ft fecerimus, ut alterum agat
m alterum, idque vel mutuo, vel ex unica tantum

parte. Altera per cauffas occafionales fi opificèm operi
comitem fecerimus qui diffonantia ceteroquin vel ces-

fatura a motu horologia finguiis momentis dirigat.
Tertia, ft fapienter fiatis perfecerimuf eas machinas artis,
ttt fingula fuas leges exaBe fequantur easdemque fibi
ab initio refipondere curaverimus. Ita enim, cum utraque

easdem vel fimiles exfequantur leges femel harmonica

fa&a nunquam diffonabunt. Idem etiam clariff.
BAUMEISTERUS in metaphyfica fua §. 720 af-
ferit : In très autem, ait, ut dixt, abeunt fententiaS

eruditi, nec plures quam très, modos dari
Commercium inter Animam fe Corpus explkandi, fe a non

paucis afferitur fe res ipfa docet. pag. 472. Quas

très fententias pag. praeced. hisce exprefferat verbis

: Alii exifiimant Animam ita agere in Corpus

fe Corpus ita agere in Animam ut quando ab objeBo

externo mutatiu in organo fenforio fiat turn motus per
nervös in cerebrum usque propagetur, fe ita mediante

fluidi nervei motu, anima imprimatur idea, fe, quando

Anima velit, Corpus ejusdemque membra moveri

tum Anima revera fe effeBive alium aliumque nervum

impellat, atque ita effiaat, ut motus voluntarius hic

nec alius, fequatur. Alii, Deo quafi ex machina ad-

vocato opinantur faBa in organis fenferiis mutadone,
Deum immediate inanima convenientem producere mu¬

tati«'



i 199 c m
tationem fe coerta in Anima voluntate, motum con-

venientem Corpori a Deo imprimi. Alii denique in
aliam eamque novam fententiam ingrefft, modum

quo anima cum Corpore efi conjunBa- ita exponunt.

I.) Putant, faBa in organis fenfbriis mutadone fenfa.
tiones in Anima produci per vim animo intrinfecam, fe
quidem ex fenfiationibus procedentibus. 2.) Credunt

motus Corporis voluntaries non ab anima neque immediate

a Deo produci fed refultare ex fltuBura fe vi
motrici Corporis fe motibus pirocedentibus. 3.) Quod

vero tam amicus tamque arBus Corporis motuum, fe
Animo reprofentationum confenfus adfit id a quadam
Dei procedenti praordinatione fe prafiabilitione dérivant.

Has funt très illas Hypothefes de Corporis Ani-
maeque Commercio, praeter quas nullas alias pos-
libilts effe flatuunt viri eruditi. Ego vero refpedu

numeri Hypothefium uti jam fupra monui,
liberalior efftm Regnumque illarum non tam ar«

dis nec certis etiam circumfçriberem limitibus,
turn propter flupendam illam poffibilitatis rerum
varietatem quot enim modis res aliqua poffibilis
eft, tot etiam de ea dari poffunt Hypothefes:
Turn propter quotidianam Experientiam; qua multa

vera effe deprehendimus, quorum ne poffibilita»
tem antea agnovimus. Qyinque nobis funt fenfus

externi, fi optimo Creatori noftro très
tantum nobis concedere placuiffet, quartum vel quirt-
tum forfan nullo Mentis acumine excogitare po-
tuiffemus Se quis afferere aufit, Deum nobis nec
fextum nec feptimum adhue addere atque largiri
potuiffe ; tum denique Se hoc mihi videtur quod
omnes illae demonftrationes quibus nonnifi trium
Hypothefium poffibilitas afferitur vires tantum

O 3 mate-



9" 200 §9

piateriales tacite fupponant, neque Spirituum ac
Materiae vires operandique modos toto genere
diyerfos fatis diftinguarlt.

§. IX.
Prima ergo Hypothefes eft illa Ariflotelis Scholaftw *J

corumque quae Syfiema Influxus Phyftci coramu-
niter vocatur, dum Animam phyfice in Corpus
inftuere illudque effedive impellere atque move-
re putabant: Et viciffim Corpus in Animam influe-
re dicunt cum ei reali adu imprimat ideam
atque vi fua phyfica in illam operetur.

Vir acutiffimus RUARDUS ANDALA, qui
pperationes Animae & Corporis phyfìcas Se reales
in fe invicem clariffime explicari poffe arbitratur,
in Diffett. de unione Mentis fe Corporis phyfica §. XL
de fyflemate influxus phyfici hoc modo ratiocina-
tur : Statuo inquit, nos clarißhnam fe diß'mBiJß.

mam hujus operadonis fe unionis poffe habere ideam,
ft modo quod omnino facere oportet, ad Deum, caus.

fimi ejus primam fe libérant afcendamus, fe ab ejus
beneplacito admirandum hunc effeBum derivemus. Nos
poffumus huic vel UH motui, e. gr. campana fie fe
hedera fiufpenfia, Uteris Scriptis verbis quibuscumque
pronunciatis aliisque fignis, varias ideas alligare, ita,
ut per vifium vel auditum in Mente exdtentur varia
idea, percepdones fe fenfationes : Annon hic dare fe
facile intelligimus Deum Creatorem Mentis fe Corporis

potuiffe infiituere fe ordinare ut per varias in Cor.

pore motus varia in mente exdtentur idea, fe percepdones

i fe vieißim, ut per varias mentis volitiones, va-
rii in Corpore exdtentur fe producantur motus Hinc

^ pro varia altertitrjus partis dispofitione altera pars va¬
riis



aoi c m
riis médis affici potefi. Hoc autem a Deo ita ordinatum

fe effeéium effe apofieriori continua, certiffima fecta-
rijfima experientia docet. Tejles irrefiragabiles omnique
exceptione majores reciproci hujus Commerài operatio.
nis Mentis in Corpus fe Corporis in Mentem nec

non communionis flatus, funt fenfus tum externi, tum
interni ; ut fe omnes fe fingula fe continua aBiones

Mentis in Corpus, de quibus modo fuit aBum. Si

quis vero a proprietatibus Mentis ad proprietates Corporis

progredi velit, aut ex natura diverfifflmarum karum

fiubfiantiarum deducere motum in Corpore fe percepti-

ones in Mente, aut hos effeBus ut neceffario connexes

fpeBare; no is fruftra erit, nihil intelliget, perverfiffî-
me philofophabitur nullamque hujus rei ideam habere

poterit. Si vero ad Deum Creatorem adfcendamus,

eumque vere agnofeamus, nihil hic erit obfcuri, hunc

effcBum clarijjime intelli^emus fe quidem per cauffam
ejus primam ; qua perfeBißima depium eflfdentìa.

§. X.
Difficultates quae contra fyftema hoc moventuj

in primis hue redeunt :

i.) Influxus nonnifi in rebus materialibus locum
habere poteft Sc fignificat eum agendi modum
quo cauffa phyfica per motum attingere folet ef-
fedum fuum ; vel, ut alii defihiunt, influxus phy-
ficus eft excitatio motus per attadum ob
convenientiam motus & mobilis fada. Cum itaque iu
influxu phyfico tam movens quam motum materiale

effe debeat, attadus vero Se motus naturae
fpirituali, qualis Anima noftra eli neutiquam
competat; fequitur influxura hunc Mentis noflrae,
ceu Èntis fimplicis ac immaterialis naturae
repugnare.

O 4 2.) II.



202 c m
S.) Illuftr. BULFINGERUS Dilucidai. §. 327.

ita argumentatur : In quocunque Entium genere
effedus non femper tantus eft quantus ferio in-
tenditur ibi datur proportio inter vires ad effe-
dum applicatas Se quantitatem ipfius effedus.
Ille igitur effedus non dependet a viribus cum ef-

fedu quoad proportionem incomparabilibus.
Atqui vires Animi & Corporis motus funt, quoad

proportionem incomparabiles. Ergo effedus,
quales in Corpore movendo experimur, non
procedura a viribus Animas. Ergo Anima non mo-
vet effedive Corpus fuum.

S- XL
Altera, quae Cauffarum occafionalium dicitur Hy.

pothefis Cartefiana haec eft: Experientia tefiis eft,
ad certos Corporis motus ac mutationes certas
in Anima produci ideas ac fenfationes ; ad certas
viciffim Animae cogitationes ac volitiones certos
fequi in Corpore motus. Corporis autem naturae
adverfum eft ut in fubftantia a fè plane diverfa
immateriali ac fpirituali ideas producere adeoque
in illam agere poffit i uti viciffim etiam Animae
naturae répugnât, ut in fubjedum extra fe pofi-
tum agere illudque movere queat: Sequitur, Deum

a quo ceu Creatore ac Confervatore fuo
utraque fubftantia pendet, ipfum tam Corporis
motus quam Animae fenfationes immediate
producere. Ita tamen Deus agit ut hoc ex univer-
fali quodam decreto Sc cum generali Uniformitate
fiat, ut fcilicet ad hunc motum in corpore or-
tum conformem etiam in Mente fenfationem ex-
citet, & ad cogitationem vel volitionem Mentis
ipfi coufentientem producat in Corpore motum.

Ita



203 c m
Ita Deus folus Se immediate agit, fed ex occafione

creaturae : Ex occafione appetitus ac volitionis
Animae immediata fua vi efficit Motum ; Se vicis-
fim ex occafione motus in organo fenforio etiara
immediata fua operatione producit in Mente (en-
fationem.

§. XII.
Duo praecipue funt quae contra fyftema hoc

afferri folent argumenra. Alterum a multiplicatio-
ne miraculorum alterum inde defuintum ed,
quod Deus hac ratione Audor peccati fiat.

i.) Hypothefi hac inquiunt moderni Philofo-
phi, naturam in perpetua miracula traosfundi.
Miraculum enim eft id quod vires natura; fuperat
& unice ac immediate a divina operatione pendst;
in fyftemate autem Cartefiano omnes hominis adi-
ones, quatenus a Corpore & Anima fimul pera»

guntur, a fola ac immediata Dei operatione
pendent. Rede quidem afferunt Philofophi itti, ad

Deum omnia tanquam ad originem reducuntur:
Sed mediate fed generaliter, fed per vires a Deo
rebus inditas ; non immediate, non per fai tum,
non per fola unice miracula. Vide BULFINGERI
Dilucid. §. 3f.

2.) Hypothefis ifla Cartefii, inquiunt Theolo-
gi, Deum faltem ex parte peccati Audorem
facit. Quoties enim in xAnima peccaminofae oriun-
tur cogitationes Deus in Corpore etiam conformes

producit adiones. Et quoties viciffim
inordinati in Corpore oriuntui motus Deus in Anima

etiam taies excitât appetitus ac fenfationes quae
legi fuae minime confentiunt.

O S Tertia



204 SU

§. XIII.
Tertia Hypothefis celebratiffima illa LEIBNI-

TII de harmonia profiabilita eft quae tribus abfol-
vitur partibus : Cum nimirum nec Anima in Cor.
pus nec viciffim Corpus in Animam phyfice in.
flueie poffit, nec etiam fapienti rerum ordini con.
gruat ut Deus tam motus Corporis Animae co-
gitationibus confentientes, quam fenfationes Mentis

motibus Corporis conformes immediata operazione

per miraculum continuum producat, ftatu-
endum fuit : Tarn Corpus quam Animam
independents a fe ìnvicem propria vi ita ageie ut
pihilominus, omnes eorum adiones fint harmonicae.

1. Anima itaque omnes fuas perceptiones ac
fenfationes propria vi, fibi a Creatore conceffa,
ex fe ipfa independenter a Corpore fuo organico
ita producit ut nulla ex fenfationibus fuis
rationem proximam fuam in organis Corporis fen-
foriis eorumque operationibus habeat ; fed principium

omnium fuarum adionum nonnifi internum
eft ; omnes cogitationes Si fenfationes ex ipfa Anima

quafi evolvuntur, ita ut fequentes fenfationes
ex antecedentibus femper oriantur,

2. Corpus principium omnium adionum
fuarum in feipfo habet, omnes ejus motus ac
mutationes independenter ab operationibus Animae, ex
vi propriae ftrudurae fequuntur Se quidem continua

ferie ex motibus antecedentibus.

3. Deus, pro fumma fua Sapientia ac Scientia
maximam inter unumquodque Corpus ac Animam
exadiifimamque praeftituit harmoniam five tales

inter



20?

inter fe junxit fubflantias in quibus fumma
omnium mutationum ac opsrationum effet confenfio,
fine tamen mutuo influxu fed a fola Dei praefta-
bilitione ac ordinatione pendens.

§. XIV.
Difficultates contra hoc fyftema agitata; in primis

funt fequentes.

i.) Quod plurimi Corporis motus non poffint
mechanicis tantum artibus in Corpore fieri, St

quod ipfa etiam rationalis loquela ac fcriptio ex
folo Corporis mechanismo fequeretur.

2.) Quod fi Anima fit automatum in quo
omnes adiones neceffario ex fe invicem fequun-
tur & contra etiam Corpus nonnifi machina ab
Animae operationibus independens, utriusque
adiones minime liberae dici queanr. Non Anima ope.

rationes, quia neceffario nexu ex fe invicem Ce-

quuntur, & cum motibus Corporis prasordinatis
confentire debent ; nec etiam Corporis aSiones dici
poffunt liberae quia ex puris principiis mechanicis

fequuntur adeoque neceffariae funt. Ex qui.
bus fluat quod nec Anima nec Corpus propter
malas adiones puniri queat.

3.) In Hypothefi ifta id maxime male habuit
acutiffimos etiam acfolidiffimosTheologos, quod
hac ratione Deum ipfummet primum omnis malt
in mundo audorem fieri putarunt. Omnes enim
inquiunt tarn Animae quam Corporis adiones
ex ipfa ejus natura ac effentia primitüs ab ipfo,
Deo conflituta neceffario fluunt, adeoque omnia,
quaecunque vi vel Animae vel Corporis fiunt rar

tionem



205

tionem fuffìcientem in ipfa ejus effentia habent,'
neque aliter evenire poffunt; unde is ipfe qui
primus naturae illius Conditor ac Opifex efi fimul
audor omnium eorum quae vi naturae hujus non
poffunt non fieri, dicendus eft. Afferit nimirum
ingeniofiffimus LEIBNIT1US : Qu'il y a dans chaque

fubflance des trace; de tout ce qui lui efi arrivé, fe
de tout ce qui lui arrivera; l'état prefent de chaquefiub-
fiance, étant une fuite naturelle de (on état précédant.
Et alibi : L'ame humaine efi une efpèce d'Automate fei-
rituel. Tout efi certain fe déterminé par avance dans
Ihomme comme partout ailleurs. Theod. Tom. I. pag.
177. Après tout, U paroit que l'homme ejt forcé à

faire le bien fe le mal qu'il fait, tout eß très parfaite,
ment dans l'ordre des chofes ; puisque rien ne fauroit
arriver fans qu'ily ait une caufe difpofee comme il faut à

produire l'effet ; ce qui n'a que moins lieu dans les aBi-
ons volontaires que dans toutes les autres. Theod. p. 77.
Omnia itaque ab origine pendent. Prout nimirum

Deus, ex Leibnitiano fyftemate inquiunt
Theologi noftri, unamquamque Animam vel Corpus

primitus efformavit, prout unicuique certam
effentiam vites ac naturam dédit, fic omnes inde

fequentes adiones inevitabili nexu compactas

erunt ; Se malum vi originalis effentia Anima ac

Corporis neceffario evenire debuit ; fequi itaque,
ajunt, Deum naturae audorem etiam omnium
eorum audorem habendum quae vi naturae hujus

neceffario fieri oportet ; unde Se omnes preces,
inftitutiones, exhortationes omniaque reiiqua
falutis confequendae media plane fruflranea futura fint.

§. XV.
Expofitis nunc reliquis fyftematibus Regnum

Hypothefium latius extendere vellem, ad alteram

disqui.



207

ttisquifitionìs mea partem Se ad propriae Hypothefe.
os explicationem propius accedo. Ad Commercium

Corporis Animaeque duo requiruntur: Alterum

ut Anima omnes tibi mutationes repraefenta«
re queat, quae in Corpore organico fiunt; ad quod
opus non eft, ut Corpus vel immediate Animam
tangat vel phyfice in eam influât, vel ut Deus ad

Corporis mutationes immediata fua vi certas in
hominis Mente fenfationes per miraculum produ-
cat, nec ut Anima omnes illas fenfationes cum
Corporis fui mutationibus conformes, independenter

ab eo quod in Corpore fit, ex proprio
fuo finu quafi evolvat & automati fpiritualis ad
inftar agat : Sed ad id fufficit ut Animae vis .re-
ptaefentativa omnium mutationum quae in Corpo-
re fiunt conceffa atque concreata fit ; uti ex gr.
Deus vim repraefentativam hujus Univerfi habet
& omnium quae vi naturae ipfi inditae eveniuntj
ita Menti hominis ad fimilitudinem fui creatae
talem indidit vim ut fibi Corpus fuum & quid-
quid mutationis in eo contingit repraefentare poffit.
Vis tamen illa repraefentativa Animae etiam
refpedu Corporis fui & mutationum quae in eo
conringunt certis circumfcripta eft limitibus nec
ulterius CeCe extendit, quam ad moralitatem adionum

& ad vitae hujus negotia peragenda necef-
fum eftt

Quia Anima vim Corpus fuum cum preeci«

puis mutationibus quae in eo eveniunt, fibi re-
praefentandi habet, fequitur : Ipfam eadem vi
qua libi mutationes Corporis fui repraefentare
poteft mediante Corpore etiam ea fibi repraefentare

poffe quse extra illud in hoc Univerfo con¬
ringunt:



208 m
tingunt : Pro vario nimirum Corporis fitu in Uni-
verfo varias etiam a rebus externis in organis
Corporis noftri fenforiis excitantur mutationes in
Corpore ; cum vero Anima noflra ea vi ac facultate

praedita fit, ut fibi Corpus fuum cum variis
quae in eo conringunt mutationibus repraffenta-
re poffit eó ipfo etiam res libi repraefentat quae
mutationes iflas in Organis lenforiis producunt fui-
que imaginent Organis iftis imprimunt.

Corpus itaque non aliter in Animam noftram
agit, quam quatenus haec vi ac facultate fibi omnia

ea repraefentandi praedita eft quae in Corpore
eveniunt, & quas iftud mutationes fubit. Ratio

objediva itaque cur ejusmodi fenfationes iri
Anima exdtentur, in Corpore quaerenda eft, illeè
enim ex ipfa Animae ceu automati natura non fe-

querentur, nifi mutationes iftae in Corpore conti-
giffent. Ratio autem fubjediva illarum Animae
fenfationum in vi ac facultate illa Animae concre-
ata quaerenda qua fibi Corpus fuum, cum prse-
cipuis mutationibus, quae in eo eveniunt,
repraefentare poteft*

Quoniam Anima vi naturae fuae gaudet fai«

cultate fibi Corpus fuum cum mutationibus fuis

quae in eo conringunt reprefentandi, ex vi
autem repraffentativa ifta variae oriantur fenfationes,
fieri etiam non poteft, quin ex fenfationibus iftis
variae etiam fluant Mentis volitiones quae iis de-
terminantur quae Mens naturali fua facultate fibi
repraefentat, Concipi ergo ex hisce poteft, qua
ratione ex mutationibus illis quae in Corpore
eveniunt, variae etiam in Mente oriri poffint vo-

litiones



209

litiones, mediante nimirum vi illa repraefentativà
Mentis, qua libi Corpus fuum cum fuis mutationibus

repraefentare poteft.

Percipimus itaque qua ratione Corpus noftrum
organicum in facultates Mentis noftrae agere poffit,
non aliter nimirum quam quatenus Anima
noftra, vi naturae fuas ipfi a Creatore inditae gau-
det facultate, fibi Corpus organicum fuum cum
mutationibus quae in eo a rebus etiam externis
Conringunt repraefentandi.

Si regerat mihi quisquärri* ut ipfi explicem qua
ratione Deus humanae Menti talem repraefentatio-
nis vim atque facultatem concedere atque concreare

potuerit j ut illa etiam absque immediata ac
phyfica Corporis in earn adione & absque immediata

Dei in illam operatione Corpus fuum illi-
üsque operationes ac mutationes fibi repraefentare
valeat, & ita quidem ut fenfationes illae Animae
originerfi fuam nonnifi eo fenfu debeant, quod
illa naturalem Corpus fuum fibi repraefentandi
facultatem poffidet non vero eo quod Anima
fenfationes iflas quas dependenter a Corpore habet,
automati adinftar etiam fine Corpore ex fe
producati

Ego viciffim qurêro : Quomodo Deus Animas
noftras eflentiam fuam ac exiflentiam dare potuerit

Quomodo ipfi cogitandi facultatem concreare
potuerit Unusquisque nimirum facile mihi

concedet, Spiritum rationalem absque cogitandi
facultate neutiquam exiliere, imo ne concipi
quidem poffe. Cum vero Anima nofira ad id creata
ßt, ut fingularem aliquam relationem cum Cor¬

pore



m 210

pore organico habeat, aliter illa concipi nequit,
quam ut vi effentiae fuae facultate Corpus
illud libi repraefentandi gaudeat utque Creator
eam talem ac tali facultate praeditam ad exiftenti-
am produxerit, uti ex gr. Oculum cura facultate
externam rerum formam atque figuram fibi
repraefentandi, aurem vero ad fonos excipiendos effor-
mavit; Se ita quidem, ut vis repraefentativa externa;

rerum formae effentiam Oculi St facultas

repraefentativa motus illius qui fonum efficit, Au-
ris effentiam conftituat. Idem Opifex qui Corpus

cum Organis, hujuscemodi facultatibus prae-
ditis, efformare poteft idem etiam Ens fpitituale
cum facultate repraefentativa Corporis illius organici,

quod ardiifimam cum eo relationem habet,
e nihilo producere poterit. Imo fi dicere veli-
mus quod verum eft Deus aliam Animam fpiri-
tualem intelligentem ac rationalem e nihilo
producere non potuit quam talem quae facultate

gauderet intelligendi Se quidem non ea

tantum quae intra Ce funt, fed & ea quae extra fe &
piaecipue quae ardiffimam fecum relationem
habent.

§. XVI.
Ad alterum nunc, quod ad ardiffimum Animae

& Corporis Commercium neceffarium eft,
pervenimus, ad modum fcilicet quo viciffim ad

certas Animae cogitationes ac volitionts certi etiara
in Corpore motus fequuntur ut Corporis noftri
mèmbra Voluntatis imperio ita fubfint, ut ad me-
rum ejus nutum ii in Corpore motus fiant quos
Mens excitare voluit > ut ad folum Voluntatis
adura fe hoc vel illud brachium vel dexter vel
finiiter pes, vel hic vel ille digitus five pedis

five



m) 211 (m
five rhanus, vel dextrorfum vel finiflrorfum,, ve
furfum vel deorfum fefe mòveat ; ut ad folum
voluntatis nutum vel cubet Corpus meum vel
fedeat, vel fefe erigat ; vel (let vel ambulet ; ut
digiti mei ad folum voluntatis juffùrn potius has

litteras ac verba quam alia potius hac quam illa
lingua fcribant ; ut lingua mea potius has quatri
alias voce* pronuntiet, potius hos quam alios fo-
nos excitet ; ut oculos meos vel claudere vel ape-
rire poffim : Haec otnnia ftatim ac Mens mea ita
voluit, fieri fentio. Haec ita fieri ipfa Experientia
tefiis eft qua autem ratione haec omnia fiant
id maxime quaeritur. An nimirum Anima noftra
immediate Effentia fua in Corpus noftrum influât,
ari illud per influxum phyficum moveat Se excitet?
An vero Deus ad certas. Mentis humanae volitio-
hes ils conformes in Corpore motus immediata
fua vi producat Vel an Corpus independenter
ab Anima ex propriis agat principiis Vel an de-

nique alia fit ratio qua hi effedus explicari poffint?

Ego hanc Mentis noflrae omniumque fpirituum
vim effe arbitror ; Se in hoc ipforum extra fé

operandi modum â Corporum v.el rerum roateria-
liura opetationibus diftindum effe puto quod
Entia fpiritualia per folam voluntatis vim in
Corpora imperio fuo fubdita agerc > atque mutatio-
bes in iis producere poffint:

Ea fcilicet rerum materìalium agendi ratio ab
ipfo Creatore ordinata ipfisquè concreata ed ut
rion aliter quam per Contadum ve] médiatuni vel
immediatum extra fe agere Se in aliis rebus fn.ate-
rialibtis mutationes producete valeant. Uti nifni-

Tom. IV. P iurri



212
•

rum res corporeae propria virtute nec exiftentiatì
habent, ita nec vires motrices quibus in res extra

fe agunt haberent, nifi eae ipfis a totius na-
turae Audore concfeatae ac inditae fuiffent ; ratione

igitur effentiae fuae convenienti in alias res
materiales extra fe conftitutas per attadum ope-
rari poffunt, inque iis hoc operandi modo yari-
os producere effedus. Etiam Spiritibus vita quan-
dam naturalem in res corporales operandi ineffe,
nos ardiffima illa relatio dubitare non finit, quai
ab ipfo fummo rerum Opifice inter Mundum vi-
fibilem ac fpiritualem conftituta eft. Uti autem
Effentia Entium fpiritualium a materia toto genere

diverfa eft ita nec eorum vires ac facultates
adeoque nec operandi modi fimile.s elfe polfunt*
Entia fpiritualia intelledu ac libera voluntate pras-
dita funt, Corpora vero non item ; alia itaque vis
Spiritibus quam Corporibus inêft » unde etiam alius

opoitet fit eorum agendi modus. Longe igitur
aliter Corpus agit ac patitur * quam Spiritus agit ac
patitür. Spiritus fentit fe volendo agere, Corpus
autem movendo ; quidqüid igitur Corpus motu
efficit i id Spiritus volendo efficere ac in mundo
materiali producere tentât. Uti vero vis uniuscu-

jusque Corporis certis circumfcripta ed limiti bus,
ita etiam vis Voluntatis creatas fuos habet limites,
unde fubinde major ejus nifus quam effedus eft.

Haec Ïtaque refpedu operationum Voluntatis
five Mentis nofttae in Corpus organicum mihi flat
fententia quod Animae talis a Creatore indita ac
concreata fit agendi vis ut folo Voluntatis adu
nullo alio interveniente medio, in hoc vel illud
Corporis organici membrum pro lubitu ac arbi¬

trio



213.(
ì

trio fuo agere poffit. Modo velit etiam in di-
ftans digitum vel manum vel pedem hoc
Vel ilio modo movere poteft. Hanc concreatarii
Menti vini qua folo voluntatis imperio ageré
poteft Creator vel augere vel minuere vel
ulterius extendere Vel arctioribus Circumfcriberé
limitibus potuiffet * fi voluiffet, & voluiffet lì
omnium rerum convenientia ac harrrionia id re-
quifìviffet. Motus ac operatiönes Corporis noftri
duplicìs generis funt; datur nimirum talis motusj
qui ex ipfa Corporis flrudura continua ferie ac
fucceffione continua ex motibus antecedentibus
fequitur qualis ed motus fanguinis fpirituum *

quos vocant animalium fucci nutrita in quo
vita Corporis confiftit & immediato voluntatis
imperio fubjedus non eft. Alterum genus motus
illud eft j quod per externa membra fit, motus-
que voluntarius vocatur, quia Voluntati fubjedus ;
Uti exempli gratia j quod nunc pro lubitu digitos'
meos movere ac fcribere poffum ; in quo moni
digiti a folo voluntatis juffu pendent. Prior motus

a Voluntate independens ad continuarionerrì
Vitas animalis pertinet ; pofterior vero voluntati
fubjedus adionibus liberis patrandis ac vitae nego-
tiis peragendis infervit. Ex quibus apparet ;
Imperium voluntatis ne quidem in Corpus noftruni
Univerfale effe Creator illud cettis definivit
limitibus ; noluit confervationem fanitatis âc vitas
noflrae quae in continuato ilio ac nunquam in-
terrupto intrinfeco motu confiftit in voluntatis

noflrae potefiate effe; propterea eum nec
voluntati fubjecit : Voluit contra Ut adiones illaS
liberae a corpore peragendac, nec non vita; hti-
jus negotia * a voluntate noflra pendeant j idee)

P 2 ei



2T4

eî etiam vira indidit, ut membra hue pertirientîà
pro lubitu regere pöffit.

Hucusque nondum fatis darum me in exponen-
da hac Hypothefi fuiffe fentio unde alio adhuc
modo proponenda res eft. Deüs Spiritus gradû
abfolute fummo perfediffimus, intellectu infinito
ac voluntate infinita gaudens has in primis polli,
det facultates quod ab una parte & fernet fibi-
metipfi & quidquid per eum po'ffibile eft nec
non omnia ea quae vi voluntatis fuae aut jam
extiterunt, aut adu exiftunt, aut dem um futura
fünt modo diftindiffimo adaequatiffirrto ac
fimul fibi repraefentat. Ab alteia parte folo
voluntatis imperio etiam extra fe operari ac prodü-
cere poteft quidquid ipfi placet ; omnes illse
mutationes quas in mundo hoc vifibili evenire vi-
demus a nutu voluntatis ejus pendent; & ita
quidem eas pioducit, ut non Effentiam fuam
Corporibus illis ac materia; applicet fed nonnifi velit

ut aliquid fiat ut in locis a fe diftantibus etiam

operetur : Quod autem qua ratione cum
Divina Omnipraefentia conciliari debeat ne nobis
fenfus a veritate abhorrens affingatur, infra pro-
lixius explicabimus.

Summus hic Omnium rerum extra fe Audor ari

Opifex non mundum tantum materialern ac
nulla ratione praeditura, fed & Entia ratiohaliâ
exiliere voluit. Talia autem cum Vario perfedio^
nis gradu ut fuo loco videbimlis, extra fe pro.
duxit eaque his praecipue ornavit donis ac

hujusmodi inftruxit facultatibus, ut ad inftar beni-

gniifimi Conditoris fui, quafnvis gradu infinite
infe-



•inferiori ac minori, ab una parte facultate intellì-
gendi ab altera autem vi volendi, & per volun-
iatem agendi, praedita effent ;. Facultate r) intel-
ligendi ut- & fibimet ipfis confai, & ideam tum
Greatoris fui, tum ejus operum haberent, ipfum-
que ex iis nolcerent ; hac facultate Si vifibilia &
invifibilia, &praeterita& praefentia, imo Se futura

fibi reprasfentare poffunt ; adeoque hac in re
fimilitudinem quandam five analogum quid cum
fapientiffimo fuo Creatore habent. Non vero per-
fcdiffimo tantum intelledu Ens illud infinitum
gaudet, fed & voluntate perfediffiraa ac potes-
tiffima qua folo volendi adu efficere potefl
quidquid lubet, qua vocare poteft quod non eft

ut fit qua in hac vel in alia mundi regione ope-
rari ac mutare poteft quidquid vult, qua fine ullo
Effentiae fuae attactu aut proxiraitate, folo imperio
in res mateiiales operatur atque hunc vel ilium
motum in iis producit; ideo & in Creaturis in-
telligenribus umbram vel fimilitudinem quandam
hujusmodi operationis exiliere voluit, earumque
Menti talem vim concreavit, ut in res materiales
quasdam folo voluntatis nutu operari poffent
adeoque & in hoc analogum quid cum Ente pes-
fediffimo haberent. Deus nimirum quoad
perfediones fuas cognofci ab Entibus intelligentibus
voluit, hocque tum ex fui ipfius, turn exaliorum
Operum infpedione ; ex feipfis autem Deum melius

cognofcere non poffunt, quam fi limile quid,,
aut analogum cum Deo in fe deprehendunt,
ìdque non refpedu Intelledus tantum aut ejus do-
norum fed & voluntatis ejusque operandi modi.
Nihil eft quod creaturam rationalem magis in. ad-
mirationer» rapit ac veneratbnera erga, Deum

P 3 «xci-



«s ai« c m
excitât, quam potentia divina ; qua autem ratio-
ne attributum hoc melius cognofcere poteft, quam,
Ci ejus umbram aliquam in feipfa deprehendit, &
fi inde ad infinitum concludere pottft. Quod
infigne voluntatis donum quomodo inprimis in
Angeles fpiritibus nobis longe perfedioribus emf
neat, nec non in iis, quibus Vis patrandi miracula

conceffa erat, infra uberius explica bi,m us.

At mettiis B. L- impoffibile effe ut Deus virtutem

hancce creaturae concreare poffit ; metuïs,
xVlentem creatam tale effe fubjectum, quod hujus,-
ìnodi vis minime capax fit,

Multa omnino impoffibilia nobis videntur, fi
ad modurn eorum refpicimus quae tamen revera
Çxiflunt. Si mihi modum explicaveris quo De-
us folo voluntatis fuas imperio non modo aliquitf
e nihilo producere fed quomodo etiam in obje-
da » ratione loci a fe diftantia operari poffit
quomodo ad folum voluntatis ejus nutu,m in hoc
vel in altero hujus mundi extremo maximi fequan-
tur efftdus : Et ego tibi explicabo quomodo. etiam

creata; Mentes fimilitudine quadam Dei prae-
ditae etiam ratione operandi in Corpore ana-

logum qujd cum Deo liabeant. Dicas mihi qua
ratione Deus aliquid immaterialis Effentiae fua;,
äliquid InteßeBus ac Sapientia fua analogum extra fe

producere potuerit & tibi viciffim exponam
quomodo Deus ratione facultatis operandi etiam ana-
Jogum quid extra fe efficere potuerit '{ Quid im-
pedit quo minus is, qui aliquam InteßeBus fui fimi-
\itudinem creaturis concedere poteft, etiam Volun-
%aitisj fua fimilitudinem iisderu largir! poffit Volun¬

tas,



217 c m
i

tas autem etiam per operationes extra fe efH-

cacem fefe exhibet, ubi autem eft fimilitudo
voluntatis divina;, ibi etiam fimilitudo efficacies

ejus, five operandi modi, effe debet. Uti enim
absque clara & diflinda repraefentandi vi nulla In-
telledus divini fimilitudo effe poteft ita nec
Voluntatis fimilitudo locum habet, nifi efficaciae ac
operationis ejus adfit fimilitudo,

Inquis : Creaturam iftiusmodi operandi modi
capacem non effe. Quod utique absque divina
voluntate ac potentia verum eft. Nam a nobis
ipCis nihil fumus nihil valemus neque enim
noftra virtute vel ftipulam loco movere poffumus,
membris noftris multo leviorem ; a Dei fumma
atque infinita potentia ita Mens noftra pender, ut
ultra citraque eum quem pofuit modum ac fines,
ne leviffimum quidem pulvisculum humo tollere
queat ; at quid obftat, quo minus fummus re-
rum omnium Opifex qui tam ftupendorum
Operum Audor eft has Menti a fe creata; leges
figere hasque vires ei communicare poffit, ut
folo voluntatis nutu certos effedus extra fe pro.
ducere valeat Qui Spiritibus illis cceleftibus,
quos Angelos vocamus tantam operandi vim,
noftra tanto majorem quantum ccelum a terra di-
ftat, tribuere qui hominibus potentiam patran-
di miracula concedere potuit, is ipfe Corpus
organicum etiam mero Voluntatis imperio ac vi fub-
jicere poterir.

At metuis ; Ne hac ratione creatura; hoc tribua«

tur, quod Creatori foli competit. Sola enim
voluntatis efficacia ac nutu operari * attributum
divinum effe videtur«

P 4 Mul"



mç m
Multum vero Mentis humanae vis etiam hac

catione ab infinita Creatoris vi remota eft. Ipfe
enim eam a feipfo poffidet, eam ex feipfo habet;
creatura autem earn pro fummi Çonditoris
beneplacito nonnifi mutuo accepit, tota quanta ed,
fecundum omnem fuam realitatem ab eo pendet,
nec quidquam fuarum virium a feipfa habet. Cre-
atoris vis atque potentia infinita eft ad omnia
poffibilia fe extendit ; Sptrituum autem creatarum
pro fummi Conditoris beneplacito admodum,
ardis circumfcripta ed limitihus, quos Creator,
vel ardius definire vel latius extendere poteft
prout finis fapientiifimus id requirit.

Inquts ; me itaque hic ad Dei Omnìpotentiam, ter'
çurrere quae talem relationera inter Enfia Spiri,-
tualia Se Corpora nonnulla ioftituerit, ut ad
voluntatis aduni neceffario etiam Corporis cujus-
dam Mentis imperio ab ipfo Deo vi primae Crea-

tionis fubjedi, motus ac mutatio (èqui debeat.

Hoc ipfum eft quod negare nollem ad hunç.

primum omnis Exiftentiap fontem femper recur-
rendum eft. Uti omnis rerum Effentia ab Intel-
ledu divino pendet ita omnis Exiftentia non,
rerum ipfarum modo, fed omnis etiam modi,
omnis realitatis omnis ordinis omnium viri-
uni omnis relationis rerum ad feinvicem ori-
ginem ordinationem ac originariam conftitutio:_
nem fuam OranipotentiaeDivinae debet; hue non
omnes tantum Theologi, fed & omnes Philofophi
tanquam ad priraam omnis realitatis Cauffam
tanquam ad facram quandam anchoram recurrunt,
ìjt ita ad earn recurrunt, ut conftitutìontm regularuni

natura



«g aï9 c m
naturo rerum Vniverfalium nonnifi Dea tribüant *
determinationem autem ad hanc vel illam aBìonem fipecì-

ficam creaturae rationali adfcribant. Regula itaque,
illa Unrverfelis a folo Deo efi vi cujus in cerds

Corporibus ad voluntatem Ends (pirìtualis alicujus certa

mutano ac motus fequi debeat, fe applicado régula hujus-
ad hanc vel Ulani aBìonem fpecìalem vel determinatio;
ad hunc vel illum fpecificum aBum creatura permiffa efl._

§. XVII.
Sed res a prima fua origine adhuc repetenda ac

hiftorice tradanda eft. Deus nimirum fibi fuffi-
ciens fe folo beatus fatis fuis bonis dives, fur
in fumma folitudine plenus nullius rei indigus
qui fine rebus extra Ce effe & fine iis beatiffimus
ih perpetuum effe potuiffet pro mera ac fumma
liberalitate fua, fe eeu fummum bonum Entibus
extra fe communicare virtutes ac divitias fuas iis

quam liberaliffime explicare, atque Ce extra fe

repraefentare voluit, atque ita velut in imagine qua-
dem cerni.

Hunc ut confequeretur finem pulcherrimum,
illud atque immenfum cœli expanfum & in eo,
fublime illud candens folem oculi obledarnen-
tum ortu & oçcafu fuo diei nodisque viciffitu-
dinem dimetientem fideraque illa ftellasque
numero magnitudine pulchritudineque fua da

Creatoris fui àiSiu Svvaytt ^ ôhOtuti. ordine ac

motu tuo de fumma Opificis fipieatia ufu denique

multifario fuo de immenfa ejus bonitate lucu-
lentiffitiium exhibentes teftimonium, extra fe pro,-
çuxit.

P f Omnia



m 220 m
Omnia igitur quaecunque in hoc Univerfo

reperiuntur ccelum cum omnibus quibus ornatum
efi fideiibus ftellisque terram mariaque & quae
in iis funt, fummi Numinis gloriam praedtcare
quis tam flupidus eft qui non agnofcat: Cœlienar-
rant gloriam Dei & opus manuum ejus indicat
expanfum eorum. Dies diei eloquitur fermonem
Sc nox nodi indicat fcienriam. Non eft fermo,
nec funt verba ubi non auditur vox eorum.
Fruftra autem conclamaret ccelum terraque fru-
tira totum hoc Univerfum ad Dei gloriam praedi-
candam invitaret, nifi etiam effet qui vocem ejus
audiret ; fruftra Deum glorificandi ampliffimam
materiam darent ftupenda illa Dei Opera nifi
Entia etiam ratione praedita effent, quae fummi
Opificis attributa ex omnibus ejus operibus co-
gnofcere eumque ex lis celebrate poffent.

Ad hunc finem condi debuit Mens, quae intet-
ledu praedita effet quo aon folum Deum cog.
nofceret fed in qua etiam effet imago quaedam
Dei & in qua eminentiffimae Dei Virtutes deli-
neari quam accurariffime poffent, eaeque etiam
in reliquis mundi partibus confpici. Et quoniam
in Deo cum fumma agendi potentia pleniffima li-
bertas eft hinc & harum rerum in Mente creata
debuit effe fimilitudo quaedam & quantum potè
veftigium quoddam ut cum naturali quodam ac
rationali agendi principio quamvis non fui pleno
titulo juris etiam extra fe agendi adionesque li-
beras edehdi vis atque potentia adrifet.

Finis itaque Mentis creatae in afpedabili hoc
mundo duplex eft : Primus nimirum ut effet qui

infini-



221 c m
infinitam Creatoris potentiam ac Deitatem ex vifi-
bilibus hujus mundi operibus cognofceret Se fumma

hai Dei attributa vivis quafi colonbus in
tabula pidas contemplaretur. Cum vero vifibili'a
illa ac materialia Dei Opera ipfam Dei Effentiam

ipfam intelligendi ac volendi, quae ipfi
competit, vira ac facultatem non exprimant, talia
Condi debuerunt Entia quae ex propria; fuae

naturae infpedione ac cognitione ex proprio ope-
randi modo Dei ipfius Effentiam facilitates ac
agendi rationem aliquo falteni modo cognofcerent;
unde convenientia ac fimilitudo quaedam Effentia;
inter Deum ârtnentem creatam effe debqit.
Licet nimirum nihil de Deo & de Creaturis univoce
dici poffit hoc eft quamvis verum fit nihil in
Deo elfe eo modo quo eft in Creaturis, & quamvis

crtatura viciffim nihil eodem modo ac fenfu
poffidet quo ipfe Deus, eft tamen inter hos ali-
quid analogia; fimilitudinis feu convenienti»,
Vel fi tibi placuetit ut potius hoc modo enunti-

em, Deus voluit ut aliquid praeter fe effet, quod
quali fit umbra vel fpeculum Se tabula uhi ejus
Effentia ac perfediones per aliquam fimilitudinem,
non fibi cura illis effentialem fed umbraticam.
tantum repiaefentarentur.

Entia nimirum qua; nonnifi ex materia confiant
non referunt ipfam fummi Entis intelligendi
facultatem nec etiam ipfam libere Voluntatis vim
ac facultatem repraefentant, & cum Corpora non-
nifi motu ac attadu agant, eum operandi modum,
adumbrare nequeunt quo Ens fpitituale natura;
fuae conformiter agere folet, fed & res pure' ma-.
teriales nec fumima; Dei Sanditatis aut juftiria; ima-,

ginem filiere poffunt.
Ne



I

m 222 m
Ne ergo haec omnia ipfam Dei Effentiam con-

ftituentia abfcondita manerent, non res corporea«
tantum fed & Entia fpiritualia fimtlitudine
quadam Effentiae Divina; praedita a fapientifiimo
ac potentiffimo Conditore efformari debuerunt.
Entia nimirum tali natura inftruda ; qua; facultate

intelledus rationalis five vi repraefentativa gau-
derent : Entia quae voluntate libera effent inftruda

: Entia quae non eodem modo agunt, quo
res materiales agunt, non per rerum attadum ac
tranfitum motus, fed quae modo naturae Entis
fpiritualis proprio ac conveniente opera-rent ur: Entia

denique talia quae Virtutis riWSIiY, Sandita-
tis, Veracitatis ac Juftitiae capacia effent,

Nemo erit, qui ex hisce quae diximus colligers
non poterit, inter Entia haec Spiritualia ac mundum

matetialem atdiffimam conilitui debuiffe re-
lationem qua Deus finem creationis totius Uni-
verfi confequi poffet. Relatio ifta duobus potis-
fimum abfolvitur; primum hoc eft: Quod
Spiritus creatus gaudet vi repraefentativa mundi ma-
terialis, ut ex eo infinitam Dei Potentiam ac
Sapientiam cognofcere poffet. Vis itaque repraefentativa

illa Mentibus concreati debuit ; propter fapi-
entiffimas autem rationes ab Anima hominis illa
exercetur mediante Corpore organico. Mens
nimirum humana gaudet vi repraefentativa Corporis
fui omniumque mutationum quae in eo conringunt.

Precipua; autem mutationes iftae excitan-
tur a rebus extra Corpus hominis conflitutis in
organis ejus fenforiis ; & cum Anima vi repraefentativa

Corporis omniumque mutationum gaudeat,
eo ipfo etiam res illas fibi repraefentare poteft, quae

muta-



2231 c m
mutationes illas in organis fenforiis efficiunt.
Alterum quod ad relationem ift.im, de qua laquimuri
pertinet hoc eft quod Mens creata etiam vi
operandi in Corpora, triodo Effentiae fua; cori-
formi adeoque non per attadum fed limili ali-

quo modo quo divina Voluritas in Corpora ope-
ratur, praedita fit. Unde Deus getteralem hand

naturae legem ac regülartt fixit, Ut Corpora quadam

ad folum voluntatis creata nutum ac Imperium fefe

bnoveant mentisque juffa exequantuìr ita tamen ut fipe-

cificum aBionis five determinado aBknisfpecifico ad hunc

.potius quam ad Earn motum Corporis ejusdem, ad hunc

potiUs quam ad alium ufium motus illius, libera creatura

voluntati permiffa fit. Ut fubjedio illa generalis

Corporis, qua a voluntatis creare imperio atqué
vi agendi pendet, imniëdiatum Dei opus fit, qui
has nature praefcripfit régulas ; fpecialis autem
regulae ac legis illias generalis applicätio ad hunc
potius quam ad alium motum fpecificum ab arbitrio

voluntatis creata; mentis pendeat.

Ex hisce fequentia fluunt corollaria:

ï.) Quod eo major Mentis creata; in Corpora
àgendi vis fit, atque eo latiüs imperium illius iri
res corporaîes pàteat, quo propius ad Dei limili-
tudiném accedit.

2.) Quod vis Angelorum * Spirituum Anima
noftra longe perfediorum eo ipfo etiam ratione

operationis eorum in res corporàles & exteri-
fio imperii eorum in Corpora latius pàteat }
quo propius ad fimilitudinem divinam accedunt;

3.) Licet Deus legis illius generalis audor fit
quod Corpus aliquod tum Julia tarnen limitäti-

ooe,



m 224 c

bne ad voluntatis creata; nutum fefe movere de-

beat motus tamen ipfe illiusque moralitas Menti

ipfi ideo tribuenda fit, quia ab eo determinano

motus ad fpecificam aBionem pendet.

§. xviit. v

À generalibus nunc ad fpecialia accedimus. Cuiti
finis Creationis Univerfi duplicis generis Entia re-
quifiverit, materialia fcilicet Se Jpiritualia Se ad
obtinendum finem illum relatio inter duo ha-x
Entium genera neceffaria fuerit ; hinc Deus praeter;
alia Entia intelligentia ad fui fimilitudinem effor.
mata etiam hominem orbis hujus terreftris incoiami

creavit. Finita nimirum mundi afpedabilis
creatione ita loquitur fummus atque optiriius
omnium rerum Conditor : Fadamus hominem ad ima-
ginem noflram noftri fimilem qui dominetur pifdbus
aquatilibus, volucribus aireis, pecudibus, denique ioti

terra, fe quidquid in terra movetur. Itaque hominem

Deus ad fui, id eft, ad divinam imaginent creavit $

fcilicet marem fe feminani.

Novi Theoiogos noftrós divina; imaginis naturata

explicantesin folis qifalitatibus moralibus fub-
fiftere, nec fimul facultates Mentis phylicas curri
fearum operationibus confederare. Ratio autem
hasc eft, quia Theologus intra limites fuos manet j
nec ea explicat, quae fcientiam theologicarri
immediate non tangunt. Tota enim Theologia prä-
dica eft unde in ejus explicatione ea omittuntuf
quae in praxifi non influunt. Non igitur ad Theologiae

tradationem nifi qualitates morales pertinent

unde in ea nil nifi fandiffimum veritatis'
ftudium ad Dei imaginera requiritur*

Plures



22?

Plures tarnen adfunt rationes quae fuadent
Imaginem Dei in homine latius quam ad folas Mentis

qualitates morales extendendam effe Sc phyfica

ac fubftantialia quoque attributa in fe cora-
pledü

i.) Quia Deus hominem ad fui imaginem crea.
Vit atque ita fui quandam analogiam fimilitudinem

i urabram ac Convenientiam exiliere, St

hac ratione ab homine cogrtofci voluit, patet :
Deum non tantuifi attributorum fuorum morali-
Um uri eä vulgo appellari folent, imaginera
quandam in Mente hominis exifiere voluiffe fed
& omnium eorüm attributorum quae ad Divini-
tatis Effentiam pertinent, iis folis exceptis quae #
cum creaturarum natura confiftere minime pos-
funt j ut ejus afeitas infinitas Sed

2.) Sanditas atque julìiria j qualitates divinam
imaginem references locum habere non poffent $

nifi ipfum etiam fubjeduirì cui infunt fimilitudinem

quaridam Dei haberet. Uti ex gr. res aliquä
taateiialis proprie nec jufta nec fanda dici poteft >

quia reiiqua ejus attributa hisce qualitatibus norl
tefpondent ; ita nec Mens humana in moralibuS
analogiam quandam cum Deo habere poffet, nifi
etiam reiiqua quae ipfi infunt aliquid Deo limile
haberent.

3.) Divina illa Mentis humanae fimilitudo in iis
omnibus confiftat oportet, in quibus illa a

reliquis creaturis quas Deus antea creaverat, differtj
finita nimirum vifibilis mundi creatione Deus
rationalem ejus incolam producere volens, infti¬

tutum



22'6 '(

tofturh fuura dé treatiohe hominis ita propònit j
ut indicet creaturam hanC quoad Efferitiam ac at-
tributa fua loto genere a reliquis differre & in
eo maxime a casteris diftingui quod fimilitudinem

Dei referat : Faciamus nunc hominem inqüit
ad imaginem noftram > non de qualitatibus
tantum mora'iib'us loquitur, fed de orhnibus iis quibus

homo a reliquis creaturis hadenus creatis dif-
fert & refpedu quarum iis bpponi poteft. Unde

fimilitudo illa divina ad omnia ea extehdendâj
qua? hominem ab iis creaturis diftinguunt i qua-
rum cteationem Mofes hadenus recenfuerat &
quae ipfum hominem faciünt.

4.) Iriiagò haec divina infuper fceu juris illius
feu Domimi in reliquas creaturas fundamentum
proponitur, ad quod Hon folum qualitates illae
morales pertinent fed omne illud quod hominem
ad dominium hoc exercendum idoneum reddit i
intelleBus nimirum rarionalis ac voluntatis libera im.
pedum, ac fpecialis aliqua vis, qua ea quae fub
dominium fuum conftitu'ta funt coercere poteft.
Partem itaque fimilitudinis hujus divinae ea omnia
faciuHt quae hominem ad imperium hoc exer-
tendüm aptura reddunt.

f.) Cum Dominium hòc iri creaturas immediate

ex fimiiitudine illa divina fluit fequitur &
illud haud exiguam ejus partem effe ; univerfalè
enim iflud ac abfolutum Dei iti omnes creaturas
imperituri ac potefias ad ipfam divinam naturarti
pertinet, unde ejus etiam analogiam ac fimilitudinem

quandam in homine exifiere Volait.

Cogi-



m m i
Cogitabit forfan B. L. me hac ratione & Ecclefiae

Romanae & Socinianorum favere Hypothefi,
quoniam prior divinam imaginem non tam in qua-
litatibus illis moralibus quam in fpirituali Animai
noflrae Effentia in intelledu nimirum ac libera
voluntate ; pofteriores autem in folo ilio in creaturas

dominio quaerunt.

At hi a fe invicem fejungunt, quae feparanda
non funt. Alteri imaginem illam divinam in folis
Mentis facultatibus quaerunt ; alteri vero nonnifi
in Dominio. Omnia Ci conjungerent, quae ad

fimilitudinem illam divinam pertinent, erroris minime

accufarentur.

$. XIX.
Ex quibus nunc facile patet : Analogiam illam

ac fimilitudinem quam Adamus cum Deo habe«
bat fe etiam ad voluntatis illius facultatem neC

non ad ejus exercitium extendiffe ideoque etiam
fimilitudinem quandam cum eo operandi modo
compkdebatur,quo Dei voluntas liberrima ope«
ratur.

Mens itaque ejus nonnitl volendo în res mate«
riales agebat, five tali pra;ditus erat Mentis vi, ut
res illa; corporales quas illius imperium comple-
debatur, ad folum voluntatis ejus nutum fefe ita
moverent uti voluntas ipfius hoc requirebat.

Uti nimirum Deus folo Voluntatis adu in omnia

Corpora agit', ut Effentia; fuae applicatione
aut influxu phylico opus minime habeat, fi in Corpora

agit ; ita etiam in rerum natura tales fixit le-
Tom. IV. Q. ges



228

ges, ut Mens etiam creata folo voluntatis nutu
atque vi in certa Corpora agere queat adeoque
etiam in modo operandi analogum quid cum Deo
habeat.

Ad quod lex Uta Univerfalis a Deo conflituta per«
tinet : Ut certa Corpora adfblam Mentis creata volun-
tatem fefe moveant ; fpecialis autem determìnatìo ai
aBum vel motum fpecificum a folo creatura rationalis
arbitrio pendeat, ut Uta in Corpore fibi fubje&o motunt
vel hac vel Uta ratione modificare queat, adeoque aBio*
nisfpecies ipfi voluntati areata fubjêBa fit, licet generate
Ordinationi divina adfcribendum fit.

Deus omnium rerum audor iftarri voluntatis
creare agendi vim atque in Corpora impeiium vel
augere St latius extendere vel etiam minuere
poteft prout reiiqua mundi harmonia atque cir-
cumftantia; caeterae id requirunt.

Ordinarie autem magnitudo virium illarum
Mentis creare quibus in Corpora operatur
atque imperium fuum exercet, a majore vel minore

fimilitudine Mentis cum Deo pendet.

Propterea vis Angelorum quam folo voluntatis

nutu in res materiales etiam a fe diftantes exef-
cere poffunt multo major eft quam Mentis
humana; quia propius ad fimilitudinem illam
Voluntatis Divinae accedunt. Exemplum hujus rei
habemus in Angelo ilio, qui unica node centum
odoginta quinque millia militum in Affyriorura
caft'ris internecioni dabat j nec non in eo, qui Da-
vidis tempore in area Aravnae ftans peflem exçi-

tabat



229 It
tabat, qua feptuäginta vîrorum milliamoriebäntUf»

Ut alia plura exempla taceani. Licet juffu hase

divino fiebant, liquidem Angeli boni in mundó
praeter mandatum fpeciale divìhurh nihil noceantj
dici tamen nequit, Immediata Dei operatione
flupenda illa opera fuiffe perada ad quid eninà

Angelorum minifterio ac preféntia opus fuiffet »

nifi ipfimet, ad divinum quidem mandatum *
propriis eâ viribus peregiffent. Haud abs re

propterea in Scriptura fortiffimotum Herouta.
nomen gerunt.

Quoniam Adamus ante läpfum majore fimilittiì
dine Dei gaudebat quam poll lapfum etiam
voluntas ipfius majori in res materiales agendi vi praedita

fuit ac poft lapfum quia magnitudo viriuiä
iftarum Mentis quibus limili modo operàri poteft

quo Deus operatur a majore fimiiitudinè
tum Deo pendet;

i.) Externi illi Corporis motus, quos voluntas
rios ac liberos Vocamus, nütui ac imperio voluu-
tatis ipfius magis ac poft lapfum fubjedi erant.
Per lapfum enim ordo ille generalis, quem Deus
inflituerat, aliquo modo turbabattir.

2.) Diximus Corporis organici noftri mortis diU

plicis generis effe alterös libetos mernbroturfi
externorum ad ederidas adiones libéras 5c ad vireë

hegotia peragendä : Alteros internos fanguinis *
fpirituum animalium &c. vitae anitoalis principium

qui, quoad homo vivit, in Corpore cori-
tinuata ferie ac fucceffione Continuata ex taotibUs
antecedentibus fiunt. Videtur etiam hos pofleriö-



5 230

ris generis motus in ftatu hominis integro a vo»
luntatis ejus nutu pependiffe. Poft lapfum autem
Deus noluit Corporis fanitatem ac vitas animalis

perpetuam continuationem ulterius in hominis pec-
catoris poteftate effe unde ea per amiffionem

- precipua; fimilitudinis divinae partis privatus fuit.

3.) Imago divina etiam Domina illius
fundamentum fuit, quod Adamus in ftatu integro in
aniraalia omnia ac Res Soli exercebat ; quod
Dominium majus quid quam folum ufum frudum
& nonfolum ejusraodi poffeffionem fecum fere-
bat quali homo etiam nunc poft lapfum gau-
det. Major ex. gr. erat animalium brutorum erga

hominem obedientia neque unquam ipfi be-
ftiae illas rapaces ferocesque quidquam nocuiffent,
non ideo quod eo tempore aliam habuerint natu-
ram ac nunc habent, fed quia Adamus noluit ut
ipfi noceant.

4.) Si homo in ftatu primitivo manfiffet, forfan

vi voluntatis fuae talia efficeie potuiffet, quas
miraculis proxima fuiffent. Ratio autem cur ho.
mo poll lapfum nec idem in caeteras creaturas
Dominium Vel Dominii hujus exercitium habeat,
quod in ftatu integro poffidcbat, tum in praeci-

puae fimilitudinis divina; partis amilfione, tum in
hoc etiam quœrenda eft quod homo adiones
fuas non amplius juxta regulam divinortim
attributorum ac harmonise cum Univerfo inflituit, unde

maxima in mundo etiam pfptd^bili orta fuis-
fet confufio fi homo vitiis deditus iisdem Mentis
fuae ad externas adiones & Dominii exercitium
preditus fui (Fet, quales ante peccatum habuiti

Sum-



231

§. XX.
Summus virium Mentis creata; gradus, üve

Angelus five homo fit, in hoc confiftit, quod
folo Voluntatis imperio Miracula patrare poteft.
Talem poteflatem Chriflus Difcipulis fuis conceffit

: Itaque advocatìs duodecim difcipulis fuis dedit
eis contra fpìritus impuros poteflatem ut eos expeHerent,

fe omnes morbos omnesque languores fanarent. Euntes

autem pradkate, dicentes: Infilare regnum cœlefle. Ae-

gros curate : Leprorfos purgate : Sufeitate mortuos : Da-
monia ejicite : GRATIS ACCEP1ST1S, gratis date.

Matth. X : 1,7,8. Res nimirum non ita conci-
pienda eft ac fi Deus refpedu miraculorum omnes

operationes fpecificas immediate produxiffet,
alias nec Apoftolis Potellas haec adfcribi, nec illos

gratis eam accepiffe, dici poffet ; admodum etiam
improprie diceretur, ipfos mortuos fufdtare se-

grotos fanare Daemonia ejicere &c. Non ergo

meri tantum miiacutorum indices fed & in-
ftrumenta fuere quibus Deus eam conceffit vim,
ut folo voluntatis fuae juffu opera illa efficere
poffent.

Ne maie intelligar, ac fi haec mihi ftaret
fententia, quod homines illi independenter a fummo
Numine Miracula efficere potuiffent fed ut cla-
rius Mentem meam enuntiem Deus legem ac regis-
tam illam generalem confiituerat : Ut quidquid Apoflo-
U ad hommes de Veritate miffionis fua divina ac Do-
Brina Evangelica convincendos, refpeBu fanationis varii
generis ogrotorum jubtrent, id ad folum eorum Imperium

confeflim fieret : Determinano autem potefiatis ifiius
ad aBionem fpeciflcam libero Apofiolorum arbitrio ac
beneplacito permiffa erat. Generale itaque a Deo, /feciale

autem ab Apoftolis pendebat : Neque poll or-
Q_3 dina«



232

äinationera illam generalem immediata Dei ope-
çarione ad omnes adiones fpecificas opus erat.

Ex his fequens elicere poffumus çorollarium :
Cum Deus conftitutione aliqua generali efficere

potuit, ut certi homines mera fua voluntate
etiam immediate in res extra fe conflitutas agere.
«& ita agere potuerint, ut licet generale a fola or-
dinatione divina pependerit determinatio tamen
specialis five ad adfiones fpecificas libero hami-
fium arbitrio permiffa fuerit ; fequitur ; Deum in
rerum natura etiam minus potuiffe conflituere,
riempe ut Mentis humanae voluntas vi propria ac
immediata ipfi a Deo conceffa ita agere poffit
Ut Deus legem hanc generalem conftituerit, ut
ad folum voluntatis humanae Imperium in Corpo-
re ejus organico quoad externum membrorum
ufum in edendis adionibus liberis ac peragen-
dis vitae negotiis, confeftim tales fequerentur motus

quas voluntati conformes funt ; Hominis au.
item arkitrk permiffum fit, an motus vel operationes

%flas potius hoc quam alio modo determinare velit, ut
«.deo atìio fpecifica reJpeBu regjmiuis Corporis fui a fola
hominis voluntate pendeat.

§. XXI.
Si homines ad fummum fimilitudinis divinae

radum pervenirent, forfan miracula patrare potent

: Quo vifo admirait difcipuli dicere : Ut fubito,

çtuit ficus Quibus reßondit Jefus: hoc vobis confirmo,
È fidem habebilìs neque dubitabìtìs, non folum hoc

faficu facìetìs, verum etiam, fi hunc montent jufferitis,
%ì amoveatur, fe in mare pxojkiatur fiet. Matth.

Seepi-

•



H 233 c m
§. XXII.

Sa;pius in hac disquifitione ad modum operandi
Voluntatis divinae provocavimus ad cujus

fimilitudinem non moralem modo fed&phyfi.
cam voluntas Mentis humanae cieata fit. Unde
tertia hac Differtationis hujus parte divinus hic in
Corpora operandi modus brevibus evolvendus eft.

Precipuum quod hac de re obfervandum venit
hoc eft: Quod Deus non influxu phyfico non
Effentia; fuae applicatione fed folo voluntatis
adu ac imperio, & fuo fenfu, in diflans operatur.

Ante omnia autem modus Omniprefentiae
divina; rede concipiendus eft. Is enim non ab
omnibus eadem ratione intelligitur. Sunt quipu-
tant : Deum non tantum ratione operationis, fed
Sc ratione totius Effentiae fuae ubique id eft in
omni fpatio diffufum quafi ac prasfentem effe;
unde celebratum illud fcholafticorum didum: Enter

prafenter Deus efi fe ubique potenter. Conci-
piunt nempe Deum uri mihi quidem videtur
ut Ens aliquod per omnia diffufum & expanfum
omnia permeans caelum terramque Effentia fua
replens, imo ultra adhuc fefe diffundens, neque
Deum ratione operationis praefentem poffe effe

putant, nifi prius refpedu Effentiae fuae omnibus
corporibus omni fpatio praefens concipiatur ;
nollem tamen afferere quae B7EL1US in atticulo
de Simonide dicit : Difons donc qu'encore aujourd'hui
presque tous nos philofophes fe tous nos théologiens enfeig-

nent conformément aux idées populaires, que la fubfian-
ce de Dieu efi répandue dans des Efpaces infinis. Sen-
teutiam fe hanc olim foviffe maxime déplorât AU-

Q.4 GUSTI-



m mc
GUSTINUS: Ita etiam te inquit, vita vita mea
grandem per infinita fpatia undique cogìtabam penetrare
totam mundi molem ; fe extra eam quaquaverfum, per
immenfa fine termino ut habtret te terra haberet
ccelum haberent omnia fe illa finirentur in te tu
autem nusquam. Sicut autem luci jolis non obfifieret
Corpus aêris hujus, qui fupra terram efi, quo minus

per eum trajiceretur penetrans eum non dirumpendo
aut concidendo fed implendo eum totum ; fic tibi pu-
tabam non folum cœli, fe aè'ris, fe maris, fed etiam

terra Corpus pervium fe ex omnibus maximis mini,
misque partibus penetrabile ad capiendam prafemiani
tuant, occulta in/fiiratione intrinfecus fe extrinfecus ad-

minifirantem omnia qua creafii. Ita fujpicabar quia
cogitare aliud non poteram nam falfum erat : Ilio enim
modo major pars terra maiorem tui partem haberet, fe
minor minorem. Paucis interpofitis addit : Non
autem es ita, fed nondum illuminaveras tenebras meas.

Confeff lib. 7: cap. 1. Confiituebam, inquit alibi,
in conjpeBu Jpiritus mei uuiverfam creaturam quicquid

in ea cernere poffumus, ficut efi terra fe mare,
fe aer, fe federa fe arbores, fe ammalia mortalia,
fe quicquid in ea non videmus, ficut firmamentum emit

infuper fe omnes Angelas fe cunBa ffiritualia.
ejus ; fed etiam ipfa quafi Corpora effent, locis fe
locis ordinavit imaginatio mea : Et feci unam maffam
grandem difiinBam generibus Corporum creaturam tuam

five quo revera Corpus erant, five quo ipfe pro ffiriti-
bus finxeram. Et earn fed grandem non quantum
erat quod fire non poteram fed quantum libuit,
wtdiqueverfum fane finitam. Te autem Domine ex
omni parte ambientem fe penetrantem eam ; fed usque-

quuque infinitum : Tanquam fe mare efftt ubique fe un.
dique per immenfium infinitum folum mare ; fe haberet

wfra



23T

infra Je fpongiam quamlibet magnani, fed finitam
tamen ; plena effet undique fpongia illa ex omni fua parte
ex immenfo mari : Sic creaturam tuam finitam te infini-
to plenam putabam fe dkebam : Ecce Deus, fe ecce

qua creavit, fe bonus eft Deus, atque his validiffime
longiffimeque proftandor ; fed tamen bonus bona creavit

fe ecce quomodo ambit atque implet ea. Poft

pauca quae de malo differir adhuc fequentia addir
verba : Talia volvebam peBore mifero ingravidato
curis mordadjßmis de timore mortis : Et non inventa
veritate. Confeff. lib. cit. cap. S- Iftiusmodi con-
ceptus etiam alii de Omniprefentia divina habent,
nifi quod, contradidorie admodum addant: Deum

quoad totam fuam Effentiam effe in tota Sc

totum in qualibet ejus parte.

Si Scripturam Sacram confulimus, in qua De-
us ipfemer CeCe defcribit : Illa mox de divinis
operationibus gloriaeque ejus in univerfo mundo per
opera fua manifeftatione mox de modo quo De-
us quoad Effentiam fuam praefens eft loquitur.
Quando ipfum a Gloria; fuae manifeftatione, quae

per illius opera fit, repraefentare vult, ita eum
defcribit ut ubique praffens fit ut omnia im-
pleat ut in ipfo vivamus, moveamur Se fimus,
ut non procul fit ab unoquoque noftrum. Ab
altera autem parte de Effentiae illius praefentia nos
docens ita de eo loquitur quafi in altilfimis
ccelis ceu throno habitaculi fui habitet, quod ex
ccelis defpiciat, quod lucem inacceffam habitet,
quique adeo mundo ceu commorationis fuae loco

ac fpatio non indigeat.

Rationem in omnibus Sacrae Scriptura; con-
fentientem fi confulimus eodem etiam modo

Q_ f divi-



236

divinam Omnipraefentiam nobis repraefentat: Nem«

pe quod intelledui divino ejusque voluntati omnia
ita fint praefentia ut intelledus ejus univerfum
hunc, qui extra ipfum exißit mundum,totamque
adeo omnium rerum feriem modo diftindiffimo,
adaequatiffimo unicoque adu fibi repraefentet ;
Voluntas autem ipfius folo fuo imperio ac nutu,
fine Effentiae applicationeautinfluxuphyfico, omnia

confervet, gubernet atque ita omnia operetur.

Cur vero Ratio noftra Dei Effentiam non ceu

per univerfum mundi fpatium diffufam & hujusmodi

relationem cum mundo materiali habentem
concipere queat, fequenti inprimis nititur ratione

: Quod Deus jamjam extitit cum nec mundus
vifibilis nec ulla adhuc exifterent mundi fpatia,
adeoque divina Effentia etiam extra omne fpatium
nonnifi in feipfa fuit. Unde nontantum clariffi-
me fequitur, de ratione divinae Effentia; non effe

ut illa fit in fpatio, neque in eo etiam effe

poteft quia iftud naturae ejus non competit ; fed
Sc mutationem in Deo intuliffet, five novi quid
Effentiae ejus accidiffet fi.prefens illa univerfis
mundi Corporibus fada effet, adeoque ratione
praefentiae fuae aliter modificata fuiffet.

At quaeris : Ubinam ergo divina Effentia fit
Refpondeo : Ibi eam effe, ubi ab omni aeternitate

ante conditum mundam fuit, nempe in feipfa, in
luce illa inacceffa ; uri mundo ceu habitaculofuo,
feu loco commorationis non opus habuit, ita &
nunc eo ad finem huncce minime indiget.

Quaeris: Quomodo itaque Deus omnibus
rebus praefens dici poffit Refpondeo omnia ipfi

effe

¦



237 c m
effe prefèntia quatenus intelledu fuo omnia libi
repraefentat, maxima Sç minima univerfalia ac
fpecialia : Et quatenus omnia ab ipfius voluntate
pendent. Praefens eft operative ; prefens eft crea-
turis ratione uberrima; operationis & repraefen-
tationis quae & ipfa Dei opus eft ; cesium terram-
que replet quatenus ccelum terra omniaque
replentur operibus voluntatis, fapientia;, potentia;

bonitatis aliorumque divinorum gttrihutq.
rum.

Dicis : Divinam Potentiam uhique effe cum
vero illa fit effentiale Dei attributum : Sequi etiam,
ipfius Effentiam ibi prefentem effe ubicunque ope.
ratur. Refpondeo : Diftinguendam effe in voce
Oranipotentias ipfam illam facultatem in Deo
qua quicquid vult efficere poteft quae effendafis
ipfius potentia eft ab ejus operatione five effeB-u :
Quoad pofterius, concedo ipfum ubique effe pras-
fentem ; quoad priorem fenfum, nego.

Objicis : Quemçunque ibi praefentem effe ubi
operatur cum non detur adio in diftans unde
Deus ratione fuae Effentiae praefens fit oportet uhi
opeiatur. Refpondeo : Hoc de Corporibus
earumque operandi modo verum effe; Corpus enim
abfens fine intermediis aliis Corporibus in diftans

agere minime poteft ; at plane alius eft diVinus
agendi modus : Voluntas enim ipfius agere potuit

antequam Corpora praefenria erant, cum exi-
ftentiam ipfis largiretur. Deus nimirum mera
voluntatis fuae vi agit, opus non eft ut ipfa ejus
natura in re illa fit vel in fuhjedo ilio in quo
qperatur. Nimis affueta eft noftra imaginatio ope-
fationibus Corporum phyficis, quae nonnifi per

attadumi



238

attadum aut per motum corporum intermedio,
rum fieri poffunt aliter autem agit Ens fpiritua-
le quod omnibus rebus fuam exiftentiam dedit,
& mera voluntatis vi ac imperio agere poteft.

Objicis denique : Hac ratione divinam Effentiam

limitibus circumfcribi imperfedionemque ei
inferri. Refpondeo : Ipfam nec ante Univerfi
creationem ubi nullum adhuc extitit mundi
fpatium limitatam fuiffe ; cum vero nunc eadem
fit quas tunc fuit fequitur illam hac ratione mi-
rime limitari cum per Creationem nullam in ea
fadam fuiffe mutationem ratione fuae prefentiae
afferitur.

t
Si quasras : Quanam ergo ratione Deus in

corpora operetur fi ipfis Effentia fua praefens non
fit, neque ea tangat, nec permeet. Refpondeo,
ipfum naturae fuae convenienter agere non per
attadum aut influxum phyficum uti corpora in
fe invicem agunt, fed fola potentiffimae voluntatis

fuae efficacia & quidem nullo mediorum in-
terventu quafi Deus fine iis in ultimis nihil
efficere poffet.

§. XXIII.
Deus huic operandi modo limile quid in Mentibus

creatis extare voluit. Agunt iflac fine atta-
du fine influxu phyfico in Corpora fua agunt
mera voluntaris fuae efficacia ipfis a Deo con-
ceffa agunt in externa corporis organici membra

movent extremas corporis partes pro lubitu
fuo; etiam in hoc deprehendunt limile quid
analogum quid cum divino operandi modo ; & mul¬

to



239 c m
to magis adhuc ii, quibus miracula patrandi vis ae-'

que potefias a Deo fuit conceffa.

§. XXIV.
Ex his nunc fequentes eliciuntur propofitiones,1

ut omnia fummatim dicaraus.

i.) Corpora in Ce invicem agunt per attadum
ac influxum phyficum ; aliter autetn Entia
fpiritualia operantur, ratione feil, naturae fuae
conformi id eft per folam voluntatis efficaciam.4

2.) Commercium Corporis animaeque noftrae
in hoc confiftit, quod Anima ea intelledus vi ac
facultate praedita fit qua fibi Corpus fuum
organicum cum omnibus mutationibus, quae in eo
vel in ejus organis fenforiis conringunt, repraffen-
tare poteft unde etiam Varias in Mente oriuntur
vel volitiones vel nolitiones : Quod porro Menti
noftrae ea conceffa fit vis ut ad folum voluntatis
fuae nutum ac imperium certi in corpore noftro
fequantur motus, quos voluntarios vocamus.

3.) Deus immediata fua vi fpecificas hominis
adiones five Corporis five Animae fint, non
producit neque ergo ad certas Anima; volitiones
immediata operatione fpecificos in Cörpofe motus

neque ad certos Corporis organici motus ac
mutationes fpecificas in hominis Mente perceptio-
nes ac volitiones producit.

4.) Licet Anima etiam ex fe certas cogitations«
producere poffit, quae fequuntur ex antecedenti-
bus dantur tamen aliae etiam Mentis perceptio-

nes,
:



m 240 c m
ties, quae irntaediate a Corpore pendent, & non-
nifi ex vi illa repraefentativa oriuntur, qua Mens
Omnes Corporis mutationes Variumque ejus (tatuili
percipit. Et quamvis tales in Corpore reperiari-
tur motus qui continuata ferie Se fucceffioné
continuata fiunt & ex ipfa Corporis ftrudura
atque natura fluunt, & ad vitas animalis conferva-
tionem pertinent ; dantur tamer, alii etiam qui ex
hisce explicari minime poffunt j fed immediate a
Voluntaries operationibus Mentis rationalis perldenti

f.) Deus Ens intelledü infinite fummo &
voluntate infinite potente praeditum gaudet vi irö-

praffentativa non fui ipfius tantum, fed Se totius
tlniverfi omniumque ejus mutationum Se tali
Voluntatis efficacia j ut folo ejus imperio atque vi
Varios in mundo motus ac mutationes efficere &
in diftans etiam in corpora operari queat*

6.) Finis creationis mundi requifivit, ut fum-
inus rerum omniutn Conditot atque Opifex etiam
aliquid fibi limile fuique analogum extra fe produ-
Ceret quo a creaturis agnofeeretur idque vel
taundum hunc afpectabiletn, vel fetnetipfas & pro«
priara fuam naturata, infpiciendo.

7.) Condidit propterea, prefer alios rationales
fpiritus, Menteta etiam Corpori organico unitam ì
quas in his etiam fimilitudinem quandam Dei re-
fert quod praedita eft tali intelligendi facultate 4

qua Deum Conditotetn fuum agnofcere poteft Si

quidem etiam ex mundi afpedabilis contemplati-
One mediante Corpore organico ; unde fapientiffi-
tous Creator Menti itti vim reprefentativam Cor¬

poris



241 c m
poris fui organici omniumque qua* in eo Coö«

tingußt mutationum concreavit : Conceffit praé-
terea Animas etiam talem iri Corpus -organicum
operandi vim, ut ad folum Voluntatis juffum certi
in Corpore fequantur motus* qui adeo nonnifi
ex voluntatis efficacia oriuntur atque ab ea fola
pendent ; in quo operandi modo Mens noftra
analogum quid cura divino operandi modo habet,
indeque aliquam ejus ideam nancifci poteft.

8.) Cum Mens noftra gaudeat vi repraefentativa

Corporis fui organici, omniumque qiaae iü
eo eveniunt mutationum varieeque indtì pen-
deant in Mente perceptions indeque nafcentes
volitiones hinc Corpus in Animam agere dicitur»
cum contra Mens etiam vi operandi in Corpus
praedita fit, ut folo Voluntatis imperio motusi certos

variasque mutationes efficere queat : hind
Mens in Corpus operari dicitur. In quo commercio

ardiffima utriusque unio confiftit.

9.) Vfm autem illam qua Meos noftra folo
Voluntatis imperio certos in Corpore raptus aC

mutationes producere illudque regere poteft', inde
habet quod Deus Legem hanc univerfelem in natura
confiituit ac Decreto generali Corporibus organids hanù

fefe movendi fancivit regulam ut ad Mentis valunta-
tem ita fe moverent, ut motus ei fint conformes ; fféciales
vero motuum determinationes five aBiones Jpeclfieas «

libera Mentis voluntati permifit.

§. XXV. j
Confequitur ex hisce ^Hypothefin liane

difficultatibus illis non premi, quibus reiiqua premun-
tur Syftemata.

Primo



î*4». c m
Primo enim nec Corpus in Animam nec Anima

in Corpus per attacìum aut interpofitionem
Coiporum mediorum agit ; fed unumquodque
convenienter naturae fua; operatur ; Corpus aliter
in Mentem noftram agere non poteft quam
quatenus Mens vi repraffentativa Corporis fui
omniumque ejus mutationum praedita eft ; & viciffim
Anima in Corpus nonnifì volendo, adeoque naturae
Entis fpiritualis confoimiter, agit; fola voluntatis
efficacia ad Dei fimilitudinem in Corpora agit; hic
nimirum non de ipfis adionibus, fed non nifi de

Operandi modo loquor.

Secundo. Proportio virium talis non eft, qualis
inter meras res materiales quasritur ; fed illa
refpedu Entiurti fpiritualium aliter fe habet, & na«

tura; ipfis a Creatore ihdita; conformis ed.

Tertio. Nulla etiam refpedu Commerci! inter
Corpus & Animam miracula fiunt, fed omnia juxta

leges illas générales primitus a Deo conflitutas
& concurfu tantum univcrfali, non autem immediata

Dei operatione ad fingulas adionum deter-
minationes, fiunt : Quia Deus généraient aliquant inter
Mentem fe Corpus ejus organicum fancivit legem Jpe-
cialem vero legis Univerfalis illius applkationem libero vo.
luntatis creato arbitrio permittit.

Quarto. Licet in Corpore dentur motus pure
medianici, qui Cvintinuata ferie ex antecedentibus
fequuntur & a libero voluntatis imperio non
pendent JHXta tamen Hypothefin hanc tales etiam
dantur qui non ex mero mechanismo explican-
tur fed a voluntatis nutu ac imperio pendent St

voluntarii funt.
Quinto.



243 c m
Quinto. Quoniam nec Corpus ex legibus pUf«

mechanicis agit fed in nonnullis adiombusa va-
luntatis efficacia pendet; Se contra etiam Mens"

non merum automatum eft, cujus (ingolae adiones

imtöediate ex: antecedentibus oriuntur fed

per vira illam reprefentativam Corporis fui ejus,

que mutationum etiam plurima; perceptiortes ab

extra Menti per vim reprasfentativam ejus com-
municantur, fequitur : Adiones non necelfariasj
fed libéras effe, iisque moralitatem fuam conftare.

Sexto. Quìa Deus nonnifi leges générales com*
mercii inter Corpus & Animam «conflituit, ad ipe«
cificas autem adionum determinationes regulae-

que univerfalis applicationem ad adiones fpecialeâ

non concurrit ; fequitur ; illum nec adionis
fpecificas Autorem effe fed eam a fola Mentis noftraö
übertäte pendere, Deumque adeo nec peccati
Audorem elfe quia id ex determinatione Mentis ari
adionem fpecificaìn oritur.

£ XXVL
Ex bisce omnibus autem quse hucusque dis-

pütavimus nihil aliud effici, neque alia inferri
poteft conclufio, quam veram operationum Mea-
tis noftrae rationem adeoque & Commerciurrâ
illud quod inter Animam CorpusqUe noflrurrì
ihtercedit, explicari minime poffe nifi fimul
compertum nobis fit : i.) Qua ratione Deus fola}

ac mera fua Voluntate in Corpora operar! Se Cola
Voluntatis nutu quoscunque vult effedus in muny
do producere poffit? 2.) Quomodo Entibus crea-»
tis facultatem intelligendi, live vira res a fe difre«-

tentes diftinde fibi repraefentandi & fola voluntas
Tom. IV, R m



; 244 s*
tis efficacia ac nutu operandi concreare hocque
modo quandam fui fimilitudinem ipfis largiri
potuerit

Haec Ci quis explicaverìt, nullo deinceps nego-
tio veram Commercii Mentis & Corporis noftri
rationem exponere poterit.

Deum infinita ac perfediffima intelligendi vi
preditum effe, de hoc nemo eft qui dubitet.

Neque de hoc quisquam dubitabit : Deum absque

contadu mera ac immediata Voluntatis fuae
efficacia omnia quaecunque vult operari five
fpiritualia fint five corporalia.

Et quis dubium movere poterit, Deum Entia
rationalia extra fe p'roduxiffe eaque intelligendi
facultate inftruxiffe.

Neque ullâ etiam adeft dubïtandi cauffa quia,
Deus Entibus iftis rationalibus Voluntatis libera; aC
efficacis etiam facultatem largitus fit.

Quaeritur autem, ah Creator munificentiffimus,
creaturas quasdam ad fui fimilitudinem effor-
mans non eadem potentia fua creatrice ipfis vim
illam Voluntatis efficaciter operantis & folo nutu
effedus quosdam in Corpore organico producentis
communicate potuerit, qua facultatem diftinde
intelligendi ipfis conceffit

TANTUM.

HUGO-


	Dissertatio theologico-philosophica novam continens hypothesin qua animae et corporis commercium ex hominis ad similitudinem divinam creatione explicatur

