
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1749)

Heft: 13

Artikel: Eliae Bertrandi [...], tentamen philosophicum de cultu divino

Autor: Bertrand, Elie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jpfe j 3f ' if
ELI^ BERTRANDI

Eccles. Gallic. Bernenßs Pqfioris,

T ENTAME N PHILOSOPHICUM

De

CULTU DIVINO.
PARS I.

PLura
de Deo colendo attente perlegî, pau-

ca mihi fatisfecerunt. Obfervationes meas
qualescunque, ut poterò proponam. Nec
tamen ut Pythius Apollo certa ut fint,

& fixa, quae dixero ; fed probabilia conjedura
fequens. Ad definitionem, principia demonftra-
tiones & diftributionera properans defcendo.

§• L
Mundus fpeculum eil ampliffimum in quo

fummi Numinis perfediones confpici queunt. Quid
effe poteft tarn apertum tamque perfpkuum cum
ccelum fufpeximus, cœlefiiaque contemplati fumus quam
effe aliquod Numen prafiantiffima mentis, quo hoc re-
gantur. Sic loquitur Luciüus apud Ciceronem de
Natura Deorum Lib. IL Cap. If. ab init. nec
minus fapienter ipfe Cicero Tufcul. difputatiotï.
Lib. I. Cap. XXVIII. & initio. Cap. XXIX.

Eo autem modo eft conftitutus homo rationalis,
ut perfediones illas optimi Se maximi Creato-

C a ri*



'tis perfpicere poffit, modo ratione legitime uti
veut.

§• IL
Jam vero ex contemplatione hujus Univerfi,

confideratione adhibita, oriuntur in mente ideae,
libtiones, fpecies feu praecipuorum Dei attri-
butorum repraefentationes atque fotmee. Verum
tales effe decet illas notiones, ut includant quid-
quid Creatori fummo competit ; fcilicet ei tri-
buendo omnes, quae in eo fimul ineffe poffunt,
perfediones; atque, removendo quicquid imper-
fedionem involvit, aut quae minus inter fe co-
baerent. Concipimus itaque Deum effe potentis-
fimum furarne excelfum omnipreefentem, im-
mutabilem geternum benigniffimum ; fapien-
tiffimura &c.

¦

Hee autem ideae neceffario & ex ipfa hominis
natura excitant in animo motus fenfus Cive

affedus, qui illis ipfis ideis refpondent conveni-
untque. Sed tales effe decet illos mentis affedus,
ut preecife intelledus notionibus refpondeant vel
conveniant. Notioni, exempli caufa Entis beni-
gmffimi convenitfummusamor,& animus gratus;
Entis potentiffimi ideam fequitur fenfus timoris ;
Entis fapientiffimi fpeciem excipit fiducia ac-
quiefcentiaqus; formée Entis fumme excelfi con-
venit reverentia atque fiamma animi demiffio î
infita in mente omnipraefentiae informatio perpe-
tuam ubivis venerariontm nulli adftridam loco
ingenerat ; idea denique aetcrnitatis & immutabili-
tatis omnes illos affedus confervat omni tempore

fultinet alitque.
Porro

-v;
'

;X- '¦¦)¦'.:



37

Porro quemcunque adum mentis ideis & animi

affsdibus convenientem vocamus Cultum: Cultus

idcirco adus erit quicunque externus ex mo.
rivo iiearum & affeduum de Deo conceptorum
fufceptus ; Se Deum colere dicemur, cum aliquid
agemus mediante corpore ad exprimendas, de-
clarandas patefaciendasve animi notiones &
affedus quos divinarum perfetìionum cognitio in
nobis excitavit. Verba ; corporis geftus Sc adi-
ones funt in univerfum teftimonia, feu declarari-
ones mentis conceptuum; Cultus vero eft fpecialis
declaratio noftrorum de Deo conceptuum. Ver-
bis itaque, & Sacris abfolvitur cultus: Verbis,
nempe precibus laudibus, gratiarum adioni-
bus religionis confeffione jurejurando ; Sacris
nimirum geftibus variis ritibus facris, nec non
generalius virtutum praxi vitiorumque fuga

ex motivo divinarum petfedionum.

§. W.

Hinc perfpicuum eft I. Cultum divinum orirîV
& nexu neceffario connedi cum fupremi Numinis
cognitione ; quod & ipfe Lucilius, jam laudatus,
agnovit, itaque inquit ille fe in noflro populo

fe in ceteris Deorum cultus religionumque fanBitates ex-
ftftunt in dies majores atque meliores apud Cicer. de
Nat. Deor. Lib. II. Cap. II. Ipfe Cicero majorum
inflittila tueri Sacris coremoniisque retinendis fapientis
eft : fe effe profiantem aliquam oternamque naturam,
fe eam fufpiciendam admirandamque hominum generi
pulehritudo mundi ordoque rerum cœlefiium cogit con.

fiteri. De divinat. Lib. II. Cap. LXXII.

C 3 2.Ge-



38

2. Genuinus ergo verusque cultus eb,quoDeum
femper pura integra incorrupta fe mente fe voce
veneramur. Id. ibid. Cap. XXVTII. Nullusque ei
effe gratus poteft nifi qui eft finceri cordis decla-
ratio naturalis : In fpecie fiBa fimulationis ficut
reiiqua virtutes ita pietas ineffe non potefi ; cum aua
fimul fe fanBitatem, fe religionem tolti neceffe eß. Ibid.
Lib. I. Cap. II.

3. Inde patet iterum diflindionem inter Cultum
externum, Sc internum apud omnes fere Philofo-
phos obviam parum effe accuratara ; nifi per
internum intelligantur intelledus notiones ani.

morumque affedus ex quibus fluunt adus ex-
terni quibus motus interni declaranfur, confti-
tuuntque Cultum proprie fic didum. Quicunqne
enim colit agit ; quod peragitur fignis verbis
geftibus fit externe. Non tamen negaverim Cultum

in patentem Sc latentem in privatum Sc publicum,

refpedu ad ceteros homines habito, difpefci
poffe. Sed cultus in fe fpedatus eft femper ex-
ternus aut externe peragitur.

4. Ex didis liquet, Dei cognitionem non effe
Cultus divini partem ut plurimi dixerunt ; Co-
gnitio quippe, & affedus inde promanantes eft re-
quifitum principium feu propaedeuticum ad
Cultum. Ncque minus ideo planum eft, amorem
reverenti-ira (internos nempe motus) fiduciam,
& quae hinc manat, acquiefcentiam in Dei volun-
tate collocandam (fi hac voce animi flatus defi-

gnetur) hos, inquam omnes menris affedus
internos inter Cultus partes five officia non

effe,



39 CI«
effe adfcribendos ut nonnullis placet, quibus
aftipulari non poffumus.

§. V.
Quidquid fit, ut diflindius Cultus natura inno-

tefcat, diftribuere lubet in verum falfum Se pra.
vum. Verus ille eft, qui apprime ideis Se affedibus,
quos de vero Deo habere debemus et poffumus,
refpondet & quo haec fimplicius & diftindius
declarantur. Vid. Cicer. de Nat. Deor. Librt IL
Cap. XXVIII. integro.

Falfus eft eorum cultus, qui non habent in mente
ideas informatas, & in corde affedus infitos,

quos adibus externis lignificare videntur. Pravus
tandem eft cultus, qui tali modo peragitur, ut fup-
ponat in animis opiniones de Deo pravas & fal-

fas, erroresque turbulentos aut aniles, affedus-

que his ideisconvenientes, fed divinis attributis plane

indignos. Vere igitur Deum colit religiofus ; fai-
fe hypocrita ,- prave Juperfiitiafus.

§. VI.
Nunc divini Cultus neceflìtas, ex lege naturali,'

demonftranda venit : Quod ut diftindius fiat fe-
quentes pofitiones habeto.

I. Lege naturali obligati fumus ad veram, certant-

que divini Numinis cognitionem acquirendum.

Enimvero cum in hujus mundi creatione
fuarum perfedionum Se prseprirnis fuae bonitatis
manifeftationem communicationeraque inten-
deritDeus ; hic vero finis rationales involvat crea-

turas} fequitur manifefto creaturas rationis par-
C 4 ticipes,



4o(

ticipes, in quarum gratiam fefe manifeftare Vö-
luit ut ab iis agnofceretur, ad illas perfediones
attendere debere, ut divini Numinis cognitionem
adipifcantur.

Haec autem cognitio vera effe debet ; alias Deum
pro tali Numine non haberent quale revera
& in fe eft. Certa effe debet nam incerta Se

cum metu errandi conjunda, non effet Dei fini
conveniens minus nimirum apta ad perfediones
ejus diftinde manifeftandas.

2. Eo efi conftìtutus modo ratìonalìs homo, ut dìfiìn-
fta in animo forma ìngenerent affeBus feu motus cum
Ulis infitis ìnformatìonibus ìndivulfo nexu conjunBos.

Experientia quippe confiât animée affedus fequi
jntelledus judicium nosque habere pro Ente

quocunqus fenfus affïdusve, quibus illud dignum
judicamus ; quemadmodum voluntas fequitur in-
telledus repraefentationes feu motiva, ita Se no-
tiones excipiunt affedus congruos.

Verum ut res diftindius patescat, analyfim quo-
rumdam affsduum qui ex cognitione perfedio-
num divinarum neceffario fluunt, atque funt Cultus

divini principia, fundamentave amoris nimirum

reverenfiae fiduciee acquiescentiee, &
auxiliorum defiderii, tentare haud pigebit.

Indiffolubili neceffarioque nexu copulatur
Amor cura cognitione diftinda charaderum Entis
fummo amore digni : Atqui nobis repraefentat
vera Dei in animis informatio ut perfediifimum,
pieefertim ut benigniffimum ad benefaciendura
inax.me pronum promtumque, omnis boni

fontem



41 CS*

fontem uberrimum : Igitur Dei cognitionem
fequitur neceffario amor.

Sollicite cavemus quae displicent ei, quem df-
ligimus : Soilicitudo haec qua cavemus ne quic-
quam quod Deo fanditfimo displicet perpetremus
aut quod placet omittamus, dicitur Reverenda

five Timor isque filialis: Itaque ex cognitione Dei
fanditatis, conjunda cum ipfius amore, fluit re-
verentia.

Cum Deus humanis provideat rebus, omnium*
que creaturarum rationibus optime confulturrt
velit, non poteft ex hac cognitione non ori«
Spes, eaque firma Deum ita omnia adminiftratu-
rum ut nihil quod ad veram felicitatem acqui-
rendam pertinet, nobis deeffe poffit. Idcirco ex
cognitione divinae providentiee qua benigniffime
atque fapientiffime fua potentia omnia confervat,
regitque Fiducia oritur in Deo ponenda.

Fiduciam hancce fequitur eadem ratione tno-'
doquein divina voluntate Acquiefientia ; qua feilicet
moderate Se patienter quicquid nobis accidit ferre
docemur quae fluit ex cognitione nihil in hoc
Univerfo evenire, quod non fit ab Ente optimo
Se fapientiffimo praevifura atque ordinatum.

Ex eadem iterum benignitatis fapientiee & po-
tentiae divinae certa cognitione cum intimo vitae
necelfitatum inopiae & imbecillitatis noftras
fenfu junda oritur auxilii divini, ad omnia abun-
de fufficientis defiderium; illudque eo intenfius,
quo magis tjus fuppetiis vel fubfidio indigemus.

Hi funt varii affedus qui tanquam Cultus
divini partes a fcientiee moralis Scriptoribus pro-

C 5 pouuo»



A2 (.m

ponuntur ; cum autem ex vera Dei cognitione
manent, & in cordis receffibus federn habeant

ut requifita ad Cultum, feu motiva melius confi-
derari debent, donee cultus adibus externe decla.
rentur.

3. Hadenus de ideis & affedibus ulterius nunc
pergentes afferimus, quemque lege naturali obligat i
ad Dei perfeBiones ceteris manifefiandum.

Deus quippe hunc ideo mundum condidit ut
perfediones fuae manifeßentur : Vult itaque ut
petfectiones patefiant: Voluntas divina eft ipfa
naturae lex fuprema. Patefieri non poffunt divinae

perfediones nifi ab Ente rationali. Lex igitur na-
turee exigit ut divinae perfediones ab Ente rationis
participe manifeftentur ut magis magisque il-
luftretur Dei gloria : Quod fit aut majorem divi-
nis perfedionibus cumulum adjiciendo aut eas

magis hominibus manifeftando. Prius effe nequit,
cum Numen fupremum per fe & ab eeterno
fit perfediffimum & immutabile: relinquiturergo,
ut illuftratio Glorias Dei raanifeftatione &
celebratane illarum perfedionum ab Entibus rationa-
libus, fibi invicem fada contineatur.

Ex his autem pofitionibus conficitur, homines ob-

Itgari naturali lege ad Deum colendum.

Cum enim aftringamur ad veratri certamque
divini Numinis cognitionem acquirendam (pos.L);
atque animi afftdus femper intelledus judicium
fequantur (pos. II. ); nec non obligemur ad Dei
perfediones nobis cognitas aliis manifeftandas (pos.
III.) hinc manifefto fluit homines debere veras,
quas de Deo vero notiones habeant, atque ge-

nuinos



)43

nuinos, qui inde profluunt affedus, in mente
conceptos, aliis declarare : Verum illud eft Deurri
colere : Cujusque igitur eft hominis Deum colere,
fcilicet, per fuasadiones, verba, geftus, declarare

palam fe pro taliNumine, quale revera eft, Deum

habere, pro Ente benigniffimo, fapientiffimo,
omnifcio potentiffimo immenfo multa uno
verbo perfediffimo.

Ne quid adhuc obfcuritatis in hac de Cultus
divini neceffitatedifputationefuperfit, queedam fub-
jungere lubet, ut vero Dei cultu ipfius gloriarti illu-
ftrari manifeftius fiat. Per totum hujus mundi
contextum illuftrari Dei Gloriam nemo inficias ibit
quoniam in eo tanquam in patentiffimotheatro nobis

divinae bonitatis, potentiae, fapientiaequemagnitudo

& ubertas confpicua fiftitur. Cum vero

quis perjurium verbi gratia committit, eum
Dei Gloriam obfcurare dicimus, quia fuo déclarât

adu, fuisque verbis, aut eum non habere

pro juftiffimo Numine & omnifcio aut parum
cas perfediones fe curare. Qui contra preces ideo
nuncupat Deo quia eum & ob benignitatem in-
exhauftam velie, & ob potentiam illimitatam poffe
fibi auxilium praeftare perfuafum habet, hic Dei
perfediones illuftrare dicitur vereque illuftrat
& fuarum idearura atque affeduum declarations
vere Deum colit.

§. VII.
Haec de Cultus neceffitate dida fufficiant, nunc

de ejus partibus aliquid fuperaddendum ; in his
brevior ero quae quidem ex praeftrudis facili nexu

conneduntur hincque deduci poffunt.
Prae.



m. 44 c£|
Preecipuae cultus divini partes funt, preces, laudes

gradarum aUiones, jusjurandum folemne vara

geflus animi demiffionem teftantes,, ceremonia

fignificativae vel praeteritos vel futuros eventus re-
preefentantes : Ad haec autem omnia publice rite-
que exhibenda celebrandave loca tempora Sc

perfino eonflituantur ex omnium confenfu neceffe
eft. Non de omnibus, fed tantum de nonnullis
pauca disputabo.

i. Et primum de Precìbus. Si ad Deum refpi-
ciamus, preces primo intuitu neceffariee non viden-
tur qui quippe cordis latebras fcrutetur &
opem qua indigemus optime nofeat ; At il ad re-
lationes,quas cum Creatore benefico, Dominoque
fupremo & Confervatore perpetuo habemus,
attendere velimus, neceffarias effe precationes
nemo fanus negabit : Sunt quippe hominum homagi-

um, aut clientelae profetilo ei debita : Sunt
teflimonia reverentiae & declarationes dependentiee

quae a Creatura rationis participe loquendi Se a-

gendi capaci, reddi debent ei qui eos tali confti-
tuit modo. Ob nexum praeterea corporis & animi

arctiffimum auxilii divini defiderium verba co-
mitentur neceffe eft : Quod teftatur ipfa experien-
tia naturaque hominis. Nam in eminenti perì-
culo conftituti, vel inviti quanta maxima fieri
poteft vociferatione divini auxilii defiderium ma-
nifeftum reddimus. Verbis autem defiderium
illud fignificanribus declatamus nos Deum habere

pro Ente benefico^, potenti atque fapienti, quod
poffit velitque nobis miferis vel egentibus opi-
tulari. His infuper verbis impeditur quomi-
nus phantafia & fenfus mentem nimiura turbent,

quod



li it c âl
quod plerumque evenit in mentis meditationi.
bus. Dum verba noftra audimus ad eaque at-
tendimus fit ut aliarum rerum fenfibus obver-
fantium minus nobis fimus confcii. Precibus
tandem & geftibus demiffis ceteri impelluntuc
homines ad limile Deo homagium, fimilemque
cultum exhibendum nec non ad acquirendas
de ejus perfedionibus ideas quas iis ritibus nos
habere fignificamus.

2. Cum ad cognofcendas, aliisque manifellan-
das Dei perfediones teneamur, hinc inferre licet,
nos etiam ad Deum laudandum obligatos effe ; cum
laus nil aliud fit quam divinarum virtutum congrua
celebrano.

3. Beneficia a Deo in nos cumulate collata re-
quirunt eorum contemplationem vividum
fenfum Se in memoria fedulam confervationem ;
Cura autera ceteris divinas perfediones patefacere
aflringamur, atque ex immenfa Dei erga nos be-
nignitate profluant beneficia illa confequitur nos
debere gratum erga benefadorem animum declarare,

ut aliis ejus benignitas fiat magis nota.
1

4. Jurejurando in veri Dei nomine fände fufce-

pto declaramus quoque, nos Deum habere pro cos-
dium fcrutatore omnifcio perjurii vindice fan-
diffimo potentiffimoque. Per jusjurandum fal-
forum Deorum cultores Entis in cujus nomi-
nejurabant, Deitatem agnoviffe,abunde teftantur
varia Scriptorum teftimonia. Videre in hanc rem
licet Horat. Epift. Lib. IL Epift. I. v. I<5. Lucan.
Pharfai. Lib. VII. v. 458. & Stat. Theba. Lib. VII.
v. 102. Adus autem quicunque quo veras

qua»



quas de Deo vero conceptas habemus ideas, af-
fedusque declaramus ad ejus Cultum eft referen-
dos ; manifeftum ideo fit jusjurandum ad cultum
pertiriere nosque per eum folum jurare debere.

Plura nunc poffem commentari de geflibus, qui
funt vel neceffarii, ex convenientia decentiaque
naturali manantes vel arbitrarli ex hominum mo-
ribus arbitrioque pendentes ; de variis ceremonia-

rum fpeciebus Se fingularum neceffitate; decon-
liitutione locorum, temporum, Se perfonarum ad
cultum focialem pertinentium, neceffaria. Sed mitto
heec, ut quae ex ante edidis, & rei natura, fed prae-
fertim ex ipfa Cultus definitione rite concepta
haud difficili opera deduci queunt,

§. Vili.
Verbum addam de vitiis quae in Cultu adhi-

bendo poffunt admitti quoniam eorum definiti-
ones, quee vulgo ufurpantur, diftindae propofi-
tae mihi non vifae funt. Preecipua funt Idololatria
Se fuperfiitio.

i. Idololatria latius quam etymon indicaC
fumta eorum eft crimen qui fiditiis Entibus
vel creaturis exiftentibus aut quae extiterunt,
fummos exhibent honores foli Deo refervandos,
quafi illa Entia reapfe perfediones poffiderent di-
vinas, iisque deberentur affedus illi, qui Nurainï
perfedo conveniunt.

Triplex igitur diftingui poteft idololatria. Vel
verus Deus cura Entibus illis feu fiditiis, five cre-
atis una colitur ; cujus criminis Judaei faepe arguì

potuerunt : Vel mediantibus illis vero Deo cultus
refertur :



> 47 C S»

refertur : Vel tandem coîuntur illa Entia unice,
cultu veri Dei penitus omiffo.

2. Contradae nimis, aut confufge mihi viden-
tur Superfiitionis definitiones traditae. Priori vitio
laborare mihi videtur quam tradit Theophraftus,
eximius caeteroquin morum defcriptor, 'Ay,éxu 4

AetnScuyovla ei vcu SïiXix wgoç to Saiyiviov ¦> metkulo-

fum, définit, erga Numen ajfeBum. Ethic. Charad.
Cap. XVI. ab. initio. Pofterioris generis haec

]. Hoornbeckii, Theol. prad. T. IL p. 233 » quam
tamen Vir maxima laude dìghus J. G. Altman-
nus, in Academia Bernenfi Profeffor celeberri-
mus fuo approbare calculo videtur, Pofition.
Ethic. Particul. XV. p. 458 ; Superfiitiofus inquit
ille cultum deferì non Deo vel Deo etiam alium

quam fibi deferri cupit. Nec melius Buddeus, alii-

que ; pace rantorum virorum alioqui longe
fupra me pofitorum dicere liceat. De prima
prifcae fuperftitionis origine legi poteft Cicero de
Nat. Deorum Lib. IL Cap. XXVIII. fub fin.

Superftitio confiderari poteft vel refpedu ad De-
um habito vel ad creatas res, & pro fuo otye-
do diverfimode definiri debet.

Cum ad Numen fpedat, eli adus quicunque, quo
ideas affedusque deDeo nos habere declaramus ejus
nomine indignos. Oritur ergo ex ignorantia vel
errore circa perfediones fummi Numinis Se ex
pravis inde manantibus affedibus. Itaque ille eft
fuperftitiofus, qui Deo humanas vicìimas offert,
quafi eum effet cruentis illis horrendisque facrificiis
placaturus; nec nonquiprecationum formulas absque

attentione récitât, quafi verbis Pfyttacorura
more prolatis propitius reddi poffet.

Cura



m) 48

Cum ad res creatas fpedat fuperftitio iterum
duplicis eil gentris.

Prioris generis adus eft quicunque quo illis
aliquis exhibetur cultus, non fummus quidem
fed talis ut ipfis perfediones aut realicates quas
Deus illis dedilfe nullam credendi rationem habere

poffumus, tribuere videamur. Hujus exempla

cuivis funt obvia.

Pofterioris generis fuperftitio continet adum
quemcunque quo, nullo licet cultu adhibito,
attribuere videmur illis potentiam efficaciamve,
qua non pollent : Ut qui talismatibus quae ge-
iliunt, vel annulis totisaureis, ferreis veluti ftellis
ferruminatis quibus ficut Trimalcio", de quo
Petronius utuntur maximam tribuunt virtu-
tem. Eorum omnium videri poffunt exempla
apud Theophraftum loco citato Sc Ciceronem de

Divinatione Lib. II. Cap. LXXII. Quamobrem
concludit hicce Philofophus ut religio propaganda
edam efi qua eß junBa cum cognitione natura feu
Nurainis fic fuperflitionisßirpes omnes elidendo.

Jam vero fuperftitio haec ell vel craffa vel fubti.
lis i craffa tum dici poteft, cum rationes habemus
fufficientes creatnris qualitates illas denegandi}
fubtilis, & ideo comuniffima inter ipfos, qui
Philofophi haberi volunt cum quidem nullas
habemus rationes denegandi eas qualitates, fed
nullas prorfus attribuendi. Eorum omnium bre-
vitati ftudentes, exempla s confuko omittimus.

PARS



m > 4» c m
PARS POSTERIOR.

Cum de Deo colendo commentabar, incidi in
recens fcriptum Parifiis primo impreffum tec
Laufannae breviffimo tempore recufum, fub titulo
LES MOEURS, in quo, Parte I. Cap. III. §. I. & IL
hanc inveni materiam leviter pertradatam, variis-

que ut quidem mihi vifum eft erroribus com-
mixtam atque caligine offufam. Ut autem
Veritas novis argumentis fuffulta maneat incon-
cuffa animum ad audoris illius anonymi ratioci-
nia adverti measque qualescunque animadverfi-
ones heic fubjungere non fupervacaneum fore
duxi quamvis jam audiverim Virum in Acade-
mia Genevenfi celeberrimum PTofefforera Verne-

mm 3 ad hunc librum refutandum fe accingere,

§. L
Deducït audor anonymus p. Ç2. Se 53. divini

Cultus neceffitatem ex fummo Numinis in crea-
turas dominio. Reverentiam in corde quantam
maximam excitare debere hancce de Deo ideam
fateor at praeter illam, alias in mente ideas,
aliosque in corde affedus fupponere cultum ei de-
bituui fupra demorjflratum eft. Non mirum
itaque, Ci miffis veri cultus genuinis fundamentis,
in falfas delapfus fit conclufiones. Le Culte in-
quit p. 54. interkw eft d'obligation, Pexterieur efi
de bienfiance. Celui la efi invariable celui - «
dépend dt mœurs fe des tems. Duo heic obfervanda
veniunt.

I. Sibi conftare non videtur Anonymus cura
pag. 60. §. L cultus externi neceffitatem proba-

Twi, IV, D turus,

1



fo

turus ex militate quam ex pietatis meae de-
monftratione alter percipere poteft deducit : fuf-
ficiens enim effet haec ratio, feu idoneum
fundamentum obligationis ftridae ad Deum externe ço»
lendura.

2. Non video praeterea oppofitionem quam
percipere videtur inter obligationem Sc decentiam.

Obligamur quippe ad id orane quod decet, vel
quod eft decorum. Nam illud nos obligat, quod
nos impellit aliquo motivo ad adiones ad nor-
mam quamcunque componendas. Obligationem
définit Celeberrimus 'Wolffius per connexionem mo-
tivorum cum aBionibus vel committendis vel omitten-
dis. Atqui quod adio fit decora fufficiens moti-
vum effe debet, ut Ens rationis compos eam femper

preeftet. In omnibus & femper decorum effe

fervandum rede docet Cicero. Cum autem quae
nos ad Deum externe colendum exftimulant motiva

fint & numero plura, & validiffima fequitur

Dei colendi verbis & fadis obligationem effe

longe ardiffiraam.

$ II.
Si pedem longius proferimus audorem iterum

fecum pugnantem tenebimus. Virtutem regnare
inter homines utile effe nec non pietatem erga
Deum effe virtutem cum bonis omnibus fatetur.
Haud fcio inquit in hanc rem Cicero an pittate
adverfus Deos fublata fides etiam fe focietas buma-

ni generis, fe una excellentißhna virtus jtißitia tollatur.
De Legib. Lib. I. Cap. VII. Exemplo in aliorurn
mentibus excitari poffe pietatem agnoscit quoque

Anonymus; & hinc cultus neceffitatem adflrui
poffe



)ii(m
poffe contendit. Sed ulterius infert mutiles fu-
perfluasque effe exercitationes feu adus conftitu-
tos & periodicos, p. 61. Quid hoc fit nefcio,
nifi repugnantia loqui. Enimvero polita cultus
externi neceffitate qualicunque nonne ideo eflt

neceffe ut quid de modo tempore Joeo, per-
fonis conftitutum inter Gives fit. Alioquin
quomodo tefiis effe poterò affiduus aduum quibus

ceteri animum gratum vel demiffum adverfus
benefadorem optimum Dominumque fura-
mura declarabunt An qui eft Deum invocaru-
rus aut propter beneficia Sc majeftatern laudatu-
rus, me in mufeum admittere tenebitur ut fuae

pietatis teftimonia percipere poffim Aut potius
an animi ejus motus internos cernere aut animad?
vertere poterò nifi eos externe coram me -
yerbis Se fadis manifeftet,

$. m.
Quod fermone tedo & circuitioneanimisinftilla-

reaggreffus erat paulp apertiusdetegit, nec diffimu-
lanter innuens, Deum fusque deque habere
qualicunque modo colatur pag. 6j. Et hic denuq
fecum pugnat cum pag. 62. dicit : S'il eft un
ichois à faire c'eft de préférer entre fis fignes arbitraires
les plus clairs fe les plus intelligibles. In cultu quo-
cunque effe ligna quaedam arbitraria non negaye-
rim : Sed quae effentiam illius conllituant ligna
peceffaria effe contendo : Illa mutationes fubire
poffunt : haec ubivis femper & ab omnibus
Ut immûtabilia funt ufurpanda.^

Ut facilius hujus propofitionis Veritas pateat,
videamus quid per fignum arbilrarium Se quid p?f

fipnum neceffarium intelligendum fit.
P 2 S'gnw



> *a (Ä ^

Signum id eft cujus idea alterius ideam excita^

re valet : Id autem cujus idea excitatur fignatum
nuncupatur. Signum vero eft neceßarium inter
quod & rem fignificatam feu fignatum, nexus
intereft neceffarius. Signum eft arbitrai-ium, quod
cum re lignificata non neceffärio nexu cohaeret,
fed ex hominum arbitrio dependet.

In cultu Signa dici poffunt demonflrativa quae fi-
gnificant ideas rerum prsefentium, memorativa quae
praeteritarura. Illius generis funt omnes adus,
quibus amorem reverentiamque noftram teftamur,
ut precationes & perfedionum divinarum laudatio-
nes; hujus generis adus, quibus gratum animum
declaramus, ut Fella Sc Ceremonies eucharifticae.

Signa igitur neceffaria, & demonflrativa &
memorativa fixa funt, atque determinata quibus
invariata refpondet notio ; ita & preces Se laudes
funt ligna neceffaria quibus ideas, aftedusque
in mente informatos infitosque habemus de
Bonitate Sapientia atque Potentia Dei no-
ftramque dependentiam demonftramus : Temporis
& loci cujuscunque determinarlo inter cultus ne-
ceffarias circumftantias eft reponenda; fed talis aut
tali's potius loci vel temporis conttitutio eft
arbitraria ; modo tamen locus fit conveniens, tem-
pusque conftitutum omnibus notum. Signa vero

arbitraria tum demonflrativa cum memorativa

vaga funt Se indeterminata quibus non con-
ftans notio invariafa refpondet ; ita genuflexio
capitis denudatio vel obtedio manuura elevatio
vel jundio corporis proltratio geflusque qui-
cunque nec non ipfa qua utimur lingua, mo-

~

A



S£f f3 3$P

do adftantibus fit nota. Sicut autem in Stilo Phiì-

lofophico voces indeterrainatae funt vitandae, ita
Philofophum fände religiofum decet non adhibe-

re absque neceffitate in cultu divino tigna indeterminata

: & inter ipfa eligenda effe qua magis dare
mentis ideas cordisque affedus exprimant ; circa

quae Deum effe indifferentem, nifi aliquod adfit man-
datum pofitivum lubenter concedimus. Ita &
ipfe Mofes de circumflantiis Cultus arbitrariis
ratiocinabatur. Nefiadtote, inquit, quemadmo-
dum nos hic hodie fadmus, quod cuique libel : Etenim
nondum pervenifiis in requiem atque horeditatem,

quam vobis Deus vefter Java daturus eß. Quum
autem trajeBo Jordane confederitis in terra cujus in
horeditatem Java Deus vefter vos immittet ejusque
beneficio ab omnibus veftris finitimis hoftibus quieti in tuto
agelis, quern locum contigerit a Java Deo veflro eleBum

effe ut ibi fuum nomen confiituat, eo fertote omnia

qua vobis pracipio, videlicet veflras hofiias, facrificia,
decumas qua donarla fecreveritis, fe votorum veflro.
rum leBa omnia qua Java voveritis. Deut. XII.
8 - 11. & 4- 7. Cum autem tigna neceflaria ex
ipfius rei natura pendeant deledus indifferens effe,

aiequit aut potius nullus eft amplius deledus.

Verus idcirco Cultus a moribus atque temporibus

nullo modo pendet : Cultus equidem a Deo
Judeeis preefcriptus, ad eorum mores, indolem-
que erat accommodatus, ex temporibus quodam-
anodo pendens & propteiea mutabilis: Sed Cultus

naturalis vel lege naturae praefcriptus, ex
ipfius hominis eonftitutione dependens, nec non
ex ipfis quas cum Creatore perfediffimo habet

felationes, imutabilis eft atque neceffarius ; Ita
D 3 ut



nam
lit quod de motibus internis dicit Anonymus de

vero Cultu affirmari liceat, it efi unique il fut
d'obligation dans tous les tems > il l'efi dans tous les lieux,
fe par une conféquence neceffaire il efi connu de tous les

hommes ; pag. 62. nifi ab omnibus cognitüs ab
òmnibus faltem cognofci potetti

§• \t
Hisce principiis Se diftindiönibtis queéftio diri«

mitur ab audoré p. 6i. fub fin. propofita j parmi
fesfignes deflinés a répandre l'efprìt Je pieté dans les cauri
en efi U quelquesuns que Dieu affeBione fingulièrement
Stint equiderh qdae Deo funt magis grata, quibus
tangitur Sc raovetur, tum in ftatü natura' t cura iri
ftatu religionis ', aequivoca quippe eft quaeftiö.
In religionis datti ea quae Deus conftituit juffitque
fola ampleditur * Sc gratiofe excipit- Quicquid
ègo vobis pracipio curatole, Ut idfacialis, neque quicquani
huic vel aJdatis'i vet detrahdtis Deut, XII. 32* Ve*
tura in natura' ftatu adus foluiii Deo grati effe poll
funt, qui ideis affedibusqtie j quos de peffediffi-
firio Ntifflirie habere debemus * refpondetit cori-
venitintque J Sc adus qui melius fimpliciüs &
diftindius ideas affedusque Congruös patefaciutli
quin gratiofitts accipiat haud dubitamus»

Ünicam adhuc Anonymi propofltioriern ad exâ*
men revocabo quae pag. 6<e. media legitur. Uri
homme qui vivrait feul fur la terre ferait difpenfe du culte

extérieur : Hujus affertidnis rationem fubjungitj
Ce n'efi point par rapport a Dieu qu'il a été infiituê, il
là été pour unir les membres de la fedite par la profeffioti

mvertè



fr
ouverte d'une feule 'fe même Religion. Plura hic anî-
madvertenda elfe cenfemus.

T. Aequivocationem in verbis latere, qui velit
attendere, facile percipiet quam ut tollamus
Cultum in privatum Se feciatem diftinguere neceffe
ducimus : Quem unusquisque pro fe fufcipere
tenetur, privatum diciraus ; focialem vero, qui,
conjundis pluribus ad communera felicitatem
promovendam ex pado inftituitur. Si de Cul-
tu privato loqui velit Audor hominem in terra
folitarie viventem a Dei colendi lege propterea effe

folutum indubitanter nego : Si de Cultu fociali
hominem folitarium a colendo Deo in focietate
effe exemtutn lubenter concedo : Priori igitur fenfu

falfa erit propofitio polleriori identica.

2. Omiiîis praeterea ceteris rationibus neceffa-
rîee Cultus Divini inftitutionis unicam admittit;
funt tamen quae Deum, quae nosmet ipfos quae
alios homines refpiciunt eeeque non fejungen-
dee fed fimul confiderandae.

3. Quae proximum fpedant variée funt. PietatU
nollrae confideratione excitatur proximus ad imi-
tationem : Cujusque autem eft officii ceterorum
utilitatem fedulo perquirere. Nec minus obliga-
mur ad focietatis ftatum perfediorem reddendum.
Quo plus in ea viget pietas fervetque quo plures

funt qui Numen fandius colunt perfedioe
profedo evadit: Atqui nemo eft qui fuo exemplo
ad id conducere non poffit ; debet igitur. Haec

eleganter fuffragio fuo comprobat Cicero de

Legibus Lib. IL Cap. VII. ab initio. Quo plus pie-
las adverfus Deum lincerà, & virtutes quae cum

D 4 e*



f6(
ea neceffario conneduntur inter*homines in foeie-
tate civili viventes funt communes, eo cujuscun«
que membri flatus eft tutior atque beatior. Ma-
ximi igitur omnium individuorum intereft eas fo-
vere virtutes Sc fuo exemplo ib aliorum mentibus

excitare.

4. Sunt etiam rationes, Se quîdem validac, quae
110s ipfos fpedant, Cultus neceffitatem adftruen.

tes, ita ut Ci folus in terris effem Deum nihil-
ominus a me colendum effe crederem. Enimve-
ro adus illi externi fubfidia funt & adjumenta,
quibus mentis meae motus confervarentur, excita-

ïentur & alerentur ; tettante experientia de hoc
dubitar! nequit. Talis quippe eft inter animam
& corpus connexio ut unius commotio in alte-

rom transeat, mutua quafi fympathia, & praeor-
dinatione. Si pietatis motiones in animis accen-
duntur mentis affedus corporis motus fequun-
tur neceffario nobisque vel ihvitis, & vice ver-
fa corpus in motu convenienti exflimulat animée
affedus ; ita ut adus determinati fenfus in mente
•nalogos Se correfpondentes excitent.

f. Refpedu tandem ad Deum unice habito
ejus Cultus neceffitas demonftrari poteft. Cum
animam atque corpus creaverit, fequitur hominem

quamvis folus in rerris effet, hominii five
elientelae profeffionem animum gratum propter
beneficia animae Sc corpori communia preces
propter utriusque indigentiam tum animo cum
corpore Creatori optimo maximo debere. His
etiam dudus rationibus Pfaltes dicebat. Agite ve*
neremur fupplkes flexis ante Jovam Creatorem noftrum

genibus.



fri m
gtnìbus. Pf. XCV. v. 6. Se Apoftolus Paulus Cet
rinthios his verbis adhortabatur ad Deum colen-
dum honorate Deum veßris corporibus fe animis qua.
Dei funt, i. ad Corinth. Cap. VI. v. 20. nec non
Romanos, quare cohortor vos Praires per Dei mife.
rkordiam ut prajktis corpora veftra hofliam viventem,
fanBam acceptamDeo qui vefier fit Cultus RATIO.
NAL1S ad Rom. XII. v. I. Haec agnovit Epi-
Betus ut patet ex Arriani çommentariis, Lib. I.
Cap. VI. Si fani effemus quid aliud nobis agendunt

effet fe publice fe privatim, quam Numen laudandum,

fe celebrandum fe grates perfolvenda Nonne fe
inter fodiendum fe arandum fe edendum hymnus hic

cantandus effet Deo Magnus efi Deus qui nobis hac

inflrumenta prabuit, quibus terram colamus ; Magnus
eli Deus, qui manus dederit qui deglutiendi vim

qui ventrem qui effeceril ut fenfim crescamus, ut dor-
tnientes refpiremus ; hoc finguiis diebus cantanda effent

fe hymnus maximus, fe diviniffimus refonandus, quod

facultatem dederit harum rerum intelligentem fe uten-
di ratione inftruBam. Quid ergo cum vulgo excacati

fttis nonne oportebat effe aliquem qui hoc munere

fungeretur fe toco omnium hymnum Deo publicaret.
Nec multo poft ad illud officium fpeciatim effe

formatos conflitutosque homines expreffe docet.
Si Lufcinia effem, Lufiinia officio fungerer fi olor olo-

ris. Nunc cum rationis fum partkeps Deus mihi ce-
lebranàus verni. Hoc meum eß munus hoc exequor,
neque hanc fiationem defeuxm, quoad iicuerit, fe vos
ad tandem hanc cantilena»! exhortor.

.D f DIS-


	Eliae Bertrandi [...], tentamen philosophicum de cultu divino

