
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1748)

Heft: 12

Artikel: Nomothesiae ecclesiae Christianae ex certis principiis deductae &
modeste vindicatae sectio quarta critica : examinans principia patrum,
imperatorum & modestiorum heterodoxorum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M 489

~
W. ^

f~^~> a
ft

NOMOTHESIE
ECCLESIA CHRISTIANE

ex certis Principiis deduótae

& moderte vindicatac

SECTIO QUARTA
Critica : examinans

Principia Patrum, Imperatonim &. modefficirum
Heterodoxorum.

§• L
Tßflda fe omni receptione digna idea Nomotheßa Chri-

•*• fliana illa efi, qualem ipfe Senator in Sacris Lite-
ris reliquit., uti illam AuBor disfert., cum quo nobis

res efi, primo fißit p. 58- quaeque in antece-
dentibus pluribus, var'tis fe folidis Argumentis probata,
efi.

IL Idem Auetor ftatim fubjicit: Habes hic prae-
terea ideam [ Nomotbefia Chrifliano ] qualem nafienlis
Ecclefia Patres, qualem Augufiiff. Imperatores, Reges

Tom. 111. li ac



490

ac Principes omnium fere atatum nobis adumbratam re.
liquere; Ideam qualem ipfi Heterodoxi modefliores hodie-

que tuentur, qui adverfarios Machiavellifmi accufant.
De poflerioribus his ideis longe aliter judkandnm ac ds
prima.

III. Hac, qua efi AuBoritas Dei, FiliiDei, inSacrfs
loquentis, prafcribentis credenda, agenda, colenda
operanda regimen Ecclefia, fola Ecclefiam in confcientia ob-

ligat, fe eft fundamentum ac norma omnis Nomothefia,
qualiscunque illa. Omnis alia proprio fundamento caret
fe tum demum reBe fe habet, quando in omnibus con-
venit cum normali illa, nec quidquam contrarium conti,
net. Finit ex Seétione lì. ubi ceu falfum principium
Nomothefia Chrifliano prob.sbatur ratio auBoritas
humana five paterna five politica five ecciefiafika, etiam
hiftorka fuperiorum faculorum. Quae vera, bona,
traditEcclefia vel praffcribit politica, aut probant
modefliores Heterodoxi, recipit ccetus fidelis, non
ob meram auctoritatem humanam, fed divinam,
argumentis fe demonftrantem ad confcientiarn 2.
Cor. IV: 2. I. Joh. II: 27. Verus fidelis cum ci-
vibus Samaritanis ait: Non amplius credo propter
tuaut narrationem, fed quia ipfe novi Joh. IV : 42.
Quod poftulat liber flatus Ecclefiae N- Teftamenti
Jer. XXXI: 33, 34. Minime tamen fimpliciter re-
jicimus Res Religionis Chriftianae quas propo-
nunt, inculcant Patres, imo Doctores cujuscun-
que fectae, etiam Laici, multo magis Majeftate
regia illuftres. Quin cum attendone legimus, exa-
minamus; verum, bonum, prudens, quod fe ad
confcientiarn commendat, rerinemus a quocun-
que dictum. Unde nos non interdicimus ledlione
Scripturae, patrum, librorum, qui ab auctoribus

varia-



49î c m
variarura religionum confcdpti funr, edam eo*

rum, qui nos utHeterodoxos,Haereticos (ut flos-
culi variant) acriter traducunt. Et quomodo
poffemus rectum ferre judicium, fi partes non au-
diuntur, libri non leguntur. Verum, bonurn,
prudens etiam in hofte laudandum, retinendum.
Prudenter imitamur mercatores mundanos, qui,
aurura non ex religione aeflimant, fed juxta lapìdem

Lydium Si Lancero. xMercator Reformatua
a Jutlseo accipit monetam probam fed adulteri-
nara non accipit a Reforraato. Vera Religio non
habet refptctum perfonarum, fed veritatum, prae-
ceptorum a Deo revelatorum. Ex adverfo fi
Patres Imperatores & quicunque alii tradtint & in-
culcant, quae contrariantur Nombthefiae Chrifti,
examine facto reprehendenda & rejicienda funt»
Fai fum, malum, imprudens ob ftudium partium
in patrono, propria Ecclefia, nunquam probandum.

Hoc effet bonum pro malo, malum pro bonot
tenebras pro luce, lucem pro tembris, amarurn pro du/cit
duke pro amaro habere. Jef. V: ro. idque contra
confcientiarn, folius auctoritads humanae gratia*
Valet femper: Deo magis obediendum, quam homini.
bus. Accedit disfenfus. Disfendunt Patres a fe invi-
cem Auguftinus ab Hieronymo, imo Auguflinus
ab Augullino, faltem fiepe, quod AuBor disfert^.

non negabit. Disfendunt Imperatores Augultiffi-
mi. Ilii Arrianis favent. Unde lotus mundus fit
Airiantts. Hi non. Ipfi Auguftiffimi Imperatores
disfendunt a fe. Quod hoc tempore graviter in-
culcarunt, alio graviter prohibent : disfendunt
recentiores Doctores inter fe. Videatur Azorius in
inftitutionibus Moralibus. Disfentit Ecclefia recen-
dor a Patribus, Cypriano veluti, Tertulliano,

li 2 Ori-



492

Origene. Cui credendum Prudenter Optatus :
Nemo vobis credat. Nemo nobis, Omnes contentiofi
fumus. Etiam Auguflinus contra Maximinum Ar-
rianum. Nec ego Nkenum, nec Tu debes Arminien-
fe, tanquam prajudicaturus, proferre Concilium. Nec
ego hujus auBoritate, nec Tu illius detineris. Scriptu-
rarum auBoritalibus, non quarumcunque propriis, fed
titrisque communibus teflibus, res cum re, caufa cum
caufa, ratio cum ratione concertet. Sed quid pruden-
tia fuadet inter tot disfenfus, andquos, recentio-
res, ecclefiafticos, politicos? ig. Pro norma ha-
benda eft Nomothefia Chrifti. Omnis, quae fe-
quente tempore introdurla, comparanda cum prima

ceu archetypica norma Se fundamento omnium

aliarum. Quae cum hac vere convenir, pro-
banda. Quae vero disfentit, rejicienda. Funda-
mentum capitum religionis quod probamus
non efi veneranda antiquitas : Non fulgor Maje-
flatis regiae : Non titulus orthodoxiae vel hetero-
doxiae. Si recentiores laici heterodoxi accedunt
ad Nomothefiam Chrifti, reliqui non, tune non
folum illi praeferendi, fed unice probandi, hi vero

rejiciendi funt. Valet rò àw àçyjit. Dices :
Quis décidât? Unaquaeque pars clamât Nomothefiam

quam obfervat convenire cum Nomothefia
Chrifti. ÇJ. Ita eft. Studiofi partium, qui in
verba doctorum Ecclefiae jurant, nunquam per-
venient ad veritatem chriflianam. Amant cœci-

tatern, velamina mentibus fuis impofita.
Prudenter tales in ccecitate relinquimus ; donee Deus
veritatem revelabit. Decifio circa leges majoris
momenti valde facilis eft. v. gr. Quaeritur: An fa-
cra Ccena fub utraque fpecie ita lit admimftran-
da, ut omnibus convivis porrigendus fit panis

cum



493

cum vino Decifio ex Nomothefia Chrifti facilli«
ma. Hic communionem inflituit fub utraque fpecie.

Primi Chriftiani, Apoftoli, Corinthii panem
non folum acceperant, fed & vinum. Marc. XIV:
23. I. Cor. XI: 2<ç, 26, 2%. Patres nafcentis
Ecclefiae fine dubio omnibus dignis convivis dede-

rant panem & vinum. Qui dignus, ut accipiat
panem,edam dignus,ut accipiat vinum. Auguftiffìmi
Imperatores fleterant pro hac Nomothefia clariffime
convenienre cum Nomothefia Chrifti, utHifloria do-
cet: Heterodoxi, ut nominantur, eamdemNomothe-
fiam fervide probant,Quando vero inEcclefiaChrifti-
ana dantur conflitutiones, ordinationes in dogmati-
bus, cultu, modo Ecclefiam colligendi, disciplina Ec>

clefiaftica, quae neque clare in Nomothefia Chrifti
fundata, neque etiam ei contrariantur, imo cum
ea Ilare queant, liberae cuique ccetui, & aliquan-
do membris funt reliquendae. Ratio. Summus
unicus Legislator, Rex, Dominus non praecepit,
non etiam prohibuit. E. Liberum reliquit. Quod
vero liberum ea voluntate unici Domini, a fervi*
ejus Sc fratribus tanquam lex neceffaria ferri
cum auctoritate vel poena ccetui aut membris
imponi nequit. Talia libera plura : ut ccelibatus
ecclefiaflicorum, vota, raonafteria & quae umilia,
Qui donum conrinentiae habent paftores qui
judicant fe ccetui rectius in coelibatu praeeffe pos-
fe; Qui certis ex cauffis mod fe votis alligant ad
hoc vel illud liberum intermittendum, agendum;
Qui focietatem facram libere cum aliis ineunt,
non agunt contra Nomothefiam Chrifti. Nam
Dominus Jefus Chriftus haec vel fimilia non prohibuit,

in poteftate noftra reliquit. De talibus libe-
ris tenendum, quod fundamentalia non fint. Haec

li 3 con-



494

conditura a Domino, tum dogmatica, tum mò-
ralia, tum quae cultum concernunt ; nunquam
contrariar! queupt Nomotheliae Chrifti. Illa libera

relinquenda funt, tum quando nuncupantur,
tum quando tolluntur. Adit veluti Petrus libere
focietatem, relinquit eamdem liber ita tamen,
ut focietatem jure non laedat nec offendat. Libera

illa pofcuntur in poteftate, veluti voventis, fan-
<Sa, jufta, aequa, poffihilia. Abeffe debet omnis
opinio meriti, hypocrifis, contemtus, damnum
proximi. Libera fufcipiuntur pracilantur gravibus
ex rationibus prudenter, ad gloriam Dei, eedi-
ficationem proximi ac propriara falutem,

IV. Argumenta, qua auBor disfert. in contrarium

ex Sacris proferì, a detorfionibus vìndicanda fe ex verbis

nexu, fcopo, locis parallelis, analogia fidei fcrìptura-
ria ita exponenda fiunt, ut clariffirne confiet, nullum iis

ineffe roburpro Nomothefia Hierarchka, ßeciatim Romana,

quin fordter confirmare Nomothefiam Religionis

Chriftiana fiupra propofìtam ac deduBam. In gè-
nere probe notandum eli, non effe quaeflionem:
An Religio Chriftiana fuperftructa fit legibus,
fpeciatim etiam gravibus contra turbatoresin fide,
Vita, cultu, quod generatim maxime probamus;
fed quaeftio eft: An loca Scripturae, quae profe-
runtur, probent ideàm Nomothefiee Ecclefìafticae

fyflematis Hierarchici fundamentis innixam? quod
pernegare debemus. Audiamus autftorem p. 4r.
Falftas Dogmatinn Hieiarch'io oppofitorum clarius non

relucet, quant examinâta ad facrr.s literas, fontes veri-
talis. Datur jurisdiBio exterior feu poteflas LL fancien-
di in Ecclefia. Si, qui Ecclefiam non aitdierit, vitari
perinde debeat tttque Eihnkus fe Publicanus Matth.

XVIII :



ÜB 49T C

XVIII: 17. Paucis interpofitis : Qui non obedit
Ecclefia (Synagoga, fi ita velis fe a fortiori Ecclefia Chrifii)

impius efi acfieleratus, perinde atque ethnki fe ru-
blicani. ïtaque neceffltati obedknài, quam Chrifius di-
ferte hic asferit, rejpondet in Ecclefia poteflas procipiendL
Id quod fatis efl ad rem noftram. Ig. Oprim„ p.o-
vocas ad Sacras Literas, fontes ventatis, quod fin-
gulariter aeftimamus. Videamus, cui parti fave-

ant, obfervato tamen aeqniffimo canone juriscon-
fultorum : Particulam legis non elle citandam absque

nexu cum lege, tum videamus integram
legem Matth. XVllf: ï'ç-21. Summus Ecclt-fiae
Dominus difciplinam proponit graduatam ; primo
inter accufantem & accufatum. Dein très quatuor-
ve alios; tandem inter accufatum Se Ecclefiam.
Unde fequitut disciplinam penes paucos penes
plures, penes Ecclefiam,- Imo quod praeprimis
notatidum, non privative penes Clerum, multo
minus caput ejus vifibile, exclufis, ut hodie lo-
quuntur, Laicis. Fratri in fratrem jus hoc con-
fertur. Die Ecclefiae. Certiffime Ecclefiam ex
omni ftatu conflantem notât. Vel oftendatur unir
eus locus Ecclefiam reftringens ad Clerum & quod
majus eft, ejus caput.

Ecclefia poteftatem habet immorigeros punien-
di, quod ex loco darum: Sit tibi ut Ethnkus fe
publkanus. Sed an haec peena vult: Immorigerum
carceri include; Bonispriva, torque ilium; Combure

eum &c. Certe non. Ethnici & publicani
manferant in vita, protectione & libertate civili
fruebantur. Vixerant aliquando in dignitatibus
mundanis. Non tamen membra Ecclefiae hab Cantar.

Quoniam enim Ecclefiae iramorigeri erant,
li 4 ab



49* c m
ab ea excludebantur. Pergit Summus Dominus
docere hujus Ecclefiae fummam auctoritatem.
Conftitutiones ejus, quae in terris fiunt, ratae ha-
bentur in cœlo. Amen dico Vobis : Quacunque liga-
bitis Sec. ~fy. i8' Eniinentiffima auctoritas! Quae
ta&ien hodie contemni folet. Surgit Dominus in
inflitutione fua & porro docet : Non folum
judicium totius Ecclelìae tantum valere apud Deum
fed etiam preces duorum tantum & quidem trip)
Travlot Trpaypaìot, non folum in cafu praecedente,
fed in quolibet alio: Quodcunque petent a Patre cizle-

fli, id obt'mget 'y". 19. Si Ecclefia non convenire
poffet vel nollet, privilegium, quod Ecclefiae pro-
mittitur, applicatur ad duos. Fundamentum eft.
Etenim ubi duo aut très conveniunt in nomen meum, ibi
fum in medio eorum. ir. 2o. Non mirum, quae con-
flituuntur ab Ecclefia in terra: quae petuntur a
duobus in terra, in cceHs cognofci, rata haben".
Nam in medio eorum eli Summus Dominus,
Dominus costi non abefl ab Ecclefia, a fidelibus, pro-
xime adaft tanquam Praefes. Qui adeft, vicario
non indiget. Ecclefiae ; vel etiam duo conveniunt in
nomen Chrifii, non vero in nomen humanuni, ec-
clefiafticum, civile, fed in nomenFiliiDei, quem
praefentem in fide habent, colunt, dependent a

fpiritu legibus, regimine ejus. Si convenirent
in aliud nomen; fi fecundum proprias leges ju-
dicatent, certe definitiones, preces taies non ex-
audirentur, rarificarentur.

Qualem Dominus Ecclefiae hic reliquit difciplinam,

talem veneramur, probamus, cum Vitrin-
ga, quem AuBor dìsfert. p.47val!egat, perfuafi
fumus, talem difciplinam cœtum chrifiianum plurimum

nitori



497

nitori fuo reflituere. Extendimus hanc difciplinam
ad omnes cafus, fimiles, graviores, leviores, qui
in Ecclefia eveniunt, dogmadcos quoque,
morales, qui cultura, modum membra colligen-
di concernunt. Non vero rellringimus ad eum
folum, qui memoratur Cap. citato. Id quod
concludimus ex rei natura fpeciatim verbis aire
\àv Sia-xli quacunque ligaveritis, de omni re v. l8-19.
Certe mirum legem hanc citari pro regimine hier-
archico, quod cum illa Ilare nequit, imo quod
prorfus hac lege fubruitur. Summus Dominus
extendit regimen Ecclefiae ad fratres ad totam
Ecclefiam conflantem ex omnibus fidelibus ho-

rumque ftatibus. Sapienter Cleri non meminit
preevidens hujus ambitionem corruptis Ecclefiae

temporibus. Dat dein Ecclefiae poteftatem immo-
rigeros ex coetu excludendi : Sit tibi ut ethnicus fe
publicanus. Non vero: Spolia proteBione civili, hono.

ribus, dignitatibus in mundo, multo minus vita priva.
Haec alieniflìma aSpiritu Chrifti Lue. IX: ^4. ff.
Dat praeterea Ecclefiae proraiffionem quae fol-
vit vel ligat in terra rata habentur in ccelis. Pro-
mittit denique etiam duobus vel tribus, fed precan-
tibus, armis milidae fpiritualibus pugnantibus, gra-
tiofam exauditionem omnium Precum, fubjecta
certioratione furata a fua praefentia, non folum
in medio numerofae Ecclefiae, fed Se duorum vel
trium fidelium. Haec tolluntur a regimine hierar-
chico ceu quod excludit datum civilem & dome-
flicum. Laici, non folum gregarii pifcatores fi-
milesque quos liberrimus Deus faepius larga
menfura Spiritus S. perfundit, inidonei habentur
ad res religionis dogmatum fpirituales cognos-
cendum, fed Sc in eminenda civili çonftituti. Hier«

li f «chi-



m 498 c

archîcum regimen reftringitur ad Epifcopos, Pres-
byteros, miniftros, imo faepius ad folum Pontifi-
cem. Qua fronte verba fum mi Domini: Die
Ecclefia torquentur: die Pontifici: die regimini hierarchical
Poena immorigerorum eft hecc; Excludere ex Ecclefia;

Ethnicos, Pubhcanos habere. Ubi mandatum in-
carcerandi ; fpoliandi bonis comburendi &c.
Totius Ecclefiae folutiones, ligationes vel ut in
Johanne C. XX. legimus remiffiones peccato-
rum, eorumque detentiones, quae fiunt in terris
in nomine Chrifti in casus confirmantur. At hier-
archia gloriam Ecclefiae communem libi appropriât

cum exclufione maximae partis, quae Ecclefiam

conflituit. Multo minus rationem habet
duorum triumve, quorum tamen preces ad
Patrem factae omni in cafu exaudiuntur: Regimen
hierarchicum, fpeciatim pontificiale, hac ex caufa

excogitatum quod requiratur regimen vifibile,
caput vifibile, abfente capite invifibili. Quant-
opere haec adverfantur verbis Chrifii gloriofis &
folatio plenis. Ubi duo aut très conveniunt in nomen

meum, ibi fum in medio eorum. An verba haec vera

funt vel non Quis audet veritatem verborum
negare? Ergo ubi Ecclefia Chrifti in nomen ejus
convenit five in Europa, five Alia &c. imo ubi
duo aut très conveniunt in nomen ejus, in horum
medio eft. Videt, audit, cognofcit, dirigit, de-

cidit, exequitur, quae ab Ecclefia, imo a duobus
aut tribus, proponuntur, petuntur, aguntur.
Cui ufui caput humanum vifibile, varie infirmura
certo loco circumfcriptum, praefente capite divino,

confummato, omnipraelente, omnipotente?
An tale caput pro divino praefente Ecclefiae magis
profpicit

Quae



&£ 4$9

QaxAuBor admifcet loco Matth. XVIII: p. 41.
42. ex diciis facile intelliguntur, refutanturque.
Ex his primum : Datur jurisdiBio facra exterior feu
poteftas LL. fanciendi in Ecclefia. Si qui Ecclefiam

non audierit vitari perinde debeat atque et hnieus Se

publicanus. Ig. Quae confequenda! Si haec con-
fequentia valeret, fequeretur quoque. E. Quili-
bet frater duo terque fratres habent poteflatem
leges ferendi. Eadem phrafis occurrit. Si te non
audierit v. 17. Dein fummus Dominus praecipit : Si
Ecclefiam non audierit, fit tibi tanquam publicanus fe
ethnicus v. 17. non dat poteflatem leges fanciendi,
fed legem, quam ipfe tulit, exequendi. Sit tibi
tanquam Ethnicus Sec. Infuper haec dicta funt ad

Ecclefiam, non ad regimen hierarchicum vel pon-
tificem Romanum,

Alterum : JurisdiBio facra fine panis canonicis lan-

guet ac fine Nervo efi. E. Ufus pœnarum canonicarum

in Ecclefia neceffarius efi. $. Ufus pœnarum in
Ecclefia Chriftiana neceffarius eft quod in genere
conceditur. Pofeunt enim Sacrae Literae. Pofcit
natura rei. Societas facra absque pœnis confiftere
nequit. Sed non fequitur. E. Neceffarius ell ufus

pœnarum canonicarum. Pœnae canonicae primis
Seculis haud erant, nec effe poterant, jurisdictio-
ne externa penes Romanos exiftente. Vel an
primitiva Ecclefia imrnorigeros carceribus incluferat,
opibus, dignitatibus, patria, imo vita privave-
rat Dein pœnae canonicae funt hujus feculi,
brachii humani. Si Ecclefia Romana ligat, liga-
tio nihil valet, magiftratu civili nolente, potius re-
fiflfnte. Im'morigeri ccelum- non timent, fed
terrain non Ecclefiam, fed mundum. Pœnae cano¬

nicae



ïoo C S«

nicae tum demum terrent, fi a potentia terreftri
vim terrendi accipiunt. Mundani, hypocritae fa-
cillime has pœnas évitant fimulando, cultu hypo-
critico, quem animus damnât. At aliter com para-
rum cum pœnis verae Ecclefiae Chriftianae, liga-
tiones quae in Ecclefia fiunt ratae habentur a Deo
in cœlo. Filius Dei, Dominus omnipraefens,
omnipotens graviffime animadverdt in imraori-
geros, hypocritas Apoc. Ill: 19. Satanas, omnes
pœnae, fpeciatim fpirituales funt in manu ejus. 1.
Cor. V: 3 - 6. Perdit non folum corpora, fed &
animas in gehenna Matth. X : 28- Tales pœnae
non folum Ecclefiam pavore replent, fed & alios
quosvis qui de iis audiunt Act. V : n. Quanta
vis harum pœnarum in primis feculis! Primi Chriftiani

plus reveriti erant gladium fpiritus, oris,
quam Magiflratus. Difciplinae Ecclefiafticae fub-
jecti lachrymis fufis gratiam Ecclefiae, [plorantes
hinc dicti ] expederant.

Tertium: QuaeAuBor habet de varus explicatio-
nibus folvendi, ligandi inter Proteftanf.es, Thoma-

fianos, Puffendorfianos, ad cardinem quaeftionis nihil
faciunt: Supra aliata clare in lege Matth. XVIII:
exilant. Catholici non habent, quod proteftan-
tibus disfenfus exprobrent. Si e re effet, facile
Catholici disfentientes multo numero allegari pos-
fent. Nunquam audivi Thomafianos, Puffendorfianos

ab Ecclefia proteftante genuinos judices hoc
inThemate agnofci. Sanctiora principia inScriptu-
ra reperimus ac veneramur.

Secundum argumentum ex facris pro poteflate
Ecclefiaftica leges fanciendi AuBor disfert. p. 43.

prolerd



foi

profert verbis Pauli: Quid vultis? In Virga veniam
ad vos? An in charitate f1 I. Cor. IV: 31. Infifla-
mus iisdem vefligiis & verba Pauli in nexu fuma-
mus. Apoftolus rem habet cum quibusdam Co-
rinthiis non rede ambulantibus, quos itaque,
tanquam pater, dehortatur v. 14, if. Graviter hinc
fignificat fe ad illos venturum & experimento co-
gniturum, non fermonem inflatorum, qui praetu-
midi multa loquuntur, gloriantur, defendunt, an
facundi, diferti fint; fed Sùvxpiv, quod reale eft,
quod potentiam condnet, exerit, addita ratione
v, 20. Non enim confiftit regnum Dei in fermone, fed in
potentia. Verba minime fufficiunt. Rei virtus po-
fcitur. Hinc quaerit: An ad vos veniam h x*Rò\
cum virga An in charitate feffiritu manfuetudinis
Quid intelligendum per virgam? An virga, lictores,
çarnifices, gladios, rogos notât? Certe non.
Externa ejusmodi fecularis virga in regno Dei incognita,

inufitata. Notorium eft, Paulum, reliquos
quoque miniftros Jefu Chrifti, omni poteftate fe-
culari deftitutos fuiffe, naturam regni Dei tales

pœnas renuere. Virga optime dignoicitur ex op-
pofito, in charitate, in ffiritu manfuetudin'u. E. Virga
notât poteflatem fpiritualem. Spiritum fervoris
contra illos, quiturbant, inficiunt Ecclefiam Dei,
eique nocent. Quae vero virga, vario modo infli-
gitur, ut docerjt aäa. Quod clarius ex fequente
capite elucebit.

Terdum ex î. Cor.'v: 3. Jam judkavi eum,
qui fic operatus efi tradere Satana in internum carnis

p. cit. 43. $. Auctor in citadone hujus loci plu-
ra omittit quae lucem adferunt dpcentque nihil
minus hoc loco probari, quam regimenEccîefiaeRo-

manum



503

manum vel Nomothefiara Ecclefiae Romanam
qualis nunc eft. Verba haec funt. Annon potius lu-
xiflis, ut tolleretur e medio, qui tale facinus patravit.
Nam ego quidem ut abfens corpore, verum proJensfftri-
fu jam judicavì tanquam profens illum, qui hoc ita
patravit, in nomine Domini noftri Jefu Chrifii, congre-
gatis vobis fe meo ffiritu cum potentia Domini noftri
Jefu Chrifii taltm tradere Satana ad interitum carnis,
ut Jpiritus fälvetur in die Domini Jefu. Confiât ergo
quam clarifììme, poteflatem hanc effe fpiritualem,
ceu teflandam non folum in nomine Domini noftri

Jefu Chrifti, fed et cum potentia Domini noftri
Jefu Chrifti; Teflandam dein h meùpali-, in fpiritu,
Pauli abfentis, praefente ccetu. Lictor, carnìfex
h. 1. eli Satan. Quid hic locus Commune habet
cum difciplina Ecclefiae Romanae, poteflate inquifi.
torum, quae excludit ccetum ab exercido difcipli-
nae, quae exeritur brachio carnali, cujus robur in
regno humano, cui lictores, milites, adfunt fen-
tentiara horribilem executuri 1 Ubi nulla poreflas
in fpiritu, in pr«cibus. Si deeffent lictores, carni-
fices, milite*, nihil quicquam valerent. Ludibrio
effet omnis eorum poteflas. Nulla fiducia in
Deum, in Dominum Jefum Chriflum. Sed in
camera. Apoftolus Paulus minime cogitavit lae-

dere corpus incelluofi vel privare eum bonis &
vita. Hoc folum aCorinthiis popofcerat, ut com-
muniontm cum ilio nullam haberent, ne quidem
una comederent, ejicerent ex coetu & tractarent,
tanquam Ethnicum. v. 9. ì{,^f.

Quattum: ex 2. Cor. XIII: 2. Cum venero, non

parcam. Ig. Quid tum An ergo hinc fequitur
Nomothefia Ecclefiae Romana? An hinc fequitur

plus-



fo3

plusquam Tyrannicum Inquifitionis Officium?
Quadrat in certo fenfu. Nam hoc officium non

parcit, crudeliffimum enim quod fingi poteft. Sed
nihil minus intelligit quam tale nonparcere: vel lege
verfus 3, 4. qui proxime fequuntur vulgato ita
vertente : An experimentum quoritis ejus, qui in me

loquitur Chriflus. Qui in vobis non infirmâtur fed potens

eft in vobis. Nam etfi crucifixus efi ex infirmitate fed
vivit ex virtute Dei. Nam fe nos infirmi fumus in ìlio ;
Sed vivemus cum ilio ex virtute Dei in vobis. Agit
locus de difciplina Ecclefiaftica Apoftolica, quae
exercebatur verbis, fpiritu oris per potentiam Jefu
Chrifti. Habes exemplum Act. XIII: 9, 12. Quae

nunc convenientia cum pœnis per lictores carni-
fices, milites? Si inquifitores Jefum Chriftum a

partibus fuis haberent & per ejus potentiam fpiri-
tualem contra immorigeros agerent, turn hic &
confimilia loca recte citarentur. Alias quaelibet
caeca, carnaliter fervida, potens religio non parcit,
ut Ethnica, Turcica &c.

Quintum, quod pro Hierarchia Ecclefiaftica ci-
tatur p. 43. exflat ad Tit. II:' if. Argue cum omni
imperio. Sed qua vi? Quo argumento hinc evin-
citur hierarchia Ecclefiaftica, fpeciatim Romana?
Nemo negat, faltem jure negare poteft, miniftrunj
Dei inculcantem Doctrinam Jefu Chrifti cum auBo.
ritate hoc officio defungi contradicentes ihiy-
%eiv convincere ac in nomine Jefu Chrifti immorige-
ris curfum Evangelii impedientibus in nomine
Jefu Chrifti iram Numinis valde iraprecari, Talem
auctoritatem teftaturus habet non folum Ì7rilayììv
Ecclefiae, fed ipfius Dei 1. Cor. VII: 23. quod
çert« efficax eft Matth. XVIII. imperium raunda-

num,



îo4 M
num, carnale politicum intelligi nullatenus
poteft. Exulat enim in regno Dei. Bonus Titus Ma-
gillratui fubjectus quomodo cum imperio mandano
contradicentes redarguere potuiffet. Imo ne quidem
elenchum egiffet: ehey^e convince; Vis enim &
potentia externa non i>\éyxu eonvincit, fed cogit, ob-
tundit, obdurat.

Sextum, quod hue trahitur p. cit. exftat Hebr.
XIII: 17. Obedite prapofîtis fe fubjacete eis. Auctor
probat verba haec non effe detorque'nda ad principes

politicos. Pfaffium cafligat notantem fubjacete
feu V7riinetv non elfe accipiendum in fenfu tam eraffo
fe pingui. Ig. Neminem novi ex Proteftandbus,
qui verba haec detorqueat ad Principes politicos.
Quotquot novi omnes noftrates affirmant agi
hoc loco de officiis auditorum erga Paftores. Ho-
rum eli pracire Cdicuntur enim hyipevoi gregem
antecedere, regere. Gregis vero eli Patlorem fe-

qui, ei in Domino docfìrinam Evangelicaro pro-
-ponenri, inftituenti, hortand ob perfuaforia Evangelica

fidem habere [quod vox graeca viiò^e vulr]
Hujus quoque ùttu-ahv cedere humili animo, non
vero fe opponere debet, nec erga eum durum,
obftinatum effe. Quid vero inde? An fequitur
omnibus Epifcopis, qui fe cœtibus obtrudunt aut
obtruduntur, cœce effe credendum [Tales nulla
proferunt pertuaforia Evangelica, nec vigilant pro
animabusj. An fequitur pœnis feveriffimis in im-
morigeros, aliquando qui tantum tales habentur,
effe animadveiteodum Qua confequtntia? Sane

fi patres hoc ex loco talia confectaria formarunr,
graviter errarunt & detorferunt verba Apoftoli.
Non mirum Thomafium Puffendorfium, confi-

miles,



fo?

miles, fi legunt ex his & fimîlibus locis hiérarchie

am Romanam, pœnas graviffimas, externas, car-
nales, civiles, mundanas, horribiles ab Ecclefia
animadvertendas probari, ob talia argumenta fa-

pienter ridere

V. DefiruBis argumentis, qua AUCTOR, citavit
pro hierarchia ecclefiaftica, adfiruemus paucis tefiimonia

qua Protefiantes allegant contra hierarchiam hanc, quoque

AUCTOt\ DISSERT, enervare contendit. Ex his
a. Acbillem fe robur fententia fua collocai Pfaffius in
ilio Luc. XXII : 24. Reges gentium dominantur - -
Vos autem non fic. Ergo ab Ecclefia exulat omnis fu-
perioritas, coaBio, dominium. Ita Pfaffius art. 3. C.
I. Acldamus fe illud, ait Auctor nofier : Sed qui
major efl in vobis, fiat ficut minor, fe qui praceffor eß,
ficut minifirator. Clarum efi itaque, non excludi ab

Ecclefia majoritatem pracedendi honorem fee. fed faflmtt
dejpotkum, cum omnino Chriflus velit Ecclefia propofilos
modefia uti auBoritate ac JurisdiBione facra w. p. 43 „

Ig. Si Achilleum haud eft hoc teflimonium, certe
robuftum.Opponunturenim reges gentium Se Miniftri

Ecclefiae. Reges gentium Kvptevvo-t dominaiitur
(gendbUs), vos vero non fie. Quod ergo penes Reges,
hoc non penesMiniftrosEvangeliirRatio oppoliti -nis
poflulat. Penes reges vero eft dominium, leguni'ario,
coactio externa fub gravi civili pœna ad obtdien-
dum. Ergo vi oppofitionis penes miniitros non ditttt
dominium regium,pote(tas ieges fanci. ndijauetürita-
tive&brachiofecularicogendiad obfcquiumj'jd mo-
dum mundi in renitenres animadvertendi. Vos non
ita. Ahas Dominus fummus dixiffet: Et vos ita.
Simpliciter denegar Dominium in Ecc;ef;am non
folum Jacobo, Johanni primas petentibus, fed &

Tom. III. Kk teli-

- r



m) SOS (m
reliquis fine ulla exceptione. Si vero Petrus
Privilegium aliquod ex mente Domini poffidere debuis.
fet, fine dubio fuiffet ejus quaedam fubjecta mentio.
Auctor putat fibi robur effe pro hierarchia Romana
in verbis ; qui major, qui praceffor. Ingens discri-
men interDominum, Regem Sc inter majorem, pro-
cefforem. Qui major aliis, praeceffor, non eft Domi-
minator, Rex multo minus, fi major fe gerit
tanquam Vianet iunior, qui nequidem Presbyter, Se fi
praceffor fe vere Diaconum fiftir. Tales majores,
praceffores modeftos, in Spiritu Chrifti incedentes in
Ecclefia Chriftiana agnofcimus, honoramus. Sed

non vere dominos, reges, qui proprias leges dant,
çontroverfias authoritative decidunt, regum more
dominantur, cogunt, aliter judicantes varie pu-
rùunt vel etiam vita privant.

ß. Alterum i. Petr. II: 9. De quo AUCTOR,
DISSERT: p. 44. Triumphant alii in hoc textu D.
Petri, ubi unìverfis Chrifiianìs dicitur! Vos autem genus
eleBum, regale facerdotium fee. Ïtaque facerdotìum eft
omnibus fidelibus commune, ig. Dignum eft hoc
teflimonium, ut quemlibet veritatis avidum con-
vincamus, noftram, quam defendimus, Nomo-
thefiam triuraphare, vinci vero hypothefin
Nomothefias hierarchiae Romanae. Apoftolus grega-
rios Chriftianos felices Se gloriofos praedicans, hoc

quoque argumento utitur: Vos efiis regale facerdo-

tium. Certum eli non compellari Epifcopos, Cle»

ricos ut hodie loquuntur, fed fic dictos Laicos,
communes Chriftianos faltem includi. Hos nunc
laudat, tanquam regale facerdotìum, qui fimul
reges & facerdotes. Apoftolus non ludit in verbis.
JÊltiraamus Petrum tanquam virum gravem ve-

racem.



Vor I»
racem. Vere attribuit illis dignitatem regiam fe facer-
dotalem genuinos & reges & facerdotes elfe cum
jure duplici hoc munere defungendo Si vero
Chriftiani non funt illuforii, phantaftici reges fe facer-
dotes, neceffe eft, ut habeant dignitatem regiam &fa-
cerdotalem. Quaeritur ergo: In quo confiftat di-
gnitas eorum regia & facerdotalis? Si Reges funt,
jus regnandi habent. Licitum illis hoc fuo jure uti.
Certe non intelligit reges hujus mundi. Unde iis
non competit regnum mundanum. Ipfe Apoftolus

infra v. 13-18 contrarium docet hortaturque,
ut Chriftiani regem mundanum cum omni fubje-
ctione honorent. Sunt tamen reges. Quodnam ergo

eorum regnum fpirituale, ccelefte. Dominan-
tur in holies Chrifti, Satanam, peccatum,
mundum, carnem, rationem v. Rom. VI: il-i^T.
I. Joh. V: 4, <ç. Gal. V: 16, 17. 2. Cor. X:
4, f. Eph. VI: 10-14. Sunt conftituti reges aeterni

a Jefu Chrifto, fanguine fuo. Apoc. 1: 6. V:
10, XXII: Ç. Sunt fimul facerdotes. Sed quales?
Non Aaronki, fed his longe fuperiores. Offerunt re
vera, fed non bellias, verum victimas fpirituales
acceptas Deo per Jefum Chriftum v. fupra v. f.
conf. Rora. XII: 1. Dein ceu lacerdotes-fpiritua.
les divites funt in omni doctrina & cog.iitione:
hinc fratres iullituendi, hortandi dehortandi,
confulendi jus habent & recte eo utuntur, non
quidem, ut publiciDoctores, fed privati, virtute
facerdotii chriftianis communis. Vel quare non
Omnes veri Chriftiani Spiritum Chrifti hsibent, ab
eo moventur, illuminantur, impelluntur ad te-
ftandum Rom. VIII: 9. Deum, Jefum Chriftum,
ejus beneficia, imo omnia neceffaria norunt I.
Joh. II: 27. experti funt. An ergo Spiritum Dei,

Kk 2 extir>



ft }ß<&

txtinguere debent contra interdictum Pauli r.
Theff. V: 23. Ipfe Petrus ftatim explicat facerdo-
tium fub ENARRARE VIRTUTES EJUS qui eos vo-
cavit a Tenebris ad admirabilem lucem. Annon ha-
bemus materiam triumphandi hoc in textu Petri-
no Annon argumentum validum eft Apoftolus
docet facerdotium [ imo etiam regnum ] omnibus fideli-
bus commune. E. Omnes fidèles funt facerdotes &
reges. Omnes adeoque munere facereTotali & regio
defunguntur. Dominante hierarchia Romana nulla
fpecies, umbra nulla in fidelibus laicis. Poteflatem

liberam facra cognofcendi, cum aliis
decidendi nullam prorfus habent. Dignitas eorum eft
fimpliciter, dependere ab Epifcopis, vel etiam fola
auctoritate pontificiali, cœce credere. Unde non
mirum audtorem p. 45. cœleftem verorum fide-
lium dignitatem in pulverem abjicere fequente
gloffa umbris macilentiore : Nonne ex ipfo contextu

patet, Chriftum lapidem a Synagoga reprobatimi,
fed nunc factum in caput anguli in Ecclefiam fuam
tanquam populum acquifitionis transtu'iffe regale
facerdotium. Synagoga jam exfpirante. Perinde
ac fi Germanis dicas : Vos efiis Imperium Rpmanum fee.
|g. O mifera dignitas & félicitas fidtlium Chriftianorum

Fidèles beati gloriofi, praedicantur
tanquam veri facerdotes Sc reges. Sed non participant

de his dignitatibus. Sunt laici fubjecti, man-
cipia cleri. Ipfi facra fcrutandi, dijudicandi, dis-
cernendi, virtutes Dei, qui illos ex tenebris ad
admirabilem lucem vocavit enarrandi veram Ii-
cendam & libertatem non habent. Aptiffima fi-
militudo? Vos Germani, fervi, paupercuü, cen-
fibus onufti ad omnem fervitutem damnati eflis
imperium Rpmanum See. Omnino licet percontari ita

quaerit



f09

quaerit auctor p. 44, 4c.) quomodo locus parallels

Exod. XIX: 6. explkandus, ubi omnibus Ifiai-
litis fine discrimine dicitur : ET VOS ERITIS MIHI
IN REGNUM SACERDOTALE, ET GENS SANC-
TA. An omnes Ifiaelita Sacerdotes in V. Tefiamento
Nullttmne discrimen in V. T. Sacerdotes inter fe populum.

Ig. Sed & licebit ex adverfo percontari
quid tum An ex verbis his hierarchia Romana
robur accipit Non video. Commode refpon-
demus verbis auctoris p. 41. Negamus omnem inter
fynagogam fe Evangelium paritatem certe utroque pede

claudicante»!. Utimur phrafi ipforum adverfariorum

quam ad fffiidium repelunt : ECCLESIA CHRISTI
NON JUDAIZAT. E. non fequitur : fub V.
Tefiamento erat discrimen facerdotes inter & populum.
Per confequens etiam in N. Tellamento. Ubi Cle-
rus folus confiât ex facerdodbus. Laici prorfus
non facerdotes. Quod asfertum adverfatur locis
fupra dictis. Omnes vero fidèles funt facerdotes
licet non publici praecones Evangelo. Licet infuper

percontari : An verba: Vos eritis mihi in regnum
face/dotale, hunc fenfum pofcant, facerdotes Aa-
ronicos etiam reges elle? Haec enim conjungun-
tur. At fubfequens hifioria contrarium probat.
Sacerdotes non erant reges. Ergo qui fub N.
Tefiamento amant haberi privative Sacerdotes, vi hujus

loci non funt Reges, Domini, hierarchia Romana

vero his faeerdoribus eminentiffimum, terribile
dominium attribuit. Attamen verba apud Mofem
Exod. XIX : 6. vera funt. Non quidem fenfu-
eraffo, externo, literali. Sed fenfu fpiriruali,
interno quo peculium Dei conflabit ex facerdoti*
bus", regibus fpiritualibus; Qui ipfiflimus fènfu-

Kk a tetti



fio C 39

teftimonii Petrini. Probe ita conveniunt Mofes &
Petrus.

y. Tertium, quod quoque Petrinum i.Pet.V:
'Apoftolus fcribit fenioribus [rectius retinemus verbum
Pétrit CONSENIORJBUS]. Pafcite, qui in vobis efi,
gregemDei - - - non ut dominantes in Cleris, fed forma
faBi gregis ex animo. SubneBit Pfaffius. Certum ttaque
jam fit, direBoribus aetuum nullum competere dominium.

Ita fcribit auctor disfert p. 44. Ig. Teflimonium
hoc jam fupra Seti. II. p}. X. expofitum eft. Pau-
ca addo. Confequentia Cel. Pfaffii valida eft.
Petrus hortatur non ut dominantes in Cleris. Ergo dire-
öoribus ccetuum nullum compedt dominium. Nam
qui non dominari debet, ei dominium non competit.
Latet ipsparte. in voce Kf^got Sors Jefu Chrifti.
Bonus Petrus nihil noverat de hodierna gradante dilli

nétione inter Clericos Sc Laicos. Ipfe Lakos Clerum
MC ßUtlfCÖ vocat & ita fortius dehortatur a domicilio.

Auctor excipit p. 4^. dicitque verba intelligen-
da effe de abufu domimi. Ig. Non. Petrus prohì-
bet ipfum dominium miniflrorum ut Vulgatus

quoque habet. E. Dominium Ecclefiae ad Filium
Dei reftringitur. Nihil probat locus Pauli 2. Cor.
XIII: IO. Hac abfens feribo, ut non prafens durius

agam fecundum poteflatem quam Dominus dedit mihi
in adificationem. Paulus fibi non tribuit dominium

[de quo quaeftio] fed poteflatem, quam agnofco,
veneror, verum minifterialem, fpiritualem, de-

pendentem a Domino jefu Chrifto qualem
Apoftolus proponit, quam DOMINUS MIHI DEDIT,
qualem quoque una cum cœtu exereuit r.Cor. V:
3,4, f. Non vero dedit fummam defpodeam,
independentem, mundanam, carnalem.

VI. Se-



VI. Se&ìoni huic critica annumerami gravem fe
auBorì dìsfert. pag- \<e. \6. ìngratiffimam quoftionem:
AN IN ECCLESIA ROMANA SCRIPTURA PER-
TINEAT AD MONOPOLIOM'? #. Vox Monepo-
lium furata eli a mercatura mundana. Si unus, duo
vel pauci exclufis aliis civibus ex decreto Se arbitrio

fummi magiftratus jus Sc poteflatem res hujus
mundi emendi & vendendi habent. Transfertur
commode ad alia quaevis privilegia, paucis
concetta; hinc ad ecclefiaftica quae paucis priva exclu-
fione omnium aliorum. Jam fpecialiffime quaeritur

: An in Ecclefia Romana Scriptura pertineat ad mo-
nopolium. Refponfio facilis. Si Dominus Ecclefiae,
Filius Dei, decrevit, ut Scriptura a paucis, a prae-
conibus Evangelii tantum legeretur. Interdictum
de proraifcua lectioneScripturae monopolium dici
nequit. Effet Privilegium divinum. Vel etiam fi
Ecclefia Romana permittit, ut omnes etiam laid,
Scripturam legant, imputatura effet falfum. Unde
Ecclefia Gallica, alii Catholici, Epifcopi, Palio.
res, nodone craffa, monopolii rei haud funt, ceu
qui promifcue permittunt lectionem Scripturae;
verfiones gallicas, germanicas attamen ad inter-
pretationem vulgatam formatas. Quando vero
Dominus Ecclefiae licendam & quod plus eft, praece-
ptura dedit deScriptura ab omnibusChriftianis legenda,

tum Ecclefia Romana & qui cum éa judicant, vi-
tiofi monopolii funt rei, vel quod idem eft au-
dent decretum formare contra decretum Filii Dei,
propria audloritate tollere, quod Chriftus, fum-
mus Dominus ftatuit, praecepit. Ecclefiam Ro-
manam vero interdicere promifcua Scripturae le-
ctione docet régula IV. indicis librorum prohibitorum
ex Tridentina fanBiont editi. Corroborât praxis, lî

Kk 4 Eccle-



fia
Ecclefiam Gallicani & paucos in Germania excipìss
prius probatur. Ipfe Dominus ad auditores fuos
promifcue dixit: Scrutamini Scripturas, non legite
tantum, non audite tantum, fed fcrutamini, in
anteriorem fenfum penetrate. Joh. V: 39. Servi
ejus pariter : Paulus ad laicos Coloff. Ili: 16.
Sermo Dei irXucriuc, dìviter, in vobis habitet cum ontni
fapientia docentes fe hortantes vos ipfis. conf. I. Theff.
V: li. Rom. XIV: 8» 9- Imo quod plus eli,
Adjurai Theffalonicenfes ut legatur Epiflola ab
omnibus fanBis fio tribus 1. Theff. V: 27. Vel quare
»on? Epiflola, quae fcripta eli a Deo ad totum
cœtum, annon etiam legenda a toto cœtu vel
ubi interdixit Deus promifcua lectione? Petrus,
quem Romani aliis Apoftolis praeferunt, laudat
lakos probe attendentes ad fermonem propheticum,

qui tamen biftorico, dogmatico, morali
difficilior eft, tanquam lucernam lucentem in loco

caliginofo 2. Petr. I: 19. Non ergo obfcurum
habuerat vel periculofum, quo laici facile deci-
piantur. Quin crediderat Laicos ex lectione, me-
ditatione Verbi divini penetraturos ad cognofcen-
dum veritates evangelicas, ad dignofcendum ab
erroribus. Etiamnum hic fructus verbi divini
conflans manet : Nec ratio dari poteft praecepti
hujus fublati. Ratio non ed, cootrarium praecep-
tum podea larum. Nec periculum feducìionis in
libro divino ledo a timenribus Deum. Annon fa-

pientiffimus, optimus, tidus Deus de atticulis
religionis fapienter, bene, fide informare valet &
vult? Quis contrarium dieere audetï Certe tale
asferrum infurgeret coltra Deum & peifrcìiones
ejus. Auctor quidem objicit p. 16. Ohfemuni haud efi,

gpiiìor quanta) in Ecclefia fe Republka tutbas concitave.

tint



rint Sacra Lìtera ab imperitis leBa, non intelle&a.

Nefcimus feil, fesquifeculo abbine futores, fe Carteres,
imo fe fœminas repente Apofiolos fe Apofiolas provolaflfe
in Cathedram Scripturam interpretatos, correptos repo-
fuiffe frìgide illud Apoflati : PUTO QUOD ET EGO
SPIRITUM DEI HABEAM. #. Abjectiffime fen-'
tit aucftor de laicis, fartoribus, futoribus. Non
ita Dominus Ecclefiae Jefus Chriftus, qui non
facerdotes, non fcribas miniftros verbi divini elegit,
fed pifcatores, publicanos. Ejusdem fpiritus cum
auctore erant infidèles Judaei ut extat Marc. VI:
2, 3. VII: IÇ. Ad. IV: 13. Nullibi legi Dominum

fequente tempore praedixiffe fefe laicis Spiritum

fuum non daturum. Contrarium confiât ex
Joèle III: 1, 2. Ejfundam Spiritum meum fuper
omnem carnem, ejfundam fuper fervos fe ancillas. No-
tanter feripfit Paulus. Deus non raultos fapientes
fecundum'carnem elegit, fed ftultos in mundo,
ut confunderet fapientes 1. Cor. I; 26, 27. Et fa-

ne fi quis hominum flatus a lectione Sc meditatio-
ne verbi divini effet arcendus,certeClericus. Hifioria
Ecclefiaftica ut judico, longe plures & periculo-
fiores recenfet errores exortos a Clericis, quam
a laicis. Si qui vero laici verbo divino abufi funt, fa-
eile refpondemus argumento, quod ipfe aucTor
femel ac iterum dat. Tollatur abufus fe maneat ufus.

Quare fpoliandi facerdotes fpirituales facerdotio
fuo, quod ipfe Deus in eos contulit, ob turpe-s
violatores hujus juris. Prudens Informatorìum Bibli-

cum, Deo benedicente multum beeret ad promi-
fcuam lectionem Scripturae cum aedificatione ani-
marurn.

Kk f Addi«



m) U4(m
Addit idem auctor p. l6. FaÏÏit fe fallitut Puffen.

âorfius putans Ecclefiam Rgmanam diffidere caufa fua,
prohibendo promifcuam Scriptura leBionem, ne fraudes

fe errores deteBi émanent in publicum. Non diffidimus,
ait auBor caufa noftra, fed fidei fe candori vefiro, ex

quo enim fexcenta prope verfiones facrarum Literarum
funt adornata, qua neque inter fe neque cum fontibus
hebrois fe gracis conciliari ulta ratione poffunt, neceffe

fuit habito deleBu verfionem unam defignare, quo pal-
mam ferret pra cceteris, qua non a Crypto - Theologis in
fpecu fubterraneo procufit quintum orbi Chrifliano
Evangelium inveheret, fed a S. S. patribus concinnata ab

Ecclefia fe ufu tot feculorum effet comprobata. Ig. Quae

ergo ratio interdirfli, fi non diffidentia caufae?
ratio graviffima fubeffe debet publice interdicere
lectione Scripturae, quae verbum Dei, quae a Deo
ad totam Ecclefiam confignata eft cum praccepto
eam legendi, fcrutandi&c. Auctor culpam conjicit
in Ecclefiam Protedantem, ejusque fexcentas
verfiones, a fe diverfas St cum fontibus irreconcilia.
biles. Culpa haec commentum eft : Quare ergo
Ecclefia Romana laicis interdicit lectione
verfionis vulgatae Quare non Theologos Catho-
licos in Eminentia conditutos condituit, qui Scri-

pturam in linguas vernaculas convertant, fexcen-
tas illas verfiones corrigant Certe laudabilem

operam praedare poffet auBor disfert. qui prae fex-
cends focus ordinis fui linguas originales callet,
quem propria docet confcientia verfionis vulgatae
varios disfenfus a fontibus, Hebraeis & Graecis.

Liceat percontari quando fexcentae verfiones
cauffa conltitutionis Ecclefiae de una verfione ha-

bito feledu defignanda Ì An fexcentae illae verfiones

cufae ante reïormationem vel poli? Si ante re¬
forma-



m) m (ig
formationem, quid ad nos? Cuperem tamen va-
civo tempore legete hiftoriam centum verfìonum
reformationem antecedendum mihi incredibilem.
Si poft, contentus effetn videre quinquaginta vel
quadraginta, vel etiam triginta, imo vigniti, Se quod
minus decern tantum verfiones ante confilium Tri-
dentinum, quae caufa decreti de una pro authentka

(quam nemo fub quovis pratextu rejkere audeat vel
prafumat declaranda. Et quod valde mirum
Concilium dictum verfionem, quae nondum fuit
in rerum natura, quae demum poft XLVI annos
lucem vidit, jam authendcam declaravit, nondum
examinatam, imo nondum exiftentem. Lubentis-
fime compromitto in confcientiarn auctoris in
unguis originalibus periti, annon verfiones in Ecclefia

proteftante ufitatac majorem habeant conve-
nientiam cum fontibus Hebrasis Sc Graecis Quod
ipfum jus canonicum pofcit. décret. I. difl. IX. C.
VI. Bene novi compromiffum in teflimonium con-
fcientiae minus effe ufitatum. In foro poli taraen
plurimum valet. Sapienter exfpectantur decifa cœ-
leftîa. Ipfum concilium vulgatae ad fontes forman-
dae nullam habuit rationem ceu quod ftatuit ex
omnibus latinis verfionibus unam Authenticam effe fa-
ciendam.

VII. Annumeramus quoque Criticis Paraltelum
fynagogam inter fe Ecclefiam Chrißanam p. 36-41.
Ubi Auctor pergraviter & etiam farcaftice traducit
Proteftantes argumentis verfatilibus utentes,jam argumenta
exfynagoga vel V. Tefiamento contra EccleftamChrifiianam,
jam pro illa, prout opinantur, a re fua eße. ÇJ. Di-
flinguendum. Quaedam capita communia funt
Ecclefiae V. & N. Tellamenti, ut dogmatica,

mora-



5 |iô
moralia. Rede haec & alia conferuntur, illa ex
his, haec ex illis lucem & robur accipiunt & dant:
quaedam priva V. alia N. Teftamento. Illa, ut
ritus, circumcifio, facrificia, minifterium Aaroni-
cum fpeciatim tale, jugum fub ceremoniis fervile
c u umbrae Meffiae, bonorum N. Teftamenti.
Haec, ut überlas fideîium fub N.Teftamento a

legibus humanis, ecclefiafticis, typicis circa facra,
faltem effentialiter fpedata. v. Coloff. II: per to-
tum caput. Confer quae plenius fupra SeBionefè-
cunda fe tertia probata funt. Quare argumentum
non valet : a privis fub V. T. ad Oeconomiam N. Te-

ßamenti, vel a privis Oeconomiae N. Tellamenti ad

Oeconomiam V. Tellamenti. Jugum erat fub V.
Teftamento Gai. V: i-f. Ad. XV: io. quod
non imponendum fidelibus fub N. Teftamento.
Tum nondum erat regnum Dei, regnum cœlorum

Marc. I: If. quod hodie obtinet. Infuper datur
in Ecclefia proteftante confenfus circa fundamen-
talia, effentialia, generalia; fed & datur drsfenfus
circa non fundamentalia fpecialia, circumftan-
das, allufiones, andquitates judaicas. Audor ita-

que non habet caufas exprobrandi disfenfum inter
Reformatos, Spanhemium fe Wajenum, Vitringam
fe Rhenferdium, ex quo tantam capit voluptatem.
Conveniunt in illis, disfident circa haec. Si disfen-
fu capitur, audor effem, ut légat Azorium inlnfiit.
moralibus, fpeciatim P. pr. 1. v. Joh. Morinum Ble-

fenfem in Comment, de disciplina fol. II. certe fatiabit
voluptatem fuam. Si noftrates omnes pilos e bar-
bis Rabbinorum veterum [ita falfe ridet] folliçiter
collegerunt, nuperus Audor Catholicus colledos
magna Se rara diligentia conquifivit, nec ex barbis

tantum, fed e capitibusBlafìusUgalinus, quiVene^
tiis



*\

«I) 517(

tiis publicat Thefaurum antiquitatum fixerarum csmple-
Bentem feleBiffima clarißimorum virorum opufcuta, in
quibus veterum Judaorum, mores, leges, inflituta,
ritus fiacri fe civiles Uluftranlur, conflantem viginti quin-
que Tomis folii magni. Vide M. Friderki Wilhelms

Kraft %%eUC Theol. Bibliothec. p. 718- 722. fed e di-
verticulo ad viam. Proteftantes Theologi cum au-
dore conveiriunt, NomothefiamChriftianam talem
effe debere, qualem Chriflus in S. Literis reliquit.
Si qui, fpeciatim politici disfentirent, déférèrent

principium proteflantium in facris fundadffimum.
Unde cum audore quam maxime improbamus
hanc ejfe irçlolem fiummi imperii, at fit conjunBum cum
jurisdi&ione facra jure territorii competere principi jus
reformandi Sec. v. p. 37. Negamus quoque cum
audore p. cit. JurisdiBionem facram femper itmexam

fuiffe potefiati regia. Imo quod plus eft affirmamus

nunquam. Confiât ex Deut. XVII. Ipfe rex acque
alligatur ad legem Mofaicam ac quilibet Ifraëlita,
Levita, Sacerdos, imo magis, Rex enim creatus
tenetur de novo ad defcribendum legem fe fiecum habendum

omnibus diebus vita fua ut difcat timere Dominum

Deum fuum fe fervare omnia verba legis hujus fe
fiatata ifia, ut faeiat ea. v. 18, 19- E. Reges Judae
non habuerunt jurisdidionem facram fummam
independentem. Fada legi contraria minime prae-
judicànt. Jeroboamus peffime in facris audit,
quod jus reformandi libi tribuerit. Alii contra
legem Dei agentes graviffime puniti funt. Nec erat
talis jurisdidio penes Mofem, multo minus Aaro-

nem, vel Synedrium. Non penes Mofem. Erat qui
dem fidus fervus, non tartv n Dominus Heb. HI:
5. Leges acceperat ex ore Dei & tulerat ad popu-
Iura Lev. I: 1 2. Num. VII: 8f. Neqnidrm y\

caius



cafus dubios deciderat, fed propoluerat Deo deci-
dendos. Num. XXXVI: 10. Lev.' XXIV: 12,
13. Multo minus penes Aaronem, Pontificem M. qui
mortuus ante Mofem, qui vero folus cum Deo
ore ad os locutus Num. XII. Leges & refponfa
divina reportaverat. Non etiam penes Synedrium, quod
fub Se cum Mofe caufas populi Ifraël juxta leges
divinas cognoverat Num. XI : absque poteftate
dogmata, praecepta moralia, cultum effentialiter
fpedatum ferendi, ordinandi. Edam ceremonialia
expreffe a Deo inftituta, in minimis circumllantiis

f^ fände erant obfervanda Deut. XII: 3I. Quicquid
pracipio vobis, id obfervabitis ad faciundum. Non addes

iis, non etiam adimes de iis. Caeterum fatemur
Synedrium M. (quod tamen non ex folo Clero con-
ftiterat, fed viris omnium ttibuum) magnam ha-
buiffe poteflatem circa explicationem legum, ap-
plicationem, extenfionem vel etiam inflitutionem
rituum nondum inftitutorum vel generatim
tantum quorum fpecialia libertari Ecclefiae Sc prae-
fedorum relida erant, docentes in Cathedra Mofis
audiri debuerant Matth. XXIII: 23. minime contra

cathedramMofaicam Matth. XV: 3 7. 9,14.
XXIII. paffim. Si hiftoriam V. Tellamenti, fpeciatim

Davidis, Salomonis, Jofaphati, aliorum pio-
rum regum legimus, reperimus plura circa facra
ordinaffe. Duo priores ceu Prophetas juffu divino.
Jofaphatus ex ungulari pietate, de qua extat II.
Chron. XIX: 8- quod n»DJ?n conftituerit ex Levitis
fe Sacerdotibus fe capitibuspatrum Ifraëlis nii"P BStPoS
PRO JUDICIO 1EH0VM Sev.w.fe ecce Amaria,
Sacerdos primus fuper vos niH* 131 SdS QUOAD

ft*» OMNEM CAUSAM JEHQVM. Liquet hinc quam
* clarüErae Jofaphatum uou folum ordinaffe judices

ia



in caufis civilibus, regiis, fed etiam in caufis Jehova

Ecclefiafticis ; his caufis cognofcendis a rege
prsefedos fuiffe non folum Levitas, Sacerdotes,
fed etiam ex reliquis tribubus, Pontificera vero
audoritate regia conftitutum effepraefidem. Hiskias,
Jofias templura Sc ejus fundiones, monendbus
Prophetis repurgarunt, reformarunt, idololola-
triam abrogarunt, fed quid inde Neque Politicis
hic quicquam feritur aut metitur. Multo minus
Ecclefiae Romanae. De tali Nomothefia dependente
juxta verbum nulla movetur quaeflio. Minime ergo
fequitur talia fub N. Teftamento jure extendi ad
jus territoriale, finguiis principibus competere jus
audoritativum coadivum circa res fidei, morum
reformandi, quale everteret totam Nomothefiam
Chrifti, ut faepius didum. Miror etiamNomothe»
fiam Romanam Pontifici tribuere fumraum jus
circa facra, poteflatem infuper in reges terrae, eos
confirmandi, excommunicandi, de throno deji-
ciendi, leges, quae civilia concernunt, ferendi:
Attamen fervide denegare Magiftratui pio jus circa
facra. Si Papa jure eft Caefar, (imo Caelare major)
quare Caefar non etiam Papa. Eft contradidio. Si

Papa Caefar, tum etiam Caefar Papa. Si Caefar re-
ligionem Chriftianam vere intelligit, aptus efi ad
dicendum ; quare prohibendus a concionibus di-
cendis Salomon rex prolixiore concione confe-
cravit templum i. Reg. Vili. Profedo qui fapien-
tiam a Deo accepit, rede eam aliis commun ica*

pro concione dicendo. Vel quare princeps exi-
mendus vel fpiritualis, polidcus? Sapienda divina
facit concionatorem ; Non.manus Epifcopi. Modo

obfervetur ««//*£/*,

NM



m ï2° c

Nihil reftat, quam ut ffe meliorum temporum déclarât

a fe voto pro pace fufo labori finem imponam. Quae
enim audor ex patribus, imperatoribus, mode-
dioribus heterodoxis pro regimine hierarchico
Romano fparfim citat, fpeciatim a p. 4^. &c. ad rem
naftram nihil faciunt. Illa Nomothefia Chriftiana vero
fe unice valet, quam Dominus in Sacris reliquit, non
alia, ut fupra plenius probatum. Si teftimonia
hominum patrum & imperatorum cum Scriptura
conveniunt, bene fe habent. Vis probandi tamen
non fundata eft in aucloritate humana, fed in au-
doritate Dei loquentis. Illa re/peBive tantum
probant, quando cura hac confpirant. Si vero te»

flimonia humana contrariancur omni robore
probandi carent. Hiftorice Vera, haud raro Theo-
logice, exegerice falfa funt. Valet & in hoc
examine fe non erat conveniens teflimonium illorum Marc.
XIV: S9- Hiftorici, quibus tempus & bibliothe-
ca patriftica copiofe fuppetit, proferunt teftimonia

pro Se contra. Ipfe auBor dìsfert. memorat
patres, imperatores, qui videntur caufam regiminis
Romani agere, fed & ipfe ex Pfaffio allegai, qui
contradicunt, dementem, Chryfofiomum, Ambrofium

p. 47- fO. Imperatores quoque Flavìum Valentinia-

num, Martianum, Anaflafium Confiantinum Ju-
fiinianum Carolum M. Ottonem Se alios p. 30- 33.
Quam vim habent ejusmodi teftimonia humana
ad contrarium probandum apta Plura, quae in
medium prolata prorfus nob juvant regimen
Ecclefiae Romanae quale ponitur effe penes folura
Pontificem Romanum fummum independens
mundanum, coadivum a cujus decifìone firn,
pliciter depeddere deblant Clerici & laici. Con-
cedimus, imo quod plus eft, probavimus, Eccle-

liae
¦ ••

- * e. _

4
1



m fai c

fise Chriftianae, Apollolis, Epifcopis, Presbyteris

competere regimen, fed codette, fpirituale, confi-
itens in virtute Spiritus S. demqnflratione verbi ad

confrientiara. Praefedis in Chrifto omnem hono.

rem effe exhibendura. Teflimonia Patrum, quae
haec & limili.! continent nan funt coatra nos.
Hoc ipfum enim affìrmamus. Talia plura ex cita-
tis funt. Magnifica funt quae Ignatius reliquit de

Epifcopis, Presbyteris, Diaconis in Epifi. ad S^nyrnaoS

p. 7. & p. 37. in Epiß. ad Magneftanos in Edit. Bafel.

A. 1742. Polito etiam, quod plures alii n-.gant,
Epiftolas has genuinas effe quid pro regimine
Ecclefiae Romanae? Epifcopi, Presbyter!, Diaconi
cujuscunque particularis Ecclefiae hanc habent au-
doriratem ex mente Ignatii. Sed, ut dixi, campus

regimen Ecclefiae Chriftianae per teflimonia
hominum, patrnm & imperatorum probandi eft am-
pliffimus (ine limitibus inurilis [hifioria per fe

hac in quaeftione nihil probat, quod ad fummam
rei fpedat ] qui in contraria exit.

Spem höherem, fi Chriftiani in trifies fe hofiitei fecias

disfeBi-Hopod-eriav, quam Senator in Sacris Liter'xs

reliquit obfervarent, Filli pacis in iis magis fe magis ad

amicitiam redirent ac tollerentur gravijjìma mala, qua
nuncgraffantur. Spes haec, utjudico, fundamentis

non caret. Bene novi, quod flatus Chnttianis-

mi, ut hodie ed, potius vergat ad majorem dis-
cordiara quam concordiam. Imo confidenter
dico: Si quaeque Ecclefia pro regimine fuo tanquam
pro ara Conjtans Se fervide certat, contentiones Se

qucE conjunda funt mala, immorfalia eruut ac
terribiliter crefgent. Sed tìon habent fedœ, quae
disfendunt, folidas opinionum rationes, pia àx»-

Tom. III. LI $*«

A'



522

$tt* : una pars vel forfan ne quidem una in omnibus

& finguiis quaeflionibus fpectata vera tradit.
Quae disfentiunt a veritate, cognofcentur tandem
falfa: furores, tumultus, in caufa quidem funt
ut falfa, vara > mala, bona habeantur. Sed tu-
multu fedato, quod verum, bonum a falfo,
malo facile dignofcitur. Spes eft tanto* major,
quia fed« Chriftianae in eo communiter conveniunt

Nomothefiam illam effe vere chriflianam

quam reliquit Servator in S. Literis. Modo igituc
Sacrae Literae absque ftudio partium in timore
Dei legantur, perpendantur atque ex iis articuli
religionis chriftianae formentur. Non fine ratione
poflemus fperare confenfum, fi non ftatim
omnem faltem quemdam. Qui nunc obloquuntur
Iv hpiga htiTHOTni confuti Deum laudabunt & veri-
tari vidas dabunt manus. i. Pet. II: 12. Accedit
infignis promiffio prophetica Zach. XIV: 9. Et
erit Dominus Rex fuper omnem tenam. In die illa erit
Dominus unus fe erit nomen ejus unum. Et quare
non? An major lux erroris quam veritatis. Non
judico. Vel an Deus non poteft, vel an non vult,
ut tandem triumphet' Veritas, pietas. Omnino
poteft & vult. Eft Deus veritatis & pietatis.

XVII. Deus veritatis fe pacis, pacem per fangui-
nem Filii fui Jefu Cbr'fli partam virtute Spiritus S. jux-
tß Evangelium pacis nobis donet! Amen

SAMUE-


	Nomothesiae ecclesiae Christianae ex certis principiis deductae & modeste vindicatae sectio quarta critica : examinans principia patrum, imperatorum & modestiorum heterodoxorum

