
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1748)

Heft: 11

Artikel: Io. Iacobi Zimmermanni disquisitio de religione Pythagorae

Autor: Zimmermann, J. Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394628

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34T

JO. JACOBI ZIMMERMANNI

DISQUISITIO
RELIGIONE PYTHAGORA.

Pars pofterior.

Sed. VIII.

SEd videamus tandem quid Samius notier de
mentis noftrae natura, ftatuque poft mortem
fenferit. Plutarchus de Placit. Philofioph. Lib. I.

cap. 3. ita de hac materia ex mente Pythagorìcorum
loquitur : Ko/ r\ r\pslsgx \J/u%*/ ((pncrtv) m rs]px$os
avyneflxt, etvxt yxp vav, S7tt=;-r\pr\v, So^xv, owdbfyovy,

ÌÌ\ oov 7ÎXCTX rexvtliH9H S7ii^r]pr\, kxj ctvloi KoyiKOi
sapsv. vus pev àv jj povxs htv. 'O yxg vas uccia

povxox Becûpeilxi. 'Oiov 7to7kojv ovjoov xv&poo7toov
hi pev in1 pspas eiaiv xvuitBifloi, cx,7lept7\ri7S%i Kctf
UTtetpot, «A ovolo Ttflo xvbpanscv êvx povov voa-
jjiev, w aS-sts irvjepi opoios '

-axj \7s7tov èva povov
voapsv. 'O/ os Ì7Tt pspss &o~tv x7ïespoi. Tx yxß
airi rx-olx isxvlx Kctf ysvrj kccIx povxcfxs eicriv, cito

KXj ini tvos skx^h xßw ralov ogov x7iocìicìovlss, /\s-
*jf&<téj%oùov KoyiKov *j gooov %pspeliçiY.ov gyflsov ' cìix raro

av vas r\ Mcvxs 00 rxulx voapsv. i. e. quin 1$
animam nofiram Pythagorici ajunt quaternione Gonfiare.
Effe enim hac quatuor, mentem, fcientiam, opinionem,
fenfuni: unde omnes fcientia ac artes profeBo funt, ipfi-
que ratione praditi propterea fumus. Mens enim eji uni.
tas, quod mens qua percipit, unitatis in morem percipit.
Exempli canfit, multi funt homines, hormt mus quisque,

pre



34^ m
pro fe percipilur fenfu, numerus eorum a nobis definiri
nequit. Unicam vero mens hominis notionem concipit,
quo in finguiis reprafentatur. Idem de equo fe aliis in-
telligimus, quorum Individua (utLogici appellant)
funt innumera: forma enim, fivejpecies itemque genera
omnia rationem habent unitatis : ita fingula eorum defi-
nientes dieunt, animal ratione proditum, animal hiuni-
ens : hac caufa efi çur mens, quo formas rerum perei-

pit, unitatis adficiatur nomine. (*) Haec dodrina
Pythagora convenit, cum modernorum Philofopho-
rum de anima decretis, Mea opinione firmilfi-
mum argumentum quo probatur mentem effe

rem intelligentem pedtur ab imitate perceptions re-

rum per fenfus ad nos delatarum. Ponamus, id quod
mentem vocamus, effe corpus, cujuscunque
tandem molis, aut figure: ponamus nos naribus ad-

movere duas plantas, qnam v. gr. rofam fuave-
olentem, alteram male olentem, quod fi mens
nihil aliud effet quam corpus, duplex in illa anima

corporea per fenfadonem fieret motus: at unde

tandem effet judicium, duas illas fenfadones
inter fe conferens? rurfus ponamus nos cernere
canem: fundamsnd loco ftatuendum totum nihil
habere pofle, nifi quod omnes partes totius poffi-
deat : quod fi igitur omnes'partes animas illius

corporeas haberent fenfadonem, fequeretur neces-
fario,

(*) Quam incerta atque dubia finf, quse de Tetrafly Py-

thagorcorum Veu-res & recentioves tradiderunt, egregie

dopét CI. MOSHEMIUS in notis ad CUDWOR-
THUM Tom. I. pae. 451. tq. Geterit in ego Sfittata
prxftarerri fidem Pythagoram per omnia refle de opera-
cionibus mentis fenfiife, aut recentiorum philofopho-
rum de fimplkitate mentis humanae fententias jam fup

tempore admififle.



347 if
farlo nos femper plures videre oportere canes,
quod tsmen nunquam fit, fi dicas fingulas partes
hujus animas fentire; at fingulas particular«
tantum canis v. g. pedem, vel caudam; certe ita pee
omnem aeternitatem nunquam idea canis animo
reprasfentaretur. Quod fi enim v, gr. anima illa.
ex mille conftaret particulis, quarum unaqueequa
fenfationem haberet partis canis, v. gr. auris »
oculi, caudae, tum quaelibet earuro nihil aliud
animadverteret, quam quod fenfit, & unde
tandem & quidem tanta rapiditate enafceretur illud
judicium in ea, fe nimirum vidiffe canem non aliud
animal? denique fi mens effet res divifibilis, nulla
idearum abfiradarum effet intelligenda, & univer-
falium: mens nihil noffet,nifi quod adu fenfus fe-

riret, hinc rediffime mentem noflram Monada ad-

pellavit Pythagoras : polita autem hac adfertione fun-
damentum féliciter jadum eft ad demonftrandam
mentis immortatitatem. Earn Pythagoras Se discipuli
ipfius, fi antiquis credimus, adraifit: Cicero Tufc,
quafi. Lib. I. Sed. 38- inquit : Pherecydes Syracufa-
nus primus dixit animas hominum effe fempiternos, hanc

opinionem discipulus efus Pythagoras maxime confermava,
qui cum Tarquinia Superbo regnante in Italiam venìffet,
tenuìt magnani Ulani Graciant cum honore fe disciplina,
tum etiam au&oritate multaque poß fecula fic vìguìt
Pythagoreorum nomen ut nulli alii doBi viderentur.
Plut, de pi. Phil. Lib. I. docet, Heroes Thaleti oc

Pythagora effe •/.s'xpùpicrpsvxs -^j\j%xs toov a-apccìuv,
KXf xya§as psv rxs xyxòxs. Kxy.as cìs rxs Çxv-
Axs i. e. animas a corporibus fevaratas, bonorum
quidem honas, fe malorum malas. Confirmai
idem LaSantius Lib, 7. cap. 8. De Zamolxide
Serve Pythagora tsftatur Jmblichtts jjj vita Py-

thng.



348

thag. pag. 146. ZxpoKt]is yxg ©f«£ ccv ygf Tlv-
Sxyoga (iahos yivopsvcs, xct./ ruv Ä oyoov tö HvBx-
yopa oixnacrxs, x<ps§ets èhsvSspcs xxj Ttxpxysvops-
vos 7tPos ras Tsìxs, ras rs vopas xf\ois i^-r\y.s,
y.xâx7rsp Hopf sv xp%>] ioi]Kojv.xph, KXf 7TPos rvpt
dvSpeixv ras 7So/\ilxs 7txpsKxKscrs, rr\v \j/u%w ciûx-
vxlov eivxi 7letvxs' èri kx/ vw TxAoolxt nxvlss, KXf
at Tpx^-ets, y.Xf 01 7to?koi ronv ßapßxcoov ras xvlcov

vias 7TetBacriv, cos- aie èçtv epBxgr\vxi rrjv \J/u%>jv, xK-
A« otxpsvetv roûV xnoBxvovlccv, x«/ cri rov Bxvx-
rov, a (poß-eflsov, x)kx 7tpos ras Kivowas SVPOOS dos

skIsov. i. e. Zamolxis Thrax ï5 fervus Pythagora•,
pofiquam fermones Pythagora percepiffet, manu miffus,
atque ad Gelas reverfus fe leges ipfis tulit, ficut ab initio

diximus, fe adfortitudinem populäres fuos incitavit,
dum its ammo immortalitatem perfuafit, unde etiam
Galata omnes fe Thraces fe alii multi Barbarorum liberos

fuos infiituunt, ut credant animam interitus
experte»! effe mortuisque fuperfiilem manerei adeoque illis
mortem non extimefeendam, fed firmato animo perkulis
cccurrendum. Idem confirmât Hierocles pag. 100,
103. fq. Diodi Skulus priacip. Lib. 8- Porphyrins de
vita Pythag. pag. 24. Edit. Küfieri. Hanc autem de

Immortaliate mentis dodrinam errore de pé\ip\o-
%urei turpiter inquinavit: novi quidem effe viros
eruditos qui fymbolice haec interpretentur ; at
hos errare alibi probavimus: loca veterum eviden-
tiora funt, quam ut aliter intelligi poffint. Haec

autem fententia inutilem reddit immortaîitatern
mends, feu potius perfuafionem de ejus immorta-
lirate. A'iter quidem fentit Vir quidam dodus in
Obfervat. Hallenf.Tom. 2. Obf. x. concedit errone-
am effe illam de pilep-^u^s-et opinionem : at ab-

fucdara



349 I»
furdara effe, atque cum Immortaliate mends pu«

gnantem negat: & non opus eft, ut mulds dispu-

temus, utrum illa fententia nonfolum erronea,
fed & abfurda fit dicenda; ex natura erroris, quo
nomine haec fententia fit adpellanda, patebit. Cum
immortalitate autem mentis pugnare eam fenten-
tiam nifi velimus Aoyoßa%uv, evidendffimum eft

quando mentem immortalem effe dicimus, non
tantum adferimus, eam fubfiftere defirudo
corpore quandoquidem & corpus noftrum hoc fenfu

immortale eft; neque quod adionum fuarum
fit non nefcia fed quod ita adionum fuarum

quas in vita perpetrava ita fibi fit confeia, ut prae-
mii & peenae ob vitam vel bene vel male
transadam, capax fit. Qui mentem pardculam
effe aeream vel igneam contendunt, non eam
affirmant poft mortem in nihilum verd, cum hujus
fententiae nullum fit plane certum argumentum S

at immortalem effe negant : quando igitur Pythagoras

asferuit mentem poft corpus deftrudum exiliere,

non ftatuit eam fimul effe immortalem, quia
praemiorum & pœuarum quas mortem ftadm
fubfequuntur, capacem negat. Si enim mille
corpora ingreditur, atque in iis adtones femper novas

producit, ilatui corporis, in quo eft, conve-
nientes, atque aeterna erit illa Revoludo, pœnas &
prasmia locum habere non poffunt : Ille, qui bene
vixit & poft mortem praemio effet adficiendus

corpori inferitur beftias in qua mens illa non
fine moleftiffirno fenfu habitat, atque ita manor
adionum optimarum, doleret tamen pœnas fibi
effe inflidas: praeferdm autem miferia illa augetur,
fi cogitemus, quot molefliis vita haec noftra fit obno-
sia & quam parum humane pleraque tradentur ani-

Xem. III. Z malia,



3îo

malia: certe graviflìmum argumentum quo
homines ad bene agendum flimulari folent,li perpe-
tuam illam & nunquam ceffaturam animarum mi«

grationem admittas, evanefcit ; fruftra funt tot ad-
hortadones ad virtutis fludium acuendum fadas

neque ulla ratìone patet quomodo dura haec

fententia cum Optimi Numinis natura Se virtutìbus
confiftere poffit. Sumamus exempli loco ipfum
Pythagoram. Ille, fi Jamblicho Se Porphyrio credi-

mus, virtud per omnem vitam acerrimo ftudio
vacavit, difficillimaque itinera, ut fapientiam ad-

diteeret,fecit;at tragica tandem periit motte:quod
fi jam vel maxime tlatuas, mentem ipfius in corpus

migraffe, in quo tranquilliorem vitam exege-
rit; certum tamen eft beatam omni ex parte
non fuiffe, fed metu futurae migrationis in duriu?
aliquod ergaftulum, femper fuiffe folicitam, atque
vehementer agitatam, hinc fpes omnis, quas ex
virtute fperatur, prasfeinditur : nunquam, quod
alii ex gentilibus tamen fibi perfuadebant, credere

potuit Pythagoras, fe peryenturum in loca amoena
fortunatorum nemorum, fedesque beatas. Empe.
docks de fe apud Laêrtium ait ;

'hJ>7 yxg 7tcT syco ysvopnv khpos rs kvpìj rs
®vpvxs Òkuvos rs KXf lç xKos èp7tvpos ìx&vs.

i, e. Nam (memmï) fueram quondampuer atque puella

Plantaque fe ignitus pifeis, pernixque Volucris.

Si in locum pœnas puella, vel puer fuit, cur in
pifeem habitatum ire debuit, vel aliud animal?
certe homini piane voluptadbus immerfo, pœnas
loco non erit, fi nuilis legibus in pofterum erit obno-
xius, fedmolliter vivere poterit: verbo, abfurda eft

Pytha-



3?i

Pythagora fententia de péìep-\vxoiru, fi credidit ho.
minem iß has terras pofitum ut rede fadis fibi
viam ad felicitatem muniat; Deumque pro diver-
fitate vitas, quam viximus, poft mortem cum
hominibus adurum.

IX.
Tempus autem eft, ut tandem dispiciamus,

quibus argumentis Viri doili probent, Pythagoram
Atheismi reiim effe. Utuntur autem ad hoc proban-
dum, partim locis quibusdam veterum, partim
ratiocirtantur ex ipfis principiis Pythagora. P. Baylius
in Lexico voce Pythagoras, cumpdmis nititur quo-
dam loco Ciceronis, ex quo impietatis eum
convincere vult in Continuât, des penfées diverfes p. 333.
ait : je vous renvoie a tobjeclìon viciorieufe que Cice-

ron a propofce contre le dogme de Pythagoras touchant Ix
nature ou la prétendue unite de Dieu. Is autem
exilât de Nat. Deor. Lib. I. Sed. 27. p. m. 277.
atque ita fonat : Nam Pythagoras, qui cenfuit Deum
animum.effe, per naturam rerum omnem intentum fe
commeantem, ex quo animi nofiri carperentur, non vìdit
dißra&ione humanorum animorum discerpi fe dìlacetari
Deum : fe cum miferi animi effent, quod plerisque con-

tìngeret, tum Dei partem eße miferam: quod fieri non
potefi. Velim hic ante omnia attendi, hic loqui
Vellejum Epicureum; qui non adeo accurate foleC

veterum enarrare opiniones, atque difficultates
faepe undecunque colledas movet : condnet
autem haec objeclio quatuor propofitiones: [1] eft,
Deum effe animum [2] Animum divinum per omnem
naturam rerum effe intentum [3] Mentes nofiras ex animo

iliofive Deo carpi, [4] Cum multorum hominum men-
tes mifera fint, neceffe effe Deum ipfum, cujus partes

Z 2 fintf



3Ï2

fint, miferunt effe. Confideremus fingulas propo-
fitiones, easque cum aliorum teftimoniis confera-

mus, ut eo magis pateat quo fundamento fuper-
ftruda fit Velleji objedio. Et i. quidem Deum
ex mente Pythagora animum effe, fupra, ni fallor,
abunde probavimus : addamus autem ut clarius

mens ejus conftet, loca quasdam Pythagoraorum

veterum de natura Dei. Ita Hippodamus Thurius

J>ythagor&us in Opufc. myth. Galei pag. 659. Toov 0%

y^oycnv s%ovrccv Cpooov rx psi> ivrt xororsKr\x oax
Si xóìx rsXr\x èvli, xa/ èosvos folcisti rccv e^aiBsv,

èrs isoli ro r\psv, ars itoli ro kxKccs r\psv. rotalos
Ss Y.SV ètr\ 0 ®sos. i. e. jam rations quadam pradita
perfeBa funt, qua per fe funt perfeBa, nec ulla re exter*

na vel ut fint, velut benefint, indigent, qualis quidemfit
Deus. Idem pag. 661. 'O psv ccv &sos ars pxSaov

•Ttxpx rtvos rxv xpsixv xyxBos iysvslo, ars stsictov-

ctpç\xpsvxs dolce rxs ro-yjxs ioocupeov. (potrei yxg
yv xyxbos y.Xj Çocret ivocupav ,y.xf xst r\v, xxf scret-

rxi y,ctf aììsTtoKX vrtoXer^et rotalos ècav xtyòxpros ìoov,

V.CU (Loersixyxbps. i- e. ac Deus quidem nec virtute ab

aliquo pereepta bonus, necfelicitate comitante beatus efi red-

dìtus. Etenim natura tum bonus tum beatus erat, femper

que fe fuit fe erit, nec unquam talis effe definet,

cum interire non poffit, Idem pag. 664. mundura

adfpedabilem a Deo diftinguit folerter, neque
fine Numine harmoniam Univerfi conGflere poffe

ait:M}j (inquit) o-nxp%ucrxs yxp xgpovlxsy.xf ìrto-
•Apios ùxs, 7isp) rov 'reoo-pov, su xv èoovxìo crovripsv in
iexhoùS t%ov\x rx èyKSKocrpotpsvx : Siquidem absque

harmonia divinaque mundi cura non poffent, qua con-

ßituta funt in fiatu fuo permanere. Euryphamus apud
Galeum p. 665. Bios xv^poasa rehrjtos, òsco psv het-

7Serxt,



)3Ï3 (M
tfslou ra> pr\ xolols'hr\s r/psv. xhoyoov eis Çœav y.x-
&v7rsps%et, rea xgslxs KXf evaaipoaovxs ÎTttpoigos

r\psv. ors yxg o &sos rxs s^ojSsv xïllxs 7tolids-/\s

èvn. (pocret yxg xyxâos lm v.oq (pveret êocixtpoov

i£ sxolco rsKr\tos hflt), perfeela hominis vita quem-
admodum Deo cedit, quoniam ipfa perfeBa non eß, ita
brûlis profiat, quoniam virtutis fe beatitatis ejt particeps.
Nam nec Deus aternam cauffam requirit, (cum enim
natura bonus ac beatus fit, per fe perfedus eft) Idem
p. 666. Too ôfi'tov xvS-gcctïov 7ioholsKs^xlov £a>ov, sis
rov Koerpov êcrccKicrsv, xvltlipov psv rxs lotxs epoosaos

ecpSxApov eis rxs roov òvlccv otxwapoca-los. i. e.
Hominem Deus animal praflantìffimum ,fe ut feto natura
rejpondens, ita Univerfi conßitutionis oculum in mundo
cellocavit. Archytas p. 673. àix<psget de &sos xvSpoj-

7tcc dyxôo), òli ©sos psv a povov ei/\ix,piv*j ygj oto-
Ktcrpsvxv s%st rxv xgslxv xrso 7SXvlos ran S-vifle» itx-
9sos xTkx ngj rxv ovvxpiv xoìxs ctlpoìov itsux
rxt ng{ xvottsvUvvov oos 7TP0S xicevtw ègyoùv ersp-
vòlxlx rsncpf psyxho7fps7tstxv. xvògeonos oh povov
reo ôvxlco ryjs (poersces y.xlx^xpxli pr\ovx rxolxv
7is7Sotlxi. I?< oov.yx y,cu ai xyxQcov xpslgixv (ita
haud iafeliciter legendum conjicit M. Meibomiitsy
Kcu otx crvvrìdsixv Ì%opxv kcu dix (pocriv poyfir\pxv,
KXf 01 xTkXS XÌllXS 7to)kxS XOOVxlst XCtT XKPXV

ysvxQiipsv 7TxvxAx9sos ciyxQco. i. e. Eo autem
differì a .bono Viro Deus quod Deus non tantum
ßncera 1$ omnis humana perturbationis experte virtute

praditili efl, veruni etiam ejusfacultatem tran-
quillam i$ liberam pro atcrnorum factorum Maje-
fiate ac Magnificentia poffìdet : Homo vero non tantum

per naturam humanam ea minore fruitur, ve¬

li 3 rum.



rum ßepe vel per bonorum negkclitm vel per
potentem conjuetudinem,velfier pravam naturam, vel

per alia multa,non poteft veri Bonifaftìgium aße-
qui. Idem pag. 677. ZtpxÌsopolios psv yxg xyst-
I0Sejpxlxyos^7tXoûirjgoovos è Koßspvocltis,rco cìs kos-

pcc ®sos, rxs -^jo%xs cìs vcos. i. e. Exercitui pra-
eß Imperator nantis Gubernator mundo Deus,
animo Mens. Kcu ©eoo psv ioocupoauvx kcu ßios clgi-
ços. Polus Pyth. p.ig. 703. 'Ev Koo-pco psv olv cìolx

rxv oXxv xp%xv òix^gxlxyotax, npovoix rs kcu xp-
pcvtci kcu oiKX y ysvas rtvos ©soov arai •\jx(pit\xpsvcov.
i. e. Et in mundo quidem totum adminijtrans Imperium

Providentia Harpwnia, ac Dice vacatur ex
Deorum quorundam decreto. Jambltch. in Protrept.
cujus fragmeiitum exhibet Jo. North, pag. 734. ita
eleganter loquitur : '0<?is cov dvxAoacu o'ios rs irrt
ftxvrx rx ysvsx v7to pixv rs kcu rxv xorxv xg-
%xv, kcu irxKiv crovdsivcu re kcu crvvxpiêpv}crxcr$cu,
èros ooKsi pot kcu <ro(pcorxros rjpsv kcu 7txvxhxôs-

çxrcs. îri os kcu kxKxv ctkotsixv éogr,Ksvxt d<pcù
iïvvxros icrastrxi rov ®sov Kxro\pstcBeu Kcu 7ixv-
rx rx iv rx crow/fix kcu rx^si rx ixsiva Kxrx-
KS'Xfiogtapsvx, kcu rxorxv xppxrrihxrov coov sK7topt-

axpsvos reo voco Kxr ioQsixv eppxoqvcu kcu rsho-.
ogepycrcu, rxs xg-ypts rots rtspxcri aovx^jxvrx, kcu

Ì7tiyvovrx ort ò ®sos xg%x rs kcu tsKos kcu ps-
aov ici 7SXVÎ0ÙV rcov Kxrx otKxv rs kcu rov ogôov

Myov nsgeuvopsveov. i. e. quicunque ergo refolvere
poffit omnia genera qua fub uno eodemque princìpio

conduntur, if dein rurfum componcre ac numero

compingere ille mihi videtur Sapientijfimus c5*

longe veraciffimus. Porro fiulchram fpeculam repe-
riit



3ïf

ritt, e qua Deum contemplari poteft atque omnia
in rerum ferie & ordine ab ilio /epurata ; 1$ latìs-
fimam hanc viam ingrejfus reffa in animo perget,
metamque attinget, principia fuis finibus anneìlens

& cxphratum habcns, Deum effe principium, medium

S finem rerum omnium, qua fecundumjuftitìam
1$ rectam rationem perficiuntur. Theodoret, de
Grsec. affecl. pag. 489. Toni. IV. edit. Sirmondi,
Pythagoram cum Socrate Se Anaxagora Deum profes-
fum & Movala vocaffe adferit. Non jam provo-
cabo ad libellum Timai Locri adferentis, Deum elle
mentem ab omni materiae labe piane fecretam,
pluribus id oftendi in Apologia Platonis. Ex addu-
dis omnibus illis locis patet, Pythagoram, Deum
fapientiffimum admififfe, eumque a materia re-
busque omnibus in oculos incurrendbus, diftin-
xiffe, verbo, Movaìa fenfu ftridiffimo habuiffe.
Accedamus ad iam propofidonemFeÄe/V, haec talis
eft : Animus ille, five mens illai per naturam rerum efi

intenta,per eamque commeat. Si graeca, ex quibus
Creerò hase répétât, ad manus effent, melius de vi
hujus phrafeos judicare poffemus. Cum autem
Pythagoras profeffus fuerit, Deum mentem effe
convenienter huic opinioni verba funt explicanda.
Senfus autem talis eft: Mens omnia pervadit
in omnibus efficaciter operatur omnia fovet
nihil fine ea fubfiflit ; hinc in libro quem Sacrum
Sermonem infcripfit apud Jamblkhum pag. 123.
'E$a Taf àaid-pu ariou/ aì'Sìov itveu pev cta%cw 7rgopa-
SeS-ajav ru ttccHoç ùgavu v.tU\ yac, tcaj t*î pelago tpvtrtoç.

i. e. dixit numeri effentiam effe aternam, principium effe

providentijfmium univerfì, cedi, terra fe intermedia
natura : Quod û quis dicat nos verba illa, mens

Z 4 uni-



>3f5<H
univerfum mundum permeat, mollius interpretari,
non negabimus; At fimul jure a nobis id fieri
contendimus. Si quis Apofiolum Paulum audiret
dicentem omnia in Deo effe, vivere, & moved,
Sc contenderet, haec ex mente Spinoza effe intelli-
genda, omnes fine dubio clamarent, vim inferri
verbis Pauli: qum aliunde notum fit, quid de Deo
fenferit Paulus, quamque folerter eura a mundo,
rebusque omnibus creatis diflinxerit. Idem ergo
hic dicendum videtur, folus adeft in quaeftione
illa locus Velleji; agitur non de quaeftione frivola,
fed maximi momenti; quaeritur utrum Pythagoras
Atheismi jure poffit poftulari. Adduximus ingéniera

copiam teftimoniorum veterum fcriptorum :
omnes teflantur eum Deum pro mente puriffi-
ma, Sc a materia longiffime fecreta, habere; con-
venienter ergo hisce interpretamur mentem Audoris

: poteft, verum eft, etiam ex mente Spinoza

dici, Deum effe mentem omnia permeantem & per-
vadentem ; fed tum ratiocinandum ed ex principio
Spinoza : atqui nondum probatum Pythagoram de una
tantum fubflantia i. e. toto Univerfo idem fenfifle.
Pergimus ad tertiam propofitionem quae talis eft:
Ex animo, id eß Deo, mentes nofiracarpuntur. Hic
vero in verbis eft quaedam varietas. LaBantius Ss.

M. Felix legunt, ex quo omnia, quas nafcuntur,
ammalia vitam capiunt: quod li hanc ledionem
admittamus ; nihil aliud inde concludi poteft,
quam Deum non elle truncum vel inertem quam-
dam materiem ; fed cundis vitam tribuentem Cu

ve jam animalium fendendi, hominumque intelli-
gendi vim, five motum intelligas, nihil eft, quod
non bonam poffit ferre inrerpretadonem : at ma-
neamus jam in verbis Ciceronis: triplicem ea phra-
fis poteft admittere figuificationem. (i) lignificare

poteft,



>¦=-#& Ott)
poteft, mentes noftras effe particulas effentìa divina
Deumque effe corpus ex infinitis corpufculis con-
ftans, quorum mentes noftra? omnes fint partes:
(2) denotare poteft, Deum effe Spiritum ; mentes
autem noftras effentiae illius fpiritualis quasdam
effe ivomrafpilta : (3) denique Pythagoras his verbis
potuit lignificare, ex Deo tanquam immenfo
Oceano prodiiffe mentes noftras, ita tamen, uc
in Deo fublliterint, non tamen tanquam partes
Dei. Quod ad poflremara interpretadonem fpedat,
potuit Pythagoras credere, mentes noftras effe ori-
ginis divinae, in Deo ratione quadam nobis ho*
minibus imperfcrutabili fubftitiffe, & latuiffe; fuo
tempore autem ex Deo, tanquam Oceano ani-
marum, prodiiffe : quin haec edam cogitado in
mentem venire çotuetit Pythagora, cum multa alia
fublimia excogitaverit, nullus dubito; hoc autem
fenfu intelleda verba Ciceronis, aliquid fignifica-
rent, de quo quidem perfuafus & certus non
potuit effe Pythagoras -, at periculofa non adeo effet,
vel erronea fententia. Priorem interpretadonem
quod attinet manifefte falfa eft ; ex univerfa enim Phi-
lofophia Pythagorka natura confiât, eum Deum pro
Monade Ente plane ab omni materiae labe fecre-
to habuiffe: Reftat ergo fecunda fententia, fecundum
quam mentes noftras effent intelledualis illius Sub-
ftantias primae intelleduales partes : at difficultec
& haec admitti poteft, G veterum teftimonia ad-
mittimus. Quo enim tandem fenfu effet Deus
Uova?., fi ex infinitis componeretur mentibus? cur
tandem quicquid ex pardbus confiât, quicquid
nonfimpliciter unum eft, vocavit &oafa'> an non
infinitae numero mentes jure vocarentur AvaSìt
Eo ipfo quod Materia in multas eft divifa partes

vocatur Sùac-, fi Dtus ex tot mentibus a le
Z 5 rea.



358 (.m
realiter diftindis confiât, non minus Aua« poffet ad-
pellari, neque confentit hoc teflimonium Cieeronis

cum aliis teftimoniis veterum, certe Hierocles ad
aurea carni. Pythag. p. 133. aliter loquitur:<peuvsreu
[inquit] Ì7ti psv recv xvSpcctcivw ¦Jai^wv skxçy\v
xoros o7to^r\axs. Ì7110S rcov xhoycov povx ysvri,7tpo-
retvcov rtj otX7t/\xtrao-r] «ur« (poo-et à>s YYKx-

rcovi oov.es kx\ Tipxjco ra> TTo&xyopeico, èosv

psv ispocrsyss rcov Bvyrw dypiapytipx iivcu ra
©sa r&spsvois. rxs os xv§pco7tivxs -^jo^xs yt-
vscrSeu ìk ra dora KPxrr\pos rois rs iyzoo-ptois ©sots

y.cu rots Axipoaiv kcu rots xyxvois fjPcoa-t. i. e.

videtur quidem ßngulos hominum animos ipfe produ-
xiffe : brutorum autem fola genera ; illis natura
fingenti commißs, uti Piatoni Timaoque Pythagorao
vifum efi ; quibus proitt nihil eorum qua morti
funt obnoxia -, a Deo immediate conditum eße J animos

autem hominum ex eddem temper-atione qua
^nundani Dii atquè Daimohes, ipfique etiam illufircs
Heroes faclos eße : Similiter pag. 139. Kcu arco rcov
didicov dripiapynpxrcov ra Aypiapya kcu rj dvSpco-

TTivrì "dyo%*j xveoptcTKsrxt ò&sv dort] yxu rr\s êsixs

èpotcoascos psrsçiv. Aliter loquitur etiam quam
Citerò limais Locrus apud Gal. p. 556. Jam vero

inquit) poft mundi conflitutionem mortalium ani-
tnantium generationem molilus eft Deus, ut ad

imaginent Ulani perfeclus effet piane atque abfolutus. Hu-
tnanam igitur animam ex iìsdem rationibus atque

potentiis contemperatam atque divifam diftribuebat,
Hatura alteratrici hoc tributo minifterio : qua ac-

ceptis harìim rerum mandatis ipfius Opificis quafi
vicem obivit in mortalibm & diurnis animalibus



359

efficiendis quorum animas quaß perfluxuni quen-
dam inflillabat : ita alias quidem a luna àlias a
fole alias a cateris qua in alterius parte aberrant

aflris deduccbat. Unam animam exccpit, qua ejus-
dem potentia pradita efi quam in parte illa ratio-
tiir participe admiscuit, imaginem fapicntia his qui
Innofato Jruuntur nam humana anima altera pars
efi rationis particeps i$ intelligens : altera rationis
expert atque infipiens. Haec loca ut de aliis nil
dicam, probant Pythagoram longe aliter de origine

mentis nofìrae fenfiffe quam Vellejus efi
interprétants, qui totius Syfìematis Pythagorici nexum
non ennarravit, nedum explicuit : At in/tat Bayliur
in Continuât, des Perfées divèrfes pag. 333; dicens :
Ce qui pourroit faire croire 3 que ce favant (de
Cud\oortho loquitur)'Anglais attire a fon hypothêfe
a force de bras f5 des machines, tout ce, quii
rencontre c'tft quiipretend, que Pythagoras a été un
veritable unitaire ', qu'il me fait permis d'ufer de ce

mot j pour deßgner la doctrine de £ Unité de Dieu.
Mais comment eft ce, que ce Philofophe mériterait
ce nom la ; puisque de l'aveu de Mfi CudXvorth il a
parlé quelque foy de Dieu comme de fame du monde

y a-t-il rien, quifait compofé des parties plus di-
fiincles 1$ plus difcordantcs, quune telle ante comme

font enormes les inimitiés les antipathies les

guerres der animaux & des nations Combien

font elles incompatibles, avec la veritable unité iSfub-
ßance, de principe, de caufe j i$ de tout ce qu'il
vousplaira .".provocated J. Clerici Bibl. Select. Ton';
3. pag. 68- obi hax verba extant : Le premier Philofophe

efont l'Autheur montre quìi na crû qu'un
Dicit



3*o)
Dieu fupreme, eß Pythagore. Cependant il pretend,
qu'il a eu une idée confufe d'une Trinité de perfones
dans la Divinité, parce qu'il décrit Dieu tantôt
comme une Unité, ou comme il parloit une Monade

tantôt comme un EJprit, & tantôt comme l'âme

du Monde ; noms dont les Platoniciens fe font
fervis depuis pour exprimer la fupréme de leurs
Trinitez. Non difputabo hic de Trinitate ex mente

Pythagora} certum enim efi Platonkos recentiores,
ad fuam fententiam ftabiliendam Pythagora di-
da ad nutum fuum explicaffe, atque très fub-
ftandas gradibus perfedionis inter fe diftindas ad-
mififfe ; hoc unum dico ; Baylium veterum refti-
montis non munitum omnia arripere quae ad

hypothefin fuam ftabiliendam facere poffe exiftu-
mat : aut enim Pythagoras per animara mundi idem
intellexit, quod Platonici ; aut aliud quid. Si

prius, qfiendendum ex Philofophorum illorum de-

cretis Animam mundi, & Deum unam numero
abfolviffe fubflantiam ; probandum animam illam
mundi, cum omnibus rebus corporeis neceffario

conjundam copulatamque fuiffe : probandum,
omnes animas partes effe animas mundi. Si aliud
tandem intellexit nomine animas mundi, hoc ite-

rum perfpicuis locis probandum fuiffet. Bqylius pag.
I20. des penfees divèrfes quid de Anima mundi fen-
dat aperuit; at nullibi ptobavit, veteres Pythago-

reos Se Platonkos huic ipfi fuiffe addidos fenten.
das: unus illi locus Ciceronis, loco omnium tefti-
moniorum eft ad fententiam fuam comproban-
dam ; iniquum autem eft teftes multos fide di.

gnos in negotio, de quo agitur exercitatos,
ipernere, atque rejicere ; Unum autem cui

nullo



m
nullo jure tantum tribuas, admîttere î & ex ejus
teftimonio de re omnium graviffima judicare. (*)
Audiamus aliam accufationem petitam ex teftimonio

Theophili ad Autolycum Lib. 3. p. m. 120.
ïloôxyopxs os rocrxorx po^xfirjoxs Ttspi ©scov kcu

rr\v dvco Kxrco 7topstxv TXoir\crxpsvos i%xrov optÇst

Çocrtv kcu dorojj-xrterpov itvcu. epr]cri os roov Ttxvrcov

©sas dvbpcoTtcov pt]osv (ppovrtÇstv. i. e. vertente Th.
Reinefio ,• Pythagoras poflquam adeo de Diis
laboraßet & hue ipuc apud varias & remotas Gentes

difeurriffet, ultimum déterminât, eum Naturam

effe fierique omnia fortuito i5 Deos morta-
Hum nullam curam gerere. Pag. 121. Eum conferì

cum Evehemero Se. Epicuro negandbus uri

perhibet, itvcu ©soasßeixv kcu 7TpovqÌxv. ib. p. 136.
ade

(*) Si verum fateri volumus, piane imponìbile eft,
veram fententiam Pythagora: de hoc argumento in apri-
cutn proferre : hinc placet mihi ingemium atque fapiens
judicium CI. Moshemii, quod exftat in notis ad Cudwor-
thum pag. 446. ita autem fonat : Non iifumus ho-

die, quibus ex paucis Veterum verbis univerfam Pytha

gora fapientiam fe difciplinam integrum fit metiri : Ad
Pythagoram inprimis quod attinet, qua de eo memoria

funi prodita, ita pugnant inter fe, tamque varia funt
fe ambigua, ut, fi quis pufillo tantum valeat ingenio,
omnia omnium Philofophorum (cita, fe decreta in illis

reperire queat. Qui hodie Cartefianus videbitur, fi veut

ex hac Schola quidam Pythagoras, eras, fi alius
labori parcere nolit, ad Gaffendi fcholam migrabit : fed
hanc hominem Spinoza facile mox rapiet fe fuum faciei.
His non obfiantibus uno hoc Cìetronis teftimonio ini-
xus J. Bajhage, Pythagoram Spinozifmi reum facere

voluit Tom. 3. Htfioire dgs Juifs, pag. 538.



3^2

Où dysvrrtos inqiiit è Kocrpos ¦!=?;, kcu doro-

pxrispos rcov Tcxvrcov kxQoos Ylvûxyopxs kcu ,01

Xoffloi 7Ts(p/\oxp'/iKX!Tiv. Quanti hoc teitiinoniiim.
Theophili fit habendum vel me tacente omnes
vident ; nihil nempe : pugnat enim cum casterorum
omnium, quorum teftimonia adduximus, verbis :

pugnat cum univerfa Philofophia Pythagorka indole.
Nullum veftigium in Pythagora SCriptis, quas
quidem pro talibus habentur, negatas Providentias vel
àvropari<rp-A reperitur. Neque provocat bonus

Pater ad telles quos in hoc negotio adferre opor-
teret. Sane, qui libellum hunc Theophili evofoit,
facile deprehendit, eum hominem fuiffe <rptv.pov

rov vav-, miferum Scripturae Interpretern, & in
Hift.Philofopb. peritiascumClem./4/«c. Origine,Theo-
doreto nulla ratione comparandum hominem
denique qui antiquis Philofophis fine accurato
examine multa tribuit, quas a fententiis quas
defendebant longiffime fuerunt remota. Sane fi
Pythtgoraus Philofophus incidiffet in hunc libellum

atque perfpexiffet quam male mentem
fuam fuiffet interpretatus, dubium non eft, quin
haec interpretandi ratio maligna animum fuum a

Religione Chrifiiana magis abalienaffet ; adeo verum
eft, potius fingulari divinas Providentiae cura,
quam eruditione & prudenda Dodorum primae
aetatis promotam fuiffe fandiflimam Religionem.

X.
Alii, ut Atheismi reum faciant Samium Philofo-

phum ex ipfa Syftemaris Pythagorici natura ar-
gumenta depromunt. H. Foppius olim RçBok Gym-
nafii Bremenfis in Dilfertat, de Atheismo Veterum

Philofophorum Brema fub prafidio Cl. J. Hafai habita
ad



3*3

ad dodrìnam denumeris provocat, atque ex hoc
fonte contra Pythagoram infurgit : Quemadmodum,

inquit, omnes numeri ex multiplkatis confiant Mona-
dibus, adeoque nihil funt nifi monades qua refpeBu
compofitionum nonnifi alios fortiuntur Chara&eres ; ita
etiam Pythagoras res quasvis, quas confpkìmus fe
quo ad hoc Univerfum pertinent, varias Dei CharaBe-

res formasque varias nominavit. Id vero quam prope à
Spinozìsmo difiet, nemo non intellipit. Solide hanc
objedionem refutavit V. Dodiffimus, /. Syrbius,
Profeffor olim Acad. Jenenfis in differtat. de Origine
Atheismi pag. 42. dicens : Sed vero non res in hac

Phtlofophia, fed rerum. Symbola funt numeri, quo fi
alieno applicentur fe ultra tertium comparationis quod
vacant, fçopumquefuum extendantur, quaportenti
non ex iis confiari poffe exifiimabimus Ad mona-
dem quod attinet, non Deum folum eo defignabant
nomine, fed ä? intelleStumfiu mundum intelligibì-
lem ipfum etiam mundum adfpectabilem quem
quatenus Spiritu conftare putabant, & materia
dpcrsvo$u\Y\v vocabant, chaos praterea animam
imo etiam jufiitiam centrum Jovis turrim, & quicquid

unquam in quolibet genere valere poteft pro
principio. Hinc igitur cum dixerunt forte : mundum

conftare ex monadibus ; ineptum fuerit ij ri-
diculum aliud concipere monadis genus, quam quod
materiam notât. Contra vero cum Deus ipfe dici-
tur monas numerorum omnium principium fimul
& finis : hue adplicari minime debet, quod nonnifi
de monade in genere caufa materialis verum eß:
fed hoc potius tenendum, monadem non minus a
numero, quam mimerum a monade tota calo differre.
Quodquidem tum luculenter/atis inculettur a Veteri-

bus



m, 354 c

bus numerorum Doèloribw, tantum profeklo abeß,
ut hinc Atheismum conficere pojfis ut pro oppofita
veritate valere debeat potius : Provocat dein V.
Dodus ad locum Macrobii de Somn. Scip. cap. 6.

pag. 19. dicentis : Unum autem quod Monas id
eft Unitas dicitur c^ mas idem & fantina efi : par
idem atque impar : ipfa non numerus ,Jed font & origo

numerorum. Hac Monas initium finisque omnium

neque ipfa principii aut finis fciens adfum-
mum refertur Deum, ejusque intelleclum a fcquenti-
um numero rerum fcquefirat : nec in inferiore poft
Deum gradu eam fruftra defideraveris. Hac illa
eß mens ex fummo enata Deo qua vices tempo-
rum nefciens in uno femper, quad adefi confiftit
avo ; quumque utp'ote una non fit ipfa numerabilis,
innumeros tamen generurn /pedes & de fe oreat, £5*

intra fe continet. (2.) Addo ego, praeterquam
quod certuni fit, per Monadem plane aliud, quam
atonium denotari ; loquitur Pythagoras de
Monade prima qux omnium rerum caufa eft per
quam fine dubio non potuit intelligere atonium
proprie fic didam ; cum denuo in seternum redi-
ret eadem quactlio ; unde etiam caufam primam
TJjv Monada per excellentiam vocarunt Pythagorici.
Fatetur hoc Sextus EniV. Lib. X. pag. 675. edit.
Fabric, dicens : Kcu pr,v èds ivsçi Qxvxi cri di-
oùvias crupßeßrjKsv givcu rxs dropas. kcu oix raro
oovxScu acopxrtKXS ècrxs rcoy èhcov xpyjeiv. itpco-

rov psv yxp kcu 01 rxs bpoiopspsixs kcu hi ras oy-
Kas kcu ci rx lAa%<T,ce kcu xpspr] Ksyovrss iivtu

corxßtx xltoûvicv xTsoKsmacTi rarcov rrtv v7to<zxatv

vìe pr\ px/kov rxs dropas ri rxvr bvcu ^oi%six.



m 3*5 c

'EiTX KXj dscìoaòco, reus dXrftetcus cucovias etvcu rxs
dropas «Ä ev rpo7tov ot xyevtrrov kcu xicoviov

disoKsi7Sovrss rov Kocrpov, aòsv r\rrov upos s7ttvotxv

£r\racri rxs 7tpcorov aoçwxpsvxs aorov ««^«r.
arco kcu ripsis, Cpxcriv ci TloôxyopiKoi, rcov (pvo-tKcov

(piKocTc<pcov Kxr iittvoixv GKS7irops&x, ro ,ìk nvcov

rx dioovtx rxorx kcu Xoyco Qscopqrx cjovs^ks ooo-

pxrx" Kx* crcopxrx psv ok dv insxtpsv, Ì7ssi asti*

ersi KXKstvcov acopxrx Ksystv sivcu ao^xrax. kcu
èrcos its X7SSIP0V 7SPoß>ouvacjr\s rr\s ìtsivchxs dvxq%ov

ytvscròcu ro 7Sxv. Xsnssrcu xpx Ksystv -, i\\ dcrcopx-

rcov iivcu rr\v avçxcriv rcov vovyrcov creopxreov. i. e.

Sed neque licet dicere quod oternas effe accidit alamos,
fe ideo poffe, cumfint corporea, Univerforum effe principia.
Primum enim, fe qui fimìlares partes fe qui molecu-

las, fe qui minima indivìdua dicunt effe Elementa

eorum aternam relinquunt fubflantiam ; quo fit ut non

magis atomi, quam ea fint Elementa. Deinde etiamfi
datum fuerit, revera oternas effe atomos : attamen quo
modo qui mundum relinquunt ingenitum fe aternum,
nihilo fecius ad eum mente cogitandum, quorum principia

qua ipfum primum conjlituerunt. Ita etiam nos

quoque, inquiunt Pythagorici, naturalium Philofephorum
more cogitantes confideramus, ex quìbusnam confient hoc

eterna fe ratione contemplanda corpora : aut ergo funt
corpora qua ea confiituunt, aut incorporea. Et
corpora quidem non dixerimus quoniam oportebil dicers

etiam illa confifiere e • corporibus : fe ita in infinitum
procedente cogitazione, eße Univer/ìtatem prineipii ex-
pertem. Bgfiat ergo ut dicatur ex incorporels confiiiui
corpora qua percipiuntur intelligentia. Hinc etiam CI.
Fabricius in fubjeda his verbis nota ait: Notât in-
quit) haud fufficere, utaliquid pro primo princìpio ha-

Tom. III. A a beatur,



m im
beatur cum diverfo diverforum Philofophorunt opinione!

extent de principiis omnibus oternis ; fe quidem ip.
fum mundum fibi perfuaferunt ortu fe initio carerò : ita.
que recurrendum effe cogitatione ad intimas, quibus ab
aterno talia effe potuerint, quibusque confient, rationes

neque in corporali textura acquiefcendum, fed ad in.
telligibilia fe incorporalia effe afcendeudum. Hinc iderH
Sextus eodem libro pag. 679. e^xaiv iv rxis xp-
%xis rxorxts rov psv rs opcovtos dina Koyov Ì7rs-

%stv rr\v Movxox rov os rr\s 7rxo-x,aar}s ÒA;-,s, rqv
ooxoXy kcu ov rpo7tov ras l£ dorcov orco^xvrxs
xptOpas X7iersXscrx*, arco kcu rov Kocrpov, kcu tsxv-
rx rx iv reo Kccrpco crovs^ricrxvrc. i. e. dicunt ita-
que in his principili unitatem tenere rationem caufa agen.
tìs, binarium autem rationem cauja patientis. Et
quomodo eos qui ex iis coujlant effecerunt numéros : ita etiam

mundum confimxerunt, fe quacunque funt in mundo.

Sane locus ille clarifiìme ollendit mentem
Pythagora, convenitque cum reliquorum teflimo-
niorum fenfu: hinc jam jam citatus Fabricius ait;
ïtaque Jamblichus in Theologumenis Arìthmetica p. 6.
& 7. ex Pythagoricorum mente uovaék confort cum Deo

caufa rerum omnium,patrisque fe matrìs vkem omnibus
rebus prabente. Quod fi igitur Pythagoras, vel
maxime dixiffet, univerfum ex atomis conftare,
nondum tamen probatum effet, Eum Atheum es-
fe : probandum enim foret, eum praeter atomos
nihil admififfe ; Caufam nullam primam intelle-
dualem ab atomis prorfus diftindam. (3) Nefcic*
quid tibi velint verba D. Foppiì dicentis ; Pythagoram

res quasvis, quo ad hoc univerfum pertinent, varias

Dei CharaBeres formasque nominaffe : Si his verbis

lignificare voluit, omnes partes mundi ad Es-
fenriam Numinis perrinere, Deumque ex omni¬

bus



bus fimul jundis conftare fupponitur id quod in
quaeftione eft:Neque quicquam probat,quod objicit,
Pythagoram dixiffe, nihil oriri, nihil interire. Supra e-
nim ex Plutarchode Placit. philofoph. Lib. 2. cap. 4. dixi-
mus, quo fenfu hasc interpretanda fint. Reftat locus
aliquis, qui exilât in Secundi Philofophi, uti putant, Py-
thagorici,fententiis, apud Galeum pag. 53 f, in quo Deus

vocetur iSia Trdftm «V/a:Refpondet ad h. objedio-
nem D. Syrbius disfertat. citata pag. 43. fq. cujus verba

quoniam in paucorum manibus effe folent ejus-
modi disputationes,adponam. Sed primo (inquit)£/c
teflis non efi exceptione major. Nam qua fub ejus nomi-

ne circumferuntur argutiola fe anigmata, fed vel fpuria
ut ne ad Secundum quidem referri poffìnt j non genuina
vel foltern interpolata plane fint. Et fi verus eorum
auBor Secundus fuit ; unde etiam confiat eum genuìnum
fmße Pythagoricum ?fabulam ego credo fe ficomma vut.
gi, ex filentio hominis perpetuo naium ; quod ille tamen
non ex dìfeiplina Pythagora, fed perpetrati incejius pœni-
tentia ac dolore materno mortis tenuit ; ut ulcifceretur
vocem qua in concubitu Mairi innotuerat. Hoc enim
fcelerìs honore mortem fibi confciviffe dicitur. Saltern
in fententiis ifiis nihil invenio Pythagoricij imo funt qua.
dam huic difciplina piane contraria v. gr. quando mun-
dus vacatur auloyivvnlov Qeeognpa, JfeBaculum ex fe ria.
turn, mors vero àtaivtoc ub-mç, fomnus aternus fe à-rro-

Xua-ti 7!-avleov disfolutio omnium ; qua verius hortum Epi-
curi referunt quam Pythagora Sindonem; deinde ß
rem ipfam confideres : tota illa Dei deferiptio anigmatica.
efi, fe ea tantum innuere videtur, qua Dei nomine
indigitata fint a variis : Apponam ipfam definitionem
Dei, quandoquidem D.Syrbius hoc neglexit: ®eoç

(inquit) iti ìSìo7r\ac-ov 'Ayad-ov, woAupogtpov ìizaa--

p* » ctTovo-Ttlov v-^upa 7ro/\u%apa>tlov pop-up* JW-
A a 2 vo\S-



3*8 c m
fi-Apevov Çnlnpai ad-avóìoe. vue froXvìioiKilov ftviopa
ÀKOipitloç oipd-ahpor,, Uia 7tav1uv «V/* vro/xueuvupoe:

ibvapiç, vrayKCxinc, %etf>, tpcnc vu;, Sbvctptç. Quis
tandem ex conglomerads tot divertis fententiis
unam pras casteris eliget, quas errori obnoxia
videtur, casteris alto filentio fiippreffis? At pergit
D. Syrbius: Dum bac feribo in memoriam mihi venit
locus quidam Porphyni, haud pofiremi Philofophia Pytha-
gorico fe Platonico Interpretis ,• ubi intelleiius feu mun-
dus intei'ligibilis adpellatur 7rara ina ruv òv%v Uni-
verfelis rerum Effentia : Verum non efi, ut ex eo Spino-
zifmum Pythagoricum vel Platonicum probari poffe exi-
fiumes : non enim de Deo fummo, fed de mundo intelli.
gibìli fermo efi Porphyrio. Plato autem, quem hac in parte
Pythagora premere vefiigia notum efi Deum feu bonum
ùriximon effe, fed dare,difertißimis verbis decet : Unde

fimul adparet, ùo-iow non femper per hoc ipfum per quod
alìquid efi Ens, fed aliquando formam produBrkem
ttt ita dicam, denotare. Harum igitur formarurn comple-

Kum vrarav iriav rmv Ivluv appellarunt mundum intelli.
gibilem. Quern fi fe ISiav mtilür is-tav hoc eft compie,

xum formarum primärum voflcov, fe originalium adpel-
lar't poffe contendas, coaBa nonnihil videri poffet interpre-
tatio, fed qua fimul omnem Atheismi fujpkionem facile
diluât. Hadenus D. Syrbius. Hoc unum ego addo

etiamfi Pythagoras Qiov rWJac ìeiav dixiffet,
nondum nifi aliunde ejus mens fuiffet perfpeda,
Atheismi poflulari poffet ; Quid fi enim cum moder-
nis Leibnizio Sc aliis, Deum mundum intelligibilem
vocaffet, in quo effent io-teu rmv narrm nonformali-
ter, uti in Scholis loqui folent, fed eminenter at nec
his opus eil contra Pythagora oppugnatores interpre-
tationibus. Hoc unum contra eos fufficeret, fi dica-

mus, quod quicquid alieujus ponderis fuit in dodri-
na



3<& i*
na Pythagora, fimul cum obitu Samii fuerit oblivioni

traditum; unde quam certa fint argumenta contra

decreta ipfius aliata nemo non vider. Videantue
teftimonia ad hoc probandum a Cl. Moshemio aliata
in notis ad Cudworthum Tom. 1. pag. 44 <-.

FINIS

•: Aaj /ft


	Io. Iacobi Zimmermanni disquisitio de religione Pythagorae

