
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1748)

Heft: 10

Artikel: Disquisitio de religione Pythagorae

Autor: Zimmermann, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m

- '

à
4

DISQUISITIO
DE

RELIGIONE PYTHAGORAE.
A J. ZIMMERMANNO.

Pars prior.

MAximam
effe Difciplinarum Mathematkarum

utilitatem ad perficiendam Homihum
mentem, & ad addifcendas redae

ratiocinations leges fatentur omnes quotquot res
fuo predo asftimare poffunt. Has difciplinae ani-
mum prseparant, ut nihil admittat, nifi certum,
folidum, & perfpicuum : Si illi, qui Literis
vacant, mature his difciplinis vacarent, fieri non
poffet, quin in aliis literarum fludiis accuradores,
atque feliciores futuri effént, innumerasque lites
atque /\oyo(Ao%iat; evitarent. Ac ut omnium, edam
praeftantiffimarum rerum, abufus efi; ita fadum
faepiffime, ut non vltio difciplinae, quae excellen-
tiffima efi, fed eorum, qui ei vacant, multa
dogmata podus tenebris involuta quam in clariore

Tom. III. L luca



^) 152

luce polita fuerint. Multi, qui Mathemadcas
disciplinas callent, ubi de argumento alio fermo eft,
non melius, imo pejus aliquando quam alii, ra-
tiocinantur. Multi numéros ad res Theologicas
explicandas adhibentes, rem podus fandiifimam
obfcurant, quam explicant. Nec mirum eft hoc
ita fieri. Difciplinae Mathemadcas nituntur ideis
claris Sc abftradis; alias non item. Ineptus effet,
qui rem fa&i, ud in fcholis loquimur, numeris, &
figuris Mathematicis demonftrare vellet. Non
loquimur de certitudine principiorum, quibus niti-
tur methodus Mathemadcorum : Nemo de hoc
dubitaverit, qui vel a limine eas difciplinas falu-
tavic. De adplicadone faltem inepta hic fermo eli.
Indudione exemplorum ex Hill. Liceraria moderna

hoc probare poffem ; at fufficit mihi exemplum
Celebris inter andquos Philofophi, FTTHAGORjE
jiempe, Italiese Philofophiae Conditoris. Is tantam
rominis famam adeptus eft, ut telle Cicerone Lib. II.
de Orar. cap. 37. olim omnes Viri Sapientes di&ì fint
Tythagora. Hie pro temporum quibus vixit, ra-
tione Mathemadcas difciplinas exeoluerat; at ita,
ut numéros ad res intelleduales explicandas atque
originem omnium rerum pandendam exhibens,
res pulcherrimas, & difficillimas confuderit pò.
tius, quam explicaverit. An enim melius intelligi.
tur, quae fit Natura Numinis, ejusque proprietà.
tes, fi McvaSa voco? Num rerum corporearum
natura mihi magis perfpeda eli, fi eam <fta<£* ad-

peiio Numeri ita rediffime CI. Burnetus Archaio-
log. pag. 428 fequuntur res rerunique divifionem: ne-

que fi antecederent, aut corporibus molem aut animabus
fe mentibus cogitationem conferre poffunt, cum utrisque
defiituantur. Manifefium efi, numéros prater nume-

rot



m 1*3

W nihil poffe progenerare : nullam habent ultra vìm aui
efficaciam. Poffunt quidem reprafentare fuo moig rerum
gradus fe genera, fed efficere non poffunt ; neque vices
materia fitpplere in rerum affezione. Quin, age mi Py.
thagorice, fi negas experiamur paulisper: fiac mihi tuis
numeris non Deum, aut mentem, ut tu jatlarefiles:
fed corpufciilum aliquod', lapìdem ex.gr. ve/fi mavis,
lupum. Accinge te ad opus, quos numéros habes aptiffì.
mos ad hoc propofitum pares vel ìmpares : mares vel
fanurias? pro tuo ingenio qualesvelis aecipe, fed fierilet
funt omnes mihi crede fe ad generandum lapìdem in-
epti. Quid fi mutato confillio, numéros pianos aut folidoi
aàhibeas, vel forfan quadrates, nihil hinc efficies pratef
figuras quasdam imaginarias : fe ex rubilo quadrato vet
cubico plano vel folido nihil fit. Denique fi unitatei
compingas fi binarium ternarìum quaternarium *,

caterosque cum fuis mirificis virtutìbus : afide, fubtrahe,
divide, compone, in omnes te partes verte, omnes vires
cxprome : Numeri funt adhuc fe praterea Nihil. Nu
hfl lapideum emergit, multo minus humanum fe divi*
num. Haec Bmnetus. Ceree hac fua agendi radono
nonfolum res fubliffles obfeuravit Pythagoras, fed
Sc quod cammuniter fieri folet, effecit, ut in di*
Verfiffimas fententias fenfum ejus râpèrent
Interprètes : unde etiam fadum, ut noftra aetate qua;
Philofophicae difciplinas melius excultas funt, me*
thodus pythagorica fuerit negleda, immo aDodiS
Viris explofa. Ad hanc obfeuritads cauffam acce-
débat modus tradendi fua Decreta: isque duplex*
vulgaris nimirum & arcanus. Hinc nonfolum
difcipuli pro ingenii divediate diverfimode prse-
Cepca Docentis interpretabantur ; fed & plerique
qui fecuturis astatibus examini fubjiciebant Pythagoras

mentem. Quid dicam de fymbolica traden-
L2 di

V



tun wê

di difciplinas methodo, num haec tandem Philo,
fopho in Mathefi verfato, digna (*)

II.
At non id jam agimus ut quam accurata, vel

jmperfeda fuerit Pythagora methodus philofophandi
a nobis tradatur ; fed ut mentem ejus de praecipuis
Religionîs articulis excutiamus.. Notum enim eft
Hiftorias Philofophicas peritis Pythagoram etiam in
Catalogum Atheorum fuiffe relatura. Antequam
vero id facimus, neceffe eft, ut de Audoribus qui
Pythagora vitam, atque decreta expofuerunt aliquid
prasmittamus. Praecipui autem funt Jamblichus,
Vorpbyrius, Diog. Laertius, Se Hierocles. Quam accurati

rerum geftarum narratores illi fint, norunt, qui
tudores vel femel tantum evolverunt. Jamblichus

& Porphyrius Panegyricum potius, quam accu-
ratam vitas, dogmatumque hiftoriam nobis dede-

runt: dumque multa falfiffima tradunt, miracula-

que ridicula Ei tribuunt, in caeteris etiam fidem
amitcunt ; ut nihil dicam de tempore, quo hi
Homines vixerunt. Praeterea apertum eft illos
omnia Decreta Pythagora ad fuas opiniones prorfus

infiedere, adeo ut vix colligi poffit, quid ipfe
fenfe-

(*) Plures cauffas obfcuritatis in hoc argumento adduxit
Eruditiflimus Brukerus in lutulenta diiTertatione de
coHvenientia nun>srorum Pythagorae cum Ideis Plato-
nis, inferta CI. Schelhornii noftri Amcenitat. Lite-
rar. Tom. VII. cum qua confer, quae in ipfa Hifto-
ria CriticaPhilofophixTom. I. p. 991 & fq. de caus-
fis obfcuritatis adiecit. Conferenda haec dilTertatio
nonfolum propter dodtrinam Pythagoreorum de nu-
meris, quas intricatiffima eit; fed quod univerfx
discipline Pythagorae lucem accendere poffit.



m is* c

fenferit: Laèrtius his in eo praeflat, quod multa
(Xinu^oKoyiifxara platonica omitcat, caeterum in
iis, quae narrât, morefuo, nec perfpicuum fequj-
tur ordinem; neque apte totius fyfiematis nexum
tradit, fine quo tarnen difficile perquam eft de uni-
verfo Syftemate judicium ferre. Ultimus denique,
Hìerocles nimiium, jejunus ed in decretis Pythago-
ricis euarrandis, atque praecepta Platonis Se Stoico-

rum turpiter cum Pythagorìcis fententiis commifcet.
Succurrere quidem nobis voluit D. Dacier, dum
vitam Pythagora confcripfit; at ille Encomìafies po-
tius eft, quam Hifioricus, plurimaque adfert aliena
a Decretis Pythagorìcis: interim cum Viri Dodi, qui
Pythagoram Athe-smi poftulant ad hos Audores
aliquando provocare foleant nemo nobis vitio
vertet, dum meliora ad manus non funt; fi ex
iisdem pariter aliquando teftimonia repetamus. Neque

interim ea quas ex Cicerone, Plutareho, Sexto

Empirico Patribusque citari, Se adduci folent, filen-
tio tranfibimus. Verfabimur autem in hoc argu-
mento ita ; ut primo fententiam Pythagora de Deo,
origine omnium rerum,Providentia, übertäte
hominis mentisque ftatu poft mortem propona-
mus, atque dein Virorum Dodorum argumenta,
quibus Pythagoram Atheismi convincere volunt,
fub incudem vocemus.

III.
Antequam vero loca ipfa, quibus probari poffe

videtur, Pythagoram de Religione non adeo male
fenfiffè adferam infignem locum Ciceroni! Ledoris
oculis fubjiciam, in quo cur Philofophiae operam
fuam confecraverit Pythagoras aperit : locus extat
Tufi, quaff. Lib. V. Sed. 8- & 9. pag. m. 248.

L 3 ita



16*6-

ita fonans : Quem (Pythagoram nimirum), utfcribit
auditor Platonis Ponticus Heraelides, Vir Do&us in pri-
¦mis Phlìuntem feruni veniffe, eumque cum Leonte,
principe Phlìafìorum dalie fe copiofe dìfferuiffe quadam :
cujus ingenium fe Eloquentìam cum admìratus effet
Leon, quaftviffe ex eo, qua- maxime atte confideret

At ilium artem quidem fe fare nullam, fed effe Philo-

fophum. Admiratum Leontem novitatem nominìs qua-
fiffe, quìnam effent Philofophi fe quid inter eos fe
teliquos intereffet. Pythagoram autem reffondffe, fimi-
lem fibi videri vitam hominum fe mercatum eum, qui
haberetur, maximo ludorum apparatu totius Grada ce-
lebritate. Nam ut illic alii corporibus exercitatis glo,
xiam fe nobilttatem Corona peterent ; alii emendi, aut
vendendi qualiu fe lucro ducerentur : effet autem quod-
dam genus eorum idque vel maxime ingenuum, qui
ïiec plaufum neç lucrum quarerent, fid vìjeudi cauffa
venirent, fiudiofeque perßicerent quid ageretur, fe quo
modo : item nos quafi in mercatus quadam celebritate

ex urbe alìqua fic in hanc vitam ex alia vita fe natura
profe&os : alios gloria fervire, alios pecunia : rarof effe

quosdam qui cateris omnibus pro nihìlo habitis, rerum
Vaturam fludiofe intuerentur : hos Je appellare fapientia.

fludiofos : fe ut illic liberalìfflmum effet, ffetlare nihil

fibi adquirentem fic in vita longe omnibus fiudiis.

çontemplationem rerum cognitionemque prafiare. Hade-
nus Pythagoras. Quam rede hase per omnia dir
çantur, Sc quam accurate ad norraam hanc vitam
moresque fuos compofuerit jam quidem non
quasram. Utinam omnem diligentiam impendif-
fet, ad cognofeendum Numen ejusque Volun-
tatem, quantum Ei cernere datum fuerat. Quo-
usque autem progreffus fuerit, mox audiemus: Et
ad exÜteßtiaöJ quidem Numinis ejusque Natu¬

rarti



16*7

ram quod attinet, non pauca adfunt teftimonia,"
quas probant Pythagoram O. M. Numen admififfe:'
JußinusM.de Monarchia Dei pag. m. ioç. unum
tantum Numen admififfe Pythagoram audor eft:
citât enim fq. verfus:

'E/ ris 'egei ©so? \iya Tragic hos irai òcpiiXei

Kotr/j-ov ia-ov rvìu ç-na-aç kuruv i/xoç «toç

K«£/ [jLovov s-tio-aç tivreiv iy.ot; 3 aM.« tiàloinuv

Km Trißi thJK i. e.

Extra unum, fi fors jaBet fitta Numina quisquam
Debet fe is merito, talem fibi coudere mundum

Ipfi fuum tefians, quo fit fasore creatus.
Et qua de cauffa.

Idem cohort, ad Graces pag. m. 18. Pythagoras autem,
inquit Mnesarchi, qui Philofophìa fua pracepta per fym-
bola arcana tradidit, ficuti, qui vitam ejus fcrìpfirunt,
tefiantur, dìgna fe ipfe Mgyptia peregrinatione de uno
fe fingulari Deo fenfiffe videtur. Unitatem namque
rerum omnium orìgìnem, eandemque bonorum omnium

cauffim effe dicens, per allegoriam, unum, atque eum
fiolum effe Deum docet. Id vero fie fie habere ex eo pa-
tet, quod ìAovxìa, id efi unitatem (fiu potius Solitatene

fe 'Ev hoc efi unum differre inter fe ait : Unitatem

five folitatem quippe, in iis, qua intelligentia com-
prehenduntur : Unum autem in numerìs effe. Sin ciarlo,

rem adhuc Pythagora de uno Deo opinionis probationem
feire cupitis, audite fententiam ejus; fie namque dicit:
Sane quidem Deus unus efi-, non ille autem quomodo
nonnulii (unt fujpicati, extra bum mundi Ornatum:
Sed ipfi in fi totus in circulo toto generationes omnes

injpiciens Seculorum omnium efi temperano fe virtutum
qgerumque ejus omnium Opifex, Principium Omnium,

L 4 unum,



unum, Cali lumen fe Parens omnium, mens fe ani-
matìo univerforum circulorum omnium motio. lisdem
fere verbis utitur Ci. Alex. Cohort, ad Gracos pag.
m. 47. Minut. Felix pag. 178. Edit. Gronov. Pythagora

Deus efi animus per univerfam rerum naturam
commeans, fe intentus, ex quo etiam animalium omnium

vita capìatur. Ita fimiliter LaElantìus Lib. I.
cap, f. Sc de ira cap. 2. Salvianus de Gubernat.
Dei Lib. I. pag. 4. fecuti omnes Ciceronis locum, de

quo infra dicendi commodior erit occafio. Aliter
de hoc argumento praeter Theophtlum, (de quo
infra) loquitur Epiphanius Haretifex Lib. I. adverfus
Haerefes ait : Xu/jia £s ó ut,Ùayo^ç Myu ìtvat rov
6tov rvliç-iv Hpavov, o'ipôïÂ^yî Sì aula KOJfra aM.* ùf7rea

tv av-3-gUTru 5 ìiXiov «et) fftKntHV ko\ ra k'Mï âç-pa. xoJ\

ra. x.ar igavov $roi%six. i. e. Pythagoras ait Deum
effe corporeum, videlicet coslum ; ejus oculos caterasque
tanquam in homìne partes Solem, fe Lunam conflituit,
tic reliquat Hellas fe Elementa.

IV.
Produximus celebriora Patrum teftimonia de

opinione Pythagora, quam de Deo habuit. Cum
aucem parum incer fe conveniant, recurrendum
eli ad aliorum etiam teftimonia, ut ex omnium
collarione, quid Samius ille Philofophus fenferit,
tandem colligi poffit. Jamblichus de Vita Pythag.

pag. 72. edit. Küfieri ita mentem Philofophì
pandit; dicens : '\\-rravra (jwv rot óo-ct Trigi t« 7rgar-
niv » yiM Trparmv iïtoptÇps-iv eç~o^aç-M ttcos ro Qeiov,

»M) àpyr\ âvrn èç-/ (fie rede reftituit textum Küfte-
rus) ztxj\ Äoyoc «toc thç tpihoroQixi. TiXoiev yag 7roiv-
aiv av-5-PU7Toi, aM.oS'Sf ffod-ev fyrvvnc ro tu » 7ra,pa

Tuv ®iuv. Kcty òfiotov dtvreg àtv it nç iv ßa<rihiUO[Mvn



16-9

ytepa ruv TroXtruv riva vwagyov -d-igaviuci afjuXn-retS

eùmi t« vavruv ug%ovro(. Tomrov yag otovroit irot-
av v.a\ t«ç Àvd-gairvç. 'E*«/ yap \<?i n Qeoç x&j

«toc iravruv Ku£/oc Sav oßoXoyttrat Traça t« Kvpik

ro àyahov a\ruv. Tlavreç yag 4ç jxiv àv ÇtAwrt, nttJf

c/ç àv y&ipu&i roiaroi SiSbatri rayaôa 5 7rpoc «ç Si

havricoç ey^o-i ra tvavria Sec. i. e. Ac omnia quidem

pracepta, quibus quid agendum quid non agendum fit,
definiunt, ad divinum Numen tendunt efique hoc

principium, fe eo omnisvita ordinatur ut Deumfequa-

tnur, atque hujus Philofophìa ratio efi, quod ridicule

agant homines qui quod bonum efi, aliunde quam a.

Dus petunt. Perinde ac fi quis iu provincia, Regis

potefiati fubjeBa, quendam e Civium numero PrafeBum
colat, negleBo eo, qui omnibus dominatur. Tale enim

quid Pythagorei exifiimant ab homìnibus illis fieri. Cum
enim fe Deus fit, fe imperet omnibus, in confeffo efi

quod bonum a Domino petendum fit : omnes enim Diis
bona trìbuunt. Iisdem fere verbis hoc repetit Sed.
137. Idem pag. 84. admonebat, mgi t« e?/«,
vrtot t« AatfjLovix.a v.aJ{ neci t« 'h^o/k« ¦ ivtpnfjiov n x.a\

àyaSiìv ixilv S~iavoiav. Porphyr pag. 41. Toiavja
Trapunti fjiaXtç-a S' aXnQeviiv t«t« yap fjiovov Sii-

va&ai T«e avd-pu7ris<; 7rottiv ®eu 7rapairX»<rtaç. Ettu
x.W[ trapa t« ©j« -, us vrapa ruv fxtyuv tTrvvd-aviro s

óv'OPOfJUt-Citv KaXiitrtv txttvoi, ro fjLtv o-uixa (puri, mv St

4%hc àxnuaa. i. e. Talia pracipere folebat. Inprimis
autem ventati fiudendum folum enim illud homines Deo

fimiles efficere poffe. Nam fe Deum ipfum, ut ex Magis

cognoverat, quem Uli Oromasden appellant, corpore
quidem luci, anima autem veritati fimilem. Idem
afferit Stobeus ferm. XI. de ventate. Tlueiyopuc
ipumèeti ri iroittttv avòpwrot ®iu òfjiotov è<p«. Eav
'AXhÙìumfiv. 01 Sì Mayot à7ro$aivovlai t« Meyiç-v Tft"'

L 5 Qiur



T7°(

©ê»f5 o'c ClPùfxairSnv KaXwrtv toiv.ivtu ro /nev o-os/xa (pull,
r«v Se -\vynv àxnôita. Conter Rit'ershufium in notis
pag. ï%. digna etiam eft elegantijjìma Oda ampliffi.
mi-Viri J. A. Thuani, quam in Veritatem fcripfit,
quasinibi legatur. Hierocles fere initio Comment, in
Aurea Carni, memorat Pythagoram agnoviffe top
AiifAfepyiMV fjLOVov ®eov -, év ®mv ®suv kvpiuç àv tivroi

rt( km Qìov vTraôov Kttj àptç-ov. Poftea ubi de qua.
ternario agit, fcribit ; 'Er' y*o A»,u.;«^oç ruv òxuv

y.a] ama « rilpac ©eoe voifloç, àtrioç tb ì^avfi 3 ko]
dtiQ-itru ©s«. Hinc fimul patet quo fenfu cce'um,
aliquando©£oi; adpellarint Pythagoricii eodem nimi-
rum fenfu quo Plato rov ®eov vonrov ab àt&nru di-
flinxit. Anonymus de vita Pythag. apud Photium

pag. 61). ' ©eoe Kala rov vav koj{ rot Xoyov àei ivepyn.
Verbo Porphyrius Se Jamblichus per univerfam vitae
hiftoriam ipfi tnbuunt hanc laudem, quod O. M.
Numen admiferit, de eo prasclare fenferit illud.
que colendum effe conftandffime affeveraverit.
Non diffitemur interim ineptiffimam fimul fuper-
fiidonem eidem tribui. At pergamus ad alios
Audores atque telles: AuBor ruv cpiXos-o^y,: pag.
26". de Pythagora ait : ruv MovaSa à7n(pnvaro ìtvai
toc ©soi» : Unitatem adfirmavit effe Deum. Plutarchus
Lib. I. cap. 7. de Placit. Philofoph. TlvBayogac Tap
àpyjiùv ruv /juv MovaSa ©eov ko\ T àyaèov 5 iiriç lç-iv h

t« tvoç tpvsit, 5 avroç 0 vac. Ttiv S~ aogtç-ov AvaSt
S'atfXiva y.ii\ ro Kazov vrigi »v tç-t ro ôXtç-ov ttAhS«ç,

I9-/ Key ogaroç, ô Korsos, i. e. Pythagoras de principiis
Unitatem Deum ac bonum, qua fit unius natura, ipfa
mens. "Infnitam autem B'marii naturam, genium fe ma,
lum, unde ed multitudo materia fe vifui expofitus mun-
dus. Videtur hic Plutarchus innuere quod ope-
rofe in libello de Ifide Se Ofirids contendit, Pytha¬

goram



ü) 171 C

ram duo fibi adverfa rerum aeterna admififfe
principia. Quidquid autem fit de eo cum reliquis in
eo confendt, Pythagoram Deum UovaSa adpel-
laffe. Eodem libro cap. 3. clarius adhuc mentem
ipfius exprimit dicens : ïluùxyogaç Mv»s-ap%u Xx/xtoç
ò Trpuroç (piAoo-oÇtav rnju t& ì»ifjt,art TrcorayopiVTa;,
àpyaq t«c aptS/xvi ko\ ra; 0-Ufj.jjnrptas ras h- ràion
«te Kdi[ âpfjLovtaç KaXtt ra Si et] àfjiÇoriguv ri/vôéra

ç-oi%eta KaAK/Aiva Si yeu/xergixa, ttxAiv Si rnv is/lo-

vaSa K6U rnv àopt$-ov AuaSa h ratg ag%atç. l7riuSn
St avru ruv ap^uv h (Jiiv 'c?ri ro TroinriKov atrtov kch
tlSlKOV ÔTTip IÇ-I f«e 0 ©êOÇ. Il Si Ì7TI TO TTaôlITIKOV TS

noi vXiKov 'o7riP îç-tv à »garoç KopfjLtç. i. e. Pythagoras

Mnefarchi filius Samius, is qui Princeps Philofophi no-
men ufurpavit, rerum principia cenfuit effe numéros, eo-

rumque inter fi five proportiones five concinnitates, fe
ex utrisque compofita Elementa, qua Geometrica dìcun-

tur. Riirjus unitatem fe infinitati conjunBum Bi-
Varium in principiis ponit. Tendant autem Principia
ejus alterum ad effeBricem cauffam fe formantem, qua
efi Deus fie. mens : alterum ad perpeffwnibus fubjeBam.
fe materialem qua efi mundus in vifum incurrens.
De eodem in Numa: in yap Îkuvoç àtfynrov km
TraSiirov aogctrov Si zut voitrov aTreXa/xCavet èivxi ro
vrpurov. Sextus Emp. p. <^66. éd. ¥abt. fatetur,
Pythagoram Deum agnoviffe. La'èrtius de Eodem ;
apyrw jxev àvravruv MovaSa, ik Si thç MovaSoç aopt-
Ç-ov AvaSit ùç av ÙAnv t» MovaS) atriu ovrt Ô7roç-iivxt,

Omnium rerum id quod unum fit, effe initium. Ex
eo geminum, quod infinitum fit profeBum tanquam
materiam, Uli ipfi Uni, quod cauffa efi fubjeBum.
effe. Cl. Olearius in notis ad vitam Apollon. Thya-
venfis Lib. IV. cap. 28- ita explicat Pythagoreorum

mentem de hoc argumento ; VU (inquît) Deum
firniß



m 172 e 1*

fummum ro vonrov dicehant : ab eo Spiritus creatos omnes,
humanasque adeo etiam mentes ejus contemplatione vitam
accipere putabant, quos inde voepa dicebant. Hue
Jpe&at locus Plotini Ennead. V. Lib. I. cap. 4. to St

èv h. e. Summits Deus ru voei<Q-<u ru voi StSoç ro voetv

kch to Itvat. Et Proclus ad Timaum Plat. Lib. I.
p. 6. ex Chaldaicis Oraculis allegat ifia : rpoip» Se t»
vo-ivrt ro vonrov. Et Hefychius ex iftis Philofophis :
Nofpov TTvevfjLxrtKOV. NoêPoc fjiev sç-/ to vo\sv. Nohtoc
Si ro vav.pn.evov. Ita Hippodamus Pythag. apud Galeum

pag. 650. ratione inquit pradita quadam ipfa perfeBa

funt, qua per fe funt perfeBa, nee ulla re externa vel
ut fint, vel ut bene fini indigent qualis quidem fit
Deus. Et pag. 661. -Ac Deus quidem nee virtute ab

aliquo percepta bonus nec felicitate comitante beatus

efi redditus. JLtenim natura tum bonus, tum beatiti

erat, femperque fe fuit fe erit, nec unquam talis effe

definet, cum interire non poffit. Arehytas ibid pag.
673. Eo autem differì a Viro bono Deus, quod Deus

non tantum fincera fe omnis humana perturbationis

experte virtute praditus efi verum etiam ejus faculta-
tem tranquiUam fe liberavi, pro aternorum faBorum
majefiate ac magnificentia, pojfideat : homo vero non
tantum per humanam naturavi ea minore fruitur,
verum fiepe vel per bonorum negleBum vel per potentem
confuetudinem, vel per pravam naturam, vel per alia
multa veri boni fafiigium affequi. Quod fi jam ad-
duda illa Patrum & Philofophorum teftimonia in
fummam colligamus hue omnia redire videntur:
Pythagoram (1.) admififfe Ens aliquod primum,
Cauffam primam omnium rerum. (2.) Cauffam il-
lam casteiis rebus omnibus originem dediffe, (3.)
Cauffam illam effe fubftantiam intelledualem ab
omnibus rebus corporeis prorfus fecretam abftra-

dam-



173

öamque. Unius Epiphanii audoritas obllat : at
quas tanti non eft, ut cseteris tetìimoniis veterum,
& virorum in Hiftoria Philofophica longe magis
verfatorum opponi poffic. Quam inepciat cum
de Pythagorìcis loquitur ipfe oftendit Petavius : His
tarnen non obftandbus, funt qui putent, Deum
Pythagora nonnifi effe formam, efféntiam, atque
vitam mundi omnia penetrantem naturaeque
igneae. Inter eos efi Clariffimus & amiciffimus
Brukerus Hill. Philofoph. Tom. II. pag. rçc. &
163. Quamvis autem multum tribuam Eruditiffi.
mi Viri judicio, ejusque infignem Hifloriae Philo-
fophicas peritiam admirer non diffiteor tarnen
rationes ab ipfo addudas, me in adfenfum non-
dum pertraxiffe.* Cur id fadum fit, dicam. Et
(1.) quidem dum CI. Vir probare vult: naturarn
Dei, five Deum, Pythagora nonnifi effe formam,
vim atque vitam mundi intra fe cuntìa cientem,
provocat ad loca CI. Alexandrini Se Jufiini M. Sed.3.
a nobis produda : at revera loca illa non adeo
funt perfpicua ut probent quod intendit CI.
Vir, non enim hic habemus exadarn definitionem,
fed qualemcunque defcriptionam, exigendam ad
aliorum Scriptorum de Pythagora opinione agendum

teftimonia : hujus defcripdonis fumma, fi
omnia rite perpendimus hue redit: Deus non ed
mens nihil plane cum muudo commune habens,
& ab ea plane remota, fed vim fuam poteilatem-
que jugiter in eam exercet. Si fingurorum ver-
borum apices confedari velimus innocentiffimas
propofitiones damnare licet. (2.) CI. Brn!^eru$

contendit hanc vim omnia permeante-n tuiffe
natura ignea Sc atherea. Probat prists tefiimonio
forerà'dicends: Pythagoram dixiffé, Deum corpora

luci,



174

luci, ménte autem ventati fìmilem: at & hoc te.
Armonium non probat naturam Dei nonnifi fub-
lìandamigneam effe: voluitPorphyrins homo Pla-
tonicus Dei naturam rebus perfediffimis comparare

atque hinc inter corpora lucem, inter intelle,
dua.lia vericatem exempli loco ponit. Cernimeli,
Pythagoram non exillimaffe, Deum hominis inftac
mente & corpore conftare. Eundem Deum
Pythagoras ex aethere conftare probare vult CI.
Vir hoc argumento : mentem, juxta opinionem
Pythagora fuiffe partem astheris, hanc autem fuiffe
pardculam Effentias divinas, unde fequatur, Deum
Pythagora asthereum effe. At huic fententias
obliare videntut omnia fere veterum teftimonia,
omnia enim aut faltem pleraque probant, Eum
MovxSoi; nomine intellexiffe fubftantiam intelledua-
lem, quod ipfe CI. Vir loco citato pag. 166. fa-

tetur. Idemdodiffimus Vir Olii Vindelici p. i88-
Se Amanit. Liter. Tom. VII. pag. 217. contendit,
SvaSoç nomine intelligenda intelleduales fubftan-
tias, non materiam: Quod Ci illa Movat aeque ac
Sbaç non funt fubftantias materiales, fed, ut ex-
preffe Veteres intelleduales, dici non poteft, Dei
naturam ex mente Pythagora, nonnifi ex puriffimc»
aere conftitiffe. Sextus Empyr. infuper pag. 67^. fq.
probat, Pythagoreos affèruille, numerum effe prin-
cipium rerum incorporeum. Quod confirmare
videtur ipfe dodiffimus Vir, dum in erudita dis.
fertatione Tom. VII. Schelhorniì amanìtatìbus inferta
probare fuftinet, ideas Piatonis Se numéros Pythagorae

idem fuilfe. Ideas autem Platonis non erant
fubftandae corporeas. Quod fi denique mentes
humanas (quas numéros fe ipfos moventes voca*
vit Pythagoras) uti contendit CI. Vir ex Deo

ortae



I7T

ortse funt ; Deus autem Mopae intelligibile quid efi,
neceffe etiam eft, mentem non effe asthereae fub-
ftantias, fed intelledualis. Qyod Ci tarnen (cum
evidentia mathematica locum hic non habeat)
Deus Pythagora ex aethere quoad effentiam con-
fiitit, omnibus autem fimul iis virtutibus & per-
fedionibus, quas in fubftandam perfediifime
intelligentem cadere poffunt, ornatus fuit, erravit
quidem,- fed Deum tarnen pro cauffa bruta & mere
paffiva habuiffe dici non poteft. Confer de loco
Porphyrii a CI. Viro addudo Schefferum de conflit:
Philojòph. Italica cap. VII. pag. 48. fq. ubi plura
eo fpedanda.

Vidimus Pythagoram profeffum effe Numen fd-

que a materia prorfus fectetum, quaeritur autem
unde materia tandem orta fit fecundum Samium.
Ci. Wolfius Manich. ante Manich. pag. 118. fq. exifti-
mat Pythagoram duo aeterna admiliffe rerum
Principia, nimirum Deum, & materiam. Nefcio
tarnen utrum aliata a Viro Dodiffimo loca, id pro-
bent. Coricedit ipfe in Cudworthi fentendam,
afferentis; per MovaSa Deum, per AvaSk vero res
materiales intelligendas. Quae vero funt longe
fimillima. Hoc duntaxat quaeritur, utrum illa
Soaç, feu rerum corporearum complexus, per fe
ipfum ab aeterno extiterit. Provocat CI. Vir ad

Porphyrìum qui pag. 46. Se 47. ita loquitur: t&p

ttçutuv av Xoyuv km ìiSuv ro auro hrotwav hi rtrubayo-

geiot 3 fji» i<r%yovreç Xoyu 7rapxS\ivai ra ao~u(jiara
eiSìt Kcu rat Trpuraç ap^ac, Traptyevovro r>is evarinos
Xoyov Kcu top r»S ravrornros km r»S 'lo-ornros km ro
ettrtov rns <rvy,7rv!>ixs km r»s <rvy.7raün&S km ms furtì-

§t*S



176

Pias r»v 'OXuv t« Kara raura km ua-avrus eyovros
*Ep irçomyoçeua-xv. km yag to'Ep rots Kara piepos'Ev

roiarov inrapyit »vu/J.evov rais y.eoto-'iv Kai GvyLTrviV

Kara /jt,ervTiav t« wp&jT« Mri\s. Top Si ms ireporti-
ros Kai àvio-omros Kai Travros t« /ue^/g-« y.ai Iv fxe-
raßoX» Kai àX\ore ah\us eyovros SbcetSti Xoyov Kai
SvaSa Trpoo-nyogevo-av. i. e. Idem ergo fe Pythagorei
in primis rationibus feu adfeBionibus formifite idem fe-
cere. Cum enim incorporeas formas ac prima principia
verbis trädere non poffent, ad demonfirationem per
numéros confugerunt atque ita Unitatis, fe Identitatis

atque aqualitatis rationem cauffamque amica conßiratio-
nis atque mutua adfeBionis fe confervationis Univerß,
fecundum idem atque eodem modo fe habentis Unum
appellabant. Unum enim illud quod in particularibus
con/ßicitur tale exifiit, partibus unitum ac conffirans ob

prima cauffa participationem. Diverfitatis autem, atque
inaqualitatis omnisque dividui fe in continua mutatione
verfantis fe modi hoc modo, ilio modo fe habentis bifor-
mem rationem Binarium vocabant. Ex hisce verbis
mea opinione non probari poteft, quod Pythagoras
duo rerum aeterna admiferit principia, neque r«
'Evos nomine videtur idem intelligi, quodMop«Jbf:
to 'ep videtur hic denotare totum Univerfum har-
monice difpofitum ; Sias vero materiam ipfam in
fe fpedatam, quacenus fluxa ed multisque confiat

partibus. Quod fi concendas t« 'evos nomine
Cauffam ordinis intelligi, non refragabor ; fed hoc
polito unum hoc fequitur ; t« 'epo; nomine Deum,
SbaSus autem materiam fluxam ex mente Vythagora
appellandam. Utrum aterna fit ilia Auas, necne
non fignificat: diftindionem aliquam inter to 'ep Si

inter t«p SuaSa a Pythagoreis admitd, teftis eft

Anonymus in vita Pythagora apud Photium pag. 57.
Edit.



177

Edit. Küfleri. 'On (inquit) Sia<pep=iv Ixeyov it «Va

XlubxyopK hiovaSa ko\ 'Ev. Mopae yag Trag aùroif
tvojAifyro h ev roiq pohto/c «0-2. Ep Siro 'ev rotç agt&fjLotç..

confer Sextum Emp. pag. 677. fq. Plutarchus equi-
dem ad quem Cl. Vir provocat, in libello de

Ifide Sc Ofiride mv SuaSa. TAdp vocari a Pythagora
contendit, atque hoc nomine materiem intelligi.
Similiter de Placit. Lib. I. cap. 3. &7. At hoc unum
quasritur, utrum Sua<; ilia, materia ilia, per fe ab
aeterno exdterit. Solemus & nos dicere, duo effe
fubftantiarum genera unum Intelleduale alterum
extenfuro Se folidurn : neque tamen principio
materiali aeternam attribuimus fubfiftentiam. Provocat

infuper CI. Wolfius ad locum a Windeto

citatum, in quo Pythagoras dixiffe fertur, r»v àvayy.w

ru y.oo-jxu 7TsgiKii&M. Quae verba (loquitur CL
Wolfius) ille rede de prava primae matenas
natura interpretatur, in qua ps/xo« viguit, etiam mun-
dum jam ornatura urgente undique, ita ut itabili
pulchritudine diu gaudere nequeat. Locus ille ad

quem Windetus provocat extat apud Plutarch, de

Placit. Ph. Lib. I. cap. XXV. TIuBayopx*;, inquic,
àvayy.nv tifili 7rtgtKeiQrM rw kot/js.u. Quaeritur autem,
quid àvayKitç nomine inteììexstk Pythagoras Notum
quam variam poceftatem huic voci dederint Phi-
lofophi. Patet hoc ex hoc ipfo capite XXV. ubi
de Parmenidis fententia fermo efi. Parmenides,
inquit T«e àvayvMz nomine intellexit t«p h^ap^evw-,
7t(iovûixv 3 Sikhv 3 Ko] KOT^oTTotov. Quod fi ad hanc
nodonem liceret Pythagora mentem explicare, fen-
fus loci Plutarehì effet; Dei provida cura contineri
mundum ; atque hic fenfus poffét confirmari ex
eodem Phitarcho Lib. V. de placit : cap. 4. de
interim mundi ex mente Pythagora loquente. llubu,-

Tom. 111. M yoçau



I» 178 \

yogai^ inquit, x*f nx«T&p yevv»rov v7ro ©s« rov kot-
jwop Ktt) tpòaprov fj.iv ofop Itti r» fyvcei owcQ"» top yaa
uvat Stori o-ujjiariKoV} « pt.» «piS-apHO-o/^EPOP ye, 7rpovot*

xttf «-mpo^» ©s«, i. e. Pythagoras fe Plato mundum a
DeofaBum arbitrati funt fe quod ad naturam attinet
obnoxium interitui, quia corporeus, ideoque fenfbus fit ex-
pofitus, von autem periturum, Providentia eum fe Deo
continente. Quae ultima Plutarchi verba idem
lignificare videntur, quod citatus Windeto locus innue-
re videtur. Luculentiffimum (ita pergit D. "Wolfius)
omnium efi, quod Numenius Pythagoricus ex Magifiri
fententia Sylvam i. e, ox™ neceßkatem cognominat, ex

qua fe Deo mundi machinam conflitiffe, Deo quidem
perfuadente, neceffitate obfecundante, arbitratus efi. At
fi vel maxime concedamus, vXnv materiam dici
Pythagora, nondum inde confiât, utrum per fe ab
seterno extiterit, nee ne. Unde colligo ex locis
addudis vix clarum effe, quid de hoc argumento
fenferit Pythagoras. Nollem equidem cum Cudvor-
tho afferere, Pythagoram creadonem ex nihilo ad-
mififfe ; cum perfpicua argumenta ad manus non
fint ; at contrarium etiam perfpicuis teftimoniis
niti, afferere non poffum. Ut tarnen verum fa-

tear, magis probabilis mihi videtur fententia CI.
Wolfii lì univerfam veteris Philofophiae faciem
circa argumentum hoc perpendo, quam Cudwor-
thi. (*)

VI. Ue

(*) Cl. Moshemius in DifTertat. de creatione ex nihilo
Seft. XIV. ex Janiblkho probat Philolaum Pytha-
goreum bina admififle rerum aeterna principia.
Utrum autem hoc teftimonio certo inniti potTimus,
dubito. Rationes funt duae : prima, quod Jamblichus
foleat frequentiffime veterum fententias ad fuas infle-
ftsre ; fecunda, quod ipfi difcipuli Pythagor» inter



179

VI.
Ut autem amplius conftet, Pythagoram Deum

a mundo diftinxiffe, obfervandum, eum Deo poten-
tiam in materiam agendi conceffiffe. Locus Plutarchi

jam jam citatus, oftendit, Platonem Sc Pythagoram
conceffiffe, mundum divina Providentia ortum,
falcem materiam illam rüdem Sc indigeftam in
ordinem fuiffe redadam, ornatamque. Idem do-
cet locus Plutarchi de placit. Philofoph. Lib. I. cap. 3.
afferentis ; Unitatemfecundum Pythagoram effe Cauffam
effeBricem. Praeter hase, conftanter profitentur Py-
thagoricse Philofophiee fedatores Deum provida
fua cura Univerfum adminißrare. Eleganter Jambli-
chus pag. 147. i Xi'§ov ^ Ka^ Ta Ka^ eKaç-ov, òiru^
SiopiTe Trporfìeivai ro SiavoeiS'ai Tregi t« ©£<«, »e èç-f

re 3 KO] 7T£oe ra àvhpuTrtvov .yevoç éruç eyii, ûç \7r1-

ßX'.Truv ko] fjm oXtyopetv aur-6, %ç»<ri/j,ov etvai ùveXajjj-
ßavov si Xlvdayopetot Trac eKiivi fjutbovreç-, Sst&ai yaa\
hjj,aç Î7rtç-areiaç roittolw;, n Kar fxuSiv avraipeiv àfyu-
<rapj.ev. Totaulnv Si iivai rtiv uVo t« ©«;« yivopuevviv

M 2 eVê£

fe diflenferint ; exempla ipfe fuppeditat Cl. Moshe-
mius, tum in hac ipfa citata pererudita Dificrtar,
SecV. XIII. tum in Commentario ad Ciidworthum
pag. 244. ubi poftquam Cl. Wolfii, Pythagoram inter
Dtialiitas referentis mentionem feciflet, teitimonio
Chilcidii & Archelai tertii Seculi Scriptoris oftendit,

qnosdam Pythagoreos mali omnis originel« in
peculiari quadam anima in mundo latente quasfivifle,
Pracftabit igitur, fi hoc in argumento judicium fuspeii-
dannis. Conferstur de hoc argumento Eruditiffimu9
Beaufobre in Hiftoria Manicheismi pag. 3r. fq. &
Cl. Brukerus Hill. Philofoph. Tom. V. pag. ryo. &
Diifertat. Amxnitat. Cl. Schelhornii Tom. VII. p. 2,17.
in quibus locis contendit, JWW nomine non polle
intelligi materiam.



i8o

ìnrep «s"i to ®etov rotarov àc\iov tivai rut t« ?u/j.7rav-
roç àçyvç,. 'Tßgic-iKov yag m <puo~ei to Çaov etpao-av

livat, og&uçAeyovret;, K&i7roiKiXov Kara re rxiàpfjixçKM
rai wr&ufAixç km Kara ra Xonra ruv 7rxBuv' SsitQ-at

«p TO/ÄUTKC UTrepoyrK, n km nravarao-euç à<p «e £5-'

oÊu<p^ovio~[jt.oç rtç km TaÇ/c. Hopto Sh Sìtv ìkxc-ov aù-

,ruv o-bvitSbra tmp t»; cuirs«; Tror/.nXtav /jlhSittOIi Xn~

6mp èyetv t»c TT^oe to ®etov oV/Ó?h7o? re km d-epa7retxt;,
«M.'«s/ rt&nd-ai 7TPOS tkc Sttvotaç ûç e7rtßAi7rovrac

ri km TrapaÇiuXarrovraç thp avd-gu7riv>iv àyuynv. i. e.
Neque alienum fuerit adjicere fingillatim quas cogi-
tationes de Numine concipiendas effe definiverit. Nempe
quod exifiat, quodqtie ita fe gerat erga genus humanuni
ut illud injpiciat mìnimeque negligat : quod ab ipfi edoBi

Pythagorei plurhnicm utìlitatis in fe habere exißimabant.
Hujusmodi enim regimine nobis opus effe, cui nullate-
nus refragari valeamus : tale autem effe Regimen Dei :

qui cum tantus fit, dignurn quoque effe qui Univerfìs
imperet. ReBe enim ab iis dìBum efi animai ifiud
proclive effe ad proterviam : Itemque inelìnatìone cupì-
dìtatibus aliìsque affeBibus varium. Ideoque tali emi.
ventia atque JuperinjpeBione opus habuìffe, a quo vio-
deratio fe orda proveniret. Siquidem exijìumabìt unum-
quemque naturalis hujus mutabilitatis fua con(cium nun-

quam pittatis cultusve divini oblivifci debere, fed aßl-
due menti fua proporrne Numen, tanquam quod Ilomi-
numaBiones objervet, iisque indefinenter invigìlet. Con-
feratur locus Sed. IV. addudus. Imo eo usque
progreifi funt, ut dicerent, Deum omnia, etiam
repugnaniia effictre poffe. Teftatur hoc idem Jam.
blichus png. II7. Of yaç eivai fj,ev ra Suvara rotç
©so/e 3 rx Se aSbvara 3 uinrep oted-M t«c o~o$iÇo[jt.evvçt

àx\a -ravra Sbrara. Hieroclcs etiam muitus in eo
eft, ut providam Dei curam ad omnia fe fe ex¬

tended



181

tendentem probet, atque laudec. Vide pag. roo.
127. 131. 132. Interprete Curterio. Iidem precum
neceßitatem urgent, ritusque mulros, licet fuper-
fiidofos ad Deos colendos adhibuerunt, de quo
alibi diximus.

VII.
At ulterius dispiciendum quousque refpedu

ad hominem habico, Providentiam extenderint,&
quid de Libertate hominis fanferine. In difputa-
tione ilia quam Abaris & Pythagoras cum Phalaride
habuiffe dicuntur ; Pythagoras ita loquens inducitur
ad Phalaridem, apud Jamblicbum de Vita Pythag.

pag: 177. fq. 'AttiSuv yag Trgoç rev 'kßagiv Up», òri
«papoflsp « Staßao-ii etc, ri Ta aiuta km ra nriyiia <pe-

c-cQ-ai 7r?<pvzi. Ko] en vrepi rnç Trpoç rov «pxpop otz.0-

A«â/«e -Travrwv SiifyxBi yvupi/jLVTara roti; 7rao-t. Tilgt

re t»ç tv -\uyy dvreçvrtx Sùvj./j.iuç avautpirßnTurui
à-rreSeic]e' Kaf Trgotuv -ntpi Tue t« Xoya ko] t« p« re-
Xetaç 'evipyetaç eTreçitAèev Îkxvuç-, ictf eiretra piira Tra'a-

fuTtaç 7r~pt ruppavtSoç ri ko] ruv Kara rvynv vrXeoveK-

rnpi.-truv 7ravruv 3 aSiaiai ri kw\ tjjç àvèoùmtvnç ttAiov*
«Ç/ae oXtti ç-egiuç àveSiSa^iv on iSivoç eç-t ravra àfya.
Mera Si raura ôitav 7ragxtviriv i7rotiiTt.ro 7regir\iàpt-
ç-« /8;« 3 Kttf ruv ttooç rov KaKiç-ov avmrxpxßoXm avrà

7Tpoûu/jjUç avriTraperetve. Tiipt ~\-v%>iÇ ri k&\ ruv
Svvatxeuv avmi kojj t»p sraQuv inrui tyil ravra <ra<pi-

ç-ara aTriKxXv-ì.1 k&\ ro KaX\tç-ov 7ravruv ireSeiçev 3

CT/ 0/ ®eoi ruv k»kuv eiciv avairtot kojj ort votoi

nd\ oca. 7ra.Sn o-u/xaroç aKoAartaç lç-t o-Triofjiara 3 7ripi
re ruv kxkuS Xiyo/xtvuv iv rois (jluBois StnXeyiçe rus Ao-

yoTrttfàS re km 7rotitras. Top cTv fyaXaptv fxereXeyyoiv
ivM&erit km top t« ipavt SbVJLjAtv oiroia ris es~t km
*<rn St epyuv a?reSiiKVVs ' vregi re ms Kara vopt.ov KOXa-

M 3 reuSj



182 m
«ms j ûs iiKoruS yivirai riKfxnçia 7roX\* Trapelerà.

Wtgi ri rus Staçogas àvd-guvruv TrpoS tä àx\a Çua Tra.
geSetZyi TregiÇavuS. Et paucis interjedis : Ktu ro (jli-
ytç-ov ruv Kar itfjiagixiVKV km v.ara p«p SgUfxtvuv rtiV
SlrtKglTIV ÌTTOlHO-arO KM T4JP Kara TTITTpu/A.IVHV ko\ Kab'-

lijxagixev^v. i.e. Ad Abarin converfus docuit, quod a
calo m rei aè'reas fe terrefires tranfitus quidam fe des.

cenfius fieri foleat. Deinde pernotißima quaque differuit,
quod omnia cieli ordinem fequantur. Item demonßravit
anima facultatem liberam fuique Juris effe, fe longius
progreffus perfeBas rationis mentisque operationes effe ad-
firuxit: acita demum folitaliberiate, de tyravideomni-
busquefortunaprarogativis, denique deinjufiitia omnium-

que hominum avaritia, quam nullius ifia cunBa pretii
fini, folide docuit. Hisque fubjunxìt divinam de vita
optima definitionem i ejusque cum pejßma comparatio-
nem exerte tnftituit : Sed fe quomodo anima cum fuis
facultatibus fe affeBibus fe habeant, dariffime detexerit,
quodque omnium praftantijfimum eß demonflravit
Deos non effe cauffam malorum morbosque fe fi qua
alia corpus male afficiunt ab ivtemperantia profeminari,
reprehevfis fibularurn Scriptoribus atque Poe'tis ob ea,
qua in fiBionibus fuis fecius diBa extant. Hincqus Pha.
laridem redarguendo erudivit, quaque fe quanta effet
cali potentia ex operibus ofiendit : quodque pcena legibus

fancita jure meritoque infiigantur multis certisque argu-
mentis probavit. Infuper quantum difcrimen inter
hominem fe catera ammalia intercederei aperte indicavit

- • difiinBe etiam explanavit qua fato, quaque
arbitrio hominum fièrent, ac de damori ibus fe immort
alitate anima fapienter multa dijputavit. Forte quos-
dam offendent, quas hic de Caeli potentia dicun-
tur: poftqu»m Abaris de cultu Deorum,
Providentia, de rebus, item quae in caelo, & in terra

finat,



183

fiunt, verba feciffet ; tum vero Phalaris iratus^
troXfJja Se ttpoS ras ®ivs auras ßXar<pn/j.ias Silvas ttoot-
Çepetv ¦> km roiauras ôias av ezetvos inrtv. i, e. Aufus
etiam in Deos ipfos graves feque dignas blasphemias

evomere: videtur Phalaris ex eorum numero fuiffe,
qui Deos injuftos, cauffamque mali fuiffe adfere.

rent, ob ea quae in terris geruntur: refpondit
ergo Pythagoras, omnia quidem cieli ordinem fequi, fed
mali tarnen cauffam von effe Deum, neque etiam Poë-

tarum crudis de Diis fermonibus vacivas effe ex-
hibendas aures. Quod fi igitur, uti antecedenda

poflulant, per Calum intelligamus Deum, caslo-
rum Modaratorem, verum eft omnia ex nutu casli
fieri. Ita intellexit hanc vocem Vir Sum mus G.
Voßius de Orig. fe progreffu Idololatr. Lib. IL pag.
m. foo. Ufitatius, inquit Graci Romanique per
Jovem intellexere calum, quod faBum imitatione Orien-

tis, inque his Perfarum, de quibus ita Herodotus kvkAov

wasPTa t« 4gavv Aia KaXiovreS. Et Strabo Lib. XVI.
top igavov »yv/Aivoi Aia. In hac opinione non modo

Vulgus Gracorum fluite cum Perfis fapiebat, fed etiam

Magnus Pythagoras, quippe fe Uli calum, five alber
Deus erat. Ita D. Vir. At poftquam paucis in-
terjedis caute hie procedendum dixiflet, cum
Pythagoras unicum admiferit Numen, eumque in
finem locum Hieroclis fupra a nobis allatum, ad-

duxiffet, ita pergit Vir D. imo fortaffe Pythagorici,
quod hunc fenfibilem Deum fiatuerent, vulgo tantummodo
dederunt, quicum loquendumnon fapiendum judicabant.
Sane fie Plato fenfit, ut alibi dicimus. Et confiat Py-
thagoreos calum potius habuiffe pro mufico Deorum organo.

Nam eorum, ut fe Platonis opinio erat, circum-
vdutione orbium calefiium concitatiffima admirandum

M 4 excitari



184 M
excìtarì concentum atque eo refptxìt quoque Varrò Satyr.
'OvoS Xugas

Quam mobilem Dìvum lyram Sol àgixoy»
Quadam gubernans motìbus Diis viget.

Vbì videmus calum a Varrone nuncupari Divtttn lyram,
riempe oh fuaviffimam orbium c&lefiium harmoniam.

Hadenus Voßius. Mirum eft turbas excitari ob
vocabulum, cum aliunde Audoris mens fit per-
fpeda : certe Pythagorico.Platonici chn&mis ubique
v- rbis ra vonra a rois àt&vrois diftinxerunt, neque
ultumeftteftimonium, quo Caelum ipfumpro Nu-
mine Supremo habuerint. Patet infuper ex ad-

dudis Verbis Pythagora, eum Providentiam ita ad-
mififfe, ut tamen libertatem hominum in tuto,
quantum potuit, collocaverit. Non nego Hiero-
clem ad Platonicorum mentem flexiffe fententiam
Pythagora i at cum meliora ad manus non fint,
ipfeque pro Pythagora opinione venditet, neque
aliunde etiam lucem afferrre tuto pofiìnt V.Dodi,
licebit ex eo etiam argumentari : confer ergo hunc
Comentar. inde a pag. 104-140. ubi in eo ed,
ut mala cumprimis phyfica cum Dei virtutibus
conciliée. In compendio pag. III. ita de hoc

argumento loquitur: Itaque voluntatis nofira divini-

que judicii nexum Infortunium parere: nihilque aliud
totum hoc divinum exifiere Infortunium quam Dei

adverfus peccata calculum. Atque ita artìficiofa vaca-
bulorum inventione Dei curam animique libertatem atque
immortalitatem fimul inducere, neque fato aut Providen.

tia fieri penitusi neque rurfus fortuito fe Cafu '• neque
etiam in eodem Inflìtuto vitam totani nobis continerì:

fed quacunque poteßate nofira peeeamm ea ad volunta.

tem referri : quacunque autem feelera fequuntur, fecundum

juflitia leges Fatum exifiere, qua vero bona a Deo

potiffi-



m
pstißimum mittuntur, Providentia afßgnari : nihil de-

nique eorum qua funt ad temerariam fe fortuitam
cauffam reftrre : imo nee eorum quiequam, qua fiunt :

nifi ex eventu atque nexu eorum qua Providentia
fe Fatum ipfaque voluntas per fe operantur, primis (ff-
cientibus caußls accédât quod fortuitum appellatur.
Exempli cauffa : Vult Judex in eum anhnadvertere, qui
cadevi perpetravit: fe non in hunece hominem: fed eum
etiam fupplieio affieit, quem nolebat, quoniam homicida
locum atque conditionem fibi affumfit. Et efi quidem
Judici ex infiituto in Homicidam lata fententia : ex
eventu autem in hunece hominem, qui.(ponte perfonam
Homicida fubivit. Etrurfum: cadem facere feeleratus
volebat quidem : fid panas dare hoc nomine minime.

Itaque fe in ilio prius extitit, homieidii quidem infiitu-
tutn, tanquam ab animi libertate dependent : fed inde

pojiea cohtigit ut tormenta etiam atque molefiia fubfe-

querentur: quorum omnium lex ipfa cauffa efi, qua Judici

voluntatem improbo s atque homicidas damnandi,
pleclendique fuggeffit. Idem plane mihi in divina Na.
tura etiam ipfe confiderà, nempe cuvt voluntas humana,

qua mala funt cupit admìttere, eorum autem animus,
quibus fervandarum legum cura efi, in fcelera animad-
vertere loto conatu nìtitur j ex eo concurfu divinum crea-
ri infortunium : cujus ratione qui talia admif.t, pari
animadverfione dignus efficitur. Altero quidem judica-
tionis cauffam ad arbitrii libertatem, qua vìtiofa pra.
tuìerit, referente: altero vero ad legalis difciplina rationem,

quo mulBo gravitatem in damnatis fequitur. Am-
borum autem concilìatricem legem ipfam exillere : qua
bona quidem ut fint omnia (quantum poteft) flatuit :
nidi autem nihil. (*) Ex eodem fonte manarunt, tot

M S adhor-

(*) Cum autem Fatum, Providentia, Neceflitas, diverfas
habeant fignifkationes, funt qui putent Providentias

-\



185

adhottadones, quas ad difcipulos atque oranis
generis homines habuiffe dicitur Pythagoras: quam-
vis enim non ex genuinis verse Theologias prin-
cipiis repetitae fintillas praeceptiones; patet tarnen

eum

nomine non intelligendum effe fecundum Pythagoram
liberam Sapientiffimi Numinis voluntatem ; fed leges
Univerfi & concatenationem caufarum phyficanun.
Atque ita fentit CI. Brukerus Hift. Philofoph. Tom. i.
pag. 156. & 167. tribus nititur Doftiflimus Vir locis.
Primus eft locus Plutarchi de Placitis Lib. I. cap. y.
quem fupra produximus ubi mundi neceflitatem
xeaixitôai ex mente Pythagorae ait : duo fequentes
extant apud Laertiuin. Lib. 8. Segni. 2.7. prior ita fonat :

„ Fatum univerforum & eorum quoque, quae per

„ partes funt, adininiftrationis caufam effe. Pofterior:

„ Hominibus cum Diis cognationem effe quod &

„ homo caloris particeps fit, unde & noftri Deum

„ providentiam gerere. „ Quod locum Plutarchi at-

tinet, jam fupra diximus explieitum ab eo non effe

quid neceflitatis mundo incumbentis nomine in-
tellexerit. Certe ubi de fato & neceflìtate aliorum
philofophorum fententias narrât, altum filet de

opinione Pythagorx ; Interim cum idem afferat, muti-
dum non periturum fecundum Platonem & Pythagoram,

quod Dei Providentia fuftentetur, videtur idem
intellexiffe per neceflitatem quod Plato. Prior locut
ex Laertio citatus nihil videtur lignificare quam
Deum non minus fingularium quam univerforum
curam gerere. Certe nifi aliunde mens Pythagorae

nota fit, vix ex hoc loco quid de Providentia vel Fato

fenferit Samius colligi poterit. Ultimus denì-

que locus obfcurior cft quam ut inde inferri poffit,
nonnifi leges phyficas per Providentiam intellexiffe
Pythagoram; antecedenza ita fonant. „ Solem item

„ & lunam & reiiqua fydera Deos effe ; quippe in

„ illis fuperare calorem qui fit vitae aucìor, Lu-

„ nam quoque a Sole illuftrari, hominibusque effe



187

eum faltem hoc fupponere, menrem effe liberami
pœnae ac p'asmii caparem: proferamus ex mulds
unum tantum tellimonium. Exeat illud apud Jam-
blichum pag. 163. In genere (inquit) dicitur Pythago-

reos

„ cum Dus cognationem quod & homo caloris par-

„ ticeps fit; undeàDeum&c.„ Nemo non videt quam
parum apte inter fe oratio Laërtii cohasreat, nimirum
hue redire connexio videtur, homo & Dii caloris
participes funt ; Ergo Deus hominis curam gerit.
Nimirum fydera funt Dii, habent calorem, in homi-
ne etiam calor eft qui vitae principium : ergo Deus
calorem ilium confervare tenerur. Sane obfcurior
eft haec ratiocinatio quam ut fundamentum Interpre-
tationis fententiae Pythagorae effe poflìt. At fac pu-
tare Laërtium, Deum ideo noftri curam gerere, quod
is quemadmodum nos, ex aetherea natura conftet,
nihil aliud inferri inde poffet, quam Deum aethereae

naturae, mentem noftram confervare, neque enim toti
ex aethere componimur. Ergo fumma ratiocinatio-
nis effet ; Deus, qui ejusdem naturae eft, ac mens
noftra, menti« curam gerit. At ubi tandem manent
omnia teftimonia veterum ctamantium Pythagoram
perMonadanonnifi intellecìuale principium intellexiffe

ubi manent tandem omnia illa attributa intelle-
ctualia quae Deo tribuit Pythagoras ì Tandem fi
Deus cummaxime aethereae naturae fit, noftrique cu-
ram gerat quod confimilem mentem na&i fumus,
nondum fequitur, Deum cum mundo, feu cum mente

neceffario conjuncium ; Deum omni confilio defti-
tui & übertäte ad mundutn regendum, vinculum
tandem illud inter Deum & mundum effe neceflsrium :

verbo cum nullibi naturam providentiae & conjunctions

Dei cum mundo perfpicue delineaverit
Pythagoras, mallem ego in generalibus propofitionibus, ve.
terumteftimoniis confirmatis, de Providentia a Pythagora

admiffa fubfiftere quam duriorem fententiam
ei adferibere.



i88

reo; perivde obvios quosvis ac familiäres adbortari, at a
voìuptate fibi caveant, tanquam a re fummo cautionis

ìndiga: vulio enim nos alio quam ifihoc adfeBu vehe-

tnentius decipi fe in peccata pracipites agi : hinc generatiti
vìdentur contendiffe ne unquam ad voluptatem

collineantes aliquid captaremus. Hune quippe finem ut
plurimum inhoneftum, noxiumque effe : ìtaque eo pro-
pofito ad agendum nos accingere debere ut bonum

honejiumque primo loco JpeBemus, utilitatem vero com-

moditatemque in fecundis collocemus fe hoc quidem
judicìo non vulgari opus habere. De cupidinibus, uti
vocantur, ifia docuffe Vìros illos referunt : Ipfam quidem
cupiditatem effe coneìtatìonem quondam anima fe im-

petum, appetìtionemque, qua juxta inclinationem fenfuum

atque adpetitus fenfbìlis repleri aliquibus rebus aut qua.
rundam rerum prafentìa fruì, defideramus. Vìeifflm
vero eße quandam cupiditatem, quo ad evacuationem tendit

quaque abeffe a nobis quadam fe non fentiri volu-
mus. Multìfarium autem effe hunc affèBum fe pra
omnibus fere, qui fe in homme exferunt affeBibus,
puriformem. Sed fe plerasque hominum cupiditates extrin-
ficus accerfilas effe, fe propria hominum opera comparatas ;
idecque illas magna cura ac cufiodia fe minime perfunBo-
ria exercitatione indigère; nam naturale quidem eße, ut
corpus exinanitum alimoniis refocilletur : idemque pofi.

quam repletum efi juxta naturo duBum evacualione opus
habere : afl exquifitos cibos, aut curiofam delicatamque

vefiem ac firagula aut fumptuofa (plendidamque habita-
tionem comupifeere id vero accerfitum effe : eodem

modo fe rem habere cum fuppelleBili, vafis, minijiris,
pecore ad vefeendum apio. Univerfe autem cum huma-

vis aifeBibus ita comparatum effe, ut nusquam confì-

Jìani, fed in infinitum abripiant. Quapropter a prima fiatim
juvea tute projpiciendum fe cum cura attendendum, ut

mature



189

mature qua appetenda funt expetant vanasque fe
fuperfluas cupiditatesfugiant; adeoque ab hujusmodi ad-

petitionibus imperturbati purique permaneant eosque
ipjos contemnant, qui eo quod cupiditatibus impliciti funt,
dignos fe contemtu reddiderunt. Cumprimis vero ani-
madvtrtere licere, vanas illas, damnofas, exorbitantes fe
effrenatas cupiditates iis domiuari, qui eminentiori
quadam poteßate con/picui funt, nihil enim tarn abfonum

effe, quo hujusmodi tarn puerorum, quam virorum fe
mulkrum animus fe non incitet.

-.<->
t. -:¦

¦ _.-¦'

'3Et

ORA-


	Disquisitio de religione Pythagorae

