
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1747)

Heft: 6

Artikel: Nomothesia ecclesiae Christianae ex certis principiis deducta &
moderate vindicata

Autor: Myrtetus-Montanus, Salomon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aif C 3Ü

Nomothefia

Ecclefiae Chriftianœ
ex certis Principiis

Deduda & moderate vindicata.

Auclore

GBAT. SALOMONE MTBTETO - MONTANO.

PRjEFATIO.

Superiori
anno Lucem vidit Idea Nomo*

thefia Eccleßafiica Syfiematis Hierarchici
Fundamentis innixa contraque Hypotbefet

y Crifin Puffendorfii, Pfaffii, Bcehmeri, alio-

rumque modefte ut Tituìus habet, asfirta*
Thema hoc in Ecclefia Chriftiana gravìflìmi
momenti eft : Uti le habet Nomothefia, talis
eft Ecclefia & ejus Regimen. Quoeirca
omni, qua licet, ratione contendendum,
ut Nomothefia Ecclefiae Chriftianae certis <%

divinis innitaturFundamentis; refcindantur
qux his adverlantur ; pure Ecclefìaftica. Lj-.
bertati relinquantur. Singulariter aeftimamus
primam Ideam, quam Disiertationis Audlor
tradidit, fcih TALEM ESSE DEHERE,
QÜALEM IPSE SERVATOR IN SACRIS
LITTERIS RELIQUIT. Q quantum
bonum! Quantum commodunil Si haec Ideas

O 5 in



)2i6 (.m
In Ecclefia Chriftiana dominaretur
Contentions bella, quae nunc graflantur eam-
que perdunt, minuerentur & tandem ceffa-
rent; fùblequeretur StatusEcclefiae Chriftia-
nse pacificus, laitem toìcrans, Idea hac prx-
valente. Reliqui Chara&eres Nomothefiae
Chriftianse ad hunc fundamentalem, radi-
calem generalem ita eflent inftituendi,
conibrmandi, corrigendi, ut nihil contine-
i\nt, quocl huic adverfaretur, eumque lae-

deiet, quin prorfus inter fe confpirarent,
-hunc promoverent, & ad fingulares ufus
referrent. /Equifïïmum, ut Doctrina Filii
Dei, Servatoiïs noftri,primum & dominance

ni habeat locum. Iniquum vero, fi
Hommes, fi Reges, lì Miniftri Ecclefiae, qui-
cunque illi, quicquam ftatuunt, quodDodtri-
nœ Chrifti contrariami'. Talis Ecclefia non
effet Regnum Dei, Regnum Ccelorum, fed Regnum

Hominum, Regnum Terreftre, quod vero
animam Nomothefiae Chriftianae tolleret.
Imperator terreftris folus in Regno fuo im-
perat, Leges fert : Non concedit, ut fint
Coimperatores, Conlegislatores. Miniftri
ejus, etiam fummi, Legibus Imperii fubje-
<fH vivunt. pro Legibus Imperii ftant, cer-
tant. & fi opus, explicationem petunt a
folo Imperatore. Annon haec Gloria farta
tectaque effe debet Regi Ecclefiae, qui mox
terram reli&urus Ecclefiae militanti Imperium

fuum universale divinum Potefta-
tem Legislatoriam libi foli refèrvatam cum

Pio-



m 217 c m
promiftìone Praefentiae & Auxilii fui usque ad
finem mundi propofiiit, intimavitque : Mi-
iti data efi omnis Poteflas in Ccelo rd in Terra.
Ufurus hac Poteftatc in Terra addit : Profi-
cifdinini igitur. Dijcipillos fiorite omnes Gentes - •

- - - Doccte illos fervore omnia, qua vobis pracepi i
Et ecce! Ego vobiscum per omnes dies usque ad
confummationemSeculorum. Verba haec praefcin-
dunt omnia cogitata de abfentia Chrifti Regis

ab Ecclefia militante; de neceffitate alius

Capitis vifìbilis iübftituendi ; de audoritate

Petri & multo magis SuccelTorum
cum poteftate Leges ferendi; dcpraeemi-
nentia cujusdam Apoftoli, cui réliqui vel
futu i Paftores fubjecti effe debeant. Si talia
ex Voluntate Domini noftri Jefu Chrifti in
Regno fuo obtinere deberent, maxima op-
portunitas, imo tantum non neceflìtas fuis-
fet monendi hac occafione qua terram
reliquit, qua de Regimine Ecclefiae militan-
tis voluntatem fuam ultimam revelavit.

Publicata praedifta Disfertatione, Providentia

Numinis excitatus funi ad hanctfom»-
thefiam Ecclefia Chriftiana confcribendam, op-
tans,fperans,exipectansaedificationem.Qtian-
tum per vires licuk,contendifolidis eam probare

argumentis, ac, ubi opus, moderate vin^
dicare, miflìs convitiis adverlus contrafen-
tientes. Vivimus ea tempora, quibus Stylus
mordax Sacra ac Religiones, earumque Pro-
feiTores calumniofe traducens magis Se ma¬

gis



ü) 218 (§8

gis in contemtum abit, nec quempiam
mover, nifi cœcos asfecìatores Veritatis
ignaros, nonavidos.

Scriptum hoc circumftantiìs pofcentibus
partitim publicandum. Prima Parte trade-
tur Praeftantia hujus Thematis; Dein flatus
mentis legitimus eorum, quiNomothefiam.
hanc indagare, explorare, probare volunt.
Quare omne Partium Studium longe abeffe
debet In teftimonium iïquitatis proba-
bun ur, improbabuntur quaedam, quae ab
Auctore Idea Nomothefia EçdeJiaJtica Syfiematis
Hierarchic! Fundamentis innixa probata & im-
probata, vel alia, quantum licet, commoda
distinzione mitigabuntur. Parte fecunda
Nomothefiae Chrifiianae Principia incerta,
falfa proierentur & refutabuntur. Parte ter-
tia Pi incipium certum & verum tum in
Genere tum in Specie indicabitur & ad-
ftruetur. Sed quarta 'ï&rfrçicris ferctur de
Statutis Ecclefiae verae Nomothefiae contra-
riis vel non contrariis, eorumque Ufu,cum
Spe ingentis boni in Ecclefiam Chriftianam
redundaturi.

Seclio



215

Secìio Prima

Nomothefia Ecclefiœ ChrMMana*.

L
Nomothefia Ecclefia Chrifiianae eft Thema

graviffìmi momenti.

NAm
nulla Societas absque Legibus & ea¬

rum obfervationa confiftere poteft.
Societas, in qua nullae Legss, ve! fi Leges

impune violantur, ac unusquisque agit, quod fibi
videtur, officia erga Proximum negligit, l<edit ; Ne-
mo tutus eft in ejusmodi Societate. Miferrima erant
tempora in Ifraele, in quibus nullus Bex. Videatuc

^mm-+
Hifi. Judkum C. XVII. 6. K.1X. 2f. In illa vero fCQt
Societate tuto Se féliciter vivitur, quae innititur
fapientibusj juftis, aequis & felutaribus Legibus :
quae Sociis publicantur & curate obfervandae in-
junguntur: quarum violatio a Capite coavenien-
ter Legibus punitur. Quo fandior & amplior So-
detas, tanto magis ejus edida font fervanda.
Societas Ecclefiae Dei Ci non communi confenfo,
feltem plurimorum, imo omnium verorum
Chriftianorum, alias quasvis longe foperat, Se per to-
tam terram diffufe eft. Neceffe eft naturam ejus
noffe, Legislatorem, ejus Leges venerari &
praeftare, morigeros tueri, in transgreffores animad-
Vertere. Crimen eft Leges ignorare, majus neg.
ligere, violare, maximum Audoritatem Legisla-
toris non venerari, Conkgislatores ad latus ejus

ponere, ab his in rebus Religionis fimpliciter ds-

pendere. Ipfa quoque Oeconomia Mofaica lucu-
lenter probat. Tum dominata erat Theocratia.

Angelus



220 §SÜ

Àngelus Jehova Leges dederat, auxerat, expo-
foerat, violatas graviffime vindicaverat. Mofes,'
fummus licet Minifter, nullas Leges dederat, in
cafibus raris, dubiis Os Legislatons confiilueratj
ab eo dependebat, nihil pro propria definiverat
audoritate Lev. XXIV. 13. 14. Num. XXVII, Ç.
Mofe defundo Pontifex cafus Reipublicae Deo
decidendos propofoerat, acceperatque per Urini
& Tummim divinasDecifionesNum.XXVII. 2f;
Synedrium, cujus Poteftas fub. V. Teftamento

magna erat, cum toto Populo Legibus divinis
quidquam addendi aut adimendi nullam habuerat

copiarh : Quicquid ego vobis pracipio, id obfiervabitisi

ut facialis: Non addes ei, non adimes de eo. Deut;

i*f*y- XII. 32. vel XIII. I. In Ecclefia N. Teftamenti,-
*l#\r * quae fingulariter audtf Begnum Dei, Apoftoli, fom-

mi Miniftri Domiti! Jefu Chrifti, fende fibi cave-
rant a dominio in gregem Dei, nihil audoritats
propria addiderant Dodrinae Chrifti vel ademerant.'
Sì quis addel (.Verbis Prophetia hujus Libri) Deus ad-
det ei Plagas feripial in Libro hoc. Et fe quis adimet

a Verbis Libri hujus Prophetia Deus adimet Portio-
nem ejus a Libro Vita Apoc. XXII. 18, 19-
Apofiolus Paulus fevere feribit : Si nos vel Angelus ex
Cœlo evangelizaret vobis prater id, quod vobis evange.
lizavimus, Anathema fit Gal. I. 8- Non aufius crani

quidquam loqui prater ea, qua Chrifius per me effece-

rat Rom. XV. 18. Non mirum. Rex terreftris'
minime tolerat Con-Regem vel etiam Vicarium,'
quem non ipfe conftituit, vel qui propria audoritate

Leges fert, qui Subditos fimpliciter fibi fubjec-
tos reddit. Quanto minus Rex Coeleftis, Regum
Rex, aemulus Gloriae fuae a Patre folus Dominus
declaratus Ad. II. 36. ab Ecclefia: quoque agniius.

Jehova



Ü 221 C ff
Jehova Judex nofier. Jehova Legislator nofier. Jehova
B,ex nofier, Hic falvabit nos. Jes. XXXIII. 22.
Ipfe cie fe praedicat : MIHI dota ejl omnis Potejlos
in Orio fe Terra. Docete fervore omnia, qua vobis

pracepi Matth. XXVili; l8, I-Sfc

§• IL
Quare Thema hoc tradandum in Timore

JDei, cum omni fòìicitudine, absque Studio

Partium Afteclibus Irae & Amoris.
particulars, juxta certa Principia.

Èft enim graviffimi momenti. Agitur de
Dominio Jefu Chrifti, audoritate Ejus Legislatoria,
expofitoria dsciforia Se vindicatoria in Ecclefia
Chriftiana. An hœc folips Dei Filii fint? Ar»

etiam alii poteftatem habeant Leges cum audoritate

ferendi, exponendi, Controverfias Fidei
decidendi, in contumaces animadvertendi? &
quinam illi Quam gravis haec Quaeftio vel difce a
minori ad majus. Qyaeftionem talem move, dis.

cute, coram Rege terreftri throno fuo infidente

praepotente. An feret disquifitionem contra Jus
& Statutum fuum pro proprio Subditorum
arbitrio, ex Studio Partium? Certe non. Si ullibï
valet hac in Quceftione valet, Deus gratiof«
ajpkitr -pn trepidontem ad Verbum divinum Jss.
LXVI. 2. ut ex animo vereatur nihil asferere,
quod Verbo Divino adverfetur ; Asferere tantum
quod cum eo convenit. Quum contra Faciès Dei
terribilis ftet contra audaces, Dominium Ecclefiae
dividentes Filium Dei inter Se Homines, ejus
Dominium reftringentes ad Ecclefiam triumphantem,
horum extendentes ad Ecclefiam militantem ob
fictum defedum Praefentiae omnipraefentis Domi¬

ni



22a

bî Matth. XXVIIÏ. 2ö. Eft efgö tradandum iri
timore Dei. Idcirco cum omni Sollkitudine, quae
poffibilis eft, ut Quaeftio tanti momenti ex
Voluntate forami & unici Domini, Filii Dei, cog-
nofeatur decidatur. Intentio pofcitur pura
Unice veritatem fpedans Se quacrens precibus,
forutinio Scripturae, rationes penfìtando, cum
Fratribus in Chrifto colloquendo. Placet 2p$fn£
tra Hierofo'ymitana Ad. XV Unica Quaeftio i
rfn Solus jperanda absque Circumcifione in contro*
verfiam vocabatur. Quid tum fadum"? An
audoritate unius Epifeopi vel etiam Apoftoli, auf
Petri deci fa eft? Minime. Nuntii mittebantur
Hierofolymam ad APOSTOLUS ET SENIOBES,
Nuntii recipiebantur ab Ecclefia, Apofiolis fe Senio-
tibus ir. 4, S- Status Controverfiae pro & con-r
tra proponebatur ir. 4 f. Tum Cauffa cognö-
fcebatur ab Apoftolis & Senioribus ir. 6. Petrus
primus foffragium fuum generale dederat, fed
absque Audoritate Pontificiali, provocans ad ei--
perientiam in Via Dei cum Gentibus converfis
ir. 7. - 12. Tum addebatur Sermo Pauli & Bar-
lìabae confirmans Petri foffragium. Poftea Jacobus

dederat Suffragium ex facris confirmatiim,
ir. 13. - 19- idque rpeciale 19, 2c. in quo omnes

cy.idvfji.xSo* acquifiverant Apofioli, Settioref

cum toto Ecclefia ir. 22, 23. Quod unanime

conclufom etiam Spiritai S. adforiptum erat ir. 28.
Qiiando v?ro Quaeftio movetur de tota ~Soyodirix

Ecclefiae Chrifiianae, maxima adhibenda eft Solli-
citudo. Controverfia a Partibus libere propo-
ïienda, Argumentis, ut controvertentes utile ju-
dicant, adftruenda, fed proponenda non uni,
fetro veluti, fed omnibus Apoftolis five Dodo-

ribu$|



m 223 c ü
rïbus, faltem qui adfont, omnibus Senîoribus,1
imo omnibus Fratribus. Momentis Controver-
fiae auditis inftituitur examen, Petro vel qui prae-
iidet, facile primas partes in Examine damus, fed
ad argumentandum non cum Audoritate decî-
dendum. Reliquis omnibus libertas eft loquendi,

examinandi, probandi. Libere loquatur
Jacobus Sententiam foam probet ex Scriptura,
formet Conclufom, quod tamen non Aucìorita-
tivum fit, fed Demonltrativum ad Confcientiam,
ob Loca Scripturae Se Experientiam ut rdiqui
libere confentiant, ut Ada vere fequentem in
rnodum claudere queant ': Tot* %8t%t, Tum vijum
ejl Apoftolis fe Senioribus cum tota Ecclefia ir. 22. St

2Ç. Vifium efi Spiritui S. fe nobis. Trafftandum eft
Tertio absque Studio Partium vel Sectae, cui quis

jta addidus eft, ut vel juramento coadus non
aliter profiteri aut docere valeat, quam haee publice

flatuit, vel ex aliis cauffis rationale examen
inftituere pertinaciter averfatur v. g. iEvo Chrifti
très erant Partes vel Sedae in Ecclefia Judaica;
Phatifeica, Sadducaea, Effena. Qui absque
ratione Placitis Sedae fuae tenaciter adhaeret nihil
libere examinât, aliorum Dogmata fimpliciter
rejicit, dicitque: Meo Pars vel'SeBa fola pro Veritate,
Pietate, Cultu fee. fiat. Aliae omnes Heterodo-
xae, Haereticae font. Hodie, ut notum, Chri-
ftianismus in plures Partes divifus eft; In Partem
Catholicam, Lutheranam, Reformatam. Plures,
maxime Clerici, juramento atque etiam graviffimis
Pœnis Ecclefiafticis ligati font ad non aliter profi,
tendum, docendum, quam'quod Pars, cui ad.
didi font, vult, ftatuit. Qui vel in minimo aliter

loquitur, in majoripericulo eft, quam/fi Sce-

Tom. II, P lus



224 C

lus aliquod enorme patraffet. Quis non videt?
imo quis non palpât, ejusmodi Studia Partium
omnem ad Veritates indagandas praecludere
aditum Sedas inter Chriftianos magis Se magis in-
durari, immortales fieri, Thefin ejusmodi Ecclefiae

nihil habere quo fe commendet ad Confeien-
tiam? Rebus fois majori Providentia confolunc
Mundani, Mercatores. Si enim horum qui« Au-
rum, Argentum poffidet genuinum, liberum re-
linquit Judicium cujuscunque Religionis Mercatori

etiam Judaeo, Turcae Indo. Omnes in
Mercatura paululum esercitati in eodem Senfo
conveniunt. Si qui non convenirent, a reliquis
irriderentur, ceu Metalli probi ignari, vel habe-
ientur malae Fidei Sedudores.

Studiofi Partium inepti font ad Veritates ingenue

ferutandum. Quare huic Parti addidus eft?
Non vult non audet a Placitis Partis foae recedere.

Talis ne quidem dignus videtur, ut cum
ilio Sermo de Veritatibus Evangelii inftituatur.
Vel quare Sermonem inftituerem Firmiter fta-
tuit Parti foae adhaerere, non libere Se coram
Deo alios audire', imo gravi juramento fe ob-
ftrinxit ad non aliter loquendum, profitendum.
Cui ufoi 2u$T«s7ç 1 Juravit, fe non aliter docere
velie. Juravit, fe contrariami Thefin vere exa-
minare nolle, fe eam in acternum rejicere velie.
Relinquatur talis obftinatus Pertinaciae foae. Cer-
tiffimum eft, talem Deum Verbum, Lumen
Confidenti« non revereri haud effe folicitum
de "Hofxcd-iria. Chriftiana cognofeenda. Solicitus
tantum eft de 'Soy.od'eriä. quam Pars fua ftatuit,
tenaciter tenenda. Vere avidus Veritatis nullam
Partem in Rebus Religionis humanam curat.

Amicus



22?

Amicus eft Plato; Amicus eft Ariftoteles, fed magis

Amica Veritas. Amicus Superintended j
Amicus Antilles fed magis Amica Veritas in
Sacris, quae fe ad Confeientiam commendat.
Sed dices: Vide, ne erres. Sapienter mones. Mo.
ne quoque te ipfum. Ideo ego Studia Partium
evito. Si hos eoecus fequor, tunc in fummo
Periculo Sedudionis verfor. Multi Pfieudoprophe-

ta in Mundum intrarunt. I, Joh. IV. I. Spera

quoque habea Deum veritatis non daturum effi-
caciam Errori, fi animo integro Veritatem quae-
ro lì. Theff. IL IO, ir 12. Providum Nu.
men inftruxit Aurum, Argentum, charaderibtuf
effentiah'bus ad discernendum a fcoriis vel auro „
argento adulterino. An Veritas Evangelica noni
etiam inftruda Giaradteri bus fois An Veritas
mendacio vel errori adeo fimilis eft ut adhibita

opera discerni nequeat? Minime, Quantum
discrimen inter Lqcem Se Tenebras tantum
Veritatem inter Se Errorem, Vide Johannen?
paffim in prima, quam reliquit, Epiftola. Solus

cœcus- Se qui tegmen oculis Mentis imponj
finit, non videt. Unde tradandum

Quarto absque AfeBibfis fia fe particularis Amo-,
ris. Çonvenit cum antecedente Requifito, Parj
çommuniter çœca amat Partem fuam. Cœca

quoque odio habet Partes ajias. Ex Amor?
cosce aeftimat vel feltem metuit Thefes Theolq.
gicas, quas propria Pars yenditat: contra ftatira
rejicit vel certe fofpedas habet, fi non Animo„
feltem Ore, quas aiiae proponunt. Commune
& veriffimum Didum eft: AffeBus impedire, quo
minus verum cernere queamus. Id quod in genere
verum eft de Affedibus appetentibus Se averfen-

P » tibus.



225

tìbus, fpeciatim Amore & Odio. Hic effufe
amat P. BenediBumi Alter Lutherum i Tertius Col-
vinum. Unicuique veriifima, optima videntur
publicata vel ab ilio, vel ab ifto, vel ab hoc.
Quare? Nominis Amor, JEftimatio vel Metus.
Vice verfe. Surpeda Heterodoxa Haeretica
alia omnia font. Qyare An legifti, audivifti,
perpendifti? Non, Nequidem licet audire, legere,

perpendere! Quae ergo Ratio.'1 Audor eft
exofos. Eft Catholicus; Eft Lutheranus; Eft
Reformatus. At fepiens Se avidus non quaerit;
Quis concionato fuerit? Quis Librum ìcripfe-
rit? fed Quid? An conveniat cum Evangelio? An
fe commendet ad Confoientiam An aedificet in
Fide? Hic, quisquis fit, amandus, aeftimandus.
Fides ei habenda. Non amo, nonaeftimo, nec
etiam odio habeo aut rejicio Perfonam in feconfi-
deratam, fed propter Dodrinam, Mores,
Cultural. Probo quam maxime cogitata Bfienfierdii,
Profefforis Franequeranì Celeberrimi in Pracfatione

praemiffa Annotationìbus in V. Tefl. fe in Epifi. ad
Ephefios ; foil. Libros effe publicandos absque
Nomine A udotis, Loco, Cenfiira, Approbatione,
fi quosdam excipis Cafos. Tum praefcinduntur
Affedus, Amor, Odium. Perplacuit, quod rç-
fert Venerandus Antonius Profeffor olim Hallenfis,
qui, ceu Praeco Itinerarius cum quodam Principe
Saxoniae in Hifpaniam profedus erat atque ad-
miffus ad Bibliothecam Regiam perluftrandam.
Tum quaelìverat ex Bibliothecario; Quinam inter
tot Libros fit praeftantiffimus Bibliothecarius
porrexit Arndtii Verum Chrijiianifmum, &Cf> 3lnit>t$
Wul)rféSI)t|fìentf)Um/ fedTituloc<: Fine carentem-
Seil, pia Fraus obtinet iq Hifpania, Ptoteftantes

vej



227 C

vel occulti Veritatis Evangelicae Amatores, qui*

ibi Iter faciunt, autRegnum inhabitant trepidant-
que ob. S. Officium Inquifitionis, ftudio Libros
bonos Capite & Fine privant, quo Audores eorum
Proteftantes ignorentur. Ex tali numero erat
Liber Arndtii didus, qui mox Haereticus habitus,
Vel etiam combuftus effet fi Audor cognitus
fuiffet Minifter Evangelii Proteftans.

Quare fimpliciter mittendae font omnes Audo-
ritates humanae in inquirenda tanti momenti
Quaeftione de Nomothefia Ecclefia Chrifliorue. Sa-

pientiffime Se veriffime Dodor Cœleftis : Quomodo

vos potejìis credere Gloriom a vobis invicem accipientes,

fe Gloriom, qua a folo Deo, non quaritis Joh. V.
44. Exemplum proftat Joh. XII. 42, 43.

Quod inferius ex profeffo tradandum, hic di.
gito tantum offendo cum Audoritate humana
haud confiftere poffe Nomothefiam Chriftianam.
Auctoritas humana vel eft Politica, vel eft Eccle-
fiaftica. Si Audoritas humana Principium eft
Nomothefiae Chrifiianae, fequitur Principium haud
effe Audoritatem Dei in facris loquentis; quae
vero, quod inferius probandum revera eft. Si
Audoritas Paterna, Politica, Ecclefiaftica Prind-
pium Nomothefiae Chrifiianae eft, tum quisque
Pater, quodlibet Regimen Politicum, quaelibet
Ecclefia cum Audoritate mandaret, ut Liberi, Sub-

diti, Membra Ecclefiae crederent, profiterentur,
Deum colerent, prouti mandatur. Ita tot effent
Nomothefiae Ecclefiae, quot Parentes, aut quot
Magiftratus, aut quot Ecclefiae. Quam Audoritatem

habet hiç Pater, hic Magiftratus, haec

Ecclefia, habent quoque alii Parentes, alii Magiftra-
tus, alise Ecclefiae. Vel quare non Forfan di-

P 3 ces



228

ces: Nonnifi Pater, Magiftratus, Ecclefia vere
fidelis hanc Audoritatem habet. Bene. Sed

convince prius omnes alios Parentes, Magiftratus,
Ecclefias, vel coge, ut libere fateantur, fe vere
fidèles non effe,- fed ut dixi de Audoritate humana

in Nomothefia Chriftiana inferius ex profeffo.

t m.
Antequam vero progredior ad Principia

Nomothefiae Chrifiianae incerta, faffà deftru-
enda, adftruendum vero verum: AUCTO-
RI MEMORATA DISSERTATIONS
publicumpraeibo exemplum me ftudiaPar-
tium hoc inThemate evitare probando,
improbando quaedam controverfa, quae
ipfe probat, impröbatque. Alia, quantum
licet, commoda explicatione mitigabo.

Non ex iis futìa, qui toti in eo font, ut in
Parte adVerfe nonnifi Errores quaerant, fingant.
Plus quam lyncei feepius Errorem ubi nullus
eft, vident. Quantum hinc malum! Affedus
Carnales Lites Disfidia excitantur aluntur

promoventur. Praeftantius longe eft vera, bona
ceu vera, bona habere, fecit ad Amicitiam,
Pacem inter Fratres, quae excellens Bonum eft. Laudo
illos qui quantum absque Veritatis dispendio
fieri licet, cunda in meliorem Senfum interpre-
tantur. Amor « xoyìC(ÌM kxkov, I. Cor. XIII. f.
Talem animum puto quoque effe teftandum erga
illos, qui extra Ecclefiam noftram font. Veritas

in Disfentiente laudando efi. Haud video confol-
tum effe, majusDisfidium &Inimicitiam fineCau-
fe intendere. Quin optnndum, ut, quando Unio
non eß fiperanda, attamen Animi a tanta acerbi-

«tite



229 c m
tate remitterent, & attention mente Argumenta
pro Se contra perpenderent.

§• IV.
Omnium primo cum Au&ore improbamus

notam quorundam PoliticommRegulam :

CUîUS EST REGIO, EJUS EST RELIGIO.

Probamus danda Carfari, quae Csê-
fàris. Sed & Deo qua; Dei. Summis
Magift, atibus ex Confcientia fubjedi
fumus usque ad Aras, non contra eas.

Begulo enim hac e Diametro aiverfiatur Scriptura,

jpeciatim N. Te(lamento Confeientiis, Natura
Bei, Securitati, Paci, Bgligìonibus quibusvis, Bfgibus
Ufi*-

r - ;

Adverfatur Scriptura: maxime Evangelio. liti:
Deus femper a Populo foo poftulavit, ut, ubi-
cunque vivant, non aliai« tenerent Religionem,
quam Divinam. Confiât ex Decalogo
fondamento Fœderis cum Deo Exod. XX. i. Ego fum
Jehova Deus tuus. Vel an Deus dedit Decalogum^
ut obfervaretur nonnifi in Deferto, vel tantum in
Canaan,quoad Ifiaël fobjedusRegibus propriis fide-
libus? Certe non. Notabilis eft Locus Jer. X. il.
Judaeis deportandis in Babyloniam fequens daba-
tur Monitum: Sic dicetis {in Babylonia): DU
qui Cœlum fe Terram non condiderunt, pereant de

Terra, fe de bis, qua fub Cœlo. Et quod notan-
dum hoc folum Comma dabatur Lingua Chal-
daica. Ille ipfe Propheta, qui Nomine Dei
Judaeis praeceperat, ut peterent Babyloniam, gra-
viffime eosdem dehortatus erat a Religione Regis
Babyloniae. Hinc Populus Dei graviflìmas dede-

P 4 rat



Et 230

rat Pcenas relinquendo Religionem Divinam *
profitendo Religionem ex Placitis Regum.
Exemplum notorium in X. Tribubus Ifrael Deuni
colentibus ex ptaecepto Jeroboami, obcauffasPo-
liticas propriam Religionem formantis. Jeroboa-
mus hic inter Politico* princeps erat flatuens:
Cujus efi Begio, ejus ejl Beltgio. Quae vero Regula
X. Tribubus horrenda Judicia attulerat. Huic.
Praefoppono mihi rem effe cum Chtiftianis, Je-
foni Chriftum fommum Se unicum Dodorem
Ecclefiae Chrifiianae agnofcentibus honorantibus,
Evangelium ejus immediate & mediate praedica-
tum effe vera Fide obfignandum. Hoc praefop-
poiito fortiifime fequitur: Asfertum eft falfiffi-
tnum. Cujus efi Begk, ejus eft Religio. Ecquo-
modo Mandatum dediflet de Evangelio in toto
Orbe annuntiando qui tum variis Principibus fub-
.jedus erat? Ecquomodo Apoftoli in omnem Terrain

exire poterant Evangelium Chrifti praedican-
teS?, Immotigeri fuiffent Magiftratibus. Merito
igitur ejedi, carceribus inclufi, occifi.
i Chriftus pro omnibus, non Judaeis folum, fed
& Gentibus mortuus eft. Pro omnibus Apoc. V.
9. I.Tim. IL 4,6. Si pro omnibus mortuus,
tum etiam omnibus Gratia parta eft annuntianda.
Nam Praeconium Evangelii eft ordinarium Medium

Fidei ad Salutem. Filius Dei conftitutus eft
.Dominus Se Rex omnium Poteftatum hinc etiam
Regnorum, Rerumpublicarum Eph. I. 21. Si

hoc Asfertum verum, uri verum, fequitur quod
Divinum fit Jus mittendi Servos per omnia Regna

Mundi, quod non fit B.Bigio, cujus efi Begio.

Adverfatur Confekntiis. Confeientia eft Lumen
ÌDivmum, docens credenda & agenda. Accufens,

fi



irfe J 231 C sw

fi quis credit, vivit, contra ea quae didat, poS-
cit, improbat, hinc Accufationes intra fe fentiti
Si vero credit, vivit, juxta Confcientiam, fentit
intra fe Excufetiones, Approbationes. Talis
Confcientia datur, Vel non datur. At daturRom.
II. 15. Si vero datur, credendum, vivendum
juxta Lumen Confeientiae, vel non. Pofterius dici
nequit: Nec dicet nifi Atheus vel Machiavellifta.

Ergo dicendum prius. Si prius valet, tum non

Beligio eft ejus, cujus efi Regio. Credendum enim
Se vivendum religiofe juxta Lumen Confeientiae.
Id quod clariffimum. Dominus Regionis ertim
praecipit credendum Se vivendum juxta Placitunx
foum; Solem Lunam, Aftra elfe Deos; his Cut-

tum &c. praeftandum ; Liberos effe Diis äd com-
buftionem confecrandos & quae tot alia abfur-
da, impia reperta font penes Dominos Regionis.
Hiftoria fecra abunde talia tradit Exempla. Quis
dicet haec effe credenda, Vita Se Cultu exprimen.
da, quae contra Lumen, Motum, Morfom
Confeientiae Certe non alius, quam Atheus vel illi
fimillimusi

Adverfatur Natura Ret. Religio enim noh poteft

cogi. E. non cogenda. Fruftra ergo cogit
Princeps Subditos ad Religionem Regionis.
Hiftoria abunde docet, quot & quanti Imperatores,
Reges, Principes omni modo fob Praemiis, Poe-

nis Tormentis, Copiis militaribus contenderint
disfentientes ad Provincialem Religionem ample-
dendam; veram Chriftianam, quam animo proba-
Verant, abnegandam adducete. Poterant
quidem Corpus dilacerare, comburere, bonis
privare, in Fxilium mittete ad Triremes, Metalla
damnare, fed non poterant Religionem extor-

P Ç quere.



m 232 c

quere. Sed dices : Longe plurimi Vi coa&iva mutati
ac tandem alìam Religionem amplexi fiunt. Ig. Pro-
feffi quidem font Religionem fed impellente
metu. Profeffio Fidei absque Fide Cordis non
cobftituit Religionem; Hypocrifis eft Rom. X:
9, io Experientia docuit, illos ipfos mox etiam
Profeflionem negaffe, retraxiffe aut Fuga in
liberarci Regionem confugiffe & Libertatem Re.
ligionis quaefiviffe vel etiam morti proximos
confeffos fuiffe, fe nunquam animo credidiffe
Religionem quam ore profiteri Cogebantur. Id
quod etiam a Clericis in eminentia conftitutis fee-

penumero fadum. Qualis haec Religio? Hypo-
critica, Deo abortìinabilis. Ejusmodi Profeffores

Religionis font Peftes Ecclefiae & Reipublicae.
Adverfatur Securitati, Paci. Si enim Subditi

coguntur ad Religionem, maxime fiib gravi Poena,

Securitate & Pace, quae fidis Subditis relin-
qtienda eft, deftituentur; In metu, angore, turba

vivere coguntur. Dices: Poffent fibi confeulere

Religionem Provincialem ampleBendo. l£. Non pos-
font. Inciderent in majorem Metum, Angorem.
Tum enim accufarentur a Confcientia, Divino Ac-
cufatore, Tortore, eoque confiante, aeterno E.
male : Confilium hoc male datum. Si Religia
in Regno non eft libera, tum naturaliter fit, ut
excitentur, alantur Inimicitiae Contentiones
Metus, Pugnae. Confcientiofi ftant pro fua,
quam animus didat, Religione. Alii contra
fiant, oppugnant primo Verbis, poftea Verbe-
xibus.

Adverfiatur Religionibus quìbusvis. Certum eft plures

Se diverfas dari Religiones. Quaevis Pars foam

praefert, veram habet, non permittit, ut pro¬
pria



233

pria proftituatur, multo minus cum audoritate,"
ac nova injungatur. Ethnicus ait: Belgio mea vera.
Turca hoc ipfum affirmât. Affirmât Judaeus,
Reformatus, Lutheranus, Catholicus. Quid
nunc agendum Vera praeferenda, reliqui Vi
cogendi, ut ad veram accédant? Imprudentiffi-
ftie Quaevis enim Religio clamât : Meo vera efi.
Hac igitur ratione quaevis Vi coadiva reliquas
eo trahere poffet, ut ad fe accédèrent. Quantum
Malum in Òrbe? Nemo fecurus. Omnes in Pe-
riculo. Religio contra Religionem haberet Jus
inforgendi, dominandi in Confcientias, disfentien-
tes puniendi. Sed inftabis : Hoc Jus unice penes ve-
ram eft, non reliquas. Stulte Annon audis unam-
quamque clamare : Mea vera efi. Ex tua Hypo-
thefi colligit quaevis Religio fibi effe jus cogendi.
Prudens igitur cuique Religionem liberam relin-
quit Ipfe magis & magis ferutatur Veritates Se

Praecepta. Hinc ftabilitur in Religione. Data
occafione amice modelle, rationaliter agit cum
disfentiente proponit ei Fundamenta Religionis
foae, oftendit quoque quam incerta, inania, falfa
fint contrariée Religionis. Si hic annuit. Bene.
Sin minus periculo foo gaudeat Libertate Confeientiae.

Forfen fequetur tempus quo Veritatem,

quam nunc im probat, Luce Confeientiae
lucente, probaturus fit.

Atque hic erat Modus Evangelicus, quem
Apoftoli tenuerunt in praedicanda Religione
Chriftiana. Longe abfuerat Vis coadiva. Oves
Arietes non inforrexerant adverfos Lupos, Leo-
nes, Urfos, fed Dodrinam Cœleftem, quam
acceperant, inter Judaeos, Samaritanos Se Gentiles

in plurimas Sedas disfedos praedicaverant, Se

ei<ry.êvuç



m) 234 c

às-y-ivuc credentes in Gremium Ecclefiae recepe-
rant Ad. II. 41. Spiritus Chrifti, qui in iis, qui-
que Manfuetudinis Amotis, Patientiae Sapientiae

eft, de Vi coadiva inferenda non cogitaverat,
quin cogitaverat de Pace, Securitate omnibus re«

linquenda, teftanda I. Tim. tl. 2.
Adverfatur Begibus ipfis. Regum eft Munus gra-

viffimum (quale veneramur) quod Providentia
Numinis acceperunt, gerere, profpicere ut
Regnum fit ftorentiffimum ; ut Subdiri fecuri, in Pa-

ce, fine Periculo, Damno vivant, ac Imperan-
tibus Obfequium fide praeftent. Muneris Regii
haud eft imperare in Confeientias ut quod etiam
impoffibile eft, uri plures fapientiffimi Imperatores
confeffi font ; hoc ipfom in cauffa effe, quominus
Confeientiofi optimi adeoque Subditi, in
ejusmodi Regno vivant. Tales enim vel non intrant,
vel exulant. Si Subditorum Religio premitur,
non poffunt non tale Gravamen fummo Domino,

Filio Dei ad medendum ptoponere, urgere.

Quales Qyerelae in finum Dei eifufae Regi,
bus Terrae pergraves font: Tyrannide Religionis

minuitur quoque Amor Subditorum erga Reges

Terrae.
Dices: Begum efi pro B^ligione, quam Profiten.

tur, fervere, eam defendere fe pro Viribus propagare.

$. Bene. Sed quaero: An quorumdam? An
omnium? Si omnium, concedendum eft, ut
Rex Ethnicus, Turca, Chriftianus, Catholicus,
Proteftans Religionem Ethnicam Turcicam
Chriftianam, Catholicam Proteftantem pro
viribus propaget. Quaenam illae Vires? Copiae
militares, Gladius, Brachium Carnale. Sed qualis

hfCc Religio Non Divina Cœleftis, fed hu¬

mani.



23? C

mana, carnalis. An ille, qui fedet ad Dextram
Dei fuper omnes Principalis &c. Sibi & Regoo
foo Brachio divino confolere nequit? Certe valet

Jef. LIX. ï6. Talis Religio pro Principio ha-
beret non Evangelium Pacis, fed Doärinain Beili
ad omnium Hominum, qui e rtam Religionem
non profitentur, pernicfem Lue. IX. s6. ì>i vero
dicas : Jus hoc nonnifefiat penes Bçgei, qui profitentur
veroni Religionem. #!. Annon etiam reliqui font
Reges Annon etiam reliqui Religiones quas
profitentur, quasque Se illi veras, divin-as

habent, pro viribus propagabunt? Annon Vi Vim
repellent Vel an opinaris reliquos Reges Copiis
fois mandaturos, ut Regi, quem tu veneraris ceu
legitimum Defenforem & Propagatorem Fidei

tuae, manus vidas dent, Se pro lubitu Vi coac-
tiva terribili quoque, ad Caftra veftra obtorto
collo rapiantur Profedo non. Si tu opinaris
Regem Hifpaniae hoc Jus habere, Rex Sueciae non
dubitat, quin idem habeat. Miror dari Homines

rationales qui hanc Confequentiam viders
nolint.

Exulet ergo Regula varie falfa Se exiriofa : Cu.
jus ejl Regio, ejus efi Be'ligio. Dominetur Chrifti
vere aurea Se pacifica; Date Cafiari, qua Cafiarisi
fe Deo, qua Dei. Sed exulet univerfaliter, non
particulariter. Non in Regionibus Proteftantium
tantum, fed etiam Catholicorum. Non penes
Reges Terrae folum, fed Se ac maxime penes Epi-
foopos, Pontificem. Si Pontifex Jura fua Se Ju-
risdidionem armis tuetur quod Auct. Disfert.

non negare poteft pag. \%. quis improbare
poteft Gladium Magiftratus Politici circa facra Ad.
modum hebes Gladius Petri, quem a Paulo com¬

moda vit,



23<ï Il
modavit, quo memoratus AuBor Arma Pontifici»
carnalia defendere vult, dicit : Ille ob Gladium
fuum reprehenfos a Domino ; Hic vero Gladio
ufus erat infidelis, Apofiolus fadus fcribit : Arma
Militia nofira non carnalia funt, fedpotentia Deo, II,
Cor. X. 4.

§. V.
Probamus fecundo Verba Audoris, quae ex„

fiant pag. 58- Habes hic, LeBor Candide! Ideam

nofiram de Nomothefia Ecclejtafika, Ideam, qualem
Ipfe Servator in Sacris Litteris reliquit. Adeo probamus

hanc Ideam, ut inferius eam generalem fun-
damentalemque adftruduri & daturi fimus. Quare
alia hic non addo.

§. VI.
Probamus tertio Verba Audoris pag. ?t SA-

LUS ECCLESIASTICA SUPREMA LEX ESTO.
Una omnium Vox efi ICtorum fe Tbeologorum. Qua.
nam illa Pietas fe ABjonum Chrifiiano dignarum
Honejlas, qua Concordia fe Unione Animorum alitur
acfovetur, per LL. Ecctefiaflicas prafcribitur, excoli-

tur, perficitur ad Finem feupernaturolem asfiequendum ;
five ut brevius rem exprimam : Salus Ecclefiafiico effio-

refcit e duobus : VERA CREDENDO RECTA
AGENDO.

Verba haec, quae probamus, accipimus Senfu

feno, ut illa jacent, non ut poffent ad hunc vel
illum detorqueri. Sub Pietate comprehendimus
veram Fidem, fine qua Pietas confiftere nequit.
Hic Senfos tanto magis valet, quia ftatim addi-

turi Salutem Ecclefiafticam efflorefcere; Vera ere-
dendo.



im e fi
dendo. Leges vero Ecclefiafiicas exponimus de Legi-
bus, quae in Sacris five explicite five implicite
conrinentur.

§• VII.
Probamus quarto cum Audore : In Ecclefia dori

Ordinem imperantium fe parenttum p. 7. Improba.
mus cum eodem in Ecclefia Autonomicom Libertatem

fieu Facultatem quidlibet impune fientkndi crederi-

dique p. 24. Commoda tamen addita ExpHca^
tione. Imperontes non font, qui Audoritate Lo
clefiae, ut Domini Fidei, imperant, ac armis
carnalibus ad Confenfom & Obfequium cogunt.
De his nihil in Evangelio. Sed qui in Nomine

Jefu Chrifti fecundum Dodrinam Evangelicam
cauffas Ecclefiae cognofount, deddunt, his pa-
rendum eft Hebr. Xllf 17, Immorigeros,
infidèles rede ex Ecclefia ejiciunt I. Cor. V. 13 tales
Ethnjcos Publicanos habent Matth. XVIII 18JP
Certus fit AuBor Disfertat. quod ubi obtinet in
Ecclefia noftra Anarchia, Libertinismus, Deismus,
Contemtus Minifterii, Verbi & Sacramentorum,
ut re vera penes plurimos obtinet (quod cum in-
numeris aliis triftis publice fateor) heec non arces-
fenda fint a principiis Religionis proteftantis. Ma-
lumus tamen patienter ferre, quae mutari neque-
unt, Arma militia nofira non funt carnalia, fed po-
tentia Dei. feil. wVo^ocì) fob onere, quod jufta
Numinis providentia nobis impofoit, gemitus,
preces, publica e foggeftibus noftris protefiatio adver-
fos tot mala inteftina, quae graviora videntur maus,

quae ab iis, qui extra Ecclefiam noftram font,
inferuntur, ac fpes adventus Domini noftri cum
gladio oris fui juxta verbura prophefìcum. Certis-

(imum,



238

fimum, quod Hierarchia Ecclefiae Catholicae au.
doritate, poteftate externa illuftris, imo terribi,
lis appareat. Nihilominus publica exilant
documenta, quod plurimae, varige, graves lites circa
Sacra in ea fint j Reges, Principes obfequium, quod
poftulatur, non praeftent; ipfi ordines & Theo,
logi inter fe graviter contendant; etiam juriscon-
folti catholici plurimas thefes, quas Canonifia
defendunt, infringant. Non puto opus effe, ut
haec exemplis probentur. Ipfe AuBor Disfert<
haec pleniffime novit & fubinde in Disfertationi-
bus conqueritur. Ex experientia adeoque habet,
quod formidabilis Hierarchia licentiam, contentio-
nes in propria Ecclefia compefeere haud valeat.
Quae ergo ratio quod tantopere exagitet principia

poteftatis rpiritualis in Ecclefia proteftante,
tanquam autonomicam licentiam, anarchiam?

X §• vin.
Probamus quinto propofitum ac fpem excita-

tam thema hoc refeda omni verborum afperi-
tate tradandi, ut pag. 6. Adnkendum nobis efi ante
costerà ut refieBo omni verborum ajperitate in ipfe qua-
fiionis crinomeno conveniamus, ne, dum disceptamus,
ad Orientem alter, alter ad Occìdentem feramur Mö-
âefie agamus primo de re ipfa ; pofiea de vocobulis,

Optima verba! Unica via quae aditum facilem
dat ad veritatem fcrutandam. Afperitas, irrifio-
nes, cachinni, feommata penes ingenuas mentes
nihil valent, quam quod illas aliénas conftituant.
Optarem quam maxime ut propofitum hoc il-
laefum fervatum fuiffet. Tanto magis, quod res
Audori cum politicis, ingeniisThomafianis, quae
çaçhinnando vix ab ullo vincuntur, fint. Nolo

citare,



m 239 c sf
citare, quae hujus generis plura in Disfiert. memorata

proftant. Unicum memorabo & ipfi Alidori
dijudicandum relinquo, num omnem verborum os.

peritatem refecuerit. Seil. pag. 22, 23. examea
inftituitur de Phrafi regere ecclefiam Dei Ad. XX.
28. Proteftantes rede obfervant Lucam expri-
mere per irciyxlvm paficere, quod Vulgatus vertit
per regere. Facilis fom & non abnuo pafecere

notionem regendi continere. Modo Regimen non
explicetur per abfolutum durum Dominium int

Confeientiam. Audor vero preffe infiftit Allego»
riae Paftoris. No» exiftimem illum prater Officiunt-

Pofioris agere, fi in his Circumjlantiis, quas antea
notavit Jus gladii fibi competere judicet, autfufie
trinodi dentés excutiat, Cerebrum ululai, exuvios fe
pellem detrahot Bellua rapaci. Haec omnino
referenda font ad Paftorem Ecclefiae Sc ejus regimen
circa oves fpirituales : Nam nulla quaeftio eft da
paftoribus ovium naturalium ratione carentium
ac de modo tradandi Belluas rapaces. An vero
afperius quid excogitari poteft, quam pallori
tribuere talem poteftatem agendi contra disfentien-
tes, vel, utcommunker flofcult fonant, Haereticos,
fi qui in caufa religionis verba facerent cum Catholi«
eis. Annon ingens discrimen inter paftorem, gre*
gem, oves naturales; & paftorem, gregem,& ove*
fpirituales An ergo ille agendi modus obtinet in
pofteriori cafo, qui in priori Quantopere Spiritus

Chrifti disfentit? Jacobus & Joannes fervidi
erant contra Samaritanos, non tamen pugnaturî
contra illos armis carnalibus, fed cœleftibus.
Domine An vis, dicamus, ut ignis defeendat ex Cœlê

fe confumat Samaritanos Manfuetus Dominus in«

crepavit illos, dixitque : Filius Hominh non venit ad
Tom, li. Q. ter*

-.-.M



240 Ü
ftrdendum animas, fed ad feervandum. Luc. IX: ?4»

- 57. Et quid tum, fi truculenta Paflor Ecclefiae

Romanae ita gregem fiumi defendere vult?
Annon idem jus Pallori Ecclefiae proteltantis?
Quod uni juftum alteri aequum. Certe Paftor
proteftans manus in finu foo non abfcondet. Et
quid inde? An Regnum Dei?

§. IX.
Au&or admodum conqueritur ob duo Imputata

juris Canonici ; ambitionem Se quaeftum
Cleri. Hinc citat: Ex duplici fonte avoritia fe am-
bitione effufum efi myfierium iniquitatis per unìverfam
Ecclefiam, indeque faBum, ut lex feuprema ecclefiajikar
falute vera Ecclefia conculcata, unice in eo quareretur,
quidquid ad augendum [Cleri] imperium fe quafium
factumfaceret. pag. 2. conf. pag. i<e. In eo pro-

.bamus querelam Audoris; Durum effe fe iniquum
iiitia civium refundere in civitatem fe fingulorum errata

in univerfos, crimina Clerkorum detorquere in cananei

perinde ac fi ifii ad quajlum, avaritiam mono-

polìum forent compoftti p. cit. Profedo fi haec ar-
gumentandi ratio valeret, adum de tvynyÀx
Ecclefiae proteftantis. Quot avari, fuperbi, impe-
riofi Epilcopi, Confiliarii ecclefiaftici, Superiu-
tendentes, Paftores in hac Ecclefia reperiuntur
Ad apicem horum feelerum forreduri, nifi im-
pedirentur, praeprimis a btachio feculari. In
hoc vero verfatur flatus controverfiâe : An haec
Se alia vitia ex natura canonum libere fluant fi
canones talia improbant, rejiciunt, damnant ;
fi poftulant ab Ecclefia, ejusque praefedis ut ani-
madvertant in violatores -, fi praecipiunt cultum
preces, facramentorum adminiftrationes, pro-

modo*



24i c m
motiones ecclefiafticas, omnes actus facros, absque

sere, bona confoientia ad felutem Ecclefiae,
nullum vitium in ejusmodi canones redundat. Sin

minus, jufte accufantur. Ejusmodi enim canones con-
trariantur Evangelio Chrifti Se Apoftolorum. Ca-

nonum holies, qui probant Pontifices, Epifeo-
¦pos, Clericos promotiones ecclefiafticas, pallia,
dispenfationes multo aere vendere, dominatum
in confcientias contra Evangelium exercere, adus
communes, liberos in monopolia convertere, non
poffunt mendacii, injuftitiae,afftduum carnaliura
accuferi. Fateor tamen, lì talia in Ecclefia pro-
teftante vere graffantur, etiam vitiofe rede habe-

ri, imo magis: Ecclefia proteflans enim alios
canones non veneratur quam Evangelicos, turpi
lucro Se ambitioni adverfos.

§. X.
Alia, qua AUCTOR^ìn memorato Dìsfiertatìone habet

improbatque, commoda distinBione fe explìcatio-
ne videntur facile mitigati, fi non prorfus talli.

§. XI.
Audor aegerrime fert Ecclefiam filli fub Collegia

ex DoBoribus fe Auditoribus conflato. Praefert <r%i-

e-iv Domus, Civitatis, Begni, ceu qua parabola do-
cent Hierarcbkam feubOrdinationen!, cum Domus nulla
fine Patrefamilias, Civitas fine Magijìratu Regnum
fine Bege fe Lege confifiere omnino poffit. Vide p.
7. Se 27. Miror tr%i<rtv collegialem tantopere Auc-
tori fodem in oculis effe, ceu quae non minus

involvit Hierarchicam fobordinationem feno*
fenfo ac relatio Domini, Civitatis fe Regni. Fundata

quoque eft rp^ts-iç collegiolis in Scriptura, To-
Q^2 ti»«



PO 242

ties Deus, Filius Dei fiftitur Redor Academiae
cœleftis, Profeffores Miniftri, Leges divina (lattila,

fidèles auditores genuini fob foe benedidae infti-
tutionis : fed mali fob intetminatione pœnarum fpi-
ritualium,exclufionis ex collegio, tamen absque
armis externis, carnalibus, coadivis vid. Prov. VIII.
IX. Matth. XI. »?. - - 28- Joh. VI. 4<e. II. Tim.
I. 13 14. II. 2. III. f. - - fin. Haec & fimilia,
qui amant s-x^tv collegialem, haud negabunt: JEfti.
mant vero eam, ut clarius doceant illos, qui
ecclefiam conftituunt, pofei avidos veritatum
divinarum qui ipfi inquirant, fcrutentur, probent>
quae fe ad confcientiam demonftrant, non vere»

cogantur ea probare, profited, quae alii cum
audoritate & gravi externa poena pollutant Se

tantum non modo terribili extorquent, quod Inqui-
fitores quotidie agunt. Alias Collegium illos, qui
leges fondamentales negligunt, contemnunt, violant

non impunitos dimittìt. Ejicit ex Collegio
& pro membris non habet. Cœterum abftinet a
privatione bonorum, incarceratione, numellis,
combuftione, & aliis foppliciis. Contumace*
non quidem tolerat in Collegio, fed tamen eos
vivere finit in ftatu politico & communi.

Parabolae vero Domus, Civitas, Bggnum, quas
Audor praefert, juxta Scripturam expofitae hoc
ipfom docent, feil. Ecclefia Domus eft, fed fipiri-
tualis, divina I. Tim. III. iç. Dominus Se Patec

isque unicus eft Deus Chriftus Matth. XXIII. 9.
Hebr. III. 6. Famuli font Dodores, Paftores.
Epifeopi Hebr. III. f. II. Cor. IV. Liber»
font fidèles, Ecclefia eft Civitas, fed fpiritualis,
cœleftis Gai. IV. 26. non politica, terreftris: Con-
ful vel Magiftratus eft Chriftus, unicum Ecclefiae

fuas



243 tifÊL

fuse caput Eph. I. 22. Leges funt dogmata, qu«
reliquit Matth. XXVIII. 19- 2o. Miniftri Ecclefiae

non font Domini Ecclefiae, font Servi
tantum. Non habent poteftatem proprias leges fé-
rendiRom.XV. i8- I. Cor. I. 24. fed nonnifi leges
fommi Magiftratus proponendi, urgendi, ad con-
foientiam demonftrandi II. Cor. IV. 2. infidèles
non admittendi vel excludendi, fed non audoritate

humana cogendi, pecunia, libertate, vel
vita privandi. Ecclefia quoque eft Begnum, quod
probamus, fed Regnum Dei, Cœlorum. Rex eft
Filius Dei, isque folus. Miniftri ejus non font
Reges, velConreges, aut Vicarii; fed Miniftri,
quorum eft regno fervire non leges dare multo

minus cum audoritate externa, politica,
coadiva, fob poena carceris, gladii vel rogi.

§. XII.
Idem AuBor fingulariter fervet pro Jurisdidio-

ne facta, cujus nitor & robur in pcenis canonicis
vide p. 42. Unde ibi ait: Certe jurisdiBiofitcra
fine pœnis canonicis languet, ac fine nervo efi ; Immo

fi quidqmm aliud, pœna ficeleribus infiiBa vel maxime
fe confervant fe réparant Ecclefia nitorem, At inter
nos non eft quaeftio, num Ecclefia immorigeros,
infidèles pledere debeat. Quod omnino non
folum conceditur, fed Se probatur. Ipfe Pfaffius,
quem AuBor loco cit. allegat, foribit Excommu-
nicationem, fi reBe adminiftretur, cœtum ectlefiafii-
cum nitori fuo plurimum refiituere poffe. Quaeftia
tantum eft de natura pœnarum. An pœnae fint
infligendae modo regni humani terreftris, brachio
feculari coadivo, privando bonis, incarcerando-
relegando, vita privando, comburendo. Hoc

Q_3 eft



244 c m
eft quod negamus. Hae pœnae non font Regni
Des, Cœlorum. Ethnici, Turcae taies pœnas in-
fligunt, focietates fuas confervaturi, propagaturi,
in peccantes animadverfori, de quibus in Jurisdi-
dtone fecra Evangelica ne ygu quidem. Non
convenit cum natura Regni Dei fe Cœlorum. Sine
dubio regna haec distintìiffima ; oppofita etiam
alias & alias pceaas ìnfliguot. Si Regnum Dei,
Cœlorum infert pœnas quas Regnum Hominum,
Terra, ecquod discrimen Ecclefia Dei punit
jmmörigeros, confervat, défendit fe iis armis,
quibus Ecclefia Turcica. Annon vergit in con-
tumeliam Non eft discrimen inter regnum Dei
& hominum, cœtuum infidelium. Apoftoli &
primi Chriftiani pœnas ecclefiafticas intulerunt,
fed nulla vi externa, coadiva per Magiftratum,
brachium feculare opibus, domicilio, vita
privando. Nonnifi in nomine & potentia Jefu Chri-
Iti, armis fpintuahbus, reprehendendo, excom-
municando, Satanae tradendo. Omnis haec po-
teftas in terris exercita in Cœlo habebatur rata.
Haec vero erat fpiritualis & honos Ecclefiae, regni

Dei. Si vero regnum Dei non alium nitorem,
röbur habet, quam regnum Turcae, Ethnici,
quam vile hoc An dignum ut Regnum Dei &
Cœlorum audiat?

Cœterum facile concedo in corrupto hodierno
Chriftianismo longe plurimos infidèles dari, qui
excommunicationem & alias pœnas ex inftituto
Chrifti contemnunt & prorfos nullo habent loco.
Cauffa eft infidelitas. Metuunt nonnifì vifibilia,
corporalia, terreftria damna exclufionem ex
ecclefia externa ob contumeliam. Spiritualia, Cœ-

leftia, Divina non agnofeunt. Quare non mi-
rum



24Ï

rum metuere tales magis jurisdidionem Praetoris

rullici, quam Filii Dei Se exclufionem ex Regno
Cœlorum. Fidèles aliter credunt, metuunt Reges

Terrae fed comparate hos non metuunt,
docente ipfo Rege noftro Matth. X. 28- Vel
errat AuBor Disfiert. vel ego, quando putat Ecclefiae

nitorem reftitui fi reftituuntur pœnae canonicae.
Firmiter judico reftitutis clavibus Regni Cœlorum

poteftate fpirituali gloriam & potentiam Ecclefiae

<Thriftianae longe illuftriorsm, terribiliorem futu-

ram, quam fi omnes Reges & Principes in toto
orbe gladios, copias militares ad nutum Ecclefiae

prompte fifterent. Dies docebit. Quantum
discrimen inter Regem coeleftem, Filium Dei Se

inter Reges terreftres!

§. XIII.
AuBor nofter valde improbat Schifmaticorum

graecorum fpiritum, qui, ut refert Wietrowki, cum

jam obfidione premeretur Confiantinopolis a Mahomete

II dixiffe feruntur : MELIUS SIBl FUTURUM
SUB CIDARJ TURCARUMQJ?AMTIARA PON-
TIFICIS. pag. II. Rede quidem Graecus repre-
henderetur, fi religionem praeferret religioni
chrifiianae abfolute confideratae. At res longe aliter
fe habet. Mavult feub Cidari Turcarum vivere

quam Tiara Pontifias. Prudentiffime. Imperator
Turcicus concedit Chriftiano Gracco liberum
Religionis exercitium quod Pontifex negat, ceu
qui vi externa, carnali, coadiva, modo brachi-
um feculare ad manus fit, ad abnegationem fidei,
morfom confeientiae, torquet. Miror reprehendi
Chriftianos Graecos, quod tamen ipfi Catholic!
probant. Vel annon Miffionarii malunt vivere

a4 &b



m 246 c m
fub imperio Ethnicorum, idololatrico, veluti ini

imperio Chinenfi, quam fob Magiftratu Chriftia-
no Proteftante, qui fob gravi poena negat exer-
citium Religionis Catholicae liberum. Videat
ergo AuB. Disfert. quam moietta fit jurisdidioEc-
defiae Romanae, ut Chriftianus Graecus magno
jure preeferat Cidarim Imperatoris Turaci, quam
Tiaram Pontificis.

§. XIV.
Ultimum, quod hac in Sedione noto, con-

cernit judicium Audoris noftri de fplendore juris-
didionis Ecclefiae fob Conftantino his verbis:
Quanto melius disfieret AuBor nofier quem réfutât

fi diceret, nullo unquam tempore fplendidius fe exeruiffe
fiuBoritatem, jurisdiBionetn, hierarchicam poteflatem
¦ecclefia orthodoxa quam fub Conßantino Magno, p.
17. quod opponit judicio Antagoniftae foi addu-
centis exempla flatus Ecclefia corrupti, pracipue ex

quo religio fie in aulas lmperatorum infinuaret.
Maxime Confiontini tempore. Antagonifla hic minime
negat fplendorem divitias Ecclefiae Chrifiianae

jurisdidionem & poteflatem Epifcoporum a tempore

Conßantini. Sed quaeritur: Annon hoc
fplendore, poteftate,Ecclefia cum Epifcopis magis

& magis corrupta fuerit Salus Ecclefiae con-
fiftit in internis, fpiritualibus, fide, pietate, hu-
militate, patientia, precibus, brachio fpirituali j
non vero in externis pompa, divitiis. jurisdie-
tione & poteftate humana, brachio feculari.
Hifioria ecclefiaftica abunde probabit, num flatus
Ecclefiae ante Conßantinum priori fenfo floren.
tior, fanior. Num a Conftantino & poftea. Ve-
tum ferendum eft judicium, non apparens. Ille

Eccle-



247 C

Ecclefiae flatus praeferendus qui Deo maxime
placet. Vel fcire licet ex Ifi-aële, qui impingua-
tus vulgo recalcitravit contra Deum Deut. XXXIÎ.
If. Qyare ipfi Catholicî tantopere laudant
Votum paupertatis. Clerici mendicantes induunt hu.
milem veflem Sine dubio quasdam habent
rationes. Exiftimant paupertatem, humilitatem
Ecclefiam Chriftianam plus ornare, quam divitiaa
& dignitates, imo has ceu Chriftianis periculofas,
fi non noxias effe.

Locus Confiontini ultimiti in Synodo Nicana Se ver-
ba ejus, quae AuBor ex Rufino allegat; Deus vos

confiituit Sacerdotes, fe poteflatem vobis dedit de nobis

quoque judicandi, vos vero non poteftis ab hominibus

judicari, fi alias vera, nimiam teftantur humilitatem

& adulationem Imperatoris Chriftiani. Non
fpirant Spiritum Chrifti, Ecclefiae Chriftianae. Po-
teftas Ecclefiae Chriftianae fpîritualis eft, &
communis omnibus ordinibusj ex quibus confiât, ot
fuo loco probabimus.

TANTUM.

m&3jK== 2SÏ 99

Q.5 Ratio



rt

iiumm^uiftuiiiiwuiiiuuiiuiiiuiiUttUUUUtn^

-

&
--^

S3

S
¦ iff

ft;

tr.49


	Nomothesia ecclesiae Christianae ex certis principiis deducta & moderate vindicata

