
Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum

Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1747)

Heft: 6

Artikel: I. Iacobi Zimmermanni examen argumentorum, quibus suam de fato
stoicorum sententiam olim impugnaverat Cl. Buddeus [...]

Autor: Zimmermann, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ü m
«ira^oK/3oift -

ÌJÉSS ¦:999*S4 -—. /asr <éB8r^^ ¦s.>",•r.y^ riz
HU3 ft/

fell"^=.

-tSis: sre vtisffiy.

J. JACOBI ZIMMERMANNI
Examen Argomentorum,

quibus fuam de FATO Stoicomm fen¬

tentiam olim impugnaverat
Cl.BUDDEUS Theologus Jenenfis Clariffimus,

O vvv êv 'kylotç.

|Lures effluxere anni ex quo confçripferam
Disfertationem de Fato Stoicorum, quae in
Mufeo Bremenfi primum occupât locum. la
ea probars aggreffus fom Stoicos a Cl. J.

THOMASIO, &CÌ.BUDDEO, qui veftigia Tho.
mafii preflit, graviffimi erroris Spinozismi, uti hodie

appellatur, fine fufficientibus rationibus fuiffe
poftulatos. Non maie haec mea Disfertatio a
quibusdam Erudids fuit excepta. Displicuerat ea

vero, ut funt diverfe hominum judicia, CI. BUD-
DEO tum temporis Theologo Jenenfi prreftantis-
fimo. Eum in finem in additamentis Ifi'goga in
unlverfiom Theologiam adjedis eam impugnandam
effe exiftimavit. Ego vero qu3mprimum hanc
refutationem confpexeram, debiliorem eam effe

Tom. II '. M exifti-



17*

exiftimavi, quam ut a fententia me mea dimoveri
paterer : miratus quin edam fum CI. Buddeum ad
Thomafei rationes femper provocare, ejusdemque
argumenta repetere, fimul vero alto filentio in-
volvere responfe CI. Thomojìo data, quod legenti
Disfertationem meam pulchre conftabit. Cum
vero tum temporis amore Hiftoriae Philofophicae
effem captus, examini fubjeci Cl. Theologi refu-
tationem eamque Disquifetionibus meis de Viris
Eruditis Atheismi Ju/peBìs adjungendam putavi, pro-
ut id ex Confpedu Operis mei in Helvet. Biblioteca

Se Temp. Helvetic, repraefentati confiât. Quoniam

vero ita providente Optimo Ninnine ante
decern annos docendae Theologiae admotus eram
haec Studiorum genera abjeci, aliis quippe inten-
tus jam curis Se laboribus. Cum vero nuper in
manus venilfet CI. & Amiciflìmi ALBRECHTI
Lycaei Francofurtani Redoris digniffimi de Prenota

Epicurea Disfertatio, invitatus quafi ab eo fui,
ad ea, quae contra Cl. Theologum feriptis config-
naveram, edenda & Mufeo huic noftro inferenda.

Antequam vero ipfe Cl. BUDDEI argumenta ex-
pendam generalia quaedam huic disquifitioni
praemktenda effe puto.

Traum eft : Ipfi Clariflìmi Viri, qui Theologiam
Stoieam impugnant, fatentur, Stoicos non femper

in hoc Argumento fibimet ipfis conifere, fed
diverfis uri fententiis, quae mox in hunc, mox
in alterum fenfum rapi poffint. Quomodo vero
his conceflìs probari poffit, Stoicos certum ali-
quod & fibi per omnia conftans Syftema de Deo,
mundo & homine ftatuminaffe, fateor me nefeire.
Dabimus quaedam Virorum dodorum ut thefin

hane



177

hanc probemus, teftimonia: Celeberrimus Se Ami-
cijfimusBBJJCKEBJJS, Vir fi quisquam alius Hifto-
riae philofophicae peritiffimus, in Hifioria Critica
Philofophia, opere eetatemlaturo Tom. I pag. 910 ita
loquitur: Non ab re erit obfervajfe Stoicos praflatitioresple-

rosque non femper confienfiffe, fed in diverfa abeuntes

Zenonis Syftema feapiufecule reliquiffe. Id quod non Epi.
Betus tantum, Seneca fe his fimiles fecere, Jèd a Chry.
fippo quoque, Diogene, Panario fe Pofidonio fiiButn
ejl. Ipfe o M*.neigiT>iç CI- Buddeus Exercirat. da

Spinozismo ante Spinofam p. 322. Fuit, inquit, hoc

commune Venerum Vitium feyßemata male coharentia fibi

formare: paucijfimique finititi de eo finerunt, quo
poBo fententias, quas defendebant, inter fe conneBere

fe in jufium redigere ordinem pojfent. Clariffimus Se

dodiffimus Albrechtus Disferutione fopra laudata

p. 17. ita fapienter judicat: Primo aquumpofiutare vi.
dentuf Viri Japientijfimi, cumfecificunt, non ex glorio-
fis hujus vel illius Stoici verbis disciplinant hujus generis

aflimari debere. Nonne autem eodem jure pofiulari
poffe videtur, non ex durioribus hujus vel illius Stoici
verbis difefplinam bujus generis aflimari debere? Antu
quiffmiorum ex porticu Sapienturn pleraque intercidiffe
notum efi; cœteros autem mirifice discordare, nec quod
huic placet, ab altero prebari, fatentur ipfefioica Philofophia

enarratores; quin non ipfi folum inier fe disfeentu

unt, fed eosdem a fee ipfis disfentire, nec in omnibus

confiare, vel ex uno facillime difcas Seneca, in quo, ut
Dn. L. Mosbemius obfervat, tot legos inter fie pugnantia,
fe doBrina quam profitebotur, initiis contraria, ut
nullius par fit Ingenium omnibus ejus inter fe feententiit
conjungendis aut conciliandis. Quis autem hinc non
mtelligit, difficile effe ex tot Scriptoribus tantopere inter
fe discrepantibus fiyßema dìfeiplina fioica neBere, quoi

M 2 êmnis



fÊÊ 178 ç-3t

omnis portkus ut fuum deosculetur. Forfean ipfi m
Sto*; Sopientes, fe fyfiema ejusmodi ipfis recognofecere

contingat, idem, quod hodie fieri filet, conqueroritur,
faifa fibi tribut, mentem perverti, inique fecum agi,
quod opiniones dificipuli, vel DoBoris privati, in rationes

Mogiftri vel totius familia transficribantur. Et Sect.
VIII ait : Plurima qua Stoicis vitto verri folent conje-
quentia funt ex ipforum fyjlemate deduBa. Verum
multa efife, qua obfejlunt, quo minus omnia liceat alieni

tribuere, qua ex ejus fyjlemate fluere videntur,
fi quis mihi fidem habere abnuat judkem incorruptum
D. Abbaiem J. L. Moshemium appello ; Qui illud quoque
prudenter feificit, nullum Veterum fapientia Antìjlkum,
ne quid de recentioribus dicamus, innocentem fe pium
fiore, fi illa omnia fenfijfe eos fronuntiare beeret, ad
qua nos pracepta eorum videmus ducere. Hadenus
CI. Albrecht, cujus fentendae penitus fùbfcribo.

II. Exiftimavi Se adhuc exiflimo quorumvis
hominum de Religione Syftemata five illi Gentiles,

aut Turcae iìnt, fi modo rei natura id
permittat benigne effe interpretanda : Ego hoc
Officium praeftiti Stoicis in mea Disfertatione,
neque ut puto fine fontica causfe. Omnes Stoici in
univerfom cceterique Viri dodi inter antiquos
contendunt, Stoicos conflanter docuiffe : Dari
duas aeternas & fibi oppofìtas fobftantias Deum
nempe & materiam: dari providentiam ad maxima,

medioxima& minima fefe extendentem: Deum

nonfolum quid etieccrit feiviffe, fed Se fines
intenditfe: hominem effe liberrimum. Haec principia

conflanter tenuere. Quam diu autem illa
ftant Spinofìsmus illis nullo jure impìngitur.

111. Omnes Interprètes admittunt, obfeurio-
res Se duriores Sedœ alicujus phrafes ex iis locis

effe



179 c m
effe expUeandas in quibus perfpicue clare &
rotund? animi fui fenfe & decreta expofiierunt:
At Se hic talia adfunt magno numero.

IV. Perpendendum quid homines in tales per-
pkxitates conj'-'cerit: Admittebant materiae aeter-
nitatem Se tamen auquatn in exornando Univtr-
£b Deo tribuebant poteftatem : Providentiam
divinam difertis verbis admittebant, ubi vero ad

originem mali moralis Se phylìci deventum erat,
Se ad quaeftionera : Si Deus omnia moderatur,
cur malis bene eft, bonis male? principia fua
male cohaerere fentiebant ; interim & providentiam

Se libertatem hominis conflanter tuebantur.
Inter Chriftianos font Viri Ceìeb. v. gr. R.
SIMON, BEAUSOBRÉ& alii, qui neque ex voce «

tt~\2 neque ex vocibus v.tiÇuv, nomv Sec. Creatio-M^/y wkm—
Dem ex Nihilo probari poife asferuerunt ; fed ad f
contingentiam Univerfi confugiendum effe exiftu-
marunt. lidem in quacftionibus de origine mali
& felicitate malorum, infelicitate vero bonorum,
multa tgregia piane Se Stoicis ignota adferunt;
fimul tamen candide affirmant, difficu'tates omnes
hic occurrentes piane & piene in hac vita folvi
non poffe. JEquum igitur eft, ut hominum
majore luce privatorum fententias benigne interpre-
temur. Quod a me fadum effe jure puto.

V. Nihil facilius eft quam ex obfcurioribus Se

durioribus veteris Audoris phrafibus, adjundis
hinc inde aliis principiis, foppreflìsque iis quae
henigniorem interpretationem admittunt Syfte"
ma conficere, quod periculofìs confedatiis obno"
X:iim eft. Ita fadum ut habeamus Spìnozìfias ante
Spinozant, Pelagianos ante Pelagium, F.nthufiie.Jlas onte
Eìiibujuijìos Sec. Immo beneficio hujus Methodi

M 3 ex



A*%^

180 (I
ex Scriptis Stoicorum, Platonîcorum, imo ipfius

J»rd. Bruni monumentis Leibnitianosante Leibniti- ¦

um reperias. Quo jure feiunt illi, qui Syftemata
ilia dliig irxd-M examinarunt.

VI. Nefcio quis morbift aetate noftra quos-
dam Eruditos adflavit Atheorum inter Veteres
numerum adaugendi. Si hos audias, Orientales
fere omnes Graeci & Romani, ut de Siamenfi-
bus, Chinenfibus &c. nihil dicam, talia Syftemata

admiferunt quae Atheismo favent : Utrum
heec cum effetis Pauli ad Romanos de tu yvuç-to

t« ©i» Se bonitate Numinis legem naturalem
hominibus concedentis conveniant, judicent alii.
Ego asfentior Celeberrimis Viris Hamburgi
quondam, imo univerfi Eruditi Orbis luminibus,
Alb. FABBJCIO Se J. C. WOLFIO qui ita de hoc

argumento pronuntiarunt: Infslkem fe religioni oc
human0 generi parum utilem, nec honorifiçum, feed ini-

quum laborem effe, principes ingeniorum fe ptaßantiffi.
mos totius antiquitatis Viros invitos trahere in Societa-

tetn Atheorum, fe univerfum Ethnicismum confundere

cum Spinozismo atque Atheismo, cum Apofiolus quoque
in Ethnkorum Sapientibus non tam defideret cognitionem

Dei, quam quod Deum, quem ex operibus cognofice-

bant, non tanquam Deum honore funt fuper omnia pro.
ficuti. V. Bibtioth. Graca Lib. III. Cap. VI. pag.
178.

Hi:ce in anteceffum praeftrudis ad Examen
ipfum Argumentorum contra nos allatorum progre.
dimur.

§. I.



3,

igt cm

§. i-
T? Epraefentabo autem ipfiffima Verba CI. Theo,

logi, eaque uncinulis quibusdam ameisdisdn-

guam, ne ponderi Argumentorum, quibus ufo*
eft ó m*z*£/thç aliquid detraxiffe videar. Ita
autem incipit pag. 36. loco citato: „ Occurrunt

fane in Stoiconim feriptis effata haud pauca,

„ quae CI. Viri asfertis favere videntur, cujusmo-

„ di nonnulla & ipfe exhibui in introdudione ad

„ Philofophiam SToicam ex mente M. ANTO-

„ NINI Imperatoris. Sed longe plura occurrunt,

„ quae iis e diametro obverfantur. Ita nimirum

„ res fefe habet prout jam monui, & etiam in in-

„ trodudione illa obfervavi, duplici ratione Ed"
fata Stoicorum confiderari poffe, vel in fe ex-
tra Syftema Philofophiae ftoicae fpedata: vel

„ prout ex propriis & domefticis Philofophiae illius

„ principiis fluunt, ac originem trahunt. Priori

„ modo lì quaedam confiderentur, fubinde longe
verifßma font, pulcherrimaque, ita etiam com-

„ parata ut nihil minus quam Fatum aliquod

„ ftoicum indicare videantur. Sed fi fecundum

„ vera fe genuina Stoicorum principia ea explices

„ longe aliter fe tern habere deprehendes. „
Responfio : Ut fententiam noftram rite expli-

cemus, ante omnia monemus, nos, dum
Stoicorum patrocinimi! fuscepimus, probare noluiffe,
eos de Deo & Providentia rede'per omnia fenfis-
fe: hoc in ipfe disfertatione Se alibi perfipicuis verbis

monuimus. Hoc unura intendimus, Stoicos
ita in hoc argumento locutos itaque foam
fententiam protuliffe, ut unum aliquod Syftema ex

M 4 certis



m i82 c m
certis & perfpicuis principiis conftans ex Scriptis
eorum concinnaci haud poffit : conctffimus Se

adhuc concedimus, poffe hinc inde loca pcifpicua
ex Scriptis Stoicorum coiligi, ex quibus Syftema,
Spinoza haud abfimile, confici poffit. At conten-
dimus fimul ex iisdem monumentis plane huic
oppofituni Syftema adornati puffe: unde conhci-
mus nobis hac in parte ad \rr-ayjsv recurrendum
efle: Taie autem Syftema quod Spinoza opinioni
contrarium eft, & quidem ex doiricfticis Stoicorum

principiis peritura in Disfertatione noftra ex-
hibuimus. Hcïc Ci obferventur, neque Stoicos ab-
folvemus j neque etiam condemnabimus. Cl.
BUDDEUS, aliique diftinguunt Decreta Stoicorum

in certa atque domeftica principia, fecun-
" dum quae costerà omnia fplendide Se rede, ut

ajunt, dida fint exigenda. At ubi tandem extat
illud Syftema ftoicum e definitionibus, axiomatibus,

& propofitionibus ita adornatum cui aliae

propofitiones aeque clarae atque doméfticae opponi
non poffint? Hadenus exiftimavi Ecquiffimam

effe omnium Interpretern regulam ut nimirnm
loca dubia & obfcura ad certa & perfpicua Audo-
rum loca tanquam ad normam exigantur, & ex
iis priora elucidentur: at fiuftra heic ad illam
regulam prOvocatut ; aeque enim perfpicua atque
domeftica loCa, ut ita loquar, ad Stoicos abfol-
vendos poffunt ex Scriptis eorum peti, ac ad

eosdem damnandos. Hoc adeo apertimi eft, ut
nulla propofitio periculofa de Dcó, de Providentia,

Fato adduci poffit; cui contraria, eaquè lana

& redior opponi non poffit. Hinc fruftra
mea fententia clamant ftoicau Philofophiae oppug-
natores, eos, qui Stoicorum decreta a Spinoza

fett



i83 c m
fententia abire contendunt ad certa Se domeftica
eorum principia non attendere ; poteft enim hoc in
ipfos qui talia defendunt commodiffime retorque-
ri: certe loca, quae in Disfertatione mea adduxi,
perfpicua font, atque e domefticis eorum principiis
petita: Neque mirtim eft nos hoc in argumento
haerere dubios Se fofoenfos, non enim videntur
unquam Stoici cogitaffe deSyftemate aliquo concinnando,

in quo omnia, quae de Deo, Providentia
Se Religione natutali dici poffent, apte inter fe

effent connexa, Se certis atque petfpicuis
principiis cohaerentia : Tale feltem in Stoicorum
Scriptis non legi. Syftema vero Spinoza quo ten-
dat, vident omnes, qui quid ex certis ratiori-
nandi legibus confequatur perfpedum habent.
Atque haec font, quae obftitere hadenus, quo
minus Stoicos Atheismi vel Spinozismi reos poftu-
larem. Interim Ci quisquam mortalium ab iis

opinionibus abhorret, quae libertari divinae Se

humanae infidias ftruunt, is ego fom.
§• IL

Pergit CI. BUDDEUS : „ Haud raro Stoicos

„ ita loqui ac fi Deum pro Societatis humanae

„ vinculo omnique juris fondamento habuerint,

„ lubens equidem fateor : Sed vera & genuina

„ ratio erat, quod Deum ceu animam mundi

„ per totum hocce Univerfum diffufum erede-

„ rent, cujus pars quaedam, fcllicet mens in

„ fingulis effet hominibus. Hinc homines par-

„ tes effe Univerfi, & inter fe cognatos conten-
defiant, quorum adeo effet, neminem ledere,

„ fe ipfum lincerò amore profeqiii, & quae re-

„ liqua erant Juris Nat. Capita. Ad hoc proban-

„ dum provocat i m«*^/?»» ad ea, qua; fingu.
M S » laci



i84

lari Disfertarione Antonino Philofopho prae-

„ miffa dixerat. „
Resp. (i.) Quae de Anima mundi a Beato

Viro dicuntur explicatius tradi debuiffent, de

quo tamen infra dicendi occafio foppeditabitur.
2. Si dixiffent Stoici mentes noftras ex Deo

effe delibatas, erraffent quidem; at id non fob-
verteret propofitionem de origine Juris divina.
(3.) Loca EPICTETI & PLU PARCHI, quje in
Disfertat. noftra attulimus, ad probandum exiften-
tiam Numinis, feu potius perfoafionem de exi-
ftentia Numinis fecundum Stoicos omnium offi.
ciorum inSocietate Civili vinculum effe; nihil de
caufa juris a B. Viro in medium produdainnuunt.
Confiderabant Stoici univerfum mundum
tanquam unam aliquam Civitatem hominesque a Deo
in hunc mundum tanquam membra uniusReipub-
licae demiffos. Sublata igitur perfuafione de Deo
& Providentia tolli mutua hominum officia asfe-
rebant. Hoc docet excitatus a nobis ARRIANI
locus: docent hoc ipfum loca alia Stoicorum:
notum CICERONEM in libris de Officiis ut pluri-
mum Stoicos fecutum. Is autem Lib. III. Sed.
6". ita de hoc Argumento loquitur : Qui autem
civium rationem dicunt hobendam, exterwrum negant,
hi dirimunt communem humani generis Socktatem, qua
fuh\ata beneficentia liberalitas bonitas, jufettia,
fundilus tollitur : qua qui tollunt etiam adverfus
Deos immortales im\ ii judkandi funt. Ab iis enim con-

Jlitutam inter homines Socktatem evertunt: cujus Socie-

tatis arBijJtmum vinculum efi magis arbitrari effe contra

naturam hominem homini detrohere commodi fui
caufa, quam omnia incommoda fubire vel externa cor.

poris, vet etiam animi, qua non vacent jufiitia. Idem
Cicero



m < »g

Cicero Cap. <:. hujus libri naturae noftrae rationem
legem divinam vocat. Ita loquitur SOCRATES^
PLATO, SENECA, aliique Viri dodiflìmi intet
Veteres. Vide paifiin Comentatores ad Off.
Ciceronis, GRiEVIUM cumprimis ad Lib. Ill cap.
ç & 6tum. Plane aliud vinculum Societatis
humanae pofoerunt Stoici, quam hic a CI. Viro
'fingitur. Praeter loca citata egregie hoc mutuurn
vinculum Stoicorum explicuit Ifeocus CASAUBO-
NUS in Comment, ad Sot. III. Perfei, qui huic Se-

dae addidus erat. Poétae verba ita fonant:

Difeite 0 Mifeeri fe caufeas cognoficite rerum
Quid fumus, fe quìdnam vìBuri gignimur, ordo

Quis datus, out meta quam mollis flexus fe unde,
Quis modus argento, quid fas optare, quid a/per
Utile nummus habet: patria chorisque propinquis
Quantum elorgiri deeeot: quem te Deus effe

Juffit, fe humana qua parte locatus es in re.

Ad ultimum verficulum ita commentaturCASAU-
BONUS. Obferva divinam vocem Deus non Diì.
Nam ita paffim Seneca ; M. Antoninus fe Arrianus,
atque alii e portìcu doBores f qui etfi loquebantur cum
vulgo, fe fiepe Deos Deorumque nomina in ore habe-

hont, in explicandis fua Schola decretis Deum unum
prodebant coufeam efficient'em hujus Univerfi: ficut no.

tum ejl e M. Tullio, Seneca, Laèrtio Zenone atque
aliis. Et humana qua parte fee. Humana res efi

univerfi humani generis Societas : adhuc igitur mgt
ff%ì<riuv loquitur. Nam homo quatçnus homo efi habet

a-ytiriv fe naturalem conjunBionem cum omnibus
bminibus : Sed illud generale officium reßringitur pofiea
aliis, ut dicam cum STo'xis, orb.bui minoribus: qui eo

expresfius intelliguntur, qua patent anguflius. Inde efi

quod



£§ 185

quod prìvatas cbaritates plures curant, quam publicam
Civitatis out regni utilitatem : nam ad univerfum mundum

fuas cogitationei refetre quam potici funt quibus
vel folum in mentem unquam venerit '{ Stoici vero
corrigendi hujus erroris gratto, unde multo in vitam
peccata manarent, filiti fuos non tantum ad univèrfia hu.

m,ma rei, ut heic contemplationem hortari, fed etiam
ad totius rei Univerfitatis : Quippe omne hoc unum esfe

cujus pars imo membrum homines fent ; fìngulai
autem civitates effe quafi totidem Univerfi domos. Qtftc-
quid itijlituerent homines, aut quicquid illis ufu veniret

in ejus afltmatione oculos femper debere ad Univerfitatis

confiderationem erigi ; ex quo cogitatione illum
fiuBmn perciperent, ut nihil agerent,- quod cuìquaiH
mortolium nocetet j nihil iniquo ferrent animo, quod

vtagnus ille f\e<f/ör decrevijfet ; certi omnia ab Eo fee

adminifirari, quomodo ad Univerfitatis faiutem
expédiât: nihil porro univerfi tumido expedire, quod
privatim fingulìs non fit conducibile. Jure igitur M.
Antoninus libro III' firibit, nihil adeo ad magnanimitatem
valere, quam fi. norimus cafeus hujus vita reBe aflima*
re:, quod ita explicat ex fuperkre doBrino : 'OvSìv

«t&ç fj,iycL\o<poot-vvr,(; 7toiy!Ìik.cv 5 ùtlo ìXiy%uv oìia -<cu

aÀnô'/a tKa.ç-ov tuv tu ßuo viro7rr?fìov]cùV Sbvoted"cu ' zete

to del irm hç.aulz. òpxv eì>c re truvt'Trißctfo.ttv ÓttoicoIi-

Vi to KoriÀ.u> (moiam, tivo. tÌto ^p-ieu/ 7rotai^ofj,ivov

t/W H*-V S^£/ 2.ÇIZV «ç TPOÇ TO OÀCtf TIVÙ. Si ÙÇ 7T0OÇ

tùv clvô-pwTrov vra^iTiiv ov}% TroXtuc, thç (Lvutu-tyic, j hi

ai -honreà 7tqAuç ùçmplirica litri, i. e. Nihil perinde

magnainiìiitatem ingenerai atque expedite vereque discutere

poffe unum quodzjue eorum,qua in vita contin'gunt i
eodein-tue fic intueri femper, ut mentem fimul fiubeat,

quali mundo qualem ufum hoc p'rabeot, quamnom
Univerfi reJj>eBu dignitatem oblmeot, quamnam, ho¬

minem



f i87

tninem quod attinet, qui civem agit fuperna illius, tu-
jus reliqua civitates ifia quafifamilia exiftunt. Hac-
tenus Cafaubonus, qui plura hunc in fenfum addu-
cit loca, Se confer GATAKERUM ad Lib. II. A.
Philofophi Sed. XVI. Ex quo patet, longe aliis,

quam quae adfertCl. Buddeus, principiis Soci-
etatis vinculum ex mente Stoicorum inniti. Mi-
rum eft autem, Beatum Virum ad disfertationem
foam Antonino praetniffam, provocaffe, probaturutn
Stoicos ideo exiftentiam Dei pro Juris principio
habuille, quod mens effet pars Dei. Nihil enim
ejusmodi ipfemet dixit B. Vir, fed plane contrarium;

proferamus quaedam: Sed. XV. Cap. VII.
de hoc argumento agit: Alterum vero, inquit,
fundamentum, cui bone doBrinam Stoici feuperftruunt,
illud efi, quod homo fit pars Univerfi fe membrum

magna ijiius atque univerfolis Societotis. Provocat,
ad hoc probandum ad Antonini quaedam loca,
& ad Seaecam. Quae fi adducemus omnium optime
réfutant ipfius Buddei interpretarionem. Ita
autem loquitur. A Philofophus ex verfione duntaxat,
ne prolixior Gm : Burnus a proximo amputari ramo
nsn potefi, quin fe a tota arbore refecetur j fic homo

etiam ab uno avulfius homine non potefi non etiam
a toto excidiffe ceetu. Et ramum alius aliquis : homo vero
ipfi fe ipfum a proximo feparat ; dum eum odit, aut
averfatur : ignorât autem etiam a toto civili Societate
eadem ratione fee abrumpi. Verum tamen hoc habemus

munere Jovis, qui hanc Socktatem confiituit, u\
rurfium adcrefiere proximo, fe pars effe totins pojjìmits.
Idem Lib. VII. Sed. 13. Quam rationem in urfitìs
fe compaBis corporibus hobent membra eam obtinenj
ratione pradita onimalio in divijìs, praparata ad imam
quandam aBionem. Hoc eo magis animum tüum tan-

get,



i88

get, fi crebro tibi ipfe dicas: membrum funi ejus, quoi
eft ex ratione praditis conflatum corporis. Si autem
dicas, te effe partem, nondum ex animo diligis homines,
nondum ex certo veri honejlique comprebetifilone fe in-
telligentio benefecentia ufus te deleBat : adhuc decoris tan.
tum caufeo illam exerces, non ut qui dum aliis benefea.

eis fruBum ipfe tua benefecentia maximum percipias.
Lib, X. §. VI. Quatenus vero mihi cognatio quadam
efi cum partibus, qua funt ejusdem generis, nihil
(igam, quod a bono communitatis fit alienimi, inumi
fotius congeneribus fiudens, ad communem utilitatem
omnes meas oBiones dirigam fe a contrario avertam.
Ita tandem loquitur Seneca Epift. 9f. Membra,
inquit, feumus corporis magni, natura cognati fumus,
(X iisdem, fe in eodem geniti, amorem nobis indidit
rnutuum, ex ejus lege miferius eß nocere, quam ladi.
Societas humana lopidum fornkationi femilis efi, cui fi
fe lapis utius fiubtraxerit, ruent omnia : omniumque la-
pidum ex aquo interefi, fingulos in feuo loco fe officio
continere. Haec font loca illa, ex quibus B. Vir
offendere voluit, Stoicos ideo juris omnis fonda*

mentum in perfoafione de Numinis exiftentia po-
nere, quod mens humana pars fit Numinis : fate-

or me non tam acutum cernere, ut talia in ci*
tads locis videam.

§. HI.

„ Quod dicituc (pergit CI. Buddeus) Stoicos

„ Deum a mundo diftinxiffe non aliter admit«

„ poteft, quam fi per mundum intelligas materi-

„ am, a qua licet Deum diftinxerint, fimul ta-

„ men eum cum illa ardiffimo vinculo conjun-

„ xerunt, adeo ut eum pro anima mundi habe-

„ rent. Quod vel iinumeris, fi opus effet,

„ comprobari pollet teftimoniis ; fed fofficiant,

„ quae



m 1.89 c

„ quae ex M. Aurelio Imperatore attuli in intro-

„ dud. ad Philofoph. ftoicam Sed. III. fegm. 3.

„ pag. 34.
Resp. Concedit ergo CI. Vir, Stoicos, Deum

a materia diftinxiffe: quod fi hoc eft, Deus &
materia vel mundus feu Univerfum non font una
quaedam fobftantia, quod ftatuit Spinoza. At ar-
diflìme cum mundo, inquit, conjunxerunt Stoici.

Sed dicendum tandem, in quo ardiflìma illa

conjlinàio confiftat. Certe ubique caufam ef-

ficientem & materialem distinguunt; distinguunt
inter Deura Se materiam. Haec font domeftica

eorum principia, ut omnibus notum eft. Ubi
autem de operationibus Dei in mundum foquun-
tur, ftatuunt aliquam Dei & mundi conjundio-
nera ; adeo ut Univerforum nomine non folum-
ipfom mundum, fed Se Deum ipfum compre-
hendant; ita tamen, ut quotiescunque agant de

Deo & mundo feparatim, ita femper loquantus
ut aperte fignificent, fe aliud Dei, aliud mundi
nomine intelligere. Aperiunda ergo fuiffet illa
conjundionis Dei cum materia ratio, antequam
confedaria inde deducerentur. Cogitemus quaffo,
quam nos qui Chriftiani diciraur, conjuncìionem
Dei Se rerum omnium in mundo ftatuamus. Con-
tendimus Deum materiam omnem, poftquam
eam creavit, fingulis momentis confervare, in
eam agere, eam movere: dicimus Confervario-
nemeifecondnuatam creadonem: dicimus Deum
effe omnipraefentem, id eft nuìlam materiae par-
ticulam effe, cui Deus non adfit fingulis mo-
mentis, Se in quam vim foam non exerceat. De
mente noftra ita loquuutur plerique, ut conten-
dant, non folum fobftantiam ejus; fed &
facultates, imo facultatum exercitium, fine putentis-



I90 C

fimaDei operatione, fobfîftere per momentum
non poffe. S. Litterae nos in Deo vivete move-
rì Se effe teftantur. Ex Eo, per Eum & in Eo omnes
res effe dicuntur, ut de phrafibus multis, quibusjha-
bitatio Dei in fidelibus exprimitur, f*) nil dicam.
Haec fene aliquam Dei & mundi conjundionem
inferunt, non tamen efficiunt, ut Deus & mun-
dus una fiat fobftanria, At, inquit B. Vir, Deum

pro anima mundi habuerunt. Speciofe haec &
feepius repetita Objedio eft, quam poft Cl. Tho-

tnaftum B. Vir, aliique Viri dodi referunt, di-
centes Stoicos Deum, uti in Scholis loquimur,
pro forma mundi informante, non adfifiente habu-
ìffe. Mihi haec objedio tanti non videtur effe

ponderis, quanti videtur iis, qui a me in hoc ar-

gumento disfentiunt, praefertim quod haec

loquendi ratio Scholafticis uforpata, Stoicis ignota
fuerit. Sit autem fi ita vetint Viri Dodi, Deus
anima mundi ex mente Stoicorum, num ergo
probatum eft, Deum & mundum unam abfolT
vere fobftanriam Certe hoc idem effet, ac fi
quis diceret, mentem Se corpus unam abfolvere
fubftantiam, quia in homine utrœque fubftantiae
ardiffime font conjundae. An conjundionis ratio

inter mentem Se corpus adeo nota eft, ut ex
hac conjundione translata ad Deum certo Se

evidenter inferri poffit qualis inter mundum Se

Deum connexio fit? Dicendum ergo foret quous-
que illam conjundionis rationem urferint Stoici.
Neque hic unus vel alter locus obfeurior, aut
durior loquendi ratio pro norma interpretationis
omnium aliorum locorum contraria docentium
habendus efi, filentio piane involutis omnibus,

quae
(*) Vide fi* Aft. XVII : f8. Coloff. I : 16, 17. Rom.'

XI : 36. act.



planiorem fenfem fundere poffunt. Certe tot
loca font in quibus mundum a Deo dùringuunt,
& Imperium Dei in omnia illi conflanter trbu-
unt, ut mirum fit urgeri illam Distindiopem:
unum alterumve adducamus. M. Antoninus Lib.VI.
Sed. 36. ita loquitur : Afta Europa Orbis funt
anguli : Mare quodvisguttula : Athos motu ejusdem gle.
buio, tempus omne infians pttnBum avi, parvo omnia e a*
duco, evonido proveniiint indidem univerfi, a Mente
communi illa vel direBe profeBo, vel per confequentiam
neceffniom etiam rìBus leorits, fe veneria fe noxì-
um quidvis, ficut /pina fe lutum NB. qua rerum iL
larum pulebrarum fe Jpeciofiarum appendices fiunt ; noli
ergo ijìa ob eo quem colis aliena opinari, fied rerum
univerfiarutn Originem tecum perpende. Qui prafentia
vidit cunBa vidit, tum qua ab aterno fune, tum qua
in aternum futura funt cunBa enim cognata funt
fe uniformia. Vide ad h. 1. Gatakçrum. Seneca de
benefic. Lib. VI. cap 23. DU (inquit) primo illa
conjlitutione, cum univerfi disponerent, etiam nofira
videi-unt, rationemqne hominis habuerunt: innojlras'utì-
litates principio rerum pramiffa mens eß & /y ordo
mundo datus, ut appareat curam nofiri non inter ultima

habitant. lidem Stoici tefte Cicerone de N. D.
cap LUI asfeerebant, mente confilìoque divino omnia
in hoc mundo ad falutem omnium conjérvationemque
admirabiliter admini/lrori.

Juvenolis Sat. X. v. 34t?. ex mente Stoicorum
ita loquitur:

Nihil ergo optabunt homines? fi confilium vis,
Permittes ipfis expendere Numinibus, quid
Conveniatnobis rebusque fit utile nofitris:
Nom pro jucundis aptifiima quaque dabunt DI
Carior efi illis homo quam fibi.

Vide ad h. 1. Commentatore».
Tom. //, N Déni.



m m cIt
"Denique Seneca Cap. XXXII. Lib. IV. de Benef.

Nota efi illis operis fui Jerks, omnium illis rerum per
manus feuas iturarum ficientia in aperto femper eft, nobis

fx abdito fiubit. Num ita loqui poteft qui Deum
cum mundo confondit? At videamus, quoniam
ad Disfertarionem Antonino praemiffam provocat
B. Vir, qua ratione ibi probet Deum cum mundo

ardiffime conjundum: Fatetur pag. 3.4. tefli-
moniisque probat, Stoicos per Deum intellexlffe
mentem, vel rationem per naturam rerum omnium

intentam Se commsantem. Poft haec ita pec-

git: „ Ita in univerfum omnes Stoici, qui De-

„ um pro Anima mundi venditabant. Iftud vero

„ Sc hic fibi vult Antoninus, Se alibi quoque

„ aperte docet; Namque Se Lib. VI. Sed. 29.

„ Opificem mundi, hoc eft Deum, rerum natu-

„ rac femper intime adeffe feripfit : 'ew/ tuv uVo

„ Çwirsaç <rvvs%ofA,iVCtsv ivSbv tç-t km 7ta.ga.jji.tvit ti uri]*.

„ rniuct,rcL<ra. Sbvapic. 1. e. In his quae natura conti-

„ nentur, remanet, intusque eft vis ea opifex.

„ Et alibi: M«xs7/ p.ovov s-ujj.ttvsiv tm^^uvJi xtgt,
-, CtM.* »V» KM <S-VfX<pC-lVìlV TU ITIglt%pvl'l TTCtvla, VOSOU

j, « yttp Ìttov i) voegx <kiva/A,lç 7ra.v]i m^fiìcu, km Sìa-

„ TTtCOITHKt TO (TTTCtlTM SuVX.jUt.lVU « TTigl » CtipuShç TS»

j, à.va.7TViWM <Sbva.fj.svu. i.e. Non jam tantum una

„ fpirandus eft univerfos aèr, fed & confentieri-

„ dum cum Mente, quae univerfa compleditur:

„ Haud enim minus vis intelledrix ubique cir-

„ cumfufe eft, Se omni qui trahere poteft, fe

„ ubique ingerir, quam communis hic aër omni

„ fpirare volenti. Lib. Vili. Sed. 4^. Nimirum

„ Deum non tantum effe Animam mundi hic do-

„ cuit Antoninus, fed & homines ipfos divinae hu

„ jus esfenüas, Civs animae mundanae effe parti
jj cipes



*93

„ cipes. Plane ad eius naentem Seneca : To-

„ turn hoc, quo continemur & unum eft,

„ Se Deus eft : & Socii ejus & membra fo-
,; mus epift. 97. Atque inde, etiam evenit, ut
„ Deus tum exteris ftoicis, tum etiam rœpius

„ Antonino noftro Natura noraine veniat. Sic »

„ tuv óxuv tpurii inquit t«7o Igyov i%u, to. uç £i

„ ÒvloC ÌKll /MTXTld-eVM fX,tTO.ßa.?\llV 3 dlpUV li<3-=i»

„ km het qxguv. Univerfi natura hoc agit, uc

„ quae hoc modo habet alio mutet, & ex uno

„ loco in alium res transférât. Sed omnes qui-

„ dem Stoicorum, quos de Deo fovebant erro-

„ res, unico quafi fasciculo accurate complexus

„ eft Jacobus Thomafius de exuftione mundi ftoi-

„ caDisfertat. XIV. Docebant enim Deum intime

„ infinuatum effe mundo, & quidem per mo-
:, dum partis formalis, qualis eft anima in cor-

„ pore ita ut cum eo conftituat unum per fe

„ compofituro alterque alteri Se nomen fuum

j, Se proprietates communicaret. Iftud quidem

„ rede adferebant, Se Antoninus quoque docuit,

„ intime adeffe Deum mundo. At in eo plane

„ falluntur, quod Deum I) partem Univerfi for-

„ malem facerent. II) idque Deum mundo effe,

„ quod anima eft corpori, adeoque III) Deum

„ cum mundo unum per Ce «onftituere, Sc IV)
„ nomina quoque Se proprietates utrumque ha»

„ bere communes docebant. Id quod copiofe,

„ eruditiffimeque demonftravit J. Thomafius 1. cit.

„ Nec Antoninus, utut feepius cœteris Stoicis

„ longe fenior fit, ab hoc errore immunis eft:

„ dum enim mentem per univerfem rerum natu-

„ ram penetrare dixit, fine dubio ejusmodi uni-

„ onem intellexit, qua corpori junda eft anima.

» Praeterea dum Naturae nomine Deus patiter ac
N 3 »un»



194 c m
"„ mundus illi venit, idem utrique nomen illi tri-

„ buit, Se cum cœteris Stoicis plane fe confen-

„ dre demonftrat. „ Ita Beatus Vir.
§. IV.

Perveftigemus fingula diligentius. Et primo
quidem fatemur, Stoicos dixiffe, Deum elfe
Animum per totuno Univerfum intentum : at inde
fequi, Deum effe Animum mundi eo fenfo, quo
fumit Beams Vir, nempe Spinozae, nemo con-
cefferit, neque locus Antonini, qui Deum intime

rerum naturae adcffe dicit, probat, Deum effe
Animam mundi. Adponam ipfa verba integra Se

quidem fecundum verfionem brevitaris causfa:
Ita autem Imperator Organum, Injkumentum, vas
quodlibet, ft id, ad quod condiium efi, fach, bene fie
habet. Ibi tarnen Opifex, qui condiderat jam abiit:
At in eis, qua a natura continentur, intus efi, ibique
refidet, qua ea condiderat vis. Proinde magis eam
vereri oportet ; exifiimandamque tibi, fit fecundum
illius voluntatem te babueris, degérisque, omnia tibi ex
animi fententia fe habere : Sic autem fe Univerfi, ex
animi fententia fui habent fe fua. Num autem hoc
probat tandem Deum effe animam mundi,
unamque cum mundo conftituere Subftantiam?
nimirum Vis divina non abeft a rebus conditis,
fed jugiter illis adeft ergo ita eft in mundo, ut
mens in corpore, imo ea mens unum fecit cum
mundo. Quis tulerit aequo animo hanc ratioci-
nationem? An non omnes Chriftiani docent, Deum

jugiter cundis adeffe, ea fingulis momenti«
producere & movere? Neque perfpicuus plane ad
idem probandum eft alter locus Antonini B. V. ci-
tatus. Per to voigov •na.vla. mgitxov intelligit mentem

omnes mundi partes pererrantem : huic con-
veuien-



w
venienter effe agendum primo docet perfpicuîs
verbis; nimirum to a-ufje^govtiv. Deindemetapho-
ricis verbis idem exprimit per to attrahere.

Videtur effe fenfos talis : Quemadmodum aërem
ubique circumfufum quilibet poffunt attrahere;
ita Deorum voluntati ubique vim foam exercent!
convenienter agere poffunt omnes. Vidit tamen
hic animam mundi Gatakerus. At fic ita, num
fequitur mens feu Deus ubique adivitatem,
lic-at hac voce minus latina ud foam etiam
in homine egerit, ergo Deus eft anima mundi

certe fi mens noftra eft pars Dei, ut
B. Vir vult, quid opus eft monere, ut Deum ubique

praefentem feu mentem omnia commeantem
attrahamus? neque quod tandem Stoici Deum
Naturam adpellitarint, fequitur, mundum cum
Deo ex mente Soicorum unam effe fobftantiam.
Quod jam probandura. De diverfis nodonibus
vocis Natura ex mente Stoicorum jam quidem
foliciti haud fomus. Videantur Lipfius, Gatakerus

Se Commentatores ad Ciceronem de Nat. D.
Lib. IL Probabimus duntaxat, Stoicos quando
hanc vocem adhibuerunt, adcausfem omnium re-

rum primam notandam ita loqui, ut fatis pate-
at, eos Deum & mundum pro una eademque
feibftantia non habuiffe. Proferamus exempla ex
ìpfo Antonino. Lib. VIII. Sed. 2o. ait : 'h qus-iç

iç-o%zç-M !**ç-H «Jêf t/ i\a.rtrov tdç dirotrXn^tuc, n

t«; dgyjte Ts km Sii^yeeynç ùz ò dvu.ßa,?h.uv t»? irsute-

gxv. Natura rotione-n habet rei cnjusque i tam ad

finem quam ortum fe diirationem : quemadmodum fe
is qui pilom mittit, pila fecilicet rationem habet. Hic
certe » cura a rebus omnibus tede dirigendis pla-

N 3 ne



19* m
ne distinguitur. Eodem libro Sed. 3Ç. pag. 171.
Sicut reliquat facultates rationalhim unusquisque fere
ab Univerfi Natura (tuv XoyiKuv qvtnri) accepit, ita
hanc nos ab eadem facultatem accepimus : quod
quemadmodum illa quicquid obflat fe renititur, in ufum
fuum circumvertit, fe in fato disponit, atque ito partem

fui focit, ita fe animal rationale. Sec. De Numi-
ne, cunda hic disponente, fermonem effe, qui-
lib?t videt. Quod ipfom certe juxta Antoninum
a rebus, quas circumduct, & in foum ufum
convertit, diftindum quam maxime eft. Lib. 9,
Sed. I. 'O dììKuv dreßu. Twç ya.g tìic 'OXuv Quirtui
x.xli<rKeua,KVia.ç to. TeoyiKO. Çuct tviKtv i?fe»Xuv »c-s «<ps-

Jetiv- yeiv a'M.H/\a tun d^tuv, ßfectiniiv Sì /xftSx/xui»

i. e. Qui injufie agit impie agit. Quum enim Univerfi

Natura ammalia rationalia fui invicem gratta con-

diderit, ut fibi invicem pro cu]usque dignitate profint,
nec ulta ratione fibi invicem obfint} qui natura hoc

placitum violât, impie prorfus agit. &ç. In eodem
paragrapho eandem tuv'oxuv<j>wt/? vocatTnc <xa«-

fetzv> km Tuv dhKav dXnQuv dyta.v\uv voulnv dntwi.
Eodem paragrapho luculentius adhuc fefe explicat

Antoninus dicens : Per hoc autem quod dicitur,
Univerfi Naturam ifiis ex aquo utì, intelligo ifia ex aquo
evenire ex ferie quadam rerum prodeuntium, fibique
invicem feuccedentium juxta antìquiffimum quendant
NB. Providentia motum, quo a principio illa ad banc

rerum omnium ordinotionem fe adornationem fe contu-

lit, quum rationes quasdam rerum futurorum apud fee

concepiffet, fe facultates quasdam exifientiarum, trans-

mutationum, fe fiuccejfionum ifiiusmodi fiecundas dis-

creviffet. Taceo alia loca, quae adferri poffenti
Ex quibus confiât Stoicos, dum de Natura
Univerfi locuti font, non femper. mundum ia genere,

vel

\



197

vel Univerfum eo nomine voluiffe lignificare, fed
Se Deum cam fem Univerfi. Novi quam pulcherrime
apud Ciceronem Lib. II. alibique, mundum a Stoi-
eis aliquando Deum adpellari, at qui todus ratio,
cinationis ftoicae feriem, vimque perpendit, facile
animadvertet, mundum ideo vocariDeum, quod
divinae rtionis vis & efficacia in mundo omnibus

partibus conflanter, jugiterque fe fe exerat}
limili ratione ac hominem vocamus fapientem,
non quod putemus corpus Se mentem unam ab-
folvere fobftantiam; fed quod per adiones exter-
nas declaretur, ineffe mend facultatem virtutem
ad'onibus exprimendi: hinc illud Anew: Nofiri
melior pars ratio, Deus totus ratio.

§. V.
At provocat Beatus Vir ad Jacobum Thomafium,

quod omnes facere folent ftoicae philofophiae
oppugnatores. Is Disfertat. XIV. de fioica mundi
exufiione probare contendit, floicum Deum for-
mam Mundi (ita loquitur) inforraantem effe.

Pag. 178- de Exufiione Mundi ftoic. fex Propofitionibus

hanc foam fe fententiam probaturum
promittit : 1.) Stoicum Deum intime infinua-
tum mundo & 2.) quidem per modum partis
formalis, 3.) qualis eft anima in corpore, ita
ut 4.) cum eo conftituat unum per fe compofi-
tum, alterque alteri & f.) nomen fuum & 6.)
proprietates communicet. Non nego diligendflìme
omnium, quotquot unquam ftoicos impugnarunt,
Thotnajìmn in hoc argumento verfetum.
Quemadmodum autem in Disfertatione de Fato Stoicorum

ni fallor non negligenter offendi, rationes, quibus

Disfertat. XIII. utitur, non effe omni excep-
done majores; debuiifet utique ó Mamtgnitc
argumenta msa quae oppofoi Thomafto expen-

N 4 dere



m) »ss c

dere atque rationes adducere cur eas fibi non
omnino fedsfacere putet : Ita etiam exiftimo
Dodilfimum Virum equidem probaffe ftoi-
cos Deum ardius quam par trat aliquando cum
mundo conjunxiffe minime autem eosdem,
Deum & mundum pro unica fubftantia proprie
ita dida habuille, quod tamen requiritur fi quis
Stoicos Spinoza anteceffores lacere vult. Ibo
igitur per fingulos illos fex articulos vifurus, utrum
rationes Thomafìi confidant, mundum & Deum
juxta fententiam Stoicorum unìcam fenfo rigido
tfficere fubftantiam.

Prima erga propofitio Thomafii haec eft.
Secundum Stoicos: Deus intime infenuatur mundo.
Probat hoc teftimoniis Plutorchi Se Athenagora.
Haec propofitio nil nos moratur. Non enim
urrumDeus dici poffit infinuatus, fed quaenam
illius infinuationis fit ratio, Se quousque ea fecundum

mentem Stoicorum fit extendenda, quaeritur.

Secundo. Stoicifaciunt Deum partem mundi

formalem. Probat hoc variis locis: feligamus duo,
primus eft Seneca epift. 6j. Dicunt, ut ficìs, Stoi-

ci noftri, duo effe in rerum natura ex quibus omnia fi.
ant, Caufeom fe materiam. Materia jacet iners, res

ad omnia parata, ceffatura fi nemo moveat. Caufa

autem, id efi ratio, materiam format, fe quocunque
vult verfeat, ex illa varia opera producit. Ibid. Uni-
•verfia ex materia fe Deo confiant. Alterum eft La-
Bantii Lib. VII. cap. 3. Stoici Naturam in duos partes
dividunt : unam qua efficiat, alteram, qua fee ad
faciendum traBabilem prabeat : In ilio primant effe vim
fientiendi, in bac materiam nec alterum fine altero

effe poffe, quae ultima verba Cicero Acad. quaeft. Lib.
-I. ita explicat : Neque enim materiam ipfam coharere

pQtH-



myml
potnife fi nullo vi contìneretur, neque vim fine aliqiia
materia. (Jbfervet hic Ledor, aperte duas res,
duas partes, & fubftantias a Stoicis memorar! : una
dicitur, efficient, ratio, caufa; altera materia, res
iners ad omnia parata. Habemus ergo duas
fubftantias, non unam. Hae fubftantiae certe non
fiunt una, poftquam caufa, ratio, materiam quo
vult verfat: Conjundionis ratio fecundum citata
loca in eo confi flit, quod mundus, id eft, partes

Univerfi plane confiftere, foamque format«,
pulchritudinemque habere non poffent, fine caufa
& rottone} Se viciffim quod Deus fecundum
Ciceronem vim foam poteftatemque exercere non pos-
fet, nifi effet materia : Quod igitur mundus tam
eleganter ornatus, compofitusque fit, id Dei
perpétuée jugique praefentiae tribuendum ; nunquam
juxta haec loca dicitur, de quo tamen quaeftionis
fumma eft, quamprimum caufa, vel rado, ad
materiam accefferit, in unura utramque fobftan-
tiam ita fuiffe fufem, ut Deus fuerit mundus &
mundus Deus. Hinc aperte Seneca in rerum
natura duo effe oit, ex quibus omnia fiant. Non pec
unam Subftantiam varie mutabilem omnia decur-
rere. Regerit Thomafeus aliique, Stoicos caufara
illam pro fobtiliffimo igne habuiffe. (*) At ego
dico, Stoicos cum de caufa Se ratione locuti
font, omnia attributa quae fecultati intalleduali
competunt, adferipfiffe Deo, quod hadenus qui-

N f dem

<*) Hanc fenfentiam Thoniafii graviflìmis rationibus
& tefiimoniis impugnate). Brugmannus loco citato, quse

vero, cum ad fummam disputation's noifrx non perii-
neat, non hk adducimus.



$f 200

dem ad discrimen illud a Stoicis pofitum fofficit :
Praeterea non fequitur Deus puriflìmus ignis con-
junxit fe materia; inerti, eamque in partes verfat,
Ergo Deus unum fit cum materia. Adhaec ubi
manent illa loca in Disfertat. mea aliata in quibus

Deus fecundum Stoicos praefcire nexum te-
rum dicitur, finesque intendiffe?

Sequitur Tertia propofitio : Stoici crediderunt id effe
Deum mundo, quod anima corpori. Ita Seneca epift. 6 f.
Quem in hoc Mundo locum Deus obtinet, hunc in ho.
mine animus : quod efi illic materia, id nobis corpus
efi. Eodem modo loquitur Laértius de Zenonis

opinionibus agens : Sit autem ita atque exhibe-
at mens divina idem officium mundo, quod anima

corpori, num ergo duae illae fobftantiae non
amplius font distindae? num mens noftra corpo-
ri adglutinata, vel ante conjundionem cum
corpore, vel poft folutionem nihil eft? certe Stoici
unitatem Dei, licet mundum jugiter permeantis
conflanter profeffi font: hinc Laértius in Zenone:
'Ev ìivm ©eoe j km vmv km lifjeagfjaviiv, xxu Aia..
Quomodo autem fic loqui poffent, Ci mundus a
Deo piane respedu effentiae numericae distindus
non effet? quomodo Jupiter, poft fadam mundi
conflagrationem fobfiftere potefi, fi cum mundo
unam eandemque abfolvit fobftantiam in Deum
autem, fecundum Stoicos, conflagrationem mundi

vim foam non exercere ipfe fatetur Thomofius
loco citato Disfertat. VII. Idem poteft aliis
confirmari locis. Unum fufficiat Senecae teftimonium
qui epiftola nona ita ait : Qualisfutura efi vita fapien-
tis fi fine amicis relìnquatur in cufiodiam conjeBus, aut
in defertum littus ejeUus, qualis efi Jovis, quum re.

fioluto



ti )20T cm
Coluto m-indo, fe Diis in unum confufes paulisper ces.

fiante natura acquiefcìt fibi cogitationibus fiuis troditus.
Quarta propofitio : Deum fe Materiam confiitueri

Stoias unum per fe compofitum. Probare hoc vult
Thomofìus longa oratione LaBantii, Stoicos Lib.
VII. cap. 3. infedantis : At re vera quarta haec

propofitio nonnilì eft confedarium tertiae. Si
enim Deus in mundo, quod mens in corpore
efficit, videtur Deus cum mundo 'Ec op/s-*/*«-
vov aeque conficere, ac mens junda corpori
hominem conflituit: QuandoStoici dixerunt, Idem
effe Deum mundo, quod mens corpori potefi
fine dubio illud Confedarium elici, quod quarto
loco ponit Thomafius : At vehementer dubium
utrum Stoici, quando Deum orando ita adefle
dixerunt, ut mens corpori adeft, contenderint,
piane omnia officia, munera, eandem piane
conjundionis rationem & effìcientiam Deum in mundo

& mundum viciflìm in Deum habere, quae
refoltare poffunt ex mutuis mentis & corporis
adfedionibus. Hoc eo usque ego estendere
nollem ; nifi ipfiffima eorum verba docerent
propofitionem illam terdam ita effe intelligen-
dam. Sane antequam mundus in ordinem effet
digeftus Deo confilium aliquod Stoici tribuerunt

mundi exornandi, quo pofito affirmandum,
tarn ardam tum nondum fuiffe conjundionem.
Quicquid autem de eo fît, non conficitur, fi
vel maxime confedarium illud admitteremus, ex
Deo & mundo unam fieri fobftantiam, juxta
Stoicos, quod unice probandum incumbit. Notum

eft infoper Stoicos de multis non adeo
accurate atque perfpicue locutos, vel folus Seneca

exemplo effe poteft. Ex ejus Scriptis mukae pro.
poütt.



202

pofitiones manifefte fibi invicem répugnantes colligi

poffent. Quod Se ut fupra audivimus, fas-

fo* eft CI. Moshemius. Praeter ea, quae in Dis-
fertatione mea J. Thomafio oppofui, aliquid hic
ut propofitioni meae fua conftet Veritas eft adjici-
endum & probandum Stoicos Deum a mundo Se

materia diftinxilfe. Videamus hoc primo refpedu
materiae. Praeter locum citatum Laertii multa
alia font loca allegata Menagio ad Laértium Lib.
VII. Sed. 134. Lipfio phyf. ftoicae Lib. II. cap.
IV. Gatakero ad Anton. Lib. II. Sed. 134. v. fq.
Ex innumeris unum tantum foperaddimus Ze-
nonis nempe apud Stobaeum in Eledis phy-
ficis dicends: 'Ovriett iivm thv tuv 'ovtuv ttçuthv
'TADC TMITtIV Ti lra.T0M dì'SlOV «Tè TrXtlt» JlVOfMVIIV

«Tè ìXattu. Ex quo rede colligit dodiffimns
Brugmannus inDisfertatione pag. 13. meditationis
meae laudata, Stoicos Deum realiter a materia dis-
tindum effe profeffos. Qui enim inquit (pag.28-)
duo comminifeuntur principia, quod Manichaeo-

rum eft, plane diveda, materiam atque Deum,
hi commifcere eadem aut pro una fobftantia
venditare nequeunt. Quod fi vero nonnemo
interférât, materiam omnem a Stoicis ut a Spinoza

pro attributo Dei haberi potuiffe huic opponi«
mus praedicata fequenria, quibus Stoici materiam

atque Deum distinguunt: foilicet materia eft
fobftantia compofita, Deus ratio foiritualis: materia
iners & bruta patitur; Deus vita & vivendi virtute
praeditus : materia mutabili* eft in dementa &
formas; Deus non item. Materia eft mali Origo
&fobjedura ; Deus nil nifi bonum operatur:
materia eft independens a Deo j Deus nil negotii
cum ea habet nifi quatenus formando eam dispo«

fuit.



203

fuit. Hadenus Cl. Brugmannus. Facile infoper
etiam offendi poteft Eosdem Deum cum mundo
non confudilfe, neque pro una eademque fub-
ftanria habuiffe. Praeter ea quae in Disfert. mea
adverfus Thomafium dida font, fequentia obfer-
vari velim: Et primo quidem apertura eft tefti-
moniumSenecaeEpift. 6). dicends; Stoicis placet
un3m causfam effe quaerimus quid fit causfa
ratio faciens id eft Deus; multum intereft inter opus
& causfam Operis: probat hoc definitio Mundi
apud Laertium in Vita Zenonis fegm. 138. quae
fie fonat: 1vç-n(j.d. Ve, ùpavv km ym km toc tv tutoiç
Qureuv. 'H 0-uç-ti/Â.a, \k &wv km dvd-pu-iruv km Tuf
iviKct TKTwv ysyovoTuv : Verum eft quod Stoici
aliquando mundi nomine Deum folum, aliquando

Deum cum Creaturis intelligant. Prior
acceptio (verba font laudati Brugmanni) meto-
nymica eft, denominatione a potiore fe. forma &
anima mundi fada: pofterior vero inde nafeitur,
quia Deum formam mundi informantem, ut Scholaftici

perhibent,autumant: utraque adhibetur ut
Deo magnitudo fua reddatur, nihil enim majus
excogitari poteft, quam fi opus fuum Se extra Se

intra teneat, ut Seneca loquitur. Neutra quidem
identitatem fobftantiae divinae & humanae arguit,
neque enim verba, fed verborum fenfos aeftimari
debet. Probatur infoper diverfitas mundi juxta
mentem Stoicorum ex eo, quod Illi credebaat
mundum nonnifi modificationibus a materia dif-
ferre: Quod fi hoc eft, Deus aeque a mundo ac a
materia distindus eft. Prius asferit Plutarchus de
placit. philofoph. cap. IX. dicens ex mente
Stoicorum : 'TX» ïç-i to vtroKstfjeivov ttoutov y.VKrsi km
f&ogx km t*h *M*/ç (A,eTctßoX*ii. Hinc tefte Laér-

tio



«S 204

tio Stoicis mundus habetur qualitas rerum omnium.

'Eç-' inquit Kon-fxoe, i iStuç ircrioç tdç to:v oAsjk
«V/stç. Eft igitur mundus in fe fpedatus res ex
ingenti pardcularum materiae malfa conftans, cui
demum accedente causfa efficiente fous confiât Or-
natus. Praeterea Se ex eo haec mundi Se Dei di-
verfitas poteft offendi. Nimirum Deus fecundum
Stoicos ab aeterno non foit conjundus cum mundo,

fed inertem materiam digeflìt, & poft
conflagrationem mundi, uri ante docuimus, Deus fub-
fiftit folus. Denique ipfe Anton. Philofophus mundum

ut magnam Civitatem, Deum ut ei inhabi-
tantem confiderat, vide paffim A. Philofophum.
Infpiciatur ipfe disfertatio Cl. Brugmanni, qui ul-
timis thefibus prolixius haec deducit.

Quinta propofitio. Mundo fe Deo intercedit juxta
Stoicos nominum communkatio : Ita Laértius in Zenone

: teywi TS toc ko<S[/.ov Tgi%u$ a.vrov ts tov ©eo/

Kai àtiTnv Se Sla.Koa-y.wiv tuv dç-tguv km tpitov to
a-vviç-HKot; î% d/xçeiv. Infoper ait Thomaftus ipfos
mundi partes ipfos Deos feciffe. Probat teftimonio

Ciceronis in Lucullo dicentis: Erit perfeuafeum

etiam Stoico, feolem, lunam, fiellas omnes terrom, mare

Deos effe, quod quadam animalis intelligentia per
0nnia ea permeet fe tranfeat. At probandum erat,
hanc nominum communicationem involvere
rerum ipferum commutationem & confufionem.
Certe haec imputario dKvgoXoyta. fermonis eft ad-
feribenda. Ne folus autem fepere videar, citalo

Virum, cujus judicium, feio, mecura disfen-
tìentes magni facient. Is eft Dodiffimus Moshe-

mius in luculentis adnotamentis ad Cudworthunt

pag, 507 ita dicens ; Neque illis majorem haberi fi.
dem poffe putem qui terram, aqmm, ignem fe ne-

fc»



20?

fcio quas alios natura rerum partes a Stoicis in Deo.

rum ordine repofetas effe, ficriptum reliquerunt. Lo.
quendi qua Stoicis ufetata erat ratio, effecit, ut opiner

unice, ut multi tam prave de hoc genere feen-

tirent. Vim nimirum divinam per naturam uniuscu-

jusque rei pertinere, exifiimobant : quoin propter eau.

Jam rem unamquomque Deum fe vocari poffe quo-
datnmodo cenfeebant, fe vocabant etiam feepenumero.

Bes ipfa, inquit Stoìcus apud Ciceronem de Nat. D.
Lib. II. Cap. XXIII. disferens, in qua vis major ìn-
efi aliqua, fic appellatur, ut ea ipfa vis nominetur
Deus, Idem paulo ante : Illud quod erat a Deo

natum, nomine ipfius Dei nuncupabant. Ex qua fa.
Bum ut multi quos harum loquutionum vis fiu-
giebat exifììmarent ipfas natura rerum partes pro
Diii ßnguliribus fe per fe confiantibus a Stoicis ha-

beri : a qua tamen illi fententia prorfus averfe erant.
Nomina unius Dei varia pro varietate munerum fe vir-
tutum, quibus praditus effet, circumferri patiebontur :
fed ad unam hac omnia vocabula naturam pertinere,
diverfio ratione vim fuam declorantem, exifiimabant,
Seneca de Benefic. Lib. IV. Cap, VII : Quacunque vo.
les, Deo nomino proprie aptobis, vim aliquam effeBum.

que ccelefiium rerum continentia. Tot appellationes ejus

poffunt effe quot munera : fe Athenagor. Apolog. pro
Cbrifiian. pag. 28- Stoici etfi nominibus pro diverfitate
materia per quam Spiritum Dei penetrare ojunt aliis

atque aliis utentes, multipllcare Deum videntur, re ipfa
tamen unicum effe Deum fiatuunt. Hadenus prae-
ftantiflimus Moshemius. Cujus responfio fimul
fatisfacit fextae propofitioni a Thomafio contra Sto-
icos allatae: quae ita fonat:

Deo fe mundo Proprietätum quoque, juxta Stoicos, ih.
Hrcedit communkatie. Probat hoc aliquot locis:

unum



m > 2o5 c 3$

unum Ciceronem in Lucullo ita dicentem audîamus:

Approbabit Stoicus, hunc mundum efie feipientem habere

mentem, qua fe fe fe ipfam fabruata fit, fe omnia

moderetur, moveat, regat. Certe & haec accufetio
nonniG nititur quibuNdam minus accuratis

Stoicorum argumentationibus, quibus probare volu-
ere, mundum hunc a causfa fapiente omniaque
permeante & ciente fadum. Legatur lib-r fecun-
dus Ciceronis deNat. Deorum ubi Stokoium ar-
gumentationes & Cotta Ac-dtmici argutas eavil-
lationes deprehendes: manitellum erit, injuri.m
Stoicis fuiffe illatam, atque Adverfarios ad veiba
potius, quam ad fcopum ratiocinationum atr^n-
diffe. Dudum hoc praeter alios obfercavit Cud-
worthus Tom. I. pag. ^04. fq. Non autem ne-

garaus, & potuiffe & debuiffe Stoicos de hoc ar-

gumento clarius loqui, neque diffitemur eosdem,
dum Providentiam & immenfem Dei Vim ex-
tendere bono,ut credo, animo, voluerunt,
minus provide ac circunffpede fœpe locutos: Sed

haec contra Thomafeum fofficiant, redeamus ad
Buddeum. Is ita pergit contra me disferendo.

„ Qyantumvis itaque rplendida etiam fint illo-

„ rum de Providentia divina dida: errorem ta-
men qui illis tegitur, non poteft non ftatim

„ deprehendere, qui tum ad notionem Dei

„ quae animis illorum infedit, tum ad reliqua

„ principia eorum propria & domeftica refpexe-

„ rit. Atque ita plurima eorum fe habent effata,

„ ut incautis hypothefiumque eorum ignaris fu-

„ cum facere queant ; fimul tamen fecundum

„ verum & genuinum eorum fenfum cum doc-

„ trina de fato optime cohaerent, ut nihil incfe,

quod huic repugnet, colligi, queat. Quae-
dam



M 207

g dam tartien rurfus occurrunt, quae cum feri-

I, tenda de fato conciliari nequeunt; quorfom

„ cumprimis magnifica illorum de libertate pro-

„ nundata pertinent. „
Resp. II.) Quaiibus proprietaries Deum in-

ftrudum effe dixerint Stoici fopra in Disfertarionë
fatis dixi. (2.) B. Vir non explicat, quid ergo
tandem eos putaverit de fato ftatuiffe. Coneedit

ea, quae de libertate ab ipfis conftanter dicuntur,
ita effe comparata, ut cum propofitionibus
quibusdam, quas de fato in medium protulerunt*
conciliari non poffint. At hoc ipfum ego in Dis-
fettatìone volui probare ex teftimoniis quae fopef-
font ; Syftema apte inter fe connexum concinnar!
haud poife, neqUe adeo in re dubia attendencîum effe
ad ea fola, quae de fato dicuntur, fed & ad ca, quae
contra dixerunt idque clariffimis verbis. Mirum eft

CI. Virum nec verbo meminiffe eorum, quae contra

Thomafiiim de Fato Stoicorum agentem disfo-

rui, ad ea enim, fi in responfis fois attendere voluis-
fet, gravioribus opus fuiffet argumends. 3 ] Veruni
eft, Stoicos, dodrinam de fato Se libertate
conciliate non potuilfe, at num ideo tantopere fonÉ

exagitandi O quam iniquam in nos ponimus
legem, qui dum alios exagita-mus in hoc argu-
inento oblivifeimur difficillimarum objedionum,
quas oranis generis Adverfarii contra receptani
fententiam Chriftianorum in medium proferre pos-
font. Quis tandem ille Theologus aut Philofophus

eft, qui dodrinam de Providentia Se Liberiate

ita explanavit, ut nullus fuperfit ferupulus
aut nodus vindice dignus?

„ Illud feio (ita pergit B. Vir) tam aperta,

„ tam evidentia illorum de ineludibili quodam
fato effe asferta, ut folem ipfum luce fua pri-
Tem. II, Q „ vare



208

vare velie videatur, qui ifta de Providentia
divina explicare velit : Ex iis, quae magno
numero proferri poffent, unicum tantum M.
Aurelii Imperatoris recitabo quod ita
comparatum eft, ut nullam prorfos exceptio-
nera admittat Lib. VII. Sed. 9. pag. 134.
Hic fati immutabitem Se indeclinabiiem ne-
ceffitatem facri nodi nomine referendo forte
nodum Herculis aüt Jovis Catenam Homero
memoratam defignat, quo omnia ita inter fe

implexa, ut alterum fine altero effe nequeat^
feu ut polito altero non poffit non alterum
confequi. Idque tam firmiter Antonino
perfuafum fuit, ut fœpiffime répétât & nunquam

„ non inculcet.,, Vide Lib. VI. Sed. 28- pag.
ÌÌÌ'ì

Resp. Antequam loca ipfa, ad quae provocai
B. Vir. adducamus, hoc unum monebimus; effe

nimirum loca in Stoicorum Scriptis, quae
indeclinabiiem ejusmodi neceffitatem inférant,- fed Sc

dari his ipfis contraria, quod ex Disfertatione noftra

de Fato liquet, & aliis teftimoniis mox addu-
cendis amplius conftabit : Quae omnia docent,
Stoicos ipfos fibimet in hoc argumento non con-
ftitiffe, neque adeo certum aliquod & fixum, cer-
ds propofitionibus innixum Syftema, de Fato
ex eorum Scriptis confici poffe. Fatetur ipfe
Buddeus dodrinam Stoicorum de Providentia Sc

Fato discordare quam maxime. Ädferamus jam
loca ad quae B. Vir prouocat. Prior ita fonat:
Xlxvlx aAAiiAoic ìiri7rXiKiixi îixi w trvvSìtric hgx km
tyjSav ti tìSkv xXXÓÌpiov xXKo x??eu. -ZuyKxlxlzlxiilxi

yap KX.I <ruyKO(T[jt.tt tov xutov Kotrjj.ov. Kot(jloç ri yxç
ìli Six xirxvjav.- ©tos l/ç Six ttxvIcov kxi i<rtx ixtx

KXl



209

'at/ V0/AOÇ Ili > XoyOÇ KOIVOÇ 7TXVÎUV TUV votouv Çuuv ,*

km xXnbitx JJ.IX. Etye r.xi roXeióin; yix tuv ô/xoyt-

vav Kxt t« aÙTi xoyÀ péls^ovluv Çuuv. i. e. Onrita
fiant fibi invicem implexa fe vincùb quodam fiocro fibi
invicem fic devinBa, ut nihil alterum ab altero fit alie-

num. Coordinantur enim fimul, eundemque mundum
cohoneßant- Etenim fe mùndùs ûnus, fe Deus unus

efi in omnibus j fe materia una, fe lex uno i ratio
hempe animantium intetligentium omnium commuais

fe Veritas uno. Siquidem fe perfeBio una animantium

fibi invkeni congenerum. ejusdemque rationis par-
ticipum. Alter locus ita fonat : noM,*«ç iféufin
tuv tTriTVvSìtriv irxvluv tuv iv tu kot/xu 3 Kxi ir%s<rtv

Trpaç ctA\»Aa. TgOTrov yxç tivx 7rxv\x */\\.»Ao/< 'firtZ
frhrXsiCétS y.xi 7Txvtx kxtx thto ÇlXx xX^.uXotç iç-i ,'

kxi ?.2 3 xfteo sç»ç 6ç-/ t«to Six T/'v T07ri)inv y.ovuriv

(alii léguât & forte rediüs kivyitiv) kxi Tuy^voicut
kxt Txf IvuiTiv T«ç aV/aç. i. e. Perpende tecum jugiter
iterum omnium, qua in mundo funt, cohnexionein tuu-
iuom, quomque ad fie invicem odfieBioriem babeant : funt
enim omnia quodommodo fibi invicem tmpléxô, atque
ha ratione fibi invicem amico. Alterum enim alterius
confeequens eft : fe per conriexionem localem fe per con-
jpirotioneui mutuant, fe per materia contìnuitatem.

¦', Priorerri locum quammaxime urfit Vif Dodis-
fimus & conjundiffimus Jacobus Brumms fingu-
lari Epiftola data ad Cl. Scbelhornium communem!
Amicum, quae infetta eft Ammitàt. Literar. Tom."
VII. Quid mihi, occafione disputatîonis hujus,'
de citatis B. Viro, Amicoque Eruditionis laude'

fiorenti, in mentem inciderit dicam: Et primo qtii-7
dem, quod ad locum priorem fpedat, non adeo'
mihi Videtur clarus atque perfpicuusy ut ex eo'
foio fatalem illam omnium rsrura n'eceffi'tatem?

O Z



2to

rîte probari poffe putem. Sano fenfo poflunê
omnia dici fecro vinculo connexa : Id eft,
voluntate divina cunda inter fe ordinata. Nemo
certe dixerit, ferro & adamantino proptetea
vinculo omnia effe connexa, fi ponatur inter omnes

res hujus mundi talem effe Ordiuem ut
Uno polito alterum fequatur. Probandum, hanc
rerum omnium conjundionem in ipfa materiae
natura effe radicatami neque ullam operam
Cauffae primae ejusque fapientiffimi Moderami-
nis interceffiffe : poftremum falfum effe clariffimis

teftimoniis probavi in Disfertarione mea &
deinceps amplius demonftrabo, (2.) Conjundio-
nis illius ratio in eo ponitur, quod fit unus mun-
dus ; unus Deus ; una materia ; una lex. Num
haec tandem fignificant, Deum cum materia vel
mundo ita effe conjundum, ut Deus prorfos
nihil fine materia facere poffit Ego certe fen-
fom illum deprehendere non poffum. Poft tot
loca Veterum, quibus probant, Stoicos Deo
poteftatem mundum ordinandi conceffiife, nil
aliud ex citato loco concluferim, quam hoc, Ciwe

nimirum ad materiam refpiciamus five ad

mundum, five ad Deum in mundo jugiter operantem,
five denique ad normam juxta quam cteaturae
ipfae fenfu praeditae agant ; neque cafom neque
caecam fortunam locum habere, fed omnia rite
inter fe effe connexa, copulataque. Certe nifi
aliunde jam Stoicorum fententia fit perfpeda,
vix ac ne vix ex hoc uno loco fatalem rerum
neceffitatem probaveris. (3.) In pofteriori loco
nullus fermo eft de eonjundione mundi & Dei*
fed partium mundi inter fe.

At



211

At regent Cl. Buddeus pofteriorîs locî menrio-

nem faciens : Dum irxvìuv tv tu kot/xu omnium quo»

in mundo funt hrt<ri>vStrivi connexionem mutuam, adfee-

rìt, non potejl non eodem vinculo, feu facro nodo Deum

ipfum confiringere, quippe qui pars mundi efi, ut
ipfemet Stoici docent. Hmc fe in priori loco non
tantum rerum omnium implexam fe concatenatam conjun-
Bionem feu facrum aliquem nodum odferit, fed inde

quoque hoc probat, quod mundus unus in omnibus,

Kxt irix fjeix effentia una lit. Qua qui paulo accu-

ratius confideraverit, focile perjpkiet, Stoicos per
Providentiam nihil aliud, quam neceffariam omnium con-

fecutionem a Deo ifio cum rebus omnibus ceu anima

quodam mundi orBiffimo vinculo conjunBa fe omnia

permeante fe nihil aliud quam quod fecundum Natura
ordinem neceffario agere debet, efficiente, ortorn intellì.

gere, aut intelligere poffe. Nernini quoque obfemum

effe potefi, quid Antoninus fibi velit quando dicit ,• kxì
vofxoi in;, Xoyoç koivoì ttxvÌuv täic votguv Çuuv, Omnia

fcilket ad Deum illum omnia permeantem fe eoa

neceffitate natura efficientem redeunt, a quo quicquid
fecundum ifiom Natura necejfitatem peragitur, id aitine,

Legis, Providentia, fe rationis nomine venit.
Respondeo (i.) Verum eft mundum in fer-

mone Stoicorum aliquando Deum Se Univerfom
denotare. At non femper : heic loci nulla Dei fit
mentio. At pone mundi nomine Deum Se mundum

comprehendi, dicique omnium effe '"Emruv*

Sìfiv num igitur probatum eft; Ergo Deus cum
materia neceffario eft conjundus ; Ergo in mite-
riae & naturae Dei neceffitate haec mundi adfpeda-
bilis forma quaerenda? Quid fibi tandem volunt
omnia argumenta Stoicorum, quae ex ordine
Univerfi petuntur ad demonftrandum Ends fapientis-

O 3 finii



fimi exiftendara fi putanint cunda, quae font,
non poffe non ita exiliere? Quid de uno mundoi
lege una &c. fentiendum jam dixi. Cur ad haec

omnia, quae in Disfertatione aliata font, altiffimé
filet Vir praeftantiffimus (2.) Quae de definitione

Providenriae heic a B. Viro ex mente
Stoicorum dicuntur, precaria font atquä hypothefi
Audoris nituntur. Non probandum omnia ia
mundo inter fe effe connexa, quod nemo fanus
in dubium revocaverit; fed omnium qutecunque
exiftunt, & rationem modumque exiftendi,
repetenda ex ipfius materiae indole naturaque, De-
iimque in ordine hoc mundi conftituendo partes
nullas habuiffe, nullos fines intendiffe. Hoc
autem ex Scriptis Stoicorum probari poffe quamma-
xime dubito. Ut autem hoc pateat, non provoca-
bo ad loca illa in Disfertatione mea aliata, quibus
ex mente Stoicorum Deus in exornando mundo
fines intendiffe dicitur; Sed ad alia ex ipfo An.
tonino petita, ex quibus apertilfimum erit conne-
xionem illam rerum omnium divino confilio
effe fadam. Ita Lib. V. Sed. 30. ait Imperator:
îO TS* 'OAss f»ç KoivuviKOç. TimroiYw.i yvv tx yjiçu
TUV KPtITTOVUV IVtKSV. KXI TX KOilTTX xfteilXOIC tTVVilg-

IMTiV OpXÇ 7T4-Ç WTTilxfy 5 ITVvflx^t KXI TO KXl XÇI-
CU/ a^TiVtlfXiV tKXÇ-OIÇ 3 KXI TX KgxIlçSUOvix ili O/J-ÛVOI-

an xfcnXav (ruvnyxyi. i. e. Univerfi NB. mens

communiants mutua amans efi. Itaque deteriora quavis
praftantiorum cauffa fecit: prafion tiara fibi invicem ton.
ciliovit. Vides 'ut res fmgulos ordine jujlojubdidetit,
conçefferit, pro dignitate jua fuum cuique attribuerit,
prafiantijfimtos mutuo fibi invicem confenfu àevinxerit.
' Lib. Vili. Sed. 20. Natura rei cujusque ratio-

rem habet; tam ad finem quam ortum & durational.

&c. Eodem libro Sed. 35. omnes facul¬

tates

>



213 c m
tâtes homo a cura tuv XoyiKuv accepiffe dicitur.'
Lib. IX. Sed. i. dicuntur homines omnes ab Uni*
verfi Natura fadi, ut fibi invicem profint. Lege
uaiyerfom articulum : Ubi cumprimis attende,
unda dici fada juxta antiquiljlmum Providentia

motum. Lib. X. Sed ri Qjjcquid tibi contingit ;
ab aterno çlejiinotum efi tibi : cauffarumque Jerks fibi
invicem implexarum tui ipfius fubjijlentiam cum cafu
ilio ab aterno conglomerovit. Similem in modum Ar.
ri mus Lib. I. Cap. XU- Mud ejl eruditi, fi difcos ita
velie fieri omnia, utfiunt Quomodo autem fiutiti' ut
.afias effet fe hyems, ut fertilitos fe fierilitas, ut vir-
tus fe vitium, fe omnes id genus repugnantia, ut in-
ter fe univerfit confentirent. Unkuique nojlrum etiam

corpus fe partes corporis, fe rem familiärem fe focios

dedit. Hujus igitur dispofetionis memoxes ad injlitutio.
,nem fee accedere debemus, non ut rerum naturom mu-
temus, (id quod nobis neque conceditur neque expedif) :
fed ut eo rerum nojbrarum fiatu qui efl, quique ab ipfa
natura inflitutus efi, contenti, nojlrum animum iis

qua funt accomodatum habeamus. - • - - art indig.
noberis, fe eo molefie feres qua funt a Jave confiituta?

qua ille Pardi prafentibus fe ortum tuum decernentibus

defittiit ac deferìpftt? Lege Caput VI. Lib. I. In
quo praeclare admodum de Sapientiffimi Creato-
ris fapientiffimo mundi regimine loquitur.
Tacco innumera loca quae afferri poffent in hunc
finem. Haec certe ita comparata font, ut aliud per
redae interpretations leges lignificare non poffint,
quam confilio Se ratione mundi partes inter fe cohae-

rere. Quod fi in contrarium loca adferas, ex
quibus videtur colligi, Deum non potuiffe'non
mundum ita formare, aut Dei cum mundo arc-
tius effe vinculum, quam ut Deum libere agen-

O 4 tem



m 214 c m
tem pronuntiare poffimus; nihil aliud concludi
poteft, quam hoc; Stoicos nimirum neque dare

Se fatis circumfpede locutos neque Syftema.
tis alicujus partes omnes inter fe rite coagmentas-
fe. Atque ita mea opinione refpedu Fati Stoico-
rum hadenus judicium eft fuspendendum. Facile
interim patior alios hac in pai te a me disfentire.
Neque mirum eft, in diverfa abiiffe modernos
Eruditos circa hoc atgumentum, cum Ipfi Stoici
fibi per omnia non conftiterint. Coronidis loco
adjiciam teftimonium Viri Oculatiffimi mecum exi«
ftimantis, durius quam par eft Stoicorum Decreta
a quibusdam repraefentata fuiffe: Is eft dodiffimus
T>itton, qui egregio libello de verit3te Reforredio-
pis Chrifti ita pronundat pag. 382: Ce n'eft pas

que quelques anciens l'hilofophes n'aient reconnu comme

nous cette Providence bonne fe foge qui prefide a
tout ce qui fe fait fur ta terre. Sallujle la fait en parti.
çulier d'une maniere très forte fe très fyftematique.
Mais qui nous peut fiurprendre c'eft qu'un Stokien l'ait
fait aufit, fe que M. Antonin ne fe foit pas exprimé
d'une façon moins prerifie. Il ejl vrai que ce Prince

eut extrêmement du mérite ; mais enfin ce qu'il dit do

fa Providence ne s'accorde pas trop avec les fentimevts
de la SeBe, fe tant ejl, que ces feentiments ayent été ce

que l'on en croit d'ordinaire, life pourrait bien : qu'on
nous les ait infidèlement expofier, fe je ne fiaurois diiji.
muter qu'a mon avis on doit les avoir mal compris fur
bien de chofees fe particulièrement fur la part que
Dieu prend aux aftaires humaines. On n'a qu'a corn.

parer ce qu'en ont dit EpiBete, Seneque, fe M. Anto-
ilin, fe fon verra qu'ils crurent une Providence divine*

TANTUM,


	I. Iacobi Zimmermanni examen argumentorum, quibus suam de fato stoicorum sententiam olim impugnaverat Cl. Buddeus [...]

