Zeitschrift: Museum Helveticum ad juvandas literas in publicos usus apertum
Herausgeber: Litteris Conradi Orellii et Soc.

Band: - (1747)

Heft: 6

Artikel: I. lacobi Zimmermanni examen argumentorum, quibus suam de fato
stoicorum sententiam olim impugnaverat Cl. Buddeus [...]

Autor: Zimmermann, Jacob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394600

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Y

J. JACOBI ZIMMERMAN\II j

Examen Argumentorum

quibus fuam de F ATE Sto1corun‘1 fen-
U tentidih ohm 1mpugnaveiat

Cl, BUDDEUS Téeologw Fenenfis Clargfmm,
LT ‘0 vuy gy A*}lms‘. ity

[ W Lures, efﬂuxere anni ex quo confcrzpféram
<# Disfertationem de Fato Stoicorum, quz in
Mu[éo Bremenfi primum occupat locum. [a
ea probare aggreflus fum, Stoicos a CI. J.

THOMASIO, & Ci. BUDDEO, qui veﬂlgxa Tho.

mafii preffit, gravxfﬁml erroris Spinozismi, uti hoa
die appellatur, fine fufficientibus rationibus fuiffe
poftulatos. Nonmale hacc mea Disfertatio a qui,
busdam Eruditis fuit excepta. Displicuerat ea ve-

ro, ut {unt diverfa hominum judicia, Cl. BUD<

DEO tum temporis Theologo Jenenfi prqeﬂantls.
fimo. Eum in finem in additamentis [fagoge in

univerfam Theglogiam adjeis eam 1mpugmndam ;
efle exitimavit.  Ego vero quamprimum hane

refutationem confp\.\eram, debiliorem eam efle
Tom. 11 , M exifti-



ME) 176 ( 3R

exiftimavi, quam ut a fententia me mea dimoveri
paterer : miratus quin etiam fum Cl. Bxddenm ad
Thowmalii rationes {femper provocare, ejusdemque
argumenta repetere, fimul vero alto filentio in-
volvere responfa Cl. Thomafio data, quod legenti
Disfertationem meam pulchre conflabit.  Cum
vero tum temporis amore Hiftoriee Philofophicae
eflem ‘captus, examini fubjeci Cl. Theologt refu-
‘tationem , eamque Disquifitionibus meis de Viris
Eruditis Atheismi [ufpectis adjungendam putavi, pro-
ut id ex Confpectu Operis mei in Helvet. Bibliothe-
ca, & Temp, Helvetic. repraefentati conftat. Quo-
piam vero ita providente Optimo Numine ante
decem annos docendze Theologiz admotus eram
hzc Studiorum genera abjeci, aliis quippe inten-
tus jam curis & laboribus, Cum vero nuper in
manus veniflet Cl. & Amiciflimi ALBRECHTI
Lycei Francofurtani Rectoris digniffimi de Prono-
¢a Epicurea Disfertatio , invitatus quafi ab eo fai,
ad ea, quz contra Cl. Theologum fcriptis config-
naveram, edenda & Mufeo huic nofiro inferenda.
Antequam vero ipfa Cl. BUDDEI argumenta ex-
pendam , generalia quadam huic disquifitioni
premittenda efle puto. ;

- [mum eft: Ipfi Clariffimi Viri, qui Theologiam
Stoicam impugnant, fatentur, Stoicos non fem-
per in hoc Argumento fibimet ipfis conftare, fed
diverfis uti fententiis, qua mox in hunc, mox
in alterum (enfum rapi poffint. Quomodo vero
his conceflis probari poflit, Stoicos certum ali-
qued & fibi per omnia conftans Syftema de Deo,
mundo & homine ftatuminafle, fateor me nefcire.
Dabimus quadam Virorum doctorum ut thefin
. _' hane

4




S

R ey

T T TS AR T
¢

BE ) 177 ( 3%

hanc probemus, teftimonia: Celeberrimus & Ami.

ciffimus BRUCKERUS, Vir (i quisquam alius Hifto-

rize philofophicee peritiffimus, in Hifforia Critica Phi-
lofophia, opere etatem laturo Tom. I pag. 910ta lo-
quitur: Non ab reerit obfervaffe Stoicos praflantiores ple-
rosque non [emper confenfifle, [ed in diverfa abeuntes
Zenonis Syflema [epinfcnle veliquifle. 1d quod non Epi-
&etus tantum , Seneca ¢* bis funiles fecere , féd a Chry-
Jippo quoque, Diogene, Panztio &' Pofidonio faltum
efl. Ipfe 6 Mxrapirns Cl. Buddens Exercirat. de
Spinozismo ante Spinofam p. 322.  Fuit, inquit, hoc
commune Veterum Vitinm [yflemata male cobarentia fi-
bi formare: pauciffimique [olliciti de eo fuerunt, quo
pacto [ententias, quas defendebant, inter fe conneclere,
&' in juflum redigere ordinem poffent.  Clarillimus &
dod&illimus Albrechtns Disfertatione fupra laudata
p. 17.itafapienter judicat: Primo aquum pofiulare vi.
dentur Viri [apientiffimi, cum [Cifcunt, non ex plorio.

Jis bujus vel illius Stoici verbis disciplinam hujus gene:

ris affimari debere. Nonne antem eodem jure pofinlari
poffe videtur, non ex durioribus bujus vel illius Stoici
werbis difclplinam bujus generis aflimari debere?  Anti-
quiffimorum ex portice Sapientum pleraque intercidiffe
notum eft; ceteros antem wirifice discordare, nec quod
buic placet, ab altero probari, fatentur ipfi floice Philofo-
phia enarrateres: quin non ipfi folum inter [é disfentis
wnt , [ed eosdem a [e ipfis disfentire, nec in omnibus
conflare , wel ex uno facillime difcas Seneca, in quo , ut
Dn. L. Mosbemius obfervat, tot legas inter [¢ pugnantia,
& do8rine quam profitebatar, initiis contraria, ut
nullins par jit ingenium omnibus ejus inter [¢ [ententiis

- conjungendis aut conciliandis,  Quis antem binc non

intelligit , difficile effe ex tot Scriptoribus tantopere intes
Je discrepantibus [yflema difiipline foice nectere, quod
' M2 gmnis



B ) 178 ( 3%

omnis porticas ut funm deosculetur.  Forfan ipfi wne
Svoas Sapientes, [i [yflema ejusmodi ipfis vecopnofcere
contingat , idem , quod hodie fievi [olet , conquerantur,

falla fibi tribui, mentem perverti , inique fecum agi,

gnod opiniones difcipuli , vel Doctoris privati, in ratio-
nes Magiftri vel totins fumilie transferibantur. Ee Se@.
VIl ait:  Plurima que Stoicis vitio verti folent confe-
quentie [unt ex ipfovam [yflemate dedulie.  Verum
multa effe, que obfiffunt, quo minus omnia liceat ali-
cui tribuere, qua ex ejus [yfiemate fluere videntur
fi quis wmibi fidem babere abnuat judicem incorvuptyn
D. Abbatem J. L. Mosheminm appello s Quiillud quoqre
prudenter [cifcit, nullum Veterum [apientie Antiftitunt,
ne quid de recentioribus dicamus ; innocentem ¢ pinm
forey Ji illa omnia, fenfife eos pronuntiare liceret , ad
quaz nos precepta eorum videmus ducere, ~ Ha@enus

Cl. Albrecht, cujus fententize penitus fubfcribo,

II. Exiftimavi & adhuc exiffimo , quorumvis
hominum de Religione Syftemata, five illi Gen-
tiles, aut Turcz fint, (i modo rei natura id per-
mittat, benigne efle interpretanda: Ego hoc Of-
ficiom preefliti Stoicis 'in mea Disfertatione , ne-
que ut puto fine fontica causfa. - Omnes Stoici in
univerfum caterique Viri dodi inter antiquos
contendunt, Stoicos conftanter docuiffe : Dari
duas eternas & {ibi oppofitas fubflantias, Deum
nempe & materiam: dari providentiam ad maxi-
ma, medioxima & minima fefe extendentem: De-
um ponfolum quid efleccrit {civiffe, fed & fines
intendifle: hominem efle liberrimum. Heec prin-
cipia conflanter tepuere.  Quam dju autem illa
ftant Spinofismus illis nullo jure impingitur.

iIl. Omnes Interpretes admittunt , obfcurio-
res & duriores Sectee alicujus phrafes ex iis locis

elle

e

il E R SRR SRR

SR

T

ittt

i ﬁ_ﬂﬁ\““

i

il i



T R

R

S e T —

TSR

T e T T S

®S ) 179 (3%

effe explicandas , in quibus perfpicue , clare &
rotunds animi fui fenfa & decreta expofusrdne:
At & hic talia adfunt magono numero. &

IV. Perpendendum quid homines in tales per.
plexitates conjecerit :  Admittebant materize zter-
nitatem , & tamen aﬂquam in exornando Univer-
fo Deo tribuebant poteftatem : Providentiam di-
vinam difertis verbis admittebant, ubi vero ad
originem mali moralis & phylfici deventum erat,
& ad queefionem: Si Deus ompia moderatur,

cur malis bene eft, bonis male? principia fua

male cohzrere fentiebant; interim & providenti-
am & libertatem hominis conftanter tuebantur.
Inter Chriftianos funt Viri Ceieb. v. gr. R, SI-
MON, BEAUSOBRE & alii, qui neque ex voce

N12 neque ex vocibus zreley s worery &c. Creatio.q

em ex Nihilo probari pofie asferuerunt; fed ad
contingentiam Univerfi confugiendum effe exiitu-

‘marunt. lidem in queftionibus de origine mali

& felicitate malorum, iofelicitate vero bonorum,
multa egregia plane & Stoicis ignota adferunt; fi-
mul tamen candide affirmant, dificu'tates omnes
hic occurrentes plane & plene in hac vita folvi
non pofle, Equum igitur eft, ut hominum ma-
jore luce privatorum fententias benigne interpre-
temur. Quod a me fa¢tum efle jure puto.

V. Nihil facilius et quam ex obfcurioribus &
durioribus veteris Auctoris phrafibus, adjunéis
hine inde zaliis principiis, f{uppreflisque iis quee
benigniorem interpretationem admictunt , Syftes
ma conficere, quod periculofis confe@atiis obno-
x:um eft. Ita faGum ut habeamus Spinozifias ante
Spinozam , Pelagianos ante Pelaginm , Enthufiaflas ante
Euthufsaflas &c.  Immo beneficio hujus Methodi

M 3 ex

phi.



B ) 180 ( 3K

ex Scriptis Stoicorum, Platonicorum, imo ipfi-

us Jerd. Bruni monumentis Leibnitianos ante Leibniti-
um reperias. Quo jure {ciunt illi, qui Syflemata

illa cEBeg 72 dev examinarunt,

V1. Nefcio quis morb® zetate noftra quos.
dam Eruditos adflavit Atheorum inter Veteres nu-
merum adaugendi.  Si hos audias, Orientales
fere omnes , Grazci & Romani, ut de Siamenfi-
bus, Chinenfibus &c. nihil dicam, talia Syftema-
ta admiferunt , quee Atheismo favent: Utrum
haee cum effatis Pauli ad Romanos de 7w 3voce
74 @ & bonitate Numinis legem naturalem ho-
" mibibus concedentis conveniant, judicent alii.
Ego asfentior Celeberrimis Viris , Hamburgi

() ‘ ~.,‘s?quondam , imo univer(i Eruditi Ocbis luminibus,

Alb. FABRICIO & J. C. WOLFIO qui ita de hoc
argumento pronuntiarunt: Infelicem ¢ religioni ac
bumano generi parum utilem, nec bonorificum, [ed ini.
quum laborem effe , principes ingeniorum &' preeflantiffi-
f0s totins antiquitatis Viros invites trabere in Societa-
zem Atheorum , ¢ aniver(un Etbnicismum confundere
cum Spinozismo atque Atheismo, cum Apoflolus quoque
in Ethnicorum Sapientibus non tam defideret cognitionens
Dei, quam quod Deum, quem ex operibus cognafce.
bant , non tanguam Deuwm bonore [unt [uper omnia pro-
fecati. V. Biblioth, Grace Lib. U1, Cap. V1. pag.
178. |

Hi:ce in anteceffum praefirudis ad Examen ip.

fum Argumentorum coutra nos allatorum progre.
dimur.

S I

QU8

i



s e —

B e S e

RS ) 181 ( IN

* X %
4

o B '

Eprafentabo autem ipliflima Verba Cl. Theo.
logi, eaque uncinulis quibusdam a meis distin-
guam, ne ponderi Argumentorum, quibus ufus
elt 6 Mazzpitns, aliquid detraxifle videar. Ita au-
tem incipit pag. 36. loco citato: ,, Occurrunt
{ane in Stoicorum fcriptis effata haud pauca,
quee Ol. Viri asfertis favere videntur, cujusmo-
di nonnulla & ipfe exhibui in introductione ad
Philofophiam SToicam ex mente M. ANTO.-
ININI [mperatoris. Sed longe plura occurrunt,
quee iis e diametro obverfantur. Ita nimirum
res fefe habet prout jam monui, & etiaminin-

23
7
2
b
3
b B
b b
27
2>

tra Syftema Philofophize toicee fpetata: vel
prout ex propriis & domefticis Philofophize iftius
principtis fluunt, ac originem trahunt.  Priori
modo {i queedam confiderentur, fubinde longe
veriflima {unt, pulcherrimaque, ita etiam com-
parata , ut nihil minus quam Fatum aliquod
ftoicum indicare videantur.  Sed fi fecundum
vera ¢ gennina Stoicorum principia ea explices ,
longe aliter {e rem habere deprehendes. ,,
Responfio: Ut fententiam noftram rite expli-
cemus, ante omnia monemus, nos, dum Stoi-
corum patrociniumi {uscepimus, probare noluiffe,
eos de Deo & Providentia recte’ per omnia fenfis-
fe: hoc in ipfa disfertatione & alibi perfpicuis ver-
bis monuimus. Hoc unum intendimus, Stoicos
ita in hoc argumento locutos , itaque fuam fen-
tentiam protuliffe, ut unum aliquod Syftema ex
M 4 certis

»
2
»
2
2
2
»
2
22

troductione illa obfervavi, duplici ratione Ef«” © «
fata Stoicornm confiderari pofle, vel iz fé ex-.



®S ) 182 (3%

certis & perfp:cms principiis conftans ex Scriptis
eorum concinnari haud pofiit 1 conciffimus &
adhuc concedimus, poffe hmc inde loca perfpicua
ex Scriptis Stoicorum colligi, ex quibus Syltema,
Spinoze haud abfimile, coufici poflit. At conten-
dimus fimul , ex iisdem monumentis plane huic
oppolltum Syﬂema adornari pbﬁe: uude confici-
mus pebis hac in patte ad &royny recurrendum
effe: Tale autem Syltema quod Spinoze opinioni
contratium eft ,” & quidem ex domeficis Stoico-
rum principiis pentum 10 Disfertatione noftra ex-
hibuimus. Heee i oblerventur, neque Stoicos ab-
folvemus , uneque etiam condemnabimus, CL
BUDDEUS aliique diffinguunt D creta Stoico-
rum in certa atque domeftica principia, fecun-
- dum que cectera omnia (plendide & recte, ut
“ajunt, dicta (int exigenda. At ubi tandem extat
‘illud Syfema floicum e deﬁmtxombus, axioma-
tibus, & propofitionibus ita adornatum, cui alize
propoﬁtxones aque clarx atque dométice oppo-
ni pon poffint¢. Hadtenus exiftimavi quiflimam
effe omnium Interpretum regulam, ut nimirnm
loca dubia & obfcura ad certa & perfp:cua Auéto.
rum loca tanquam ad normam exigantur, & ex
1is priora elucidentur: at fruftra heic ad 1llam re-
gulam provocatur; que enim perfpicua atque
domeftica loca, utita loquar, ad Stoicos abfol-
veodos poflunt ex Scriptis eorum peti, ac ad
eosdem damnandos.  Hoc adeo apertum eft, ut
pulla propolitio. pcnculofa de Dco, de Prowden-
tia, Fato adduci pmizt, cui contraria, eaque fa-
_ na & rectior opponi pon poflic.  Hing fruftra
~ mea fentenia clamant foicee Philofophiee oppug:
natores, tos, qu1 Stoicorum decreta a Spinoze
' T fen.

O

-

I

#

Il

ﬂ

Il

TN TORATITATE

i



S

T e e e

T R I T

o T R R T L

RS ) 183 ( 3%

{ententia abire contendunt ad certa & domeftica
eorum principia non attendere ; poteft enim hoc in
ipfos qui talia defendunt commodiffime retorque-
ri: certe loca, quez inDisfertatione mea adduxi,
perfpicua funt, atque e domefticis eorum principiis

petita: Neque mirum eft nos hoc in argumento

heerere dabios & fufpenfos, non enim videntur un-
quam Stoici cogitafle de Sy{temate aliquo concin-
naodo, in quo omnia, quz de Deo, Providentia
& Religione naturali dici poffent, apte inter fe
effent connexa, & certis atque petfpicuis prin-
cipiis coherentia : Tale faltem in Stoicorum
Scriptis non legi. Syltema vero Spinoze quo ten-
dat, vident omnes, qui quid ex certis ratioci-
nandi legibus confequatur perfpectum habent.
Atque hzc funt, qua obflitere hactenus, quo
minus Stoicos Aeheismi vel Spinozismi teos poftu-
larem.  Interim {i quisquam mortalium ab iis
opinionibus abhorret, qua libertati divina & hu-
manz infidias firuunt, 1s ego fum.
e Sl '
Pergit Cl. BUDDEUS: ,, Haud raro Stoicos

5> 1ta loqui ac {i Deum pro Societatis humanae
5» vinculo omuique juris fundamento habuennt,
», lubens equidem fateor: Sed vera & genuina
» ratio erat, quod Deum ceu animam mundi
»» per totum hocee Univerfum diffufum erede-
sy Tent, cujus pars quadam, {cilicet mens in
5, fingulis effec hominibus. Hioc homines par-
5> tes effe Univerfi, & inter {e cognatos conten-
sy debant, quorum adeo effet, neminem ladere,
5y fe ipfum fincero amore profequi , & queae re-
s, liqua erant Juris Nat. Capita. Ad hoc proban.
3, dumrprovocat ¢ Maragilnc ad ea, quz fingu.

M g )y larg



Be ) 184 ( 3

5y lari Disfertatione Antonmo Philofopho pree.
5, miffa dixerat. ,,

Resp. (1.) Quaz de Anima mundi a Beato
Viro dicantur explicatius tradi debuiffent, de
quo tamen infra dicendi occafio {uppeditabitur,
(2.) Sidixiffent Stoici , mentes noftras ex Deo
efle delibatas, erraflent quidem; at id non fub-
verteret propofitionem de origine Juris divina,
(3.) Loca EPICTETI & PLUTARCHI, qua in
Disfertat. noftra attulimus, ad probandum exiften-
tiam Numinis, feu potius perfuafionem de exi-
ftentia Numinis {fecundum Stoicos omnium offi.
ciorum in Societate Civili vinculum efle; nihil de
caufa juris a B. Viro in medium produ@ainnuunt.
Confiderabant Stoici uriverfum mundum tan-
quam unam aliquam Civitatem hominesque a Deo
in hunc mundum tanquam membra uniusReipub.
licee demiffos. Sublata igitur perfuafione de Deo

& Providentia tolli mutua hominum officia asfe.

rebant. Hoc docet excitatus a2 nobis ARRIANI
locus: docent hoc ipfum loca alia Stoicorum:
notum CICERONEM in libris de Officiis ut pluri-
mum Stoicos fecutum. [s autem Lib. III. Se&.
6. ita de hoc Argumento loquitur : Qui antem
civinm rationem dicunt babendam , externorum negant,
bi dirimunt communem bumani generis Societatem , qua
fublata beneficentia , liberalitas , bonitas Jztﬁzfm .
 funditus tollitur : qua qui tollunt , etiam adverfus
Deos immortales im)ii judicandi [unt. Ab iis enim con.
flitutam inter homines Societatem evertunt: cijus Sacie-
tatis arltiffimum vincalum eff magis arbitrari effe con-
tra unaturam bominem bomini detrabere commodi [ui
caufu, quatn omnia incommroda [ubire vel externa cor-
poris, wel etiam animi, que non vacent juflitie. Idem

Cicero

hs “ﬁ.

.;;ﬁ{wl-\q\; EAT e

‘\l-ﬂ\ i wf ekl



I —

e TR R T s A T e

#E ) 185 ( RS

Cicero Cap. §. hujus libri paturze noftre rationem
legem divinam vocat. Ita loquitur SOCRATES,
PLATO, SENECA, aliique Viri doctiflimi intee
Veteres.  Vide paffisn Comentatores ad Off. Gi-
ceronis, GREVIUM cumprimis ad Lib. III cap.
§ & 6tum.  Plane aliud vinculum Societatis hu-
manz pofuerunt Stoici, quam hic a Cl. Viro

fingitur, Practer loca citata egregie hoc mutuum

vinculum Stoicorum- explicuit Ifacas CASAURBO-
NUS in Comment. ad Sat. III. Perfii, qui huic See
& addiCtus erat. Poctae verba ita fonant:

Difcite O Miféri & canfas copnofiite rerum ,

Quid fumus, & quidnam vidturi gignimar , ordo

Quis datus , ant mete quam mollis flexus &' unde,

Quis modus argento, quid fas optare, quid afper

Utile nummns babet: patrie charisque propinquis
 Quantum elargiri deceat: quem te Deus effe

Jaflity & bumana qua parte locatus es in re.

Ad ultimum verficulum ita commentaturCASAU-
BONUS. Obferva divinam vocem Deus non Dii.
Nam ita paffim Seneca ; M. Antoninus &' Arvianus
atque alii e porticu doclores 5 qui etfi loguebantar cum
vnlgo, & [epe Deos Deorumgee nomina in ore habe.
bant , in explicandis [us Schole decretis Deum unum
prodebant caufam efficientem bujus Univerf: frcut no-
tum eft e M. Tullio, Seneca, Laértio , Zenone atque
aliis,  Et bumana qua parte ¢g'c. Humana vés eft
univerfi bumani generis Societas : adbuc igitur wegs
exeocwy loquitur.  Nam bomo quatenus homo eft ha.
bet ayeriv (& naturalem conjunclionem cum ommibus
bominibus: Sed illud generale officium reflringitur pofiea
aliis, ut dicain cum SToicis, orb.bus mineribus: qui eo
expresfins intelliguntur, quo patent angaftins.  lnde ej;
- quo



guod privatas charitates plures curant, quam publicam
Civitatis aut vegni ntilitatem : nam ad univerfum mun-
dyim [uas cogitationes veferre 5 quamt pauci [unt quibns
wel [olum in mentem unquam venerit ¢ Stoici vero cor-
vigendi bujus erroris gratia, smde multa in vitam pec-
cata manarent , foliti [uos non tantum ad univérfe ha.
mane vei, at bezc contemplationem hortari, [ed etiam
ad totius rei Umverf tatis:  Quippe omne hoc unumn es-
[e; cujus pars imo membyum homines fint; [ingulas iu-
tem civitates efJe quafi totidem Univerfi domas._ Quic-
quid inflituerent howines , ant quicquid illis ufu veni-
ret, in ejus aftinnatione acula: [emper debere ad Univer-
fitatis confiderationem erigi; ex aua cogitatione illum
Jructum perciperent, ut nibil agerent quod cuiquais
mortalium noceret 5 mibil iniquo ferrent ammo, quod
magnus ille Rector decreviffets certi onmia ab Eo fic
adminifirari , quomodo ad Univer[itatis [alutem expo-
diat: nihil porro wuniverfo mundo expedire, qaod pri-
vatim [imgulis non f1t conducibile.  Jure igitur M, An.

zontnus libro 111 [cribit, nibil adeo ad magnanimitatems
valere , quam (2 norimaus cafus bujus vitee recle azﬂzmm. -

ve: quod ita exphcat ex fupmore dolhrina = "Oudty
ET0C pe'ya?xa@gaa‘uvng mrosnlsncy s we o EAeyx ety 0 wae
ahnﬁzm ERASOV TOW T Bm vmromrizFlofloy SuvaSra ® ner
T ezl 31-&:; e adlz o ogcw we Te cuveTIBaMNey 6ol Ti=
vi T zoa*y,w 6ToIol TIVE TBTO ;cgs?&v wugé'ptopcvbv;
iy JaEy eyl mfuv s '}rgo; TO OACY 5  TiVE O & Wgog
Tay . cz,v&gmwov WQ?\JTHV oﬁc& "’ro?\scut; THE dV@Tz’TﬂQ 3 de
eu ?\om'm woAstg wgweg oriiou étcn I. e szzf permre’e
maﬂnammztarem mgmerat acque mpedzte vereque discut.
Lere poﬂé unum quodqz{e eoruin,qie 1 vita wm‘mgzmt 5

eademzue [ic intueri [emper 5 ut mentem funzl [ubeat

quali mioando s qualem wufum hoc prabeat , quarmnam

Uuiverfi relpecin dignitatemn obtineat ; quaninam , bo-
miinens

]

0 E ) |

K2 i Cm; n e e

,‘ﬁ?f}”.;.ﬂ;'_._.‘.‘..-.. s

— -:‘-’Ti'—-\"ﬁfir“ﬁ‘"\"‘j-‘*'-; i



e s

TR i

N AR SR

B e ST

B2 ) 187 (3%

iminent quod attinet, qui civem agit [uperne illins, cns
jus relique civitates ifie quaft familie exifiunt. Hacs
tenus Cafanbonus , qui plura hunc in {enfum addua
cit loca, & confer GATAKERUM ad Lib. IL. A.
Philofophi Sect. XVI. Ex quo patet, longe alis
is, quam que adfert Cl. Buddeus, principiis Soci-
etatis vinculum ex mente Stoicorum jnniti, Mis
rum eft autem, Beatum Virum ad disfertationems
fuam Antonino preemiflam provocafl, probaturum
Stoicos ideo exiftentiam De1 pro Juris principio
habuiffe, quod mens eflet pars Dei. . Nihil enim
ejusmodi ipfemet dixit B. Vir, fed plane contra-
rium; proferamus quadam: Sect. XV. Cap. VIIL.
de hoc argumento agit: Alterum wverg, inguity
fundamentum g cui hanc dollrinam Stoici [uperfiruunty
ilud eft,  quod bomo [it pars Univerfi (& membruus
magne iftis atque univerfalis Societatis. = Provocat,
ad hoc probandum ad Antonini queedam loca,
& ad Sewecam.  Quee (iadducemus.omnium optime
refutant jpfius Buddej interpretationem. Ita au-
tem loquitur. A Philofophus eéx verfione duntaxat;
ne prolixior im: Ramus a proximo amputari ramo
nen poteff, quin &' a tota arbore vefecetur ; fic homo
etiane ab  uno avullus homine non poteff non etiam
a toto excidiffe cetr.  Et vamum alius aliguis: bhomo vero
ipfe [e ipfum a proximo [eparats dum ewm odit , aut
averfatur : ignorat antem etiam a rota civili Societate
eadem ratione f6 abrumpi.  Verum tamen hoc babe-

- wnus munere Jouvis , qui banc Societatem conflituit, i

rur[um adcrefcere proximo , ¢§ pars effe totins po/fimus.
Idem Lib. VIL Se&. 13.  Quam rationem in unitis
&' compalis corporibus habent membra , eam obtinens
vatione predita animalia in divifis, praparata ad unans
guandam aclionem.  Hoc eo magis animum tinm tan-

&l y



RS ) 188 ( 3%
gevy i crebro tibi ipfi dicas: membrum fum ejus 5 quod

eff ex ratione preditis conflatum , corporis. Si autem
dicas , te effe partem , nondum ex animo diligis homines,
wondum ex certa veri boneflique comprebenfione ¢y ine
telligentia beneficentice afus te delectat . adhuc decoris tan.
tum canfa illam exerces , non ut qui dum aliis benefa.
cis , fruclum ipfe tuz beneficentie maximum percipias.
Lib, X. §. VL. Quatenus vero mibi cognatio quedam
eft cum partibus, quam [unt ejusdem generis , nibil
agam, quod a bono communitatis fit alienum , immo
potins. congeneribus fudens , ad commanem utilitatem
omues meas acliones dirigam &' a contrario avertam.
Ita tandem loquitur Seneca Epift. 95, Membra,
inquit, [wmus corporis magni, natura cognati [umus
ex iisdem, @ in eodem geniti, amorem nobis indidit
mutuum , ex ejus lege miferius eff nocere ; quam ledi.
Soctetas bumana lapidum fornicationi fimilis effy cui fi
[e lapis unus [ubtraxerit, ruent omnia: omninmgne lo-
pidum ex aquo intereft,  fingulos in fuo loco & officio
continere.  Heec funt loca illa, ex quibus B, Vi
oftendere voluit, Stoicos ideo juris omnis fundas
mentum in perfualione de Numinis exiftentia po«
_nere, quod mens humana pars {it Numinis: fate-
or, me non tam acutum cernere , ut talia in cie
tatis locis videam. ' &
Il

5, Quod dicitur (pergit Cl. Buddeus) Stoicos
» Deum a mundo diftinxifle , non aliter admitti
» poteft, quam (i per mundum intelligas materi.
sy am, a qua licet Deum diftinxerint, {imul ta-
,» men eum cum illa ar@iffimo vinculo conjuna
»3 Xerunt, adco ut eum pro anima mundi habe-
s fent.  Quod vel innumeris, fi opus effet,
»» comprobari pofiet teffimoniis; fed fufficiant ,

» qux




———

e e e =

T e T L R Y S TR

e e e e e

S

82 ) 189 ( IR

5, quz ex M. Aurelio Imperatore attuli in intro-
,, dud. ad Philofoph. ftoicam Sect. IIL. fegm. 3.
ag. 34.
" 'Ee%p. %on‘cedit ergo Cl. Vir, Stoicos, Deum
a materia diftinxifle: quod fi hoc eft, Deus &
materia vel mundus feu Univerfum non {unt una
quzedam f{ubftantia, quod (tatuic Spinoza. At ar-
&iflime cum mundo, inquit, conjunxerunt Sto-
ici. Sed dicendum tandem, in quo arctiffima il-
la conjunctio confiftat. Certe ubique caufam ef-
ficientem & materialem distinguunt; distinguunt
inter Deum & materiam.  Heec {unt domeftica
eorum principia , ut omnibus notum eft, Ubiau-
tem de operationibus Dei in mundum [oquun-
tur, ftatuunt aliquam Dei & mundi conjuncio-
nem; adeo ut Univerforam nomine non folum
ipfum mundum, fed & Deum ipfum compre-
hendant; ita tamen, ut quotiescunque agant de
Deo & mundo feparatim, ita femper loquancus
ut aperte fignificent, fe aliud Dei, aliud mundi
mominé intelligers.  Aperiunda ergo fuiffe illa
conjunctionis Del cum materia ratio, antequam
confectaria inde deducerentur. Cogitemus quzfo,
quam nos qui Chriftiani dicimur, conjunctionem
Dei & rerum omnium in mundo ftatuamus. Con-
tendimus Deum materiam omnem, poftquam
eam creavit, fingulis momentis confervare, in
eam agere, eam movere: dicimus Confervatio-
nem elle continuatam creationem : dicizaus Deum
efle omnipreefentem, id eft nuilam materize par-
ticulam effe , cui Deus non adfit fingulis mo-
mentis, & in quam vim {uam non exerceat. De
mente noftra ita loquuntur plerique, ut conten-
dant, pon folum fubftantiam ejus; fed & facyl-
tates, imo facultatum exercitium, fine potentis-

{ima



W8 ) 190 (3%

fima Dei operatione, fubfiftere per momentam
non pofle. S. Littera nos in Deo vivere move-
11 & efle teflantur. Ex Eo, per Eum & in Eo ompes
res efle dicuntur, utde phralibus multis; quibusiha-
bitatio Dei 1n fidelibus exprimitur, (*) nil dicam.
Hezc f(ane aliquam Dei & mundi conjun@ionem

inferunt , non tamen efliciunt, ut Deus & mupn-

dus una fiat fubftantia,, At, inquit B. Vir, Deum
pro anima mupdi l_lab.u;er:uril_t._ Speciofa hxc &
{eepius repetita Objectio eft, quam poft Cl, Tho-
mafium , B. Vir, alique Viri do&i referunt, di-
centes Stoicos Deum, uti in Scholis loquimur,
pro forma mundi iformante, nov adfifiente habu.
iffe.  + Mihi heec objectio tanti non videtur effe
ponderis, quanti videtur jisy qui a me in hoc ar-
gumento disfentiunt, preefertim quod hec lo-

- quendi ratio Scholafticis ufurpata, Stoicis ignota -

fuerit. Sit autem, fi ita velint Viri Doéti, Deus
anima mundi ex mente Stoicorum, num ergo

probatum eft, Deum & mundum unam abfol;

vere fubftantiam ? Certe hoc idem eflet, ac fi
quis diceret, mentem & corpus unam abfolvere
fubftantiam, quia in homine uttaeque {ubflantice
ar¢tiffime funt conjun&tze.  An conjuncionis ra-
tio inter mentem & corpus adeo nota eft, ut ex

hac conjunctione translata. ad Deum , .certo & -

evidenter inferri poflit , qualis inter mundum &
Deum connexio fit? Dicendum ergo foret quous-
que illam conjunctionis rationem urferint Stoici.
Neque hic unus vel alter locus obfcurior, aut
durior loquendi ratio pro norma interpretationis
omnium aliorum locorum contraria docentium

habendus eft, filentio plane involutis omupibus,

a qu&:
(*) Videfis A& XVIIL: ?8, Colofl. I : 16, 17. Rom,
 XI: 36. &e, e ;

[N T

1

I



R

i e

TR e

e et

£ ) 191 ( 3%

.planiorem fenfum fundere poffunt.  Certe tog

loca funt in quibus mundum a Deo distinguunt,
& Imperium Dei in omnia illi conftanter triby.
unt, ut mirum fit wvrgeri illam Distin@ionem »
unum alterumve adducamus. M. Antoninus Lib V], .
Se&. 36. ita loquitur : Afia Europa Orbis [iunt an-
guliz Mare quodvis guttula :  Athos mons ejusdem gle-
bula, tempus omne inflans punctum &vi, parva omnia ¢ qa
duca 5 evanida , proveniunt indidem univer(a , a Mente
communi illa vel directe profecta, vel per corﬁquémia'm
neceffariam , etiam riclus leonis, & venena ¢ noxi-
uin quidvis 5 [icat [pina & lutum NB. que rerum il
larum pulchrarum & [peciofarum appendices [imt 5 nofs
ergo ifia ab eo quem colis aliena opinari, [ed rerung

‘wniverfarum Originem tecum perpende. Qui prafentia

vidit cunéla vidit , tum que ab aterno fuere | tum quz
in aternim futura funt , cunéla enim cognata [ing
& wuniformia. Vide ad bh. 1. Gatakerum. = Seneca Je
benefic. Lib. V1. cap 23.  Dii (inquit) prima illa

conftitutione , cum aniver[a disponerent , < etiam nofira

viderunt, rationemaque bominis habuerunt ; in nofiras uti-
litates principio rerum premifla mens eff , ¢ is orde
mundo datus , at appareat cuvam nofivi non inter ylti-
ma habitam. lidem Stoici telke Cicerone de N. D.

- cap. LIII asferebant , mente confiliogue diving omuin

in_boc mundo ad [alutem omninm confervationemque
admirabiliter adminifirari. ' o
- Javenalis Sat. X, v. 346. ex mente Stoicorum
ita loquitur
Nibil ergo optabunt homines? fi confelium wvis,
Permittes ipfis expendere Numinibas, qguid
Conveniat nobis rebusque [it utile nofiris :
Nam pro jucundis aptiffima quaque dabunt DI
Carior eft illis homo quam fibi.
e Vide ad h, I. Commentatores,
Tom. I, N Dente



88 ) 192 (3%
"Denique Seneca Cap. XXXII Lrb 1V. de Benef.

‘Nota eft illis operis [ui [eries , omminm illis rerumm per
snanus fuas iturarum [centia in aperto femper eff , nobis
‘ex abdito fubit.  Num ita loqui potef qui Deum
‘cum mundo confundit? ‘At videamus, quoniam
ad Disfertationem Antonino preemifflam provocat

B. Vir, qua ratione ibi probet Deum cum mun.

do ardtiffime conjunctum: Fatetur pag. 3. 4. telli-
moniisque probat, Stoicos per Deum incellexifle
mentem, vel rationem per naturam rerum omui-
um intentam & commeantem. Poft hec ita per-
git: 5, Irain univerfum omnes Stoici, qui De-
5, um pro Anima mundi venditabant. Iftud vero
2 & hic fibi vult dutoninus, & alibi quoque
,, aperte docet; Namque & Lib. VI Sect. 29.
5 Opxﬁcem mundi, hoc eft Deum, rerum natu.
» rec {emper intime adefle fcripfit : "E7: Twy umo
QuoEg TUYEXOUEVQY evddy €5t naw mcgaa,u.sve; 7 ]t
crevaraca duyapuc, i.e. In his quae natura conti-
nentur, remanet, intusque eft vis ea oprex.
Et alibi: Mueéls povoy cupmvery To mreprexoils aspr,

»
2
»
| 27
s
_V?'?
7
”
»
2
23

RE

€ 0 n’m'ov n voeg duvapass mzﬂ; aexu’}m s 2o et~
A EQosTHKE To CTATM mey.sm > 7egh 7 ocsgmé“h; T
yATryEuTaL J‘om;.esm. 1. e, Non jam tantum m}a
fpirandus eft univerfus acr, fed & confentien.
dum cum Mente, qua univerfa comple&tur-
,, Haud enim minus vis intellecirix ubique cir-
,», cumfufa eft, & omni qui trahere poteft, fe
5 ubique ingerit, quam communis hic aéc omni
5, Ipirarevolenti. Lib. VIIL. Se&. 45. Nimirum
5y Deum non tantum effe Animam mundi hic do-
5y Cuit Antoninus, fed & homines ipfos divinz hu
» jus esfentiz, five anime mundanz effe parti
2 Cipes

'a,N\.ac nJ‘n Ret GUIQUVELY, 70 weprexolls wavlx Vogpw 5

e

SR

MR S A e



S

D e e o T D T T

s e e e

R e T

»
7
27
»
2
2
»
»
7
Y
2
»
2
»
»
3

kD
»
2
b
»
»
2
»
»
2
27

»

»
»
9
2

.3

RS ) 193 (3% -

cipes.  Plane ad eius mentem Seneca : Tod

tum hoc, quo continemur & unum eft,

& Deus eft : & Socii ejus & membra fu-
mus epift. 97. Atque inde, etiam evenit, ut
Deus tum exteris ftoicis, tum etiam fepius
Antonino noltro Nature nomine veniat.  Sic 5

ey SAwy Quris inquit TElo Eoyor Exers T2 we

oVl txer peTaTIdevdcs METABANELY 5 ac’:gew ey Sep
noe Enes Qegesvs Univerfi natura hoc agit, ut
quee hoc modo habet alio mutet, & e¢x uno
loco in alium res transferat. ~ Sed omunes qui-
dem Stoicorum, quos de Deo fovebant erro-
res, unico quafi fasciculo accurate complexus
elt Jacobus Thomafins de exuftione mundi ftoi-
ca Disfertat. XIV, Docebant enim Deum intime
infinnatum efle mundo, & quidem per mo-

dum partis formalis, qualis ¢ft animain cor.

pore , ita ut cum eo conftituat unum per (e
compofitum , alterque alteri & nomen fuum
& proprietates communicaret. ~ Iftud quidem
recte adferebant, & Antoninus quoque docuit,
intime adefle Deum mundo. At in eo plane
falluntur, quod Deum I) partem Univerfi fore
malem facerent. II) idque Deum mundo efle,
quod anima eft corpori , adeoque III) Deum
cum mundo unum per fe conflituere, & IV)
nomina quoque & proprietates utrumque ha.
bere communes docebant. Id quod copiofe,
eruditiffimeque demonftravit J. Thomafius 1. cit.:
Nec Autoninus , utut feepius ceeteris Stoicis
longe fanior fit, ab hoc errore immunis efts
dum enim mentem per univerfam rerum natu.
ram penctrare dixit, fine dubio ejusmodi-uni-
‘onem intellexit, qua corpori jun&ta eft anima,
Praeterea dum Naturze nomine Deus pariter ac

N 2 mun-



B2 ) 101 ( 2R

»» mundus illi venit, idem utrique nomen illi tri.
5 buit, & cum cceteris Stoicis plane {e confen-
5 tire demonfirat. ,, Ita Beatus Vir,
, S. IV. :
Perveftigemus fingula diligentius.  Et primo
quidem fatemur , Stoicos dixifle, Deum efle Ani.
mum per totum Univerfum intentum : at inde
fequi, Deum efle Animum mundi eo fenfu, quo
fumit Beatus Vir, nempe Spinoze, nemo con-
ceflerit , neque locus Antonini, qui Deum inti-
me rerum nature adefle dicit, probat, Deum efle
Animam mundi. Adponam ipfa verba integra &
-quidem fecundum verfionem brevitatis causfa:
Ita autem Imperator Organum , Inflrumentunt , vas
quodlibet, fi id, ad quod conditum eff, facit, bene fo
. ‘babet.  Ibi tamen Opifex, qui condiderat jam abiit:
At in eisy que a natura continentuy , intus eft , ibique
refidet y qua ea condiderat vis.  Proinde wmagis eam
wvereri oportet 5 exiffimandamqne tibi , fi [ecundum il-
lius voluntatem te babueris, degérisque , ommia tibi ex
animi [ententia fe babere: Sic autem &' Univerfo, ex
animi [ententia [ui habent fé [ua. Num autem hoc
probat tandem , Deum efle animam mundi,
unamque cum mundo conftituere Subftantiam 2
nimirum Vis divina non abeft'a rebus conditis,
fed jugiter illis adeft, ergo ita et in mundo, ut
mens 10 corpore, imo ea mens unum facit cum
mundo.  Quis tulerit 2equo animo hanc ratioci-
pationem? An pon omnesChriftiani docent, De-
um jugiter cunclis adefle, ea fingulis momentis
producere & movere ? Neque perfpicuus plane ad
idem probandum eft alter locus Anzonini B. V. ci-
tatus. Per 7o vosgoy mrav]x wepieyov intelligit men.
tem omaes mundi partes pererrantem: huic con-
‘ venien-

e



e —

e

R e

T O

certe # guric a rebus omnibus recte dirigendis pla-

82 ) 197 ( 3F

venienter effe agendum primo docet perfpicuis
verbis; nimirum 7o supegorarv. Deinde metapho-
ricis verbis idem exprimic per 7o attrabere.  Via
detur effe fenfus talis :  Quemadmodum aérem
ubique circumfufum quilibet poflunt attraheres
ita Deorum voluntati ubique vim fuam exercenti
convenienter agere poflant omnes. Vidit tamen
hic animam mundi Gatakerns. At {ic ita, num
{equitur mens , feu Deus ubique activitatem,
liccat hac voce minus latina uti, fuam etiam
in homine egerit, ergo Deus elt anima mun-
di ¢ certe [% mens noftra eft pars Dei, ut
B. Vir vult, quid opus-eft monere, ut Deum ubi-

By

que preefentem feu mentem omoia commeantem

artrahamus? neque quod tandem Stoici Deum
Naturam adpellitarint, fequitur, mundum cum
Deo ex mente Soicorum unam effe {ubRantiam,
Quod jam probandum.  De diverfis notionibus
vocis Nature ex mente Stoicorum jam quidem
foliciti haud fumus. *  Videantur Lipfius , Gatake-
rus & Commentatores ad Ciceronemn de Nat. D.

Lib. II. Probabimus duntaxat, Stoicos quando

hanc vocem adhibuerunt, ad causfam omnium re.
rum primam notandam , ita loqui, ut fatis pate-
at, eos Deum & mundum pro una eademque
fubfantia non habuiffe.  Proferamus exempla ex
iplo Antonine. Lib. VIII. Se&@. 20. ait: ‘B gusis

E [ 2 3 ) =
10X AGT R EXASY SIEY T ENLTCOV THE 'awrow?mfew«; ]

NG AQYNS TE nat fvelaywyng 66 o wyaBeMwy THy £Qx-

gxve Natura rationem babet vei cnjusque; tam ad fie
nem quam-ortum @G dirationem : quemadmodnum 75
is qui pilamt mittit, pile [cilicet rationem babet. + Hic

' .ne




#E ) 196 (&
ne distinguitur. Eodem libro Sec. 35. pag. 171.

Sicut velignas facultates vationalinm wnusquisque fere

ab Univerfy Natura (wwv Aoysvev Quais) accepit , ita
banc nos ab eadem facultatem accepimus: qusd quemn-
gdmodum . illa quicquid obflut & renititury in ufium
Jurm circumvertit , &' in fato disponit 5 atque ita par-

zem [ui facit, ita &' animal rationale, &c. De Numi.

ne, cunda hic disponente, fermonem effe, qui-
libet videt. Quod ipfum certe juxta Antoninuns
a rebus, quas circumducit, & in fuum ufum
convertit, ditinctum quam maxime eft. Lib. 9,
Sect. I. ‘0 adivwy coeBess Tug pap Ty OAwy dusews
rdlsrnevanving Ta Aoyine (o Eveney EMAAGY GG WPt~
Ayt pey aMaAd xaT abiavs BramTey It pndipace
1 e Quiinjufle agit impie agit. Quum enim Uni-
verft Natura animalia rationalia [ui invicem gratia cona
diderit, ut [ibi invicem pro cujusque dignitate profint ,
nec ulla vatione [ihi invicem obfmt; qui nature hoc
Dlacitum violaz , impie provfus agit. &e. In eodem
paragrapho eandem 7wy ‘OAwy duriv vocat mny ean-
eﬁld?; Rt TWY Q’M&Jﬂ‘ iAanv é’”dﬂfdl’ 'ﬂ"gaﬂnv JlTlMc
Eodem paragrapho luculentius adhuc fefe expli-
cat Antoninus dicens: Per hoc antem quod dicitur ,
Univerfs Naturam iflis ex equo uti, intelligo ifta ex equo
evenire ex [erie quadam verwm prodemntinm , [ibique
invicem [uccedentinm juxta antiquilfimum quendans
NB. Provdentice motum, quo a principio illa ad hang
verum omminm ordinationem &' adornationem [e contut-
lit , quum rationes quasdam verum futurarum apud fe
concepiffet, & facaltates quasdam exiflentiarum , trans
mutationum , @& [uccelJionum iftinsmodi fecundas dis<
ereviffer. . Taceo alia loca, quez adferri poflent;
Ex quibus conftat Stoicos; dum de Natura Uni-
verfi locuti funt; non femper mundum ingenere;
Ve

iy



B oo T T o o

T T SR

®3) 197 (8%

vel Univerfum eo nomine voluiffe fignificare, fed

‘& Deum causfam Univerf(i. Novi quam pulcherrime

apud Ciceronem Lib. II. alibique, mundum a Stoi. -
cis aliquando Deum adpellari, at qui totius ratio.
cinationis ftoice feriem, vimque perpendit, facile
animadvertet, mundum ideo vocari Deum, quod
divine r«tionis vis & efficacia in mundo omni-
bus partibus conftanter , jugiterque fe fe exerat;
fimili ratione ac hominem vocamus fapientem,
non quod putemus corpus & mentem unam ab.
folvere {ubftantiam; fed quod per aiones exter-
nas declaretur, inefle menti facultatem virtutem
acionibus exprimendi: hinc illud Sewece: Nofire
melior pars ratio, Deus totus ratio,
oV ,

At provocat Beatus Vir ad Jacobum Thomafiznm,
quod omnes facere folent floicee philofophie
oppugnatores. Is Disfertat. XIV., de floica munds.
exzflione probare contendit, ftoicam Deum for-
mam Mundi (ita loquitur) informantem effe.
Pag. 178. de Exuftione Mundi ftoic. fex Propofi-
tionibus hanc fuam fe fententiam probaturum
promittit : 1,) Stoicum Deum intime infinua-
tum mundo & 2.) quidem per modum partis
formalis, 3.) qualis eft anima in corpore, ita
ut 4.) cum eo conftituat unum per fe compofi-
tum, alterque alteri & §.) nomen fuum & 6.) pro-
prietates communicet. Non nego diligentiflime
ompium, quotquot unquam ftoicos impugnarunt,
Thomafim in hoc argumento verfatum. Quem-
admoduam autem in Disfertatione de Fato Stoicorum
ni fallor non negligenter oftendi, rationes, qui-

bus Disfertat. XIII. uticur , non efle omni excep.

tione majores; debuiflct utique 0 Maxagirns ar-
gumenta mea, qux oppofui Thumafie expen-
N 2 dere



568) rog (3%

dere atque rationes adducere cur eas fibi non

omnino fatisfacere putet : Ita etiam exiftimo

Doctitimum Virum equidem probafle , ftoi-
cos Deum arctius quam par erat aliquando cum
mundo conjunxiffe , minime autem eosdem,
Deum & mundum pro unica fubRantia proprie

ita dicta habuiffe, quod tamen requiritur (i quis

Stoicos Spinoze anteceflores facere vult. Ibo igi-
tur per fingulos illos fex articulos vifurus, utrum

rationes Thomufii conficiant, mundum & Deum
juxta {ententiam Stoicorum unicam fenfu rigido

efficere fubflantiam.
Primia erga propor tio Tbamaﬁz heeefl. - Se

cundum Stoicos: Deus intime infmuatur mundo.

Probat hoc tefimoniis Plutarchi & Athenagore.
Hzc propofitio nil nos moratur. Non enim
~ urrum Deus dici poffit infinuatus, fed quanam il-
lius infinuationis it ratio, & quousque ea fecun-
dum mentem Stojcorum Gt extendenda, queeri-

tur.  Secunda.  Stoici faciunt Deum partem mundi
formalem. Probat hoc variis locis: feligamus duo,

primus eft Senece epift. 65. Dicunt, ut [cis , Stoi-
ci nofiri, dno effe in remm natura ex qu:bm omnia fi-
ant , Caufam ¢5 materiam. M ateria jacet iners, res

ad omnia parata, ceffatura [ nemo moveat. Cauﬁt-.

antem, id eft ratio, materiam format , & quocunque
vult verfat , ex illa varia opera prodacit. 1bid. Uni-
verfa ex materia ¢& Deo conflant. ~ Alterum eft La-
&antii Lib. VIL. cap. 3. Stoici Naturam in duas partes
dividunt : unam qua efficiat , alteram, qua Je ad fa-
ciendum trallabilem prabeat: In itlia primam effe vim

[fentiendi , in hac materiam , nec alterum f[ine altero

i[fé poffe, quze ultima verba Gitera Achd. queeft. Lib.
ita cxphcat s Neque enimm materiam iplam cobarere




I
{
|
I

T

1
7
|
g
L
i

RS ) 199 (3%

potuilfe i nulla vi contineretnr , neque vim fine aliqra
materia.  Obfervet hic LeCtor, aperte duas res,
duas partes, & {ubltantias a Stoicis m=morari: una
dicitur , efficiens, ratio, ca#fa; altera maleria, res
iners ad omnia parata. Habemus ergo duas fub-
flantias, non unam.  He fubftantiz certe non
fiunt una, poftquam caufa, ratio, materiam quo
vult verfacc  Conjuncétionis ratio fecundum citata
loca in eo conlitic, quod mundus, id eft, par-
tes Univerfi plane confiftere, fuamque formam,
pulchritudinemque habere non poflent, fine canfa
& ratiome; & viciflim quod Deus fecundum Cice-
ronem vim fuam poteRatemque exercere non pos-
fet, nifi effct materia: Quod igitur mundus tam
eleganter ornatus, compofitusque (it, id Dei per-
petuz jugique prefentize tribuendum ; nunquam
juxta heec loca dicitur, de quo tamen quaftionis
fumma eft, quamprimum caunfa, vel ratio, ad

- materiam acceflerit, in unum utramque fubftan.

tiam ita fuiffe fufam, ut Deus fuerit mundus &
mundus Deus.  Hinc aperte Seneca in rerum na-

tuva dno effé ait, ex quibus omnia fiant.  Non peg

unam Subftantiam varie mutabilem omnia decur.
rere.  Regerit Thomafius aliique, Stoicos caufam
illam pro fubtiliffimo igne habuiffe. (*) At ego
dico, Stoicos cum de caufa & ratione locuti
{unt, omnia attributa, quee facultati intellectuali
competunt , adfcripfiffle Deo, quod ha&enus qui-

| S Nes dem

~ (®» Hanc fententiam Thoniafii graviflimis rationibus
& teftimoniis impugnat Cl. Brugmannus loco citato, quze

vero, cum ad {ummam’ disputationis noftre non perti
neat, non hic adducimus,



HS ) 200 ( 3%

dem ad discrimen illud a Stoicis pofitum fufficit s
Praeterea non fequitur Deus puri{limus ignis con-
junxit fe materia inerti, eamque in partes verfat,
Ergo Deus unum fit cum materia.  Adheec ubi
manent illa loca in Disfertat. mea allata , in qui.
bus Deus fecundum Stoicos preaefcire nexum re-
rum dicitur, finesque intendifle ?

Sequitur Tertia propofitio : Stoici credidernnt id effe
Deum mundo, quod anima corpori. 1ta Seneca epift. 61,
Quem in hoc Mundo locum Deus obtinet , hanc in ho-
mine animus: quod eft illic materia , id nobis corpus
ef.  Eodem modo loquitur Laertius de Zenonis
opinionibus agens : Sit autem ita atque exhibe-
at mens divina idem officium mundo, quod ani-
ma corpori, num ergo duz ille fubftantize non
amplius funt distinctee? num mens noftra corpo.
ri adglutinata, vel ante conjun@ionem cum cor-
pore, vel poft folutionem nihil et ¢ certe Stoici
unitatem Dei, licet mundum jugiter permeantis
conflanter profefli funt: hinc Laertius in Zenone :
‘Ev éwoe Qeov 5 xae v8Y > rar EHALQUEVAY > xat Add.
Quomodo autem fic loqui poffent, {i mundus a
Deo plane respectu effentize numerice distinctus
non eflet? quomodo Jupiter, poft factam mundi
conflagrationem fubfiftere poteft, {i eum mundo
unam eandemque abfolvit fubftantiam ¢ in Deum
autem, fecundum Stoicos, conflagrationem mun.-
di vim fuam non exercere ipfe fatetur Thomafius
loco citato Disfertat. VII. Idem poteft aliis con-
firmari locis. Unum f{ufhciat Senecee teftimonium
qui epiftola nonaitaait: Qualis futara eft vita (apien-
25 [ fine amicis velingaatuy in cuflodiam conjectus , aut
in defersum littas ejeclus , qualis eff Jovis, qmz;z re-

oluto



o TR,

R T R e

TR ——

o =

e e R S R e R

%8 ) 201 ( 3R

foluto mrndo , ¢ Diis in unum confufis panlisper cese
Jante natura acquiefcit Jibi cogitationmbus [uis traditus,
Quarta propofitio: Desm & Materiant conflituere
Stoicis unmn per [e compofitum. Probare hoc vule
Thomafins longa oratione Laclantii, Stoicos Lib.
VIIL cap. 3. infe@antis : At re vera quarta haee
propolfitio nonnifi elt confectarium tertize.  Si
enim Deus in mundo, quod mens in corpore
efficit, videtur Deus cum mundo ‘Ev v@usapmes
vov eque conficere, ac mens juncta corpori ho-
minem conftituit: QuandoStoici dixerunt, Idem
efle Deum mundo, quod mens corpori, potefk
fine dubio illud Confe¢tarium elici, quod quarto
loco ponit Thomafius: At vehementer dubium 4
utrum Stoici, quando Deum mundo ita adefle
dixerunt, ut mens corpori adeft, contenderint
plane omnia officia, munera, eandem plane con.
junctionis rationem & efficientiam Deum in mun-
do & mundum viciffim in Deum habere , quez
refultare poflunt ex mutuis mentis & corporis
adfectionibus. Hoc eo usque ego extendere
nollem; nifi ipfiffima eorum verba docerent
propofitionem illam tertiam ita efle intelligen.
dam. Sane antequam mundus in ordinem effet
digeftus , Deo confilium aliquod Stoici tribue-
runt mundi exornandi, quo pofito affirmandum,
tam ardtam tum nondum fuifle conjun&ionem.
Quicquid autem de eo fit, nom conficitur, fi
vel maxime confe@arium illud admitteremus, ex
Deo & mundo unam fieri fubflanttam, juxta
Stoicos, quod unice probandum incumbit. No.
tum eft infuper Stoicos de multis non adeo ac.
curate atque perfpicue locutos, vel folus Seneca
exemplo efle potelt, Ex ejus Scriptis multe pro.

pou



$S ) 202 ( 2%

pofitiones manifefte fibi invicem repugnantes col-
ligi poffent.  Quod & ut fupra audivimus, fas-
fus eft Cl. Moshemius. Prater ea, qua in Dis-
fertatione mea J. Thomafio oppofui, aliquid hic
ut propofitiont mez fua conflet veritas elt adjici-
endum & probandum Stoicos Deum a mundo &
materia diftinxifle. Videamus hoc primo refpedtu
materiee. Preeter locum citatum Laértii mulea
alia funt loca allegata Menagio ad Laértium Lib.
VIL Se&. 134. Lipfio phyfl. ftoice Lib. II. cap.
IV. Gatakero ad Anton. Lib. II. Se&. 134. v. {q.
Ex innumeris unum tantum fuperaddimus Ze-
nonis nempe apud Stobzum in Ele&is phy-
ficis dicentis: "Ousiaw &vae 71y 7wy 'Oyrwy mourTny
YAy s TAUTHY Te TATON LidVoy 5 BTe wALI yevopevny
¢re éAarrw.  Ex quo rete colligit do@ifimns
Brugmannus in Disfertatione pag. 13. meditationis
mez laudata, Stoicos Deum realiter a materia dis-
tinGtum efle profeflos. Qui enim inquit (pag.28.)
duo comminifcuntur principia, quod Manichao-
rum eft, plane diverfa, materiam atque Deum,
hi commifcere eadem , aut pro una fubftantia
venditare nequeunt. Quod fi vero nonnemo in-
ter{crat, materiam omnem a Stoicis ut a Spinoza
pro attributo Dei haberi potuiffe, huic opponi-
mus preedicata fequentia, quibus Stoici materiam
atque Deum distinguunt: fcilicet materia eft fub-
ftantia compofita, Deus ratio {piritualis: materia
iners & bruta patitur; Deus vita & vivendi virtute
preeditus: materia mutabilis eft in elementa %
formas; Deus non item. Materia eft mali Origo
& fubjectum ; Deus nil nifi bonum operatur: ma.
teria eft independens a Deo; Deus nil negotii
cum ea habet nifi quatenus formando eam dispo-

{uit,



R A P P T

$2 ) 203 ( 2%

fuit.~ Ha&enus Cl. Brugmannus. ‘Faci'le"infupé:

etiam oftendi poteft Eosdem Deum cum mundo
non- confudifle, neque pro una eademque {ub-
fanria habuifle.  Preeter ea que in Disfert. mea
adverfus Thomafium di&a funt, fequentia obfer-
vari velim: Et primo quidem apertum eft tefti-
moniom Senecze Epift. 65. dicentis; Stoicis placet
unam causfam efle , queerimus quid fit causfa? ra-
tio faciens id elt Deus; multum 1otereft inter opus
& causlam Operis: probat hoc definitio Mundi
apud Laértium in Vita Zenonis fegm. 138. qua
fic fonat: Susnua ¢ dpave xar yus vae Twv tv TETOIS
Qurcwy, H cusnp tx Ocwy xer 2vIpummy 224 TV
tvexa TuToy peyovorwv: Verum et quod Stoici ali-
quando mundi nomine Deum f{olum, aliquan-
do Deum cum Creaturis intelligant. ~ Prior
acceptio (verba funt laudati Brugmanni) meto-
nymica eft, denominatione a potjore {c. forma &
anima mundi fata: pofterior vero inde nafcitur,
quia Deum formam mundi informantem, ut Scho-
laftici perhibent, autumant : utraque adhibetur ut
Deo magnitudo fua reddatur, nihil enim majus
excogitari poteft , quam fi opus (uum & extra &
intra teneat, ut Seneca loquitur. Neutra quidem
identitatem fubflantize divinze & humanze arguit,
neque enim verba, fed verborum fenfus seftimari .
debet.  Probatur infuper diverfitas mundi juxta
mentem Stoicorum ex eo, quod Illi credebant
mundum noonifi modificationibus a materia dif
ferre: Quod i hoc eft, Deus 2que a mundo ac a
materia distinctus eft. Prius asferit Plutarchus de
placit. philofoph. cap. IX. dicens ex mente Stoi-
COrUM : ‘YAn it T4 UTORSIUEVOY TpwTOV Yeverss xats
odogx s Tasg aMauss peraforass, Hinc tefte Lacr-
Toud {10



#2 ) 200 ( 8%

tio Stoicts mundus habetur qua]:tas TETUm omni
um. Esi mqmt ROCI0E 0 Id4WE TOT0E THE Ty GARY
driac,  ER igitur mundus in fe fpe@atus res ex
ingenti particularum materize mafla conftans, cui
demum accedente caus{a efficiente fuus ccmﬁat O

patus.  Preeterea & ex eo heec mundi & Dej di-

verfitas poteft oftendi. Nimirum Deus {zcundum
Stoicos ab @terno non fuit conjunétus cum mun-
do, fed inertem materiam digeflit, & poft con-
flagrationem mundi, uti ante docuimus, Deus {ub-
fiftic folus. Denique ipfe Anton. Phil ofophus mun.
dum ut magnam Civitatem, Deum ut ei inhabi-
tantem confiderat, vide paflim A. Ph;lofoPhum.
Infptc:atur ipfa dis{ertatio Cl Bmgmanm, qux ul-
timis thefibus prohxxus heec:dedugie,. «
Quinta propofitio. Mundo & Deo int tercedit jﬁxm
Stoicos nominum communicatio : Ita Lnerz'zm in Zenow
me: Ae;vsw Te TOV 10O L0V ‘rg{zw; LUTOY TFe Toy Qeay
ReLd CUTHY OF J)amwpna'w Twy ag‘agwr  Xats TeITOV TO
cuvesnios ¢€ epgev.  Infuper ait Thomafius ipfos
mundi partes ipfas Deos feciffe. Probat teftimo-
‘nio Ciceronis in Lucullo dicentis: Erit perj}mﬁxm eti-
am Stoico ﬁ:[em lunam, flellas omnes o terram, ma-
ze, Deos effe, qxad qzﬁdum animalis mtell ‘ventia per
omnia ea permeet &' tranfeat. At probandum erat,
hanc nominum communicationem involvere re-
rum 1pfarum commutatxonem » & confufionem.

Certe haec imputatio «xvgoroysa fermonis eft ad-

fcribenda.  Ne folus autem fapere videar, cita-
bo Virum, cujus )udxcmm {cio, mecum disfen-
tientes magni facient.  Is eft Do&rfﬁmns Moshe-
mins in luculentis adnotamentis ad Cudworthum
pag. §07 ita dicens : Negue illis majorem haberi fi.
dem poffe putem , qui terram, aquam ignem & ne

[cio

A



e R T

R Y

53% )f 205 ( ggg

[eio quas alins nature veram partes a Stoicis in Des.
rum ordine vepofitas effe , [criptum religuernnt.  Lo-

quendi que Stoicis #fitata erat ratio, effecit, ut opi=
nor , unice , ut multi tam prave de boc genere [en-
tirent. Vim nimirtm divinam per natuyam uninsctée

Jusque rei pertinere , exiflimabant : quam propter cau-
Jam rem unamquamque Deum &' wvocari poffe quo-

dammodo cenfebant , & vocabant etiam [epenumero.
Res ipfa , inquit Stoicus apud Ciceronemr de Nat. D.

Lib, Il. Cap. XXIIL. disferens, in qua vis major in-

eft aligna , [ic appellatur , ut ea ipfa vis nominetur
Dens. Idem paulo ante: Ilud quod erat a Deo
natum , womine ipfins Dei nuncapabant,  Ex quo fa-

Gum ut multi , quos barum loquationum vis _ fu-

giebat , exifimarent , ipfas nature verum partes pro
Diis [mgularibus & per (e conflantibus a Stoicis ha-
‘beri: a qua tamen illi [ententia proyfus averfi erant.

“Nomina unius Dei varia pro varietate munesuin ¢;' vir-
tutum, quibus praditus effet , circumferri patichantur s
fed ad unam hec omnia vocabula natuvam pertinere,

diverfa ratione vim [uam declarantem, exiflimabans,
Seneca de Benefic. Lib. IV. Cap. VII: Quacnngne vo-
les, Deo nomina proprie aptabis, vim aliquam effetum.

‘que celeflinm vermn continentia.  Tot appellationes ejus

poffunt effe , quot munera: &' Athenagor. Apolog. pro
Chriflian. pag. 28. Stoici etfr nominibus pro diverfitate
materiee per quam Spiritum Dei penetrare ajunt ,  aliis

‘atque aliis utentes , multiplicare Deum videntur , ve ipfa
‘tamen unicum efle Demn flatnumt.  Hactenus pree-

ftantiffimus Moshemins,  Cujus responfio {imul

Matisfacit fextze propofitioni a Thomafi contra Sto.

icos allatee : gua_e"'ita {onat: _
Deo & mundo proprietatum quoque, juxta Stoicos, in.

#ercedit communicazio.  Probat hoc aliquot locis:

unum



.ﬂ%)z@(%ﬂé-

unum Ciceronem in Lucullo ita dicentem audiamuss
Approbabit Stoicus , bunc mmumdum efle fapientem habere
‘mentem, quz & [¢ & ipfam fabricata [it, @& omnia
moderetur, moveat, regat. Certe & hzc accufatio
nonnifi nititur quibusdam minus accuratis Stoi-
corum argumentationibus, quibus probare volu-
ere, mundum hunc a causfa fapicnte omniaque
permeante & ciente _fachtm. Legatur lib:r {ecun-
dus Ciceronis de Nat. Deorum, ubi Stoicorum ar-
gumentationes & Cotte Acodemici argutss cavil-
lationes deptthendes: manifeltum erit, injuri.m
‘Stoicis fuifle illatam, atque Adverfarios ad verba
potius, quam ad f{copum ratiocinationum att«n.
difle. Dudum hoc practer alios obfervavit Cad-
worthus Tom. 1. pag. 504. {q.  Non autem ne-
gamus, & potuifle & debuiffe Stoicos de hoc ar-
gumento clarius loqui, neque diffitemur eosdem,
dum Providentiam , & immenfam Dei Vim ex-
‘tendere bono, ut credo, animo, voluerunt, mi-
nus provide ac circumfpecte feepe locutos:  Sed
heec contra Thomafzum fufficiant, redeamus ad
‘Buddeum, Is ita pergit contra me disferendo.
» Quantumvis itaque {plendida etiam fint illo-
»» tum de Providentia divina dita: errorem ta-
s> men, quiillis tegitur, non poteft non flatim
5, deprehendere, qui tum ad notionem Dei,
5y quz animis illorum infedit, tum ad reliqua
s, principia eorum propria & domeflica refpexe-
s rit. Atque ita plurima eorum fe habent effata,
», Ut incautis hypotheliumque eorum ignaris fu-
5, cum facere queant; f[imul tamen fecundum
,, verum & genuinum eorum fenfum cum doc-
y, trina de fato optime cohzrent, ut nihil indg,
» quod huic repugnet, colligi, queat. Quee-
| | | v



e R A P P .

T e

#8207 (8%

5y dam tamen rurfus occurrunt, quze ctim fer:
ys tentia de fato conciliari nequeunt; quorfum
,; cumprimis magnifica illorum de libertate pros
», DUNOtIAta pertinedt. ,,

Resp. 1) Qualibus ptoprietatibus Detm in-

ftru@um effe dixerint Stoici {upra in Disfeitations

fatis dixi.  (2.) B. Vir non explicat, quid ergo
taudem eos putaverit de fato ftatuiffie.  Concedit
ea, quee de libertate ab ipfis conftanter dicuntar,
jta efle comparata, ut cum propofitionibus quis
busdam, quas de fato in medium protulerunt
conciliari non poffint. At hoe ipfum ego in Diss
fertatione volui probare ex teftimoniis quae fupes.
funt; Syftema apte inter fe connexum concinnari
haud poflz, neque adeo in te dubia attendendum efle
ad éa (ola, quee de fato dicuntar, fed & ad ea, quae
contra dixeruntidque clariflimis verbis. Mirum it
Cl. Vigum nec verbo meminifle eotom, quz con-
tra Thomafium de Fato Stoicorum agentem disfe:

rui, ad ea enim, fi in responfis {uis attendere voluis-

fet, gravioribus opus fuiffet argumentis. 3.) Verum
eft, Stoicos, doctrinam de fato & libertate con-
ciliare non potuifle; at num ideo tantopere funé
exagitandi? O quam iniquam in nos ponimus le-
gem, qui dum alios exagitamus ; in hoe argus-
inento oblivi{cimur difficillimarum objed&ionum,
quas omnis generis Adverfarii contra receptam
fententiam Chriftianorum in medium proferre pOss

~funt.  Quis tandem ille Thgoiogu‘s aut Philofo-

phus eft, qui do@rinam de Providentia & Libers
tate ita explanavit, ut nullus fuperfic ferupulus
aut npodus vindice dignus? _

» lluod feio (ita pergit B. Vie) tam aperta,
sy tam evidentia illorom de inelu@ubili quodam
s fato effe asferta; wut (olem ipfum luce fua pri-

Tom, 1I, Q 53 VaEe



%2 ) 208 ( 3%

5y vare velle videatur, qui ifta de Providentia di-
sy Vina explicare velit: Ex i lis, que magno nu-
., mero proferri poffent, upicum tantum M.
»» Aurelii  Imperatoris recitabo , quod ita
5, comparatum eft, ut nullam prorfus exceptio-
y» nem admittat Lib, VIL Se&. 9. pag. 134.
»; Hic fati immutabilem & mdeclmabliem ne-
,, ceflitatem facti nodi nomine referendo forte
»» Dodum Herculis aut Jovis Catenam Homero
»» memoratam defignat, quo omnia ita inter fe
5, implexa, ut alterum fine altero effe nequeat
33 feu ut pofto altero ; non poffit non alterum
5> confequi. Idque tam firmiter Antonino per-
5 fuafum fuit, ut fepiflime repetat & nunquam
s NOD mculcet. » Vide Lib. VL Sect. 28. pag.
122

Resp. Antequam loca ipfa, ad quz provocat

B. Vir. adducamus, hoc unum monebimus; efle
nimirum loca in Stoicorum Scriptis, qua indecli-
nabilem ejusmodi neceffitatem inferant; fed &
dari his ipfis contraria, quod ex Disfertatione no-
ftra de Fato liquet, & aliis teflimoniis mox addu-
cendis amplius conftabit : Qua omnia docent,
Stoicos ipfos fibimet in hoc argumento non con-
ﬁxt:ﬂ'e, neque adeo certum aliquod & fixum, cer.
tis propofitionibus innixum Syftema, de Fato
ex eorum Scriptis confici poffe. Fatetur ipfe
Buddeus do&rinam Stoicorum de Prov:dentxa &
Fato discordare quam maxime.  Adferamus jam
loca ad quee B. Vir pronocat.  Prior ita fonat:
. Madld aMurose imimrenias war n cuvdice jeot nak
eyedov T4 6oty a&Mo?gmv LMo L@ Supudldlilailae
YRQ xS CUYROTILER TOY auroy wogpove Koouos 7e yag@
s 1% emarlove  @coc 5 Sut mavwy s nas BT S

. KuE

.‘.:‘,;::r{;.‘ 4 S



B

e —

%é)zéé,féiié

’f-di FG[LO; El; 2 AO?OC J’!GIIJOG Wilﬂ&‘y Ty VOE?&JV 8“'-’5”' ?
'nm nnBer puae. "Erye s  renerdlng i ey Spoye-
Yov Rl TR aUTS A0YY gxﬂqaﬂwv {owyv. 1. €. Omuia
ﬁmt [fibi intvicem tmplexa & vincitly quodam [acro fibi
snvicem [ic devincta, ut m/::[ alternm ab altero it alie.
num. Caordmanmr emm frnnl mndemque mundum
‘coboneflant.  Etenim zt'j' mmdm unus , (9" Deus HIAS
et in ommibus 3 5 wmaterid una, & lex ia’ ratio
hempe animantinm intelligentim omminm communis
{9‘ veritas una.  Siquidem &' perfectio una animanti<
am b invicem cangenemm c]mdequ;e rationis para
‘tzc:;mm. Alter locus i ita fonat: TloMarsc ev&up’s
Ty irirus iy madloy 7 TWY & T HOTIAE 5 KA ;ch-a'iv_
Wﬁo; ot.h?\n)u. I‘ga'rov gng TVt mcﬂaa LMIAOIE b7ras
e cueTal wek FLITL xz’r:r. 7470 @t?vz mef;\o:; ¢ ,
.x.au 'vzg cc?\?\.o é;ﬁ; es-: 7870 dIx Thy TOTIRLNY J’GPHT!?
(alii legunt & Forte rf&lus RiVHEIY ) ns a'u,wfrvwau
el THY EVOTIY THG $Tiass 1. €, Perpena’e tecum jugiter
rerui ar}zmﬂm qziaz zn munds ﬁmt coiinexionein Ml
fmm, qmmqae o Je invicem na#ecf?zom’m babeant : /}mt
enim omnia quodmzmodo f15i irtvicem zmp[em m’qzz:e
éa ratigne [ibi invicem amica;  Alterum enim alteriug
confequens eff i & per connexionem localem &' per cons
j}zmtwnem muttuant, é" per mm‘c’rzce continuitatem.
‘Priorem locum quammaximie utfit Vi Doctis<
f imus & conjundiflimus Jacobus Brikerus fingu-
Jari Epiftold data ad Cl. Schelhornium commiinem’
Amtcum, quée inferta R Amenitat. therar Tom.
VII. Quid mihi, occafione dlsputatloms hu)us,
de citatis B. Viro, Amicoque Eraditionis laude
florenti ; in mentem inciderit dicams Et przma qm..
dem, quod ad locum priorem fpedtat ; nion adeo
mihi videtur clarus atque perfpicuusy utex eo

folo fa‘talem illam omnium rerdm necefR tatem

Q z e



RS ) 210 ( 3P

gite probari pofle putem. Sato fenfu poflunt
omuia dici facro vinculo connexa: Id eft, vos
Juntate divina cun@a inter fe ordinata. Nemo
certe dixerit, ferro & adamantino proptéerea vims-
culo ompia efl: connexa, {i ponatur inter om-
nes rés hujus mundi talem efle Ordinem, ut
uno pofito alterum fequatur. Probandum, han¢
rerum ompium conjunétionem in ipfa materie
natura efle radicatam , neque ullam operam
Caufle primee ejusque fapientifimi Moderami-
nis intercefliffe: pofiremum falfum efle, clarifli-
mis teftimoniis probavi in Dislertatione mea &
deinceps amplius demonftrabo, (2.) Conjun&io-
nis illius ratio in eo ponitur, quod {it unus mun.
dus; unus Deus; una materia; una lex, Num
hzc tandem fignificant, Deum cum materia vel
mundo ita effe conjunctum, ut Deus prorfus
nihil fine materia facere poffit? Ego certe fen.
fum illum deprehendere non poflum. Polft toe
loca Veterum, quibus probant, Stoicos Deo
poteftatem mundum ordinandi concefliffe, nil
alind ex citato loco concluferim, quam hog, five
nimirum ad materiam refpiciamus, five ad mun-
dum, {ive ad Deum in mundo jugiter operantent,
five denique ad normam, juxta quarh creaturze
ipfee fenfu praeditee agant ; neque cafum , neque
czecam fortunam locum habere, fed omnia rite
inter ¢ effe connexa, copulataque. Certe nifi
aliunde jam Stoicorum fententia fit perfpedta,
vix ac ne vix ex hoc uno loco fatalem rerum
neceflitatem probaveris. (3.) In pofteriori loco
nullas {érmo eft de eonjunétione mundi & Deis
fed pactium mundi inter fe. A

' ¢



T ———

I pr——

I R . e e e S

55%)21;(%*

At regerit Cl. Buddess pofterioris loci mentio<
nem faciens: Disin wiloy &v 7o rospw omnium qus
in mundp [unt imicuvdessy; connexionem mutuam, adfe-
rit, non potefi non eodem vinculo ,  [én [acro nodo De-
um ipfum confiringere, quippe qui pars mundi eff, ue
ipfimet Stoici docent.  Hinc &' tn priori loco non tan-
tum reruwm ommninm implexam ¢5° concatenatam conjun.
ionem  fen [acrum aliquem nodum adferit, fed inde
quoque hoc probat, quod mundus wunns in ounibus
xas srix pare effentia una (it Que qui panly accu
vatius confideraverit, facile perfpiciet, Stoicos per Pro-
videntiam mibil alind , quam neceffariam omninm con-
fecutionem a Deo iflo cum vebus omnibus cen anima
guadam mundi ariffimo vinculo conjuncta &' emnia
permeante &5 nibil alind quam quod [ecundum Natura
ordinem neceffario agere debet, efficiente, ortam iutells:
gere, ant intelligere poffe.  Nemini quogque obfcsrum
effe poteft, quid Antoninus [ibi velit quands dicit; s
vopos 165 Aoyos rorvos wavlwy Twy voegwy Cwwye Om-
wia [cilicet ad Deum illum ovania permeantem (& ex
neceffitate naturee efficientem redennt , a quo quicquid
fecundum ifiam Natura neceffitatem peragitur , id o
ne, Legis, Providentie, (5 rationis nomine venit.

Respondeo (1.) Verum eft mundum in fer-
mone Stoicorum aliquando Deum & Univerfum
denotare. At non femper: heic loci nulla Dei fig
mentio. At pone mundi nomine Deum & mun.
dum comprehendi, dicique omnium effe Exsrups
o > num igitur probatum eft; Ergo Deus cum
materia neceflario eft conjun@us; Ergo in mate-
rize & naturze Dei neceflitate heec mundi adfpecta.
bilis forma queerenda? Quid fibi tandem volunt
omnia argumenta Stoicorum, quz ex ordine Uni
verfi petuntur ad demonftrandum Entis {apientis-

@Fgh o fuis vl A



9&8) zrz(%ﬂé

ﬁmx exnﬂenttam ﬁ putzrunt cun®a, qua funt,
non pofle non ita exiftere? Quid de uno mundo,
lege una &c. fentiendam jam dixi.  Cur ad heec
omnia, que in Disfertatione allata {unt, altiflime
filet V:r preeftantiffimus ¢ (2.) Quee de definitio-
ne Providentize heic a B. Viro ex ‘mente Stox...
corum dicuntur , precaria funt atque hypotheﬁ
Au&ons pituntur. ~ Non probandum omnia 1n
~mundo inter fe efle connexa ; quod pemo fanus
ln dubium revocavemt, fed omnium quecunque

exiftunt, & rationem modumque exiftendi, re-

petenda ‘ex ;Pr us materize indole naturaque, De-
- umque in ordine hoc mundi conllituendo. pattes
nullas habmﬁ"e, nullos ﬁnes intendiffe. Hoc au-
tem ex Scriptis Stoicorum probari poﬂ'e quamma-
xime dubxto Ut autem hoc pateat , non provocas
bo ad loca illain stfertattone mea allata, quibus
ex mente Sto:corum Dcus in _exornando mundo
ﬁnes mtendrﬂ'e d:cxtur, Sed ad alia ex 1pfo An.
2onino petita ,  ex qu:bus apertfiﬁmum erit conne-
xjonem illam rerum ompium divino confilio
c{Te fatam. Ita Lib. V. Sec. 30. ait Imperator:
rp 73 ‘OAg vuc xo:vmwm;. Tlemotnns y8Y TL Xeipw
Ty xge:-r’rsmu Evensy. K:u T2 ROLUTTL LINHAOIG FUViIg-
f.wo-w > 0@2LC WG vrdafe s a'uvs'fzfe s wat 70 ] ali-
w d;JTEVEI,J.EV EV&?OJQ ; Heli 'Td. }ﬁei’hg‘ﬂ}aﬂﬂf- g4c O}LOVOI-
‘ obv d?\?\n?\wv O'UV".'}'&Q/ 1L e Umverf NB. mens com-
smumionis mutue anans efl. . Itaque deteriora quevis
pm/i'qm:érg;fn canffa fecit: praflantiora [fibi invicem con.
ciliavit, - Vides ut res [mgulas ordine juflo Jubdiderit
canggﬂ@m pro dignitate jmr Jiuum cuique attribuerit
mj?antﬂ wias mutuo [ibi invicem confenfu devinxerit,
“Lib. V1iII. Se&. 20. Natura rei cujusque ratio-
nem habet; tam ad fivem quam ortum & durati
oncu. '&c.  Eodem libro Sed. 35. omnes facul-
L tates

i



e T —

= e —

R

P

BS) 213 (5%

tates homo a quoe 7wy Aoyurwy accepiﬂ‘c dicitur.

Lib. IX. Sect. 1. dicuntur homines omnes ab Unis
wverfi Natura faci, ut {ibi invicem profint. Lege
univerfum acticulum : Ubi cumprimis attende,
¢un@a dici fa&a juxta antiguiffimum Providentice
motum.  Lib. X. Se&. §. Quicqaid tibi contingit 5
ab aterno deflinatum eft tibi: canflarumque [eries [ibi
invicem inplexarmm tui ipfius [ubfiffentiam cum cafu
illo ab wterno congloweravic. Similem in modum Ar.
rimus Lib. I Cap. XL liud eff erndiri, [i difias ita
velle fieri oimnia 5 ut fiunt Q\t{amadﬂ antent fiunt 2 ut
aflas effet ¢ hyems, ut fertilitas &5 flerilitas, ut vir.
2us (5 vitium , 5 omnes id genus repugnantie, ut in-
ter [e univer[a confentivent.  Unicuique nofirum etiam
corpus @7 partes corporis, ¢G rem familiarem ¢ focios
dedit.  Hujus igitur dispofitionis memores ad inflitutio-
nem [ic accedere debemus, non ut rerum naturam nn-
gennus , (id quod nobis neque conceditur neque expedit) :
[ed ut eo rerum noftrarum flatu qui eff , quique ab ipfa
natura inflitutus eff, contenti, noftrum animum iis
gre [unt accomodatum babeamus. - - « - an indig.
naberis, 5" ea molefie feres que [unt a Jove conflituta?
gue ille Parcis prafentibus & ortumn tunwm decernentibus

" definiit ac defiripft? Lege Caput V1. Lib. I.  In

.quo praclare admodum de Sapientiffimi Creato-
is fapientiflimo mundi regimine loquitur.  Ta-
‘ceo innumera loca quee affcrri poflent in hunc fi-
.nem. Hzc certe ita comparata funt, ut aliud per

_redt interpretationis leges {ignificare non pofhiat,

quam confilio & ratione mundi partes inter {e cohe-
rere. Quod (i in contrarium loca adferas, ex

_quibus videtur colligi, Deum non potuifle mon

mundum ita formare, aut Dei cum mundo arc-
tius effe vinculum, quam ut Deum libere agen-
0.0 07 tem



B ) 214 (R

‘tem pronuntiare poflimus; nihil aliud concludi
poteft, quam hoc; Stoicos nimirum neque cla-
re & fatis circumfpecte locutos , neque Syftema.
tis alicujus partes omnes inter fe rite coagmentas-
fe. Atque 1ta mea opinione refpectu Fau Stoico-
rum hactenus judiciam ¢ft fuspendendum. Facile
~interim patior alios hac in parte a e disfentire,
Neque mirum eft, in diverfa abiiffe modernos
Eruditos circa hoc argumentum, cum ipfi Stoici
{ibi per omnia non conftiterint.  Coronidis loca
- adjiciam teftimonium Viri Oculatiffimi mecum exi-
ftimantis, durius quam par eft Stoicorum Decreta
a quibusdam repraefentata fuiffe: Is eft do@ifflimus
Ditton, qui egregio libello de veritate Refurretio-
nis Chrifti ita pronuntiat pag. 382: Ce v'eff pag
gue quelques anciens thilofophes wayent veconnn com-
me nous cette Providence bonne &G [fuge qui prefide a
gout ce qui [é fait fur la terve. Sallufie la fait en parti.
culier d’mne maniere tres forte @' tres [Sfiematique.
Mais qui nous peut [urprendre ceft qu’un Stoicien Paip
fait anfli, & que M. Antonin ne [e foit pas exprimé
dune facon moins precife. 1l eff vrai que ce Prince
gut extremement diu werite; mais enfin ce qu'il dit de
la Providence ne saccorde pas trop avec les [entiments
de la Secle, fi tant eff , que ces [entiments ayent eté ce
gue Pon en croit dordinaive. U fé pourroit bien : qion
nous les ait infideleinent expofer, &' je ne fanrois disjz-
muler gi’a mon avis on doit les avoir wal compris [uy
bien de chofes & particulierement fur la part que
Dien prend aux affaires humaines.  On w’a qu’a com-
parer ce quen ont dit Epifete, Seneque, &' M. Anto-
win, & Pon verra qatils crurent une Providence divine,

TANTUM,

I

LI




	I. Iacobi Zimmermanni examen argumentorum, quibus suam de fato stoicorum sententiam olim impugnaverat Cl. Buddeus [...]

