
Zeitschrift: Der Münsterausbau in Bern : Jahresbericht

Herausgeber: Münsterbauverein

Band: 27 (1914)

Artikel: Das Jüngste Gericht am Berner Münsterportal

Autor: Weese, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Jüngste Gericht am Berner Münsterportal
von

Artur Weese.

Das „Jüngste Gericht" war eine Darstellung des

frühmittelalterlichen Bilderkreises, die vornehmlich in
dem Bogenfelde über dem Portal ihren Platz hatte.
Von hier aus empfing die schreckhafte Szene den
Eintretenden mit dem Eindruck der Furcht und des Grauens.
Die phantastische Grossartigkeit des Reliefs wurde durch
die alles menschliche Mass übersteigeude Ungeheuerlichkeit

der Figuren immer mehr gesteigert, und im Laufe
des 12. Jahrhunderts sah die Kirche St-Lazare in Autun,
Ste-Madeleine in Vézelay, die Klosterkirche von Moissac
und manche andere des burgundischen und toulousani-
sclien Kunstkreises die ausgeprägten Schrecknisse des

Vorwurfes in gespensterhafter, lebensfremder Gewalt
durchgeführt. Vornehmlich die clunyacensische Richtung
hat gerade diesen Stoff künstlerisch ausgebildet und mit
dem Bilde der letzten Dinge dem Portalschmuck im
Sinne der mönchischen Weltauffassung eine drohende
und strafende Furchtbarkeit verliehen, die er auch
noch in den folgenden Jahrhunderten beibehielt, wenn
auch in wesentlicher Umgestaltung der Form. Der
Darstellung blieb zwar der feierliche Ton gewahrt, den das

Strafgericht über Gerechte und Ungerechte verlangte ;

aber die Szene selbst wurde bewegter und reicher an
mancherlei Einzelzügen, die die Phantasie der
künstlerischen und kirchlichen Kreise hinzutat. War sie im



- 4 —

Ausgange der romanischen Kunstperiode eine Darstellung,

die vor allem den thronenden Weltrichter hervorhob

und durch Grösse der Figur und Bedeutsamkeit
der Handlung ins Überweltliche rückte, als wäre das

Ganze eine apokalyptische Erscheinung, so wurde im
Laufe des 13. und 14. Jahrhunderts der Ton mehr auf
die Wirkung des Richterspruches gelegt, durch den die
Bösen zur Hölle Verstössen und die Guten in den Himmel
erhoben wurden. Deshalb wird durch die Heeresmassen
des Auferstandenen die Figurenzahl grösser und die

Abwechslung in den Posen von Zerknirschung und
Glückseligkeit, von Angst und Jubel immer mannigfaltiger
und schliesslich bis zu einem unübersehbaren Aufruhr
getrieben. Damit erhält die Szene einen epischen
Charakter, der es dem Meister erlaubt, ins Breite und
Weite zu gehen und Einfälle aller Art, selbst
derbkomische und urwüchsig drollige, in Hülle und Fülle
einzustreuen. Die Bühne, auf der sich das furchtbare
Drama abspielt, reicht am Ende nicht mehr aus und
die Bogenlaibungen des Portales oder die Wände neben

der Türöffnung müssen den überquellenden Reichtum
der Gestalten aufnehmen. Namentlich süddeutsche Kirchen
der schwäbischen Lande sind für diese weit ausgesponnenen

Bilderfolge mit charakteristischen Beispielen
versehen. Ulm, die Alb, Esslingen und die Bodenseegegend,
wo auch auf der Reichenau die ältesten gemalten
Darstellungen des Jüngsten Gerichtes erhalten sind, haben

hervorragenden Anteil an dem Ausbau dieses Themas
und mögen veranlasst haben, dass gerade die Ensinger
und ihre Leute ihm an den Hauptportalen das Bogenfeld
gern einräumten.

Da aber das „Jüngste Gericht" ganz in den
Gedankenkreis der apokalyptischen Gesichte gehört, ander-



seits mit der Lehre von der Sünde und der Erlösung
durch den Opfertod Christi verbunden ist, so erweitert
sich der Gestaltenkreis der Darstellung auch dahin,
dass die Szenen des ersten Sündenfalles, die klugen und
törichten Jungfrauen, ferner die Apostel und Propheten,
ausserdem die „Ältesten" der Offenbarung Johannis

hineingezogen wurden. Schon seit dem 13. Jahrhundert
gehören Maria und Johannes der Täufer als Fürsprecher
für die Seelen zu den ständigen Figuranten des

Gerichtsbildes.

Die Bereicherung des Bildes hat aber auch durch
die Malerei Vorschub erfahren, denn sowohl die
Bilderhandschriften der gotischen Periode als besonders die

Altargemälde des 15. Jahrhunderts haben es sich
angelegen sein lassen, die Szenerie des transzendentalen
Schauplatzes und die Folge der Höllenstrafen, sowie den

Eingang der Seligen in die Himmelspforte mit beweglichen

Einzelzügen zu versehen. So bekommt zum
Beispiel der Erzengel Michael mit der Seelenwage eine
immer bedeutendere Rolle im Bilde, bis er gelegentlich
zur Hauptfigur auf dem Vorderplane wird, wie in dem

Danziger Bilde von Hans Memling, das die vielen
Figuranten der Gerichtsszene in typischen Gruppen und
Statisten mit besonderem Geschick zusammenfasse

Nicht ohne Einwirkung ist offenbar auch das kirchliche

Schauspiel auf unsere Szene geblieben, und von
seiner Bühne mag vieles der Volksphantasie sich so tief
eingeprägt haben, dass gegen Schluss des 15.

Jahrhunderts kein Reliefbild des „Jüngsten Gerichtes" ohne
die Gruppen der küssenden Engel und der fauchenden
Teufel zu denken war.

Das „Jüngste Gericht" des Berner Münsters gehört
dieser spätmittelalterlichen Inszenierung des Welt-



6

gerichtes an. Es benutzt die grellen und krassen
Ausdrucksmittel, die das Thema in der bürgerlichen Stadtkunst

der letzten anderthalb Jahrhunderte erhalten hatte.
Der Vorgang ist für das Verständnis einer Kultur
hergerichtet, die in volkstümlichen Schreckbildern und in
naiven Lockbildern die Greuel der Höllenstrafen und
das Glück des Himmelslohnes so vorführt, dass kein
Fastenprediger den Erzähler der Portalszene überbieten
konnte. Da wird der Apparat des Danteschen Inferno
nicht geschont, noch mit den seligen Freuden gegeizt,
die die Erlösten in Abrahams Schosse erfahren oder im
Lichte des Himmels an den Stufen des Thrones erleben.
Heulen und Zähneklappern auf der einen Seite,
Jubilieren und Psalmodieren auf der andern. Hier die Qualen
der Folterkammer und des Schindangers, dort die
friedfertige Gottseligkeit, wie sie sich die christliche Phantasie

im Angesichte des Höchsten vorstellte.
Obgleich das Gerichtsbild in dem Steinrelief eine

geschlossene Szene vor Augen führt, die den ganzen
Bildraum füllt, ist doch unschwer zu erkennen, dass

der Grundgedanke eine Prozessionsreihe von lebenden
Bildern ist, die sich vom Präludium bis zum Finale in
vielfach verschlungenen Zügen in der Fläche entfalten.
Die Rose und der Erzengel, der vor der Rampe seinen

Platz hat, geben in der dichtgedrängten Menge von
Figuren dem Auge einigen Anhalt zur Orientierung.
Neben der Rose im Spitzbogen des Bildrahmens schweben
zwei posaunenblasende Engel aus Himmelshöhen. Darunter
zur Rechten der flammende Höllenrachen mit gierigen
Teufelsfratzen, die die Verdammten mit infernalischem
Heisshunger verschlingen. Weltliche und Geistliche
erleiden das gleiche Schicksal, Gekrönte und Gesalbte
verschwinden in denGrluten des brodelnden Schlundes. Ein



— 7 —

Galgen erhebt sich zur Seite, an dem drei Opfer hängen,
denen die Zungen mit spitzen Haken durchlöchert sind.
Darunter im ewigen Eis, eingefroren, aber durch
Quälgeister bei Bewusstsein gehalten, gezerrt, zerkratzt,
gerüttelt und geschüttelt, ein Häutlein Schwerbetroffener,
unter denen der eine die dreifache Krone auch noch in
diesem Frigidarium auf dem Haupte trägt. Von Stufe zu
Stufe tiefer gesunken, verdichtet sich die Schar der Leidenden

zu enggepressten, mit Ketten umwundenen Gruppen,
die mit Rad und Zange, mit Spitzhacke und Schürfeisen

gezwickt und gezwackt werden ; Männlein und Weiblein
durcheinander, hohe Kleriker und armes Volk, Sünder
und Sünderinnen, alles Opfer einer entfesselten Wut,
die an Grausamkeit das Beste in der Schule des Henkers

gelernt hat. In der Mitte der Bühnenszene auf
dem Spitzgiebel, vor die Rampe gestellt, der Erzengel
Michael in Wehr und Waffen. Er hat ein schwer Stück
Arbeit zu leisten, da er beim Wägen ins Handgemenge
mit einem Satanas gerät, der mit der Pranke einer Bestie
dem Himmlischen sein Opfer zu entreissen trachtet,
indess er mit einem Fuss in die Wagschale tritt und sie

tief zu Boden drückt.
Zu seiner Rechten öffnet sich das himmlische Reich.

Inmitten des Raumes ragt die Himmelspforte auf, mit
einem spätgotischen Masswerk bekrönt, und zeigt im
Türrahmen die rührende Szene einer irdisch-himmlischen
Gruppe : ein pausbackiges Engelein drängt sich in die

Öffnung, um einem tiarageschmückten Papste die
Ehrenbezeugung des himmlischen Grusses zu erweisen und
mit ausgestrecktem Finger auf den rechten Weg zu

führen, der ihn vor Gottvater bringen soll. Ihm nach

drängt sich ein stattlicher Zug von Klerikern, ein

Kardinal, ein Bischof, ein Mönch und manch anderer mit



Mitra oder rotem Hut auf dem Haupte, von Engeln
gehätschelt und geleitet. Zur anderen Seite des schmalen

Himmelspfades Kaiser, König, Fürst und Bürger und
eine ansehnliche Prozession von Zünftlern aller Art,
Schreiner, Steinhauer, Tuchwalker und Zimmermann,
Metzger und ein kerzentragender Laienbruder, schliesslich

allerlei Volk, darunter eine Mutter mit ihren beiden

Kindlein, schliesslich ganz im Winkel beim Erzengel
Michael Frauensleut jeglichen Standes, ein kleines
Grüpplein im Verhältnis zur Männerwelt, die den

Vorderplan fast ganz einnimmt. Weiter nach oben hin
in der Höhe der Himmelstür die Ritter der thebaischen

Legion und ganz im himmlischen Bereich ihnen gegenüber

die Heiligen, ein dichtgedrängter Haufe, der gleich
einer Wolke neben der Pforte schwebt. Nicht ohne

Mühe zeigen die einzelnen hocherhabenen Personen das

Attribut ihres Martyriums oder das Zeichen ihres Heiligtums,

so Moses die Tafeln des Gesetzes, König David
die Harfe, der heilige Laurentius seinen Rost, Stephanus
die Palme, Barbara den Turm und Dorothea das Körbchen

mit Rosen. Aber die himmlische Ordnung erleidet
nirgends einen Schaden, und in Geduld und Ruhe
verharren sie nach Rang und Titel ad maiorem gloriam dei

in feierlicher Andacht.
Seit die Restauration des letzten Jahres die Farben

wieder aufgefrischt und neu belebt hat, die ursprünglich

das vielfigurige Werk geschmückt hatten, ist es

nicht mehr schwer, sich in dem figurenreichen Bilde
zurechtzufinden und Sinn und Bedeutung jeder einzelnen
Gestalt zu erkennen. Erst durch die Farbigkeit wird
der Zweck, wie ihn der Künstler vor Augen hatte,
wieder klar gestellt. Denn der mittelalterliche Meister
ist allerorten und in jeglicher Kunstübung klar und ver-



ständlich, ohne jede Neigung zu geheimnisvollen
Anspielungen und unübersichtlichen Anhäufungen von Dingen
und Sachen. Deshalb hat er auch, um den Weg zum
Herzen seiner Gemeinde desto leichter zu finden, die
Farbe zu Hilfe genommen und mit Rot und Gold unds*-

Blau und Grün fleissig und fein säuberlich die einzelnen

Figuren voneinander geschieden, damit eine jede zur
Geltung käme und ihre Rolle durchführe. Uralt, ist die
Verwendung der Farbe bei allem kirchlichen Zierrat. Die
Gotik lebte in der Farbe und nur farbig ist der Linienzug

bei Bildwerken und Statuen zu verstehen. Wegen
ihres farbigen Schmuckes nannte daher mancherorts
der Volksmund die Kirchenpforte die „bunte Tür" oder

wo das Gold reichlicher verwendet war, auch die „goldene

Pforte". In Freiburg i. S., in Bamberg und andern
Domen werden noch heutzutage die alten Namen der
Goldenen Pforte verwendet, wenn auch das Gold längst
verblasst ist und die Farbe verwittert. Das Berner
Münsterportal hat dasselbe Anrecht auf diesen alten
Namen und die neuen Farben rechtfertigen seinen Sinn.

Archäologisch und künstlerisch ist daher dem Portal
sein ursprüngliches Aussehen wiedergegeben worden und
es ist gerechtfertigt, diese Wiederbemalung als glücklich

zu bezeichnen, da sie auch den ernsten Kindersinn
der Darstellung ins rechte Licht rückt. Aus diesem

Bilde redet noch der Geist des Mittelalters, der die Dinge
in aller Wirklichkeit darzustellen trachtete und seine

Aufgabe darin erblickte, erzieherisch zu wirken, indem

er Lohn und Strafe in sinnfälliger Deutlichkeit
vorführte, jedermann zu warnendem Beispiel oder zu
verlockendem Antrieb.

Der Bilderkreis wird vervollständigt durch die

Figuren der klugen und törichten Jungfrauen zu Seiten



10

des Portales als Zeugen der Wachsamkeit, die die
Stunde des Heiles erkannten und ihren himmlischen
Bräutigam erwarteten. Adam und Eva indessen, sowie
die Figuren der Verkündigung haben ihren Platz draussen
in den Seitenwänden der Vorhalle erhalten, wo sie
gemalt den statuarischen Schmuck in der Mitte ergänzen.
Dazu gehören ferner in den Bogenlaibungen die Engel
mit den Marterwerkzeugen und die acht Statuen der
Propheten, während in der obersten Region auf kleinen
Konsolen ein Christus in der Mitte, Maria und Johannes,
zu seinen Seiten die zwölf Apostel ihren Standort haben.

Das gesamte Programm der theologischen
Voraussetzungen zur Darstellung des Jüngsten Gerichtes ist
also in dieser Portalausstattung zur Ausführung gelangt.
In seiner sachlichen Vollständigkeit und dem Reichtum
der Figuren, durch die volkstümlich phantasievolle
Ausgestaltung des Gedankens und die künstlerisch fein
empfundene Behandlung ist dieses „Jüngste Gericht" eines

der wertvollsten Werke spätgotischer Plastik nicht nur
der Schweiz. Für die Kenntnis der kirchlichen Kunst
und ihren nachdrücklichen und eindringlichen Ernst,
mit dem sie ihre Lehren verkündete, ist aber nichts so

aufklärend als die farbenkräftige Bemalung, die die

Wirkungen der mittelalterlichen Plastik so vor Augen
stellt, wie sie vom Meister beabsichtigt waren.


	Das Jüngste Gericht am Berner Münsterportal

