
Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Schaffhausen

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Schaffhausen

Band: 22 (1947-1948)

Artikel: Volkskundliches vom Reiath [Fortsetzung]

Autor: Kummer, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1.

2. Teil

Titelzeichnung von Erwin Bernath, Grafiker, Thayngen



2

VORBEMERKUNG

Der 1. Teil meiner kleinen volkskundlichen Arbeit mit den
einfachen Schilderungen vergangener Sitten und Gebräuche und
bäuerlicher Arbeit wie Hausmetzgete, Brotbacken, Bauernwäsche
und Heuet am Hohenstoffel, hat bei manchen ältern Lesern frohe
Erlebnisse und schöne Erinnerungen aus der Jugendzeit
wachgerufen. Bei den Jungen konnte der Sinn für das anspruchslose
Leben und Schaffen auf dem Lande geweckt werden. Von vielen
wurde die Aufzeichnung volkskundlichen Brauchtums begrüßt.

Es war daher möglich, dank der Mithilfe meiner Schüler,
ihrer Eltern und Verwandten, während des Winters 1946/47
weiteres Material vor allem aus Büttenhardt und Lohn zu
sammeln und zu folgenden Aufsätzen zu verarbeiten:

I. Von unserm Sprachgut.

II. Essen und Trinken.

III. Volksheilkunde.

IV. Glück im Stall.

V. Gemeindeversammlung in alter Zeit.

Herzlichen Dank schulde ich in erster Linie Herrn JOHANN

EHRAT, dem Dorfchronisten von Lohn, der mir viele wertvolle
Angaben vermittelte. Sein Manuskript „Aus der Geschichte der
Gemeinde Lohn" (1935, Staatsarchiv Schaffhausen), sowie die
neuerschienene „Volkskunde der Schweiz" von Prof. Dr. RICHARD
WEISS gaben mir zum vorliegenden 2. Teil manchen Hinweis.
Meinen acht jungen Mitarbeitern und ihren Helfern danke ich
für ihre Beiträge, Herrn JAKOB BRUTSCH, Kunstmaler in Ramsen,
für die lebendige Illustration und meinem Vater für alle
fördernden Anregungen.

Büttenhardt, den 20. Juli 1947.

Bernhard Kummer.



3

I.

VON UNSERM SPRACHGUT

Es gilt, nicht nur die bodenständigen Sitten und Bräuche und
die bäuerlichen Arbeitsvorgänge durch Aufzeichnen den
kommenden Generationen zu erhalten, das gleiche soll auch mit
unserer Sprache geschehen. Altes mündlich überliefertes
volkstümliches Sprachgut gerät, je länger je mehr, in Vergessenheit
oder verflacht. Der ursprüngliche Dorfdialekt macht einer
vereinheitlichten „Stadtmundart" Platz.

Schon die Namengebung der Kinder wird durch städtische
Modeströmungen beeinflußt. Die früher häufigen Taufnamen, wie
sie in den Kirchenbüchern der siebenörtigen Kirchgemeinde Lohn
aufgezeichnet sind: Melchior, Christian, Balthasar, Andreas,
Adam, Caspar, Martin, Stephan, Konrad, Georg usw. sind selten
geworden. Die Bauernkinder auf dem Reiath heißen jetzt: Bruno,
Otto, Heinz, Kurt, Rolf, Erwin, Eugen; Erika, Doris, Anita,
Beatrice, Lotti, Marlies, Heidi, Mirtha. Wer wird noch Salomea,
Barbara, Judith, Selma, Christina, Elisa getauft? Den schon vor
400 Jahren beliebten Taufnamen: Jakob, Hans, Anna, Elisabeth,
Verena, ist man bis heute treu geblieben. Durch die Heimatstilmode

sind in der Stadt und auf dem Lande Namen wie: Hans-
ueli, Hansjörg, Marianne, Annemarie u. a. wieder aufgekommen.

Weil es in den einzelnen Dörfern nur wenig verschiedene
Geschlechtsnamen gibt (in Büttenhardt heißen fast alle Familien
Brütsch oder Muhl, in Lohn: Brühlmann oder Ehrat, in Stetten:
Waldvogel, in Opfertshofen: Steinemann oder Imthurn, in Altorf:
Fuchs oder Bolli, in Hofen und Bibern: Bührer), so ist der
Gebrauch von Zunamen als Unterscheidungsmerkmal erhalten
geblieben und noch heute eine Notwendigkeit. Diese dörflichen
Zunamen sind entstanden: aus dem Vaternamen oder Mutternamen:

s' Hanse Marie, s' Gopfriede Walter, s' Schorsche Hans,
de Hansjokebli, s' Hansueriche (der Vater hieß Hans Ulrich),
s Brütsche Michels Hansmarti, d' Joggelamarei (Anna-Marie),



4

d' Sätteklare (Klara der Lisette); oder aus örtlichen Bezeichnungen:

Tal-Schang, Tal-Jakob (Landwirte im Freudental), Hof-
Hans (Verenahof), Summerpuur (Landwirt im Haus zur
Sommerau, Verenahof), sein Sohn ist de Summertraue (Traugott),
de Wileranderes (wohnte im „Wiler"), de Hogermelcher
(Melchior im „Hogeracker"). Die häufigsten Zunamen aber stehen
im Zusammenhang mit dem früher ausgeübten Amt oder Beruf
des Vaters oder Großvaters: De Weibelodem, de Weberhansirg,
de Wachtmeischterjohann, de Ziegler Emil, s'Weberschomachers
Gopfried, de Stabhalterjohann, de Gießerchöbi, de Megseralfrid,
de Schuemichel, s' alt Würts Jakob, s' Schmiedsbuebe, de Schrii-
berhans. In Lohn waren vor 60 Jahren Zunamen gebräuchlich
wie: Salzmaa, Salzursle, Salzgretli, s' Chüblerbuebe Johannes,
Schniiderann, s' Zimmermichels, Meßmerandres, s' Vogtshans-
buebe Gottlob, Naglerschang, de Schuelbueb, d' Schuelbabe,
s' Bure Annebabe, d' Wagnermarie, d' Tambürin.

Zum brauchgebundenen Sprachgut gehören auch die
Grußformeln. Das französische „salü" und der aus dem Italienischen
stammende Gruß „tschau" (ciao), die sich zuerst in der Arbeiterund

Schülersprache der Städte eingebürgert hatten, sind über
diese Kreise hinausgedrungen. Aus dem „Guetetag" am Morgen
ist ein trockenes „Tag" geworden. Auf dem Lande klingt es

zwar nicht unfreundlich, wird doch meistens ein Gelegenheitsgruß

angehängt: „Tag mitenand, so, sinder uff?" „Sinder au
scho us de Fädere?" „Tag Vre, so, bisch au scho in Hose?"
„Morge, Andres, bisch scho gschäftig?" „Tag mitenand, ihr hand

allweg guet schorpe, daner scho eso ne groß Stuck hend." „So,
esseder Znüni? Ich wüüsche gueten Appetit und drümol d'Helfti."
„En Guete!" „Heilder Znüni gha?" „Hender öppis Guets?" Führt
einer Mist aufs Feld, so grüßt man: „Machs au nid z'fett". Beim
Mähen: „Haut's es?" „Hau di nid i Zunge!" Beim Dengeln:
„Machsch scharf?" Im Heuet: „Überladed au nid!" „Machts
warm?" Beim Kartoffelaushacken: „Giits wol uus?" „Mached
au Mittag!" Beim Wellenmachen: „Häsch bald hundert?" Beim
Holzspalten: „Spalts?" Wischt einer am Samstag seinen Hof, so

heißts: „Machs nid z'suuber!" —• Bis am Abend hört man den

ganzen Tag „grüezi" oder „Grüeßgott". Früher grüßte man am

Mittag mit: „Gott grüezi". Sagte man nur „Tag" oder „grüezi",
so fühlte sich der Betreffende beleidigt. Von alten Leuten bekam



5

man hin und wieder als Gegengruß ein „Helfgott". Auf ein
„Grüeßgott" erwiderte der Gegrüßte „Dank"! Das „Guetenobig"
hat einem „Nobig" oder „Nobed" Platz gemacht. Der schöne
Abschiedsgruß „Bhüetigott" wird immer seltener. Meistens sagt
man „adie", auch „läbwoll" oder „uf Wiedersah, chum en ander
Mol", „chömed guet haam". Höchst selten hört man mehr als
Dank „Vergältsgott" sagen. „Dank", oder gar „merci", ist

Trumpf. Glücklicherweise schwingt das „Guetnacht, schlofwoll"-
Wünschen noch stark obenauf. — Wer nicht grüßt, gilt als stolz.
Den Gruß nicht zu bieten oder abzunehmen bedeutet einen
Abbruch der normalen Beziehungen, ja eine Kampfansage.

Sprichwörter und Redensarten, Wetter- und
Bauernregeln bergen einen kostbaren Schatz volkstümlichen

Wissens. In ihnen zeigte sich die Volkssprache in
anschaulichen Bildern und treffenden Vergleichen. „Guet gschmiert,
isch halbe gloffe." „Lieber en leere Tarm, als en müeden Arm."
„De Sparer mues en Güüder ha.".„Wenns bim Puur zrugg goht,
so fangt's zerscht im Stall aa." „Werne tuet we d'Lüüt, so gohts
am we de Lüüt." „Es wachsed de Lüüt ka anderi Chöpf, aber
anderi Gedanke." „Mach e Fuuscht, went ka Hand häsch!" —



6

„Lichtmeß (2. Februar) Sonnenschein, bringt viel Schnee herein."
„Regnets am Vitstag (15. Juni), so regnets 31 Tag." ,,Z' Johanni
(24. Juni) soll me d' Böllerohr uf de Bode träte." ,,Z' Jakobi
(25. Juli) isch -Ern, isch nid am Vormittag, so ischs am Nomit-
tag." Zur Zeit der Dreifelderwirtschaft wurde die Fruchtzeig zu
„Micheli" (29. September) geschlossen. Wird jemand im Herbst
mit der Aussaat lange nicht fertig, so sagt man in Lohn heute
noch: „Dä mo allweg d'Zelg gschplüße." „De Rogge chame
iibrenne (d. h. bei trockenem Wetter säen), de Weize mome
iischwemme!" „Ir Manne, ir müend nid go mäje, de Moo hat
en Hoof." Man soll keine Bohnen stupfen, wenn der Mond
abnimmt, sonst klettern sie nicht. Böllen soll man beim „Nidsigend"
stupfen, beim „Obsigend" springen sie wieder aus dem Boden.
Die schönsten Kartoffeln und viele gibt es, wenn man sie „in
der Waage" stupft. „Im Fisch" gibt es „Fischmäuler", „im
Krebs": Krüppel. „Säit me d'Reibe nach Lorenz, so giits weder
Chruut no Schwenz." Beim Säen von Räben sollte man immer
den Spruch aufsagen: „Reibe we Chöpf, we Chübel, we Gelte",
dann gebe es schöne große Exemplare!

Die altvolkstümlichen Gebetsformeln zu bestimmten
Arbeiten sind heute nicht mehr üblich. War einst ein Acker
angesät und geeggt, so sagte beim Heimgehen der Vater: „Segnis
Gott!" Oder: „Herr, meine Arbeit hab ich getan, tue Du das

Deine!" Nach dem „Übernachtzünden", d. h. wenn der Bauer vor
dem Schlafengehen noch im Stall eine Runde gemacht hatte, um
zu schauen, ob alles in Ordnung sei, sprach er: „Das walte Gott!"
Das Broteinstoßen wurde mit einem „Helfis Gott" begleitet.
Noch vor 70 Jahren dankte man, wenn man vom Essen aufstand,
mit einem: „Gott Lob!" oder „Gsegnis Gott!"

Verschiedene sprachliche Ausdrücke, die auf dem Reiath
früher stets gebraucht wurden, sind der heutigen Generation
bereits unverständlich geworden: Sabie (exgüsi), gräh machen

(fertig machen), ich bi gange (ich gehe jetzt), dä het mer d'Wahl

(ist mir gleichgültig), ufmache (zum Tanz aufspielen), schätz

woll (wird so sein), dä Weg goht schlems ue (steigt sanft an),

es hat zwenig Spazi (Zwischenraum), eim aas uswüsche (Prügel
geben), Nootracht (Zugemüse), Gsälz (Konfitüre).



7

Die vielen überlieferten Kinderverse und Abzählreime

enthalten unbeschwertes, kindliches Sprachgut. „Aachis,
buechis, und du bisch Suechis." „Us der Neschti, Chriesi beschti,
wär nid goht, dä isch!" „Azelle, Bölle schelle, d'Katz goht uf
Walliselle. Chunt si wider haa, hät si chrummi Baa. Piff, paff,
puff und du bisch ehr- und redlich duß." „Dilpis, dapolpis,
Leberebock und stolpis, Leberebock und Eiertotsch. wövil Hörner

streckt de Bock? Und wövil Hörner stond?"

Bei Spottverslein wie: „Brieschlätsch, Chuchitätsch,
gang i d'Schuel und mach en Lätsch!", bei Ortsneckereien
und Spitznamen wird in jeder Gemeinde durch die Jugend
gesorgt, daß dieser Zweig der Volkssprache nicht untergeht.
„Lohnemerpösche, henket Frösche, henkets ane Gäbeli und
frässets mit em Schnäbiii" rufen die Büttenhardter Kinder ihren
Nachbarn in Lohn nach. Diese sind aber um eine Antwort auch
nicht verlegen: „Bürtehardter, Dräckverwatter, Böllilischießer,
Hosepflütter!" Die Freunde im Westen bleiben ebenfalls nicht
verschont: ,,D' Merishuser sind Luser, hend e Pfanne voll Flöh
und mached Kaffee". Mit vereinten Kräften zieht man gegen die
Nachbarn jenseits der Grenze los: „O ihr arme Würteberger!
O ihr arme Schwobe! Wenn er chöntid Chnöpfli fresse, mönd
er s' Läbe woge!" Der Schaffhauser Spottvers auf den ganzen
Reiath aber lautet:

Stette, Loh und Bürtehart

giit e ganzi Bettlerstadt.

Bübere, Hofe, Opfertshofe

giit en halbe Laib im Ofe.

Thäinge isch de Ehrechübel.

Barze isch de Deckel drüber.



8

II.

ESSEN UND TRINKEN

Zu allen Zeiten, nicht erst durch die kriegsbedingte
Lebensmittelrationierung, bildeten „Essen und Trinken" ein
volkstümliches Gesprächsthema. Für Millionen Menschen ist die
Magenfrage heute zur wichtigsten Lebensfrage geworden; und
arbeiten wir nicht alle, um zu essen, oder essen, um arbeiten zu
können? „Essen und Trinken hält Leib und Seele zusammen"
heißt eine volkstümliche Redensart. Sowohl im Alltag wie bei
Festen war und ist das Essen und Trinken eine der bedeutendsten
Gepflogenheiten, welche das Zusammengehörigkeitsgefühl
fördert. Die gemeinsam eingenommenen Mahlzeiten der Familie
mit dem Gesinde gingen zu Stadt und Land in brauchmäßiger
Ordnung, ja oft recht feierlich vor sich. Besondere Sitten, zu
denen auch das Tischgebet gehört, mußten beachtet und
eingehalten werden. Wie vieles davon ist heute verschwunden, vor
allem in der Stadt! Auf dem Lande läßt man sich, abgesehen von
der Hast der Heuet- und Erntetage, fürs Essen noch eher Zeit,
doch ist auch da manche volkstümliche Sitte zerfallen.

Das Sinnbild der Tischgemeinschaft war die gemeinsame
Schüssel, aus welcher die ganze Familie „Habermues" oder
„präglet Härdöpfel" aß. Sie zwang zu rücksichtsvollem und
gleichmäßigem Essen. Die leere Schüssel, verbunden mit der
Mahnung des Hausvaters: „Wer nicht kommt zur rechten Zeit,
der muß haben, was übrig bleibt, morgens kocht man wieder",
erzog manchen zum pünktlichen Einhalten der Essenszeiten. Das

Besteck schnitzte der Urgroßvater für sich und seine Familie
selbst. Im hintern Freudental gab es aus alter Zeit noch einen

viereckigen, eichenen Tisch, in welchem für die Eltern und die
11 Kinder je ein Loch in Form eines Tellers ausgehoben war.
Diese Tischlöcher, in welche geschöpft und woraus gegessen
wurde, scheinen die Vorläufer der Teller gewesen zu sein. Gegen
Ende des letzten Jahrhunderts erhielt jedes Familienglied seinen



9

eigenen Teller, und dieser, aus der Oberschicht stammende
Brauch ist für die allgemeine Auflösung des Gemeinschaftsgeistes

bezeichnend.

Die Teller, Schüsseln und Mostkrüge bestanden aus Zinn.
Als Weingefäß aufs Feld waren die Zinnflaschen beliebt. In
mancher bodenständigen Stube, auf dem Lande und in der Stadt,
findet man noch solche Zeugen vergangener Zeiten, die von
ihren Besitzern heute mit berechtigtem Stolz gehütet werden. —

Man aß in den Siebziger Jahren mit einem Zinn- oder Blechlöffel

und einer Gabel, die drei gerade Metallzinken und einen

Holzgriff hatte. Später waren die Schüsseln aus Ton, meistens

braun, schwarz oder ockergelb. Nur die reichen Leute besaßen

getupfte oder geblümte Schüsseln. Bei besonderen Familienanlässen,

wie Hochzeit, Taufe, Totenmahl, oder wenn
außergewöhnlicher Besuch kam, wurden gar weiße Schüsseln, Teller
und Tassen aus dem „Glaskasten" hervorgeholt. Verschiedene
Küchengeräte wie Pfannen, aber auch Bettflaschen, waren aus

Kupfer. Solange es noch kein fließendes Wasser in den

Häusern gab, stand in jeder Küche eine kupferne Wasserstande,
aus welcher mit einer kupfernen Wasserschapfe das begehrte
Naß geschöpft wurde. Auch der geliebte dreibeinige Kaffee-



10

Krug, die „Kaffi-Stiize" bestand aus Kupfer. Leider wissen
geschäftstüchtige Altstoffhändler und Altertumsräuber immer wieder,

diese kupfernen Kostbarkeiten aus den Bauernhäusern
hervor zu locken. Im gefräßigen Maul des alles verschlingenden
Krieges verschwand so manches währschafte Stück Hausrat
unserer Vorfahren.

Das Tischgebet war früher in jedem Bauernhaus üblich.
Meistens sprach es das älteste oder das jüngste Kind. Die Kinder
beteten: „Spies Gott, tröst Gott, alli arme Chind, wo uf Erde
sind, a Liib und Seel. Amen." Mancherorts war das Gebet Sache

des Hausvaters, der, auch wenn er allein aß, laut betete; oder
dann wechselten Vater und Mutter mit dem Beten ab. Die heute
noch gebräuchlichen Tischgebete lauten: „Komm Herr Jesu, sei

unser Gast und segne alles, was Du uns bescheret hast. Amen."
„Segne Vater diese Speise, uns zur Kraft und Dir zum Preise,
wir danken Dir dafür. Amen." Ein schönes, altes Tischgebet
hört man nicht mehr:

„Herr, wir kommen zu dem Essen,

laß uns Deiner nicht vergessen.
Denn Du bist das Himmelsbrot.
Stärk zugleich auch unsere Seelen,

die wir Dir jetzt anbefehlen.

Steh uns bei in aller Not.

Hilf, daß wir nach dieser Erden,
Deine Gäst im Himmel werden. Amen."

Vor dem Znüni- oder Zobigessen sagten alte Frauen: „Das
segnis Gott!" Nach dem Essen dankte man vor 70 Jahren mit
„Lob Gött", oder „Gsegnis Gott!"

Fast die einzigen Familienanlässe, an welchen man seine
Verwandten und Bekannten treffen und wieder einmal sprechen
kann, sind die Hochzeits-, Taufe- und Begräbnisessen. Früher
ging es an Bauernhochzeiten tage- und nächtelang hoch her und

zu mit Essen und Trinken. Die Nahrungsaufnahme überstieg bei

weitem die gewöhnlichen Bedürfnisse. Das überreichliche
Auftischen von Gesottenem und Gebratenem, die vielen Gugelhüpfe
und großen Zainen voll Chüechli gehörten einfach zur Fest-



11

freude. Die Unmäßigkeit bei solchen Gelegenheiten, wie sie auch
ALBERT BäCHTOLD im „Tischtelfink" für den Klettgau
geschildert hat, war durchaus brauchmäßig und volkstümlich. —
Das Festessen bei der „Sichelhenki" hatte den Zweck, alle Helfer
froh zu vereinigen und zu belohnen. Auch heute noch benützen
Genossenschaften, Vereine und Behörden das gemeinsame Essen
und Trinken als wirksames Mittel zur Förderung und Stärkung
des Gemeinschaftsgefühls. Mögen aus diesem Grunde in jedem
Dorfe die traditionellen Examenessen der Schulbehörde und
Lehrer, die jährlichen „Schüblig-mit-Härdöpfelsalot-Bankete" der
kleinen dörflichen Genossenschaften weiterhin bestehen bleiben!

— Wie die Schützen, Sänger oder Turner mit gutem Recht
ihren Kranz oder Becher „verschwellen", so wurde dies früher
bei manch wichtigem Ereignis gleich gemacht. Bei Geburt eines
Stammhalters oder bei der Wahl in den Gemeinderat usw. mußte
der Glückliche seinen Nachbarn und Freunden im Wirtshaus eine

tüchtige „Trinkete" bezahlen.

Der am meisten heimatgebundene Mensch hängt am meisten
an seinen heimatlichen Speisen, wie sie die Mutter tagtäglich
gekocht hat. Nur diese findet er wirklich gut, genießbar und
gesund. Der dadurch geformte Geschmack und die Eßgewohn-
heiten sind ein Teil seines Wesens. „Was der Bauer nicht kennt,
das frißt er nicht", lautet ein respektloses Sprichwort der
Städter, das seine Berechtigung haben mag, obwohl sich die
»Geschmäcker" gegenüber früher auch auf dem Lande gewandelt
und verfeinert haben.

Die volkstümlichen

Alltagsspeisen
zum Morgen-, Mittag- und Nachtessen waren folgende:

Bis etwa zum Jahre 1900 gab es zum Frühstück „Haber-
mues", dazu ein Stücklein Brot oder einige gesottene Kartoffeln.
Diesen überall beliebten Brei machte die Großmutter aus
„Primel." Man legte Hafer, Weizen oder Gerste auf den Ofen, bis
die Körner hart waren und brachte sie dann dem Müller. Primel
war lange nicht so fein gemahlen wie Backmehl. Er wurde in
Fett geröstet und mit Wasser abgelöscht, hernach Salz

beigemengt. Beim Essen wurde beliebig Milch dazu gegeben. Zur



12

Abwechslung streute die Großmutter etwas Zucker darüber,
wenn die Kinder brav gewesen waren. „Habermues hei guet
aaghabe und hei Chraft ge", besonders dann, wenn der Löffel
aufrecht drin stecken blieb! — Den Mähdern brachte man im
Sommer eine Morgensuppe (Mehl- oder Kartoffelsuppe) auf
Wiese oder Feld hinaus. Maisbrei, „präglet Härdöpfel" oder
eine währschafte Kachel voll „Möcken" waren in der Folge und
sind noch heute übliche Morgenessen. Manche Bauern hatten

ein Milchbecki vor sich stehen, das gut einen Liter faßte. Kaffee
und Milch wurden von der Pfanne direkt über die „Möcken"
gegossen, so mußte man nur einmal einschenken und war dann
satt! Zum Milchkaffee erhielten die Kinder „e Tünkli" oder

„e Schmalztünkli"; das erstere war ein Stück Brot mit
Eingemachtem, das andere ein Butterbrot mit Eingemachtem. Wenn
Kinder für Nachbarn posten gingen, war es Brauch, ihnen als

Belohnung ein „Schmalzbrot" zu geben. — Der Kaffee als

Alltagsgetränk, von dem der Bauer vor 100 Jahren noch nichts
wußte, wurde aus gerösteten Zichorien und gerösteter Gerste
oder geröstetem Weizen gebraut. Er wurde früher stets
gesalzen. Für Kinder tat's der Eichelkaffee. Zum Znüni nahmen
sie gewöhnlich einen Bodenkohlrabenschnitz mit in die Schule.

Um ein Stück Brot oder einen Apfel stritten sie sich.

Obstbäume wuchsen damals nur spärlich auf dem Reiath.
Daher kannte man den Most als Hausgetränk kaum. Der



13

Bauer machte vor dem Heuet ein Sommergetränk an. Er schüttete

„Korintherli" (Korinthen) in ein Faß, 20 Kilo pro „Somm"
(1 Saum 150 Liter) und leerte warmes Wasser daran, sodaß
das Gemisch gärte. Wer es vermochte, kaufte einige Liter dicken
italienischen Wein (Barletta), sogenannten „Kopierwein", den

man diesem „süffigen" Hausgetränk als Farbstoff beifügte. —
Zum Maientrank holten die Kinder einen Strauß blühender
Waldmeister. Die Großmutter stellte ihn nach folgendem Rezept
her: Eine starke Handvoll Waldmeister (Blüten und etwas von
den Stielen) legt man in eine tiefe Schüssel, dazu kommen
2—3 Blätter vom schwarzen Johannisbeerstrauch, einige
Erdbeerblüten, ein Stücklein von einem Zimmtstengel, % Pfund
Zucker und einige Zitronenscheibchen. Nun gießt man alten
Weißwein daran und läßt alles y%—1 Stunde zugedeckt stehen.
Dann leert man den würzig duftenden Maientrank durch ein
Sieb — und schon kann er genossen werden. — Manche Bauern
besaßen früher ein „Stägefäßli". Dieses lag unter der Kellertreppe

und barg den besten Wein. Kam nun jemand zu Besuch,
so erhielt er „e Gläsli us em Stäge-Fäßli".

Als Mittagessen diente oft eine Schüssel mit „Böllen-
schweißi", welche mit Essig abgelöscht worden war. Sie stand
mitten auf dem Tisch, und jeder tauchte seine geschwellten
Kartoffeln hinein, die er vor sich liegen hatte. Im Herbst brachte
der „Reibebappe" eine willkommene Abwechslung. Die
weichgekochten Räben wurden mit einer Böllenschweißi verrührt und
mit Salz, Kümmel und Nidel gewürzt. — Bevor die Bauern
Gelegenheit hatten, die Milch zu verkaufen, wurde sie in Schüsseln

in der Stube oder Kammer auf den sogenannten „Brettli",
die der Wand entlang angebracht waren, aufgestellt. In der
Wärme war die Milch nach 2—3 Tagen geronnen und gab mit
geschwellten Kartoffeln ein beliebtes Mittagessen. Heute
verwendet man geronnene Milch als Schweinefutter. Oft aßen die
Mähder frühmorgens, bevor sie mit ihrer Arbeit begannen, eine
große Schüssel geronnene Milch, und jung und alt löschte an
heißen Sommertagen damit seinen Durst. Wenn jemand recht
bleich ist, sagt man noch heute: „Du gsiesch us, wie grunneni
Milch!" —

Dieser und jener Bauer pflanzte vor Zeiten ganze Äcker mit
Erbsen an, für die eigene Nahrung und als Schweinefutter. Bei



14

jedem Brotbacken gab es zum Mittagessen eine Erbsensuppe,
„Chost" genannt. Ein Steinguthafen wurde mit Erbsen und
Wasser in den Ofen gestellt, und die dicke Suppe vor dem Essen

über geröstete Brotwürfeli angerichtet. Das war eine nahrhafte
Mahlzeit, und die Hausfrau meinte an solchen Tagen jedesmal:
„Hüt läbed mer chöstlich!" Neben der „Chost" waren Haber-,
Mehl-, Milch- und Kartoffelsuppe beliebt, hieß es doch: „Wer
seine Arbeit fleißig tut, dem schmeckt auch seine Suppe gut!"

Ein Sonntagsmittagessen waren „Pfüüserli". Omelettenteig
wurde mit zerschnittenen Salbeiblättern vermengt, eßlöffelweise
in heißes Fett gegeben und goldgelb gebacken. —
„Regenwürmer" machte man aus Kartoffeln und Mehl. Die wurmartigen
Gebilde panierte man mit Grieß und legte sie in heißes Fett.
Auch die Nudeln, wurden durchwegs von der Bäuerin selbst

hergestellt. Wenn am Mittag die Hausfrauen ermüdet von der
Feldarbeit heimkamen und das Mittagessen noch zubereitet
werden mußte, hörte man sie oft seufzen: „Etz gieng e Rüehli
über e Brüehli". —

Fleisch sah man in einfachen Häusern nur selten auf dem
Tisch. Vor 70 Jahren kauften zwei bis drei Lohnemer Bauern
auf dem Viehmarkt in Thengen jeweils eine alte Kuh um
80—90 Mark. Diese wurde daheim etwas gemästet und dann
geschlachtet. Die Käufer teilten das Fleisch unter sich, wobei das

Pfund nur auf 20—30 Rappen zu stehen kam. Einen Teil davon
hängte man in die Rauchkammer, das gab „Chüerunggis", eine
bäuerliche Spezialität. Der andere wurde, mit Schweinefleisch

zusammen, verwurstet.

Da hieß es: „Würste wurden dann gegessen,
bis zu 13 Ellen messend!"

Das übrige Fleisch verzehrte man grün. Reichte eine Kuh
nicht aus, so kaufte man eine zweite und verteilte sie wieder. —
Vor 50 Jahren war es in Büttenhardt Brauch, daß man an dem

Tag, an welchem man das erste Mal pflügte, Zungenwurst zum
Mittagessen hatte. Im Herbst, wenn der letzte Acker
umgebrochen war, gab es ein „Soothoo", ein fettes, gebratenes
Huhn, zum z'Mittag.



15

Das Nachtessen bestand aus gesottenen Kartoffeln und
Salz, aus Habermues, aus einer währschaften Suppe oder, wie
heute noch, aus „präglet Härdöpfel" und Kaffee. Hin und wieder
gab es auch „P r i e s c h t e r", worauf sich vor allem die Knaben
freuten. Hatte eine Kuh frisch gekalbert, so nahm man von der
ersten Milch, fügte ihr ein paar zerklopfte Eier bei und stellte
sie in den geheizten Ofen. Hier wurde sie dick. Über die feine
braune Kruste streute man je nach Geschmack Zucker, oder Salz
und Kümmel. Manche Buben nahmen „Prieschter" im Hosensack
zur Schule als Znüni, und ihre Kameraden freuten sich, wenn
sie ihnen nachher den Sack ausschlecken durften. Heute wird
diese Milch den Schweinen gegeben. Sie dient nur noch ganz
selten als menschliche Nahrung.

Die traditionellen

Festgebäcke und Festgetränke,
ihre Zubereitung und Bedeutung im Zusammenhang mit
Festbräuchen haben die volkskundliche Forschung von jeher
angeregt. Auf die Bim- und Neujahrsweggen, das bedeutendste
Festgebäck, freute sich jung und alt das ganze Jahr durch.
Gugelhopf gab es in kinderreichen Familien jährlich 2—3 Mal,
meistens zum Geburtstag oder an einer Taufe. Auf den Samichlaus
wurden Birnbrote gebacken. Ihre Füllung bestand aus weichgekochten,

feingehackten Birnstückli, aus geschnetzelten Baumnüssen,

Weinbeeren, Feigen, Nelkenpulver, Zimmt, etwas Zucker und
einem rechten Schuß Kirsch. Dies knetete man in Milchbrotteig
und formte davon kleinere Laibe. In der Sylvesternacht trank
man das beliebte, selbstzubereitete Nußwasser dazu. Dieser



16

Hausschnaps war aus grünen, unreifen Baumnüssen und Gewürz,
an welche man gebranntes Wasser geschüttet hatte, hergestellt
worden. Jedes Jahr in der Johannisbeerzeit machte der Großvater
aus schwarzen Johannisbeeren, Zucker und Schnaps
Johannisbeerlikör. Fast jeder Bauer brannte früher seinen Kartoffel-
Schnaps, auch der „Zipärtli"-Schnaps war beliebt.

Einen besonderen Rang unter dem Festgebäck nahm der

Neujahrsweggen ein.

„Hüt isch Sylvester, morn isch Neujohr,
wämmer kann Wegge gisch, nimm di am Hoor!"

Die Zubereitung dieses Gebäcks nahm die ganze Familie,
vom frühen Sylvestermorgen bis zum späten Abend, in
Anspruch. Schon zwei Tage vorher hatte man das feine Semmelmehl

(Weißmehl) in einem gut durchwärmten Raum in der
Backmulde auf die gewünschte Temperatur gebracht. Am
Abend vor dem Sylvester wurde mit Preßhefe gehebelt und
am folgenden Morgen schon früh mit erwärmter Milch
geknetet. Je nach der Mehlmenge gab die Hausfrau zerlassene
Butter bei, manchmal bis 1 oder 1% Kilo, nebst dem rezeptlich

vorgeschriebenen Zucker. Auch das nötige Salz durfte
nicht fehlen; der Zucker aber behielt den Vorrang. Wenn der

Teig aufgegangen war, wurde er geklopft, d. h. Klumpen um
Klumpen warf man aus der Mulde aufs Wirkbrett. Dort wurde
der Teig so lange gehoben und hingeschlagen, bis er fein und
glatt aussah. Nun schob man ihn in die Ecke des tischgroßen
Wirkbrettes und warf die Masse nachher unter nochmaligem
Schlagen in die Backmulde zurück. Dort mußte der Teig ruhen
und abermals aufgehen. Klumpenweise holte man ihn wieder
heraus und drehte ihn, Handteller nach oben, zu einem glatten
Häufchen. Daraus formte man mit dem Wallholz einen Weggen
von 1 oder 2 Pfund Gewicht. Sie wurden auf die sog. „Beckenbretter"

gelegt und in die Kälte vor das Haus in den Schnee

gestellt, denn sie mußten gefrieren. Sobald sie steif gefroren
waren, wurden sie mit einem scharfen Messer geschnitten und
mit einer Mischung von Eigelb und Honig angepinselt. Weil die

Teig-Weggen stundenlang draußen in der „Gfrörni" blieben,
fiel den Kindern die Aufgabe zu, sie vor Hunden und Katzen
zu hüten. Den großen Familienbackofen (der mehreren Familien



17

gemeinsam zur Verfügung stand) richtig zu heizen, verstand
nur der Hausvater. Er hatte tags zuvor besonderes Weggen-Holz
gerüstet. An einem Papierwisch prüfte er die Ofenwärme und
hudelte nachher den Ofenboden mit einem feuchten Tuche aus.
Dann schob er einen Weggen um den andern auf dem „Schüssel"
in den Ofen, sehr sorgfältig darauf bedacht, daß jeder den

nötigen Platz bekam; denn die gefrorenen Weggen gingen im
Ofen auf, ohne jedoch die Form zu verlieren. Wundervoll
duftete es durch das ganze Haus. Am Neujahrsmorgen brachte
die Mutter den ersten Weggen zum Morgenkaffee, und jedes
Kind sagte den Eltern seinen Neujahrsspruch auf. — Alle
auswärtswohnenden Götti und Gotten und die Pfarrsleute im Dorf
bekamen einen Neujahrsweggen. Was übrig blieb, wurde in
einem unbenutzten Zimmer auf einem ausgebreiteten Tischtuch
auf den Boden gelegt. Am Sonntagvormittag, wenn der Stubenofen

geheizt war, schob man einen oder zwei Weggen hinein.
Beim Kaffeetrinken schmeckten sie dann wieder wie
frischgebacken, und der gleiche, herrliche Duft durchzog den Raum.
Oft verzehrte man erst Ende Februar den letzten Neujahrsweggen.

Statt Weggen werden heute Neujahrszöpfe gebacken. Eine
Besonderheit war auch der sogenannte „Simmerring". Am
Sylvesterabend, sobald die Kinder schliefen, hängten die Eltern
in der Stube einen gezöpfelten Ring aus Weggenteig an die
Wand, welchen die Buben und Mädchen am Neujahrsmorgen
jubelnd herunterholten. — Noch heute werden jedes Jahr in
einem Haus aus Neujahrsweggenteig „Vögel" gebacken. Die
Bäuerin macht eine etwa 30 cm lange Teigrolle und dreht daraus
einen gewöhnlichen Knoten. Das aufwärts stehende Ende bildet
den Kopf. In diesen steckt sie zwei Reckolderbeeren als Augen
und zieht mit der Schere durch einen queren Einschnitt den
Schnabel. Das untere Ende wird ein wenig platt gedrückt, mit
der Schere mehrmals eingeschnitten und bildet so den Schwanz.

Auch Neujahrsgetränke fehlten nicht. Am Sylvesterabend
braute der Hausvater einen Glühwein aus Most und Wein,
Zimmtstengel, Zucker, Nelken und Zitronen. Im Freudental wurden

früher jeweils 1 Liter Schnaps und 1 Liter Wasser mit
1 Pfund Kandiszucker und etwas Zimmt vermischt und zusammen

mit Schwarztee gesotten. Die letzten Anis- und Wein-



18

güeteli, Honigleckerli und Mailändern ließ man sich dazu

schmecken und freute sich dabei im Stillen schon wieder auf
die Fastnacht; denn da wurden ganze Zainen voll Fastnacht-
Chüechli gebacken: „Eieröhrli", von der Größe eines Sau-Ohrs,
auch „Chniiblätz" (Tellerchüechli) genannt, „Schenkiii", und gar
eine dritte Sorte: „Schlüfchüechli", „Schlüferli" oder „gschläufti
Chüechli".

Freilich gab es aber auf dem Reiath viele Leute, die sich
solche Herrlichkeiten nicht leisten konnten; sie waren froh, wenn
sie jeden Tag Brot hatten. Wie anders ist es heute, wie
„verwöhnt" ist jung und alt! Mögen die Nörgler und Ewigunzufriedenen,

die „Neusigen" und „Nimmersatten" im Essen und Trinken

stets daran denken, daß ihre Vorfahren bei dreimal Haber-
mues oder gesottenen Kartoffeln im Tag, gut und zufrieden
lebten und dabei stark und gesund waren.

III.

VOLKSHEILKUNDE

Bevor die unzähligen chemischen Arzneimittel, Tabletten und

Pillen, Pillverlein, Salben und Mixturen auf den Markt kamen,
sammelte man auf dem Lande die verschiedensten Kräuter und

verstand es, davon Heiltränkli gegen jeden Schmerz zu bereiten.
Wollte ein „Brästen" nicht gleich weichen, so hieß es: „Abwarten
und Tee trinken!"

Wer vom Husten geplagt wurde, mußte von morgens bis

abends Haferstrohtee trinken. Lindenblusttee mit Hagebutten,
Huflattichtee, Kandiszucker mit Zwiebeln gekocht, waren ebenfalls

bewährte Hustenmittel. Sehr heilkräftig für Mund und Hals

war der Saft, der sich in einem ausgehöhlten langen schwarzen
Rettich bildete, den man mit Kandiszucker angefüllt hatte. Wer
heiser war, trank Tee aus Brombeerblättern oder Müsli (Salbei)-
Kindern, welche Halsweh hatten, band man ein Honigpflaster um
den Hals; auch ein wollener Strumpf als Wickel wirkte Wunder.



19

Getrocknete Holunderblüten, in Säckli gefüllt und im Ofenrohr

gewärmt, wurden zum Uberwärmen aufgelegt, ebenso
Flachssamen bei Halsweh, Eißen und Geschwüren. Bauchweh
heilte man mit Kümmel- oder Kamillentee, Magenstörungen
verschwanden nach einigen Tassen Wurmet- (Wermut) oder
Tausendguldenkrauttee. Mit Brennesseltee wurden Magen- und
Darmgeschwüre „kuriert". Bei Nierenleiden trank man Tee von
„Peterli" und „Chatzeschwänz" (Schachtelhalm). Abgebrühte
Löwenzahn-Lichtlein waren gut gegen hohes Fieber; Frauen- und
Silbermäntelitee gegen Unwohlsein und Fieber. Pfeffermünztee
wurde als Schwitzmittel verwendet. Blutarme mußten viel
Schafgarbentee trinken. Melissen wuchsen in manchem Bauerngarten.
Tee davon wirkte bei Schlaflosigkeit. Als bekanntes Volksheilmittel

gegen die Auszehrung, Husten und Katarrh diente das

Aronenkraut (Aronstab), das mit Schnaps angestellt wurde.

Bei Brust- und Lungenleiden war Hundsfett das beste
Hausmittel. Kranken machte man damit Wickel und gab ihnen
Hundsfettsuppe zu essen. Das löste und stärkte zugleich. Haisund

Brustwickel mit „Schwini-Schmalz" hatten ebenfalls gute
Wirkung. Dachsfett war als „Handoel" und besonders bei
„Gfrörni" begehrt. Für Schnittwunden stellte die Bäuerin Wall-
wurzensalbe, aus Wallwurzeln und Dachsschmalz, selbst her. In
manchen Bauernstuben standen auch Töpfe mit Wunderdisteln.
Die Blätter wurden abgeschnitten, und der klebrige Saft, der
hervorquoll, auf die Schnittwunden geträufelt. Fein geschabte
Wallwurzeln mit Schnaps gaben eine Art Talg, den man bei
Verrenkungen und Verstauchungen auflegte. „Brandle" .(Huflattich¬
blätter) auf Schürfungen gebunden, nahmen den Brand. Herrliche
Kühlung bewirkten die großen Blätter auch bei Brandwunden,
desgleichen das Johannisöl. Die Bäuerin füllte eine Flasche mit
den Blüten des Johanniskrautes halbvoll und goß Olivenöl nach.
Die Mischung wurde 14 Tage lang an der Sonne „destilliert".
Als geschätzte Heilpflanze für alle schweren Entzündungen,
eitrigen Wunden und Blutvergiftungen kannte man den Sanikel.
Heiße Kamillentee-Bäder sind noch heute ein gutes Mittel bei
Entzündungen und Geschwulsten, solche von Heublumentee bei
Schürfungen, Quetschungen, Rheumatismus und Gicht. Die Kinder

bestrichen Warzen mit „Tüfelsmilch" (Schöllkraut) — und
°ft verschwanden sie, sofern man fest an die Wirkung glaubte.



20

Der heutige Patient besitzt keine Zeit mehr zum „Abwarten
und Teetrinken"; die chemisch-pharmazeutische Industrie hat ja
für jeden Gebresten rasch wirksame Produkte hergestellt, die

man sich auf bequeme Weise aus der Apotheke zusenden läßt.

Bei Viehkrankheiten freilich helfen die alten, einfachen
Hausmittel immer noch am besten. Die Kuh, die frisch gekalbert
hat, erhält eine warme Gersten- und Hafertränke, dem Kälblein
gibt man etwas Salz ins Maul, um die Verdauung anzuregen.
Gegen Durchfall, verursacht durch saures, schlechtes oder zu
kaltes Futter, helfen Grüsch, „Birestückli" oder Rotbuggeletee.
Bei Verdauungsstörungen unterlassen die Kühe das Wiederkäuen,

man nennt dies „Teui verlöre". Der Milchertrag geht
zurück. Um die Tiere wieder in Ordnung zu bringen, gibt man
ihnen zwei- bis dreimal täglich Flachssamenschleim ein. Wird
welkes, mastiges, junges Gras verfüttert, so treten bei Vieh, das

schnell frißt, Blähungen auf. Ist eine Kuh „zu voll", helfen
verschiedene Mittel: Man schüttet ihr einen Schlegel schwarzen
Kaffee mit Schnaps, Salatöl, oder besser irgendein alkalisches
Mineralwasser ein. Der Schnellfresser fängt an zu „gerpsen" und

dann sagt man: „So, etz hät's gerpset, etz gits go noo!" Nützt
dies aber nichts, so stößt man ihm das Schlundrohr durchs Maul
in den Magen, oder führt mit dem Stechinstrument den Pansenstich

aus, damit die Gase entweichen können. Um eine Infektion
zu verhüten, wird die Wunde täglich einige Male mit Kamillentee

ausgewaschen. Eine häufig auftretende Schweinekrankheit,



21

jedoch nicht so gefährlich wie der Rotlauf, ist das Nesselfieber.
Das beste Heilmittel sind lauwarme Umschläge mit Brennesseltee.

Gegen die gefürchtetste Viehkrankheit, die Maul- und
Klauenseuche, ist noch kein Kraut gewachsen, obwohl aus

früherer Zeit verschiedene Rezepte bekannt sind. Soweit sich
alte Leute erinnern mögen, wütete die Seuche in Büttenhardt
nur im Jahre 1891 und blieb auf drei Ställe beschränkt. Ein
Linderungsmittel war das Abwaschen der Blasen mit Essig und
Zwiebeln. Die Klauen wurden mit Terpentin und Holzteer
bestrichen oder mit Kupfervitriollösung ausgewaschen. In Lohn
trat die Seuche seit 1889 nicht mehr auf. Damals brachte sie

ein Bauer mit einer gekauften Kuh von Randegg her. Leider
traf man anfänglich nicht die nötige Vorsicht, sodaß sie sich
in vielen Ställen weiter verbreitete. In einem Stall, in welchem
auch Pferde standen, blieb das Vieh verschont. Man vermutete,
die scharfe Stalluft habe die Übertragung der Seuche verhütet.

Im Archiv in Herblingen befindet sich aus dem Jahre 1735

folgendes gedruckte Dokument:

Bewahrungsmittel wider den Veich-Prästen.
Nimm Rauten, Salbynen, Gersten, jedes eine Handvoll, Reck-

holterbeeri, Knoblauch, jedes eine halbe Handvoll. Koche dises
in einer Mass Wein, schütte es durch ein Tuch, und zerlass
darinn 3 Löffel voll Honig, und ein Glass voll Essich: Wäsche
damit das Veich Morgens und Abends die Zung, und gib ihm
jedesmal 3 oder 4 Löffel voll ein.

Heilung des Pr ästens.
Wann das Veich auf oder unter der Zungen, in dem Rachen,

in der Nasen, auf dem Rugken, oder sonst an dem Leib Blattern
bekomt, sol man dieselben mit einem Silbernen Löffel brechen,
und schaben biss das blutet, darnach mit frischem Wasser und
weissem Wein abwäschen, und mit einem säubern Leinen Lumpen

widerum trocknen. Wann das beschehen, so nimm Rauten,
Knoblauch, Salbynen und Saltz, giesse Essich daran, stoss die
Materi wol durcheinander, streich sie auff ein rothes Tuch und
reibe darmit den Schaden, dess Tags 2 mahl, vermische darnach
gestossnen Allet mit Honig, und bestreich damit den Schaden,
so wird er durch Gottes Gnad genesen.



22

Hiebey soll man in Obacht nemmen:
1. Dass man das Prästhafte Veich von dem gesunden

absondere.

2. Dass man einen Lumpen oder Tuch nur einmal gebrauche,
darnach verbrenne: und die Materi, so man für ein Haupt-
veich gebraucht, mit der übrigen nicht vermische.

3. Dass diejenige, die das Veich currieren, sich vorsehind, ihre
Händ, nachdem sie den Prästen gerathsamet, mit Rauten,
Essich, und Saltz fleissig wäschind.

4. Das abgehende Veich soll an unwegsame Orth, tieff
verlochet, und mit Dörnern bedeckt werden.

5. Wann der Prästen in ein Dorff einschleichen wurde, soll man
das Veich nicht auff die Alimenten lassen.

6. Im übrigen wird nicht ungedeylich seyn, wann die Gemeinden
auff allen fahl, sich bey zeiten, je nach beschaffenheit, mit
erfahrnen Männeren, und den nothwendigen Mitteln, der
Nothdurfft nach, versehen.

Herr JOHANN EHRAT, Landwirt zur Sommerau, in Lohn,
erwähnt in seinem Manuskript „Aus der Geschichte der Gemeinde
Lohn" das Vorhandensein von Kratzern und Schabern, welche
früher für das von der Maul- und Klauenseuche befallene Vieh
benützt wurden, um die Wunden zu kurieren. Herr Gemeindeschreiber

J. BRUHLMANN hatte die Freundlichkeit, mir diese im
Archiv zu Lohn befindlichen „Werkzeuge" zur Besichtigung
auszuhändigen. Es sind vier Stück: Ein hakenförmiger silberner
Kratzer zum Säubern der Klauen und drei aus Silbermünzen
verfertigte Schaber zum Brechen der Blattern im Maul. Diese

Geldstücke, von denen eines die Jahreszahl 1702 trägt, sind seitlich

gezackt, kleinen Rechen vergleichbar. Wie der Kratzer, so

sind auch die Schaber an 30—35 cm langen Eisenstäbchen

befestigt.

Möge das bloße Vorhandensein dieser alten zur Heilung des

Vieh-Prästens verwendeten Zeugen den bösen Stallfeind vom
Reiath fernhalten!



23

(Gemeindearchiv Lohn)
Zeichnungen von G. Zimmermann, Grafiker,

Neuhausen am Rheinfall



24

IV.

GLÜCK IM STALL

Andres! Andres!! Wa isch? Hai, stand uff, es hat e Stuck
Väh plääret. De Schägg mo allweg chalbere. Jo, zünd no 's

Liecht a. — Lisebeth, hai chum, s'Chalb isch scho do, es isch
e Chüechalb, drum het si so glii g'chalberet. Gang, mach dr Chue
e warmi Grüschtränki, will bisgert s'Chalb guet abriibe mit
Strau. So, Schägg, chum no, du chunscht e Tränki über. Etz
wemmer s'Chalb mit dem Tuech in Chalberstand iä treige und
dr Chue streue; si würd si denn wol versüübere bis am Morge.
Es isch jo alls i dr Orning, und si het etz gern Rueh. — Da isch
e schö Chalb, Andres, da bhaltet mer; we wotsch im säge? Mi
cha im jo Lisi säge. Gang, schriebs no grad uff, so waass me,
wenns uf d'Wält cho isch.

Am Morgen bringt man zuerst d' „Richti", sofern sich die
Kuh „versäubert" hat, aus dem Stall. Dann wird die Kuh zum
ersten Mal wieder gemolken. Das Kalb erhält so viel Milch, als

es nimmt, damit der auf die Welt gebrachte Unrat (das Pech,

wie man früher sagte) besser aus dem Darme geht. Aus der

übrigen dicken, gelben Milch machte man oft „Prieschter". Je



25

nach der Stärke des Kalbes bekommt es in den ersten Tagen
täglich dreimal je 2 Liter Milch mit etwas Wasser vermischt.
Später steigert man das Quantum bis auf 10 Liter täglich. Am
Anfang gibt man dem „Bauseli" den Finger ins Maul, damit
es die Milch besser einsaugen kann. Will ein Kalb nicht aus dem
Kessel saufen, oder läßt sich die Kuh nicht gern melken, so läßt
man es am Euter saugen.

Kälber, die aufgezogen werden, erhalten 5—6 Monate lang
Milch, auch etwas Haferbrei, wovon sie groß und kräftig werden.

In den letzten Wochen brauchen sie noch 2—3 Liter Milch
im Tag, da sie schon ziemlich viel Heu fressen. Das Kalb, das

gemästet wird, behält der Bauer 8—12 Wochen und gibt ihm
bis 20 Liter Milch täglich. Stierkälber zieht man als Muni auf,
bis sie schlachtreif sind. Früher ließ man die meisten „schneiden".

Ein Thaynger, namens Joseph Hübscher, den man kurzweg

„Josöp" oder „Chalbersehnider" nannte, besorgte die

Kastrierung gut und gründlich. Statt der Muni trieb man damals
schwere Ochsen zur Schlachtbank. Vor Ostern wurden sie vom
Metzger zwischen den Hörnern mit Blumen geschmückt und als

„Osterestier" zur Schau durch Dorf und Stadt geführt.
Schon mit H/2 Jahren sollen die Rinder zur Arbeit gewöhnt

werden. „We mes gwennt, so hät mes!" Der Bauer muß sie

ziehen lehren! Zuerst läßt er das Rindli einen leichteren Klotz
umherziehen. Dann spannt er es „vorderhand" neben eine
vernünftige Kuh an den Wagen. Am Anfang sperrt sich das junge
Tier, macht allerlei Sprünge und versteht die Zurufe „hü", wenn
es gehen, und „ohaa", wenn es halten soll, noch nicht. Da soll
der Meister nicht allzuviel von seiner Geißel Gebrauch machen;
einige beruhigende Worte haben oft eine größere Wirkung als

grobe Hiebe, hat es doch nach kurzer Zeit das Neue gelernt.
Mit 2 Jahren beginnt das Rind zu „Schüben", d. h. die Milchzähne

fallen aus und die andern stoßen nach. Solange das „Schüben"

dauert, währt auch das Wachsen. Mit 4 Jahren ist es

abgeschlossen. Ist die Kuh „rinderig", so mue me mitere zom
»Hage". Wenn ein Rind das erste Mal ein Junges bekommt, so

sagt man „s'ischt en Erstling". Von dem Bauer, der stets Glück
im Stall hat, heißt es auf dem Reiath: „Däm chalberet de
Holzsehlegel no uf dr Laube obe!"

„Di junge Süüli und Bettlerlüt sterbed nid uus", lautet ein
Bauernsprichwort. Isch d'Moor „rüüssig", got me mitere zom



26

„Neber". Wer Glück im Saustall hat, cha mitere „Burdi" (Wurf
von 10, 12 Stück) Suugfärli z'Märkt. Bald nach der Geburt werden

den Ferkeln mit einer Spezialzange die Zähne ausgebrochen,
d. h. man klemmt ihnen die Zahnspitzen ab, damit sie ihrer
Mutter beim Saugen nicht zur Qual werden. 5—6 Wochen lang
werden die „Gütsiii, Suugfärli, Süüli, Nünnli (junges weibliches
Schwein), Barg oder Beez" (junges männliches Schwein) vom
Mutterschwein, der „Moor", genährt. Damit sie dann Bekanntschaft

mit dem „Süütrögli" machen, streut ihnen die Bäuerin
als Leckerbissen Haferflocken oder Weizenkörner ins Freß-
geschirr.

Sind sie 7—8 Wochen alt, so erhalten die Tiere, jetzt „Fresser"

genannt, Kuhmilch, Gerstenmehl und einige fein zerdrückte
Kartoffeln. Als Zugabe, die besonders bekömmlich ist, kann
etwas Fischtran verabreicht werden. Nach 12—16 Wochen,
wenn sie 30—40 Kilo schwer geworden sind, nennt man sie

„Läufer" oder „Jager".
Zum Ausmästen bekommen sie Küchenabfälle, Mais, gesottene

Kartoffeln, Gerstenmehl, Milch und Futterkalk. „E rechti
Suu frißt alls!" Vergnügt grunzen sie, wenn die Bäuerin mit den

Futterkesseln naht, und bald ist nur noch ein zufriedenes
„Schmatzein und Sürfeln" vernehmbar. ,,D' Härdöpfel sind am

beschte, wemes zerscht dure Suu loot", sagen schlaue Bauern
und schlachten oder verkaufen ihre Tiere dann bei einem Lebendgewicht

von 120—130 Kilo. Nicht einmal ein Jahr alt sind sie

geworden, — und schon geht das Leben vieler Schweine zu
Ende. Die meisten von ihnen haben nie etwas anderes gesehen,
als die gut verschlossenen Wände ihres Verschlages — und ihr
Fressen!

Durch Ansteckung, und dort, wo die Ställe zu wenig rein
gehalten werden, treten oft Krankheiten auf: Rotlauf, Nesselfieber,

„Bärhemmigkeit", Schnüffelkrankheit bei den Kleinen,
Bang bei Zuchttieren, u. a. Schweine sind sehr empfindliche
Tiere, die sauber gehalten werden müssen! Darum befolgt der

Bauer, der „Gfell" im Stall haben will, den wichtigen Rat:

„Striegle und bürste dein Schwein,
es bringt dir's hundertfach ein!"



27

V.

GEMEINDEVERSAMMLUNG IN ALTER ZEIT

Die Gemeindeversammlungen in den Reiathdörfern, zu
welchen der Ortsansässige alljährlich mindestens einmal aufgeboten
wird, scheinen in früherer Zeit eine ernste Angelegenheit
gewesen zu sein. Die Alten sagten, man habe sie stets mit einem
Gebet eröffnet; so in Opfertshofen bis zum Jahre 1852. An
dessen Stelle traten später die bei den Neujahrsversammlungen
üblichen Worte: „Unser Anfang geschehe im Namen Gottes!"
Bis in die Mitte des letzten Jahrhunderts durfte sich kein Bürger
ohne Zylinderhut und Fektenrock an die Gemeindeversammlung
begeben. Man erwähnt z. B., daß ein Bürger, der mit seiner
Kappe erschienen, vom Präsidenten aus dem Saal gewiesen worden

sei. Er mußte seinen Zylinder holen. Am 28. Februar 1851

beschloß man, außer dem traditionellen Hut sei auch die Kappe
zulässig.

Kurz vor Beginn der Gemeindeversammlung

lief früher in Bibern der Weibel durch
das Dorf und erinnerte die Bürger mit
dem Rufe: „Manne cho!" an ihre Pflicht. In
Lohn war es bis vor 10 Jahren noch Brauch,
zum Zeichen des Beginns mit der kleinen
Glocke, die seit 1527 im Kirchturm hängt,
zu läuten. Auch in Opfertshofen wurde auf
die gleiche Weise eingeladen. Unzählige
Male haben die hellen Töne die Männer zur
Arbeit gerufen, die dem Wohle der
Gemeinde galt.

Zur Erledigung der innern Angelegenheiten

wurde man das Jahr durch zu 5 bis
12 Gemeindeversammlungen aufgeboten;
denn die Gemeinderatshandlungen waren noch stark beschränkt.
Sie fanden in der Regel am Nachmittag statt. Die wichtigste war



28

die Neujahrsversammlung. Meistens, wenn die Verhandlungsliste
überladen war, wurden gleich zwei Versammlungen anberaumt.
Der erste Tag galt der Jahresrechnung. Diese legte man nicht
vorher zur Einsichtnahme auf, wie dies heute geschieht, das war
so wenig möglich, wie sie vor deren Abnahme von Revisoren
prüfen zu lassen. Noch zu Großvaters Zeiten wurde jeweils die
Schulwandtafel in den Gemeindesaal verbracht. Der Schulmeister
erklärte den Bürgern die Rechnung an der Tafel, während einige
„Schulbuben", die gut rechnen konnten, die Additionen auf
ihren Tafeln besorgten. Nach diesem Traktandum kamen dann
die übrigen Geschäfte an die Reihe. Fast alles mußte von der
Gemeindeversammlung erledigt werden. Sie hatte nicht nur die
obern Beamten zu wählen, sondern auch den Förster, Meßmer,
Kaminfeger, Brunnenmeister, die Feuerschau, den Tag- und
Nachtwächter u. a. Nach Mitteilung von Herrn Reallehrer ERNST
STEINEMANN war in Opfertshofen die Neujahrsversammlung bis
weit in die Mitte des 19. Jahrhunderts hinein die wichtigste
Gemeindeversammlung. Darin lebte die alte Gewohnheit weiter
(wie sie die erste Gemeindeordnung von 1662 festlegt), am

„Bächtilistag" alle Gemeindeämter neu zu besetzen. Bis 1798

wurden an diesem Tage gewählt: 2 Gemeindepfleger, 2

Hirtenmeister, 2 Feuerschauer, 3 Marcher, 2 Schätzer, 3 Zäunbeschauer
und 1 Forster. In dieser Gemeindeordnung wird auch die
Rechnungsabnahme auf Martini eines jeden Jahres anberaumt. Nur
an der Gemeindeversammlung konnten an die Gemeinde
Forderungen gestellt werden, sonst zu keiner Zeit. Auf Martini
mußten auch die Zinsen bezahlt und eingezogen werden.

Hatte der Gemeinderat früher wenig Kompetenz, so besaß

er aber in Lohn doch ein Recht, das über die heutige Macht

hinausgeht. Es durfte nämlich kein volljähriger Bürger die
Gemeindeversammlung besuchen, wenn er sich nicht vorher beim
Präsidenten angemeldet hatte mit dem Wunsche, als „Beisaß"
in die Gemeinde aufgenommen und ins Bürgerbuch eingeschrieben

zu werden. Der Präsident unterbreitete alsdann das Gesuch

dem Gemeinderat, und dieser wiederum stellte der
Bürgergemeinde Beschluß und Antrag. Der junge Gesuchsteller mußte
das feierliche Versprechen ablegen, alles Gute und Nützliche zu

fördern und dem Bösen Widerstand zu leisten, zum Wohle der

Gemeinde. Erst dann wurde er als Beisaß anerkannt. Wie

nüchtern ist im Gegensatz dazu die heutige übliche Jungbürger-



29

aufnähme, bei welcher der Präsident dem Volljährigen seine
Rechte und Pflichten gegenüber Staat und Gemeinde erklärt und
ihn darauf als vollwertiges Glied der Versammlung willkommen
heißt!

Wollte ein Bürger altershalber die Gemeindeversammlungen
nicht mehr besuchen, so richtete er ein entsprechendes Gesuch

an die Gemeinde. Diese hatte Beschluß darüber zu fassen, ob sie
den Gesuchsteller als Aktivbürger entlassen wolle oder nicht. Am
24. April 1852 bot ein Bürger von Lohn der Gemeinde einen
Eimer Wein an, wenn sie ihn aus Altersrücksichten dispensiere.
Noch im gleichen Jahrzehnt hörten solche Rechtsbräuche auf.

Für die Aufnahme als Beisaß hatte der Jungbürger eine

Gebühr, den sogenannten „Anstand", in die Gemeindekasse
zu legen. Dieser „Anstand" blieb Jahrzehnte lang ziemlich auf
gleicher Höhe. 1818 betrug er 6 Gulden 24 Kreuzer und 1840
7 Gulden. Am 1. Januar 1853 trat die schweizerische Münzreform
in Kraft, da wurde 1 Gulden mit 2 Fr. 12 Rp. und 1 Kreuzer mit
31/2 Rp. bewertet. 33 Gulden waren genau 70 Fr. Der Anstand
wurde dazumal für jeden zwanzigjährigen Bürger auf 15 Fr.
festgesetzt. Ums Jahr 1897 mußte infolge Zahlungsverweigerung
eines Bürgers die Gebühr abgeschafft werden, da sie dem Gesetz

widersprach.
Auch Brautleute hatten eine Gebühr zu entrichten. 1670

bestand diese Spende für die Gemeinde in einem achtlötigen
Becher. Mit der Zeit wurde der Bräutigam davon befreit, während

die Braut, sofern sie nicht zur Kirchgemeinde gehörte, als

Einbürgerungsgebühr 100 Gulden bar entrichten mußte. Es mag
mancher Tochter schwer gefallen sein, vor der Hochzeit zur
Aussteuer hin noch diese Steuer bereit zu halten. Nach Beschluß
des Kleinen Rates vom 3. Februar 1832 fiel der vierte Teil des

Einbürgerungsgeldes dem Kirchengute zu. 1874 wurden diese
Gebühren aufgehoben.

Besonders fröhlich und zeremoniell zugleich ging in Opferts-
hofen die Aufnahme ins Bürgerrecht vor sich. 1828 hatte Martin
Meister von Merishausen, der sich in Opfershofen einkaufte,
350 Gulden zu bezahlen. Von diesem Betrag fielen 175 Gulden
an die Gemeinde, ein anderer Teil an die Kirche, und ein 3. Teil
wurde so verwendet, daß man jedem Bürger IV2 Maß Wein,
1 Pfund Brot und 1 Vierling Käse zuteilte. Die Witwen und
Beisassen erhielten y2 Maß Wein und 1 Pfund Brot.



30

Noch vor 60 Jahren ließ die Gemeinde Lohn ihren Bürgern
durch den Stubenwirt Trünke verabfolgen: Den Neujahrstrunk,
auch Haupttrunk genannt, den Maientrunk und die Verzehrungstrünke.

Den Neujahrstrunk erhielten die Bürger, Witfrauen
und „Knaben", letztere am Neujahr nach ihrer Konfirmation.
Alljährlich wurde an der Neujahrsversammlung das zu spendende
Quantum beschlossen. Es gab aber auch Jahre, in denen keine
Neujahrstrünke gewährt wurden; der Gemeindegeldbeutel wird
es nicht erlaubt haben! Am 5. Januar 1843 wurde beschlossen,

jedem Bürger 2 Maß Wein und 3 Pfund Brot, jeder Witfrau und

jedem „Knaben" je 1 Maß Wein und % Pfund Brot verabreichen
zu lassen. Nach der Versammlung konnte man den Wein im

Saale in Empfang nehmen. Viele holten das Geschenk ab und

gingen gleich nach Hause, in der einen Hand den Wein und in
der andern den Weggen tragend. Manche versuchten ihn gleich
im Gemeindehaus, bis „die untere Hälfte leer war". Herr JOHANN

EHRAT, der uns dies berichtet, empfing selbst noch an drei
„Bächtelistagen" je 1 Liter „Roten" und 1 Weggen aus des

Stubenwirts Händen. — Welchen Zweck die Maientrünke hatten,
konnte nicht in Erfahrung gebracht werden. Der Dorfchronist



31

aus Lohn vermutet aber, daß sie eine

Spende für das Rindenschälen „im Maand-
werch" (für die Gemeinde geleistete
Arbeit) waren, oder von den alten
„Maiengerichten" übernommen worden seien. Als
1861 Glarus abbrannte, verzichtete man
zu Gunsten der Brandgeschädigten auf
den Maientrunk und spendete aus der
Gemeindekasse einen entsprechenden
Betrag. — Die Verzehrungstrünke, auch
Nebentrünke geheißen, galten allein der
Ortsbehörde. Da die Räte für ihre Arbeit
wenig oder oft keinen Lohn bezogen,
benutzten sie die Gelegenheit hin und

wieder, sich im Gemeindehaus aus des Wirts Keller
und Küche auf Kosten der Gemeinde wohl sein zu
lassen. Als mit der Zeit die Behörde etwas entlöhnt
wurde, glaubten einige Bürger, es gehe auch ohne
diese Trünke und stellten am 16. März 1885 den

Antrag auf Abschaffung. Auf eine so mundende Spende
beim frohen Zusammensein ohne weiteres zu verzichten,

konnte die alte Garde nicht verstehen. Somit
wurde der Antrag verworfen. Zwei Jahre später kamen
die Trünke wieder zur Sprache, und es wurde
beschlossen, den nächsten Neujahrstrunk noch zu
belassen, dann aber diese Gemeindegeschenke endgültig
einzustellen. —

Im Gemeindearchiv in Lohn befindet sich das Sinnbild

der Rechtsvollmacht aus alter Zeit: ein Stabil
alter st ab. Er war der Gerichtsstab für das

Vogtgericht. Dasselbe hatte seinen Sitz in Lohn und umfaßte
die Gemeinden Altorf, Opfertshofen, Büttenhardt und
Lohn. Hofen, Bibern, Herblingen und Stetten bildeten
ein anderes Gericht mit Sitz in Herblingen. Jede
Gemeinde ordnete in dieses Gericht 2 Geschworene ab.

Der Vogt, der die Verhandlungen zu leiten hatte,
wurde durch den Obervogt, welcher der Vertreter des Grundherrn

war, auf Schloß Herblingen bestellt und behielt sein Amt
nieist lebenslänglich. Er wurde bald einer Gemeinde unter dem
Reiath, bald Lohn oder Büttenhardt entnommen. An dem er-

Stabhalter-
stab



32

wähnten, fast 1 Meter langen, hölzernen Stabhalterstab, befindet
sich ein silbernes Schildchen, das den Namen „Hans Georg Rühli,
Gerichts-Vogt, Bürthenharth 1795" trägt. Dieser Mann war der

letzte Gerichtsvogt unter der alten Herrschaft und ist als solcher
am 9. Juli 1795 gewählt worden. Nach mündlicher Überlieferung
mußten die Parteien vor Gericht den vom Stabhalter hinge-
strecken Stab berühren, zum Zeichen der Bekräftigung ihrer
Handlungen. —

Diese Gemeindeversammlungen, diejenigen in alter Zeit mit
ihren sonderbaren Bräuchen, wie auch diejenigen in neuer Zeit,
welche bei reger Teilnahme der Stimmberechtigten nicht immer
reibungslos ablaufen, sind wie die Landsgemeinden, Organe
wahrer Demokratie! Diese kann nicht von oben herab geschaffen
werden; sie muß von unten herauf gewachsen sein und ihre
Wurzeln müssen gesund erhalten bleiben!


	Volkskundliches vom Reiath [Fortsetzung]

