
Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft in Bern

Band: 13 (1956)

Artikel: Kants "Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels" von
1755 und die moderne Wissenschaft

Autor: Kurth, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUDOLFKURTH

Kants
< AllgemeineNaturgeschichte und Theorie des Himmels ¦>

von 1755 und die moderne Wissenschaft

Vortrag, gehalten am 11. November 1955

Es ist wohl etwas ungewöhnlich und erscheint einer besonderen
Rechtfertigung bedürftig, wenn ich Sie heute abend zur Bekanntschaft mit
einem naturwissenschaftlichen Buche einladen möchte, das gerade vor
200 Jahren veröffentlicht worden ist — ungewöhnlich, weil ja heute in
so manchen Zweigen der Naturwissenschaft und insbesondere auch der
Astronomie ein Buch leicht als schon veraltet gelten kann, wenn es vor
20 Jahren geschrieben wurde. Erlauben Sie mir jedoch bitte, zunächst
einmal über die äußere Geschichte des Werkes zu berichten (I), sodann
über seinen Inhalt (II), und erst an dritter Stelle jene Rechtfertigung
nachzuholen (III).

/. Die Geschichte des Werkes

1. Kant war 31 Jahre alt, als er unmittelbar vor seiner Habilitation die

«Allgemeine Naturgeschichte» veröffentlichte. Es waren bereits drei
andere Publikationen vorausgegangen, alle drei naturwissenschaftlichen
Inhalts. Die zweite und dritte stehen zeitlich und thematisch in enger
Nachbarschaft zur Allgemeinen Naturgeschichte. Während es in dieser

um die Entwicklung des gesamten Universums geht, handelt es sich in
jenen beiden Aufsätzen um die Untersuchung scharf begrenzter
astronomischer und geophysikalischer Einzelprobleme. Kennzeichnend für
alle drei und für Kants naturwissenschaftliche Fragestellung überhaupt
ist die Anwendung des Entwicklungsgedankens auf die anorganische
Natur.



58 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

Kant wurde zu seiner Untersuchung durch eine Abhandlung des
Engländers Thomas Wright angeregt. Allem Anschein nach kannte er sie

nicht im Original, sondern nur aus einer Besprechung in den «Hamburgischen

Freien Urteilen». Eine Abhängigkeit von Wright besteht
zweifellos. Kant selbst schreibt: «Ich kann die Grenzen nicht genau bestimmen,

die zwischen dem System des Herrn Wright und dem meinigen
anzutreffen sind, und in welchem Stücke ich seinen Entwurf bloß nach-
geahmet oder weiter ausgeführt habe. Indessen boten sich mir anneh-

mungswürdige Gründe dar, es auf der einen Seite beträchtlich zu erweitern.»

Diese in der Tat beträchtlichen Erweiterungen bestehen vor allem
in der Einführung und detaillierten Durchführung des Entwicklungsgedankens

und machen dem Umfange nach den Hauptteil der Schrift
aus.

Sie erschien anonym und wurde auf Rat von Bekannten «dem Aller-
durchlauchtigsten Großmächtigsten Könige und Herrn, Herrn Friederich,
Könige von Preußen» usw. gewidmet, «lediglich in der Absicht», wie ein
Schüler Kants berichtet, «damit unter der Autorität des Königs bei den
Gelehrten in Berlin und anderen Orten nähere Untersuchungen über sein

System veranlaßt würden.» Diese Absicht mißlang. Während des Druk-
kes machte der Verleger Bankrott; das Buch kam weder auf die Messe

noch in die Hände des Königs und blieb weitgehend unbekannt.
Sechs Jahre später veröffentlichte Lambert zum Teil ähnliche

Anschauungen, ohne aber Kants Arbeit gekannt zu haben. Wieder einige
Jahre später traten beide Männer in einen Briefwechsel, worin sie unter
anderen Dingen auch die Prioritätsfrage in ruhiger und nobler Weise
klärten : daß Kant diese Ideen als erster veröffentlicht, daß aber Lambert
sie schon früher als Kant im stillen entwickelt habe.

Dann blieb es um die Schrift längere Zeit still. Dreißig Jahre nach

ihrer Veröffentlichung gelangte Wilhelm Herschel auf Grund von
Beobachtungen zu Ansichten über das Milchstraßensystem und über
die außergalaktischen «Nebel», die sich mit denen Kants weitgehend
deckten. Herschel scheint von den theoretischen Untersuchungen
Wrights, Kants und Lamberts nichts gewußt zu haben. Jedenfalls
zitiert er (wie später Arago mit Verwunderung feststellte) nirgends seine

Vorgänger.
Herschel war ein Empiriker von großartiger Naivität und daher auch

Ursprünglichkeit. Seine anfängliche Absicht war nicht so sehr gewesen,
Neues zu entdecken, als das schon Bekannte mit eigenen Augen zu
betrachten. Weil er aber systematisch und sorgfältig beobachtete und über



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 59

das Gesehene nachdachte, machte er — ohne eigentliche Absicht — die

wichtigsten Entdeckungen.
Einer deutschen Übersetzung dreier Abhandlungen Herschels «über

den Bau des Himmels» fügte mit Kants Erlaubnis einer seiner Schüler
einen Auszug aus der Allgemeinen Naturgeschichte bei. Dieser Auszug
umfaßt etwa nur die Hälfte des Werkes. Kant ließ sich, wie der Herausgeber

berichtet, nicht bewegen, «noch mehr aus jener Schrift vorzulegen;
das übrige enthalte zu sehr bloße Hypothesen, als daß er es jetzt noch

ganz billigen könne». Wenn wir nachprüfen, was Kant hat streichen
lassen, so werden wir ihm weitgehend zustimmen; ja er hätte durchaus
noch mehr fortlassen dürfen. Dieses Urteil geben wir ab nicht etwa auf
Grund unseres außerordentlich viel besseren Wissens heute — das wäre
dem Autor gegenüber ungerecht —, sondern an Hand seines eigenen
Maßstabes der Wissenschaftlichkeit überhaupt.

Laplace veröffentlichte seine kosmogonische Hypothese 1796, auch er
ohne Kenntnis der kantischen Schrift. Die Verwandtschaft zwischen
Kants und LAPLACEns Anschauung entdeckte — wieder erst rund 50

Jahre später — Arago. Von nun an, also seit etwa einem Jahrhundert,
bleibt Kants Werk zwar unvergessen — Alexander von Humboldt,
Helmholtz, die Astronomen Struve und Zöllner beschäftigten sich

mit ihm. Aber im ganzen kümmert sich die Astronomie doch wenig um
derartige «Spekulationen». Anders wird das erst in diesem Jahrhundert,
nachdem die Astronomie begonnen hat, physikalische Gesichtspunkte
in sich einzubeziehen. Galt früher das materielle Universum als in gleichsam

zeitlosem Sein beharrend, so zwingen nun solche Fragen wie die
nach dem Ursprung der Strahlungsenergie, damit nach der Strahlungsdauer

eines Sterns zu «geschichtlicher» Betrachtungsweise. Mehr und
mehr wird der Gedanke einer physikalischen Entwicklung des Universums

zum leitenden Gesichtspunkt der astronomischen Forschung
überhaupt. Damit werden auch Kants Bemühungen rehabilitiert. Versuche
werden unternommen, seine Grundanschauungen mit modernen
physikalischen Erkenntnissen zu unterbauen, und es wird die Meinung
ausgesprochen, daß heute wohl die Mehrzahl der Astronomen zur Anerkennung

der Kantischen Grundkonzeption neige, ohne sich jedoch auf die
Einzelheiten festzulegen.

Ob das letztere nun wirklich zutrifft, mag dahingestellt bleiben. Aber
auf jeden Fall gehören heute Kants Grundvorstellungen, sei es als
gesicherte Erkenntnisse, sei es als ernstlich im Auge zu behaltende
Hypothesen, zum Bestände unserer Wissenschaft.



60 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

//. Der Inhalt des Buches

2. Nach diesen geschichtlichen Bemerkungen wenden wir uns dem Inhalt
des Buches zu. Sein vollständiger Titel gibt bereits eine Vorstellung
davon, was den Leser erwartet: «Allgemeine Naturgeschichte und Theorie
des Himmels oder Versuch von der Verfassung und dem mechanischen
Ursprünge des ganzen Weltgebäudes nach Newtonischen Grundsätzen
abgehandelt.» Beinahe jedes Wort trägt hier programmatischen Charakter.

Der Entwicklungsgedanke, der mechanische Ansatz, die Universalität

der Betrachtungsweise — jeder dieser drei Punkte wird nachdrücklich

betont, indem er gleich zweimal zur Sprache kommt.
Das Werk gliedert sich in drei Teile. Der erste handelt von dem, was

wir heute als Stellarastronomie und Kosmologie bezeichnen würden ; der

zweite, umfangreichste bringt eine kosmogonische Theorie; und der
dritte schließlich befaßt sich mit den «Bewohnern der verschiedenen
Planeten». Eine ziemlich lange Vorrede und ein «kurzer Abriß der
NEWTONischen Weltwissenschaft» gehen voraus. Die verkürzte zweite
Ausgabe enthält nur den ersten Teil und die erste Hälfte des zweiten,
und ihnen soll auch im folgenden unser wissenschaftliches Interesse vor
allem gelten. Zuvor aber wollen wir die merkwürdige Vorrede betrachten,

die Kant bei der zweiten Herausgabe ebenfalls hat streichen lassen.

Die Vorrede

3. In dieser Vorrede sucht Kant zwei Einwände abzuwehren, die man
vielleicht gegen seine Untersuchung erheben werde — die Einwände : die

Aufgabe, die er sich mit einer Naturgeschichte nach NEWTONischen

Grundsätzen gestellt habe, übersteige die Kräfte des menschlichen
Verstandes; und das ganze Unterfangen sei überhaupt gottlos — die
offensichtliche Ordnung, Schönheit und Zweckmäßigkeit der Natur seien,

wenn man seiner Theorie folge, nicht mehr Ausfluß göttlicher Weisheit
und Allmacht, sondern nur noch Wirkung blinder Naturkräfte.

Hier haben wir uns zu erinnern, welche Bedeutung zum Beispiel dem

teleologischen Gedanken damals zugemessen wurde. Nicht nur im
Bereiche der organischen Natur erblickte man Zweckmäßigkeit, sondern
tatsächlich überall, und zwar auf den Menschen hin ausgerichtete
Zweckmäßigkeit. Kant gibt im Text ein Beispiel: «Man hat schon mehrmalen
es als eine der deutlichsten Proben einer gütigen Vorsorge, die vor die
Menschen wacht, angeführt: daß in dem heißesten Erdstriche die See-



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 61

winde gerade zu einer solchen Zeit, da das erhitzte Erdreich am meisten
ihrer Abkühlung bedarf, gleichsam gerufen über das Land streichen und
es erquicken», zum Beispiel auf der Insel Jamaica. «Ohne diese
erwünschte Einrichtung würde die Insel unbewohnbar sein. Ist dieses

nicht alles schön, sind es nicht sichtbare Zwecke, die durch klüglich
angewandte Mittel bewirket werden?» Mit Nachdruck wendet sich Kant
gegen diese Auffassung: Die Winde seien rein physikalisch bedingte
Erscheinungen, die mit Zweckmäßigkeit und Rücksichtnahme auf den
Menschen überhaupt nichts zu tun hätten.

Wenn Kant sich in der Vorrede mit diesem Gedanken auseinandersetzt,

so dürfen wir wohl annehmen, daß er es nicht allein aus dem
äußeren Grunde tat, sich gegen den Vorwurf der Gottlosigkeit zu schützen.

Denn gerade in dem im Text ausführlich erörterten Beispiel der
Seewinde verknüpfen sich mehrere Gedankenfäden, die Kant immer
wieder beschäftigt haben: Da ist einmal die Geographie, über die Kant
in der Folgezeit mit als erster in Deutschland Universitätsvorlesungen
halten sollte, und zwar nahezu fünfzigmal ein je vierstündiges Kolleg.
Da ist ferner die «Theorie der Winde», die ein Jahr nach der «Allgemeinen

Naturgeschichte» erscheint und in der Kant unter klarer Begründung

das BuYS-BALLOTsche Windgesetz um rund ein Jahrhundert
vorwegnimmt. Den Gedanken der Zweckmäßigkeit in der Natur hat Kant
ein Menschenalter später in der «Kritik der Urteilskraft» gründlicher
Prüfung unterzogen und zur Klärung gebracht: daß nämlich allein die
kausale Betrachtungsweise die Naturerscheinungen begreifen lasse und
daher nach Kräften zu verwirklichen sei ; daß aber im Bereich des
Organischen der Gesichtspunkt der Zweckmäßigkeit als heuristisches Prinzip
unersetzlich sei. Die erste Hälfte dieser Antwort wird bereits in unserer
Vorrede vorweggenommen. Und wenn Kant in ihr sagt: «Ich erkenne den

ganzen Wert derjenigen Beweise, die man aus der Schönheit und
vollkommener Anordnung des Weltbaues zur Bestätigung eines höchst weisen

Urhebers ziehet», so heißt es von diesem «physiko-theologischen
Gottesbeweis» in der «Kritik der reinen Vernunft» ein Vier telJahrhundert

später, er verdiene «jederzeit mit Achtung genannt zu werden. Er
ist der älteste, klarste und der gemeinen Menschenvernunft am meisten

angemessene», auch wenn er nicht als eigentlicher Beweis angesehen
werden darf.

Daß es aber auch hinsichtlich der Stellung in der Welt durchaus
ratsam war, und noch dazu für einen jungen Mann, sich gegen den
Vorwurf religiöser Freidenkerei zu schützen, das beweisen die Unannehm-



62 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

lichkeiten, in die Kant viel später als schon alter und berühmter Mann
geriet, als er seine Religionsphilosophie zu veröffentlichen begann.
Allerdings geschah das nicht mehr unter dem «Großmächtigsten Könige
Friederich», sondern unter seinem widerlich frömmelnden Nachfolger.

Wie antwortet nun Kant auf jene hypothetischen Bedenken? —• Eine
solche Untersuchung schädige nicht, sondern stärke das Ansehen der

Religion. Gerade darin zeige sich die Allweisheit des höchsten Wesens,
daß «die Natur noch selbst im Chaos nicht anders als regelmäßig und
ordentlich verfahren kann», daß «Gott in die Kräfte der Natur eine
geheime Kunst gelegt hat, sich aus dem Chaos von selber zu einer
vollkommenen Weltverfassüng auszubilden».

Und auf den Einwand der Schwierigkeit entgegnet Kant, das Problem
der Entstehung und Entwicklung der Himmelskörper sei von allen
Entwicklungsproblemen auf jeden Fall am leichtesten zu lösen. Denn man
habe es ja mit den einfachsten Körpern und Bewegungsformen zu tun,
mit Kugeln und Kreisbahnen, und die Körper seien so weit voneinander
entfernt, daß sie gegenseitig ihre Bewegungen kaum störten. Daher
könne «der Ursprung der ganzen gegenwärtigen Verfassung des
Weltbaus» eher «eingesehen werden, ehe die Erzeugung eines einzigen Krautes

oder einer Raupe aus mechanischen Gründen deutlich und vollständig

kund werden wird.» Ähnlich heißt es später in der «Kritik der
Urteilskraft».

4. Ich erörtere diese Vorrede aus drei Gründen. Einmal möchte ich
zeigen, wie wesentliche Fragestellungen und Gesichtspunkte der späteren

eigentlichen Philosophie Kants schon in diesem frühen Werk wirksam

sind. Möchte ferner zeigen, wie sich hier wissenschaftliche und
philosophische Motive innig berühren, ohne doch die verschiedenen
Denkweisen zu vermischen und zu verwirren — auch später wurde ja
reinliche Trennung der verschiedenen Ebenen des Denkens mehr und mehr
zu einem Hauptanliegen Kants. Zweifellos beseelen philosophische
Antriebe sein wissenschaftliches Forschen. Sie engen es nicht ein, sondern
befreien es. Wenn Kant den Gedanken der Zweckmäßigkeit in der
anorganischen Natur überwindet, so gewiß nicht aus religiöser Indifferenz
(wie das etwa heute der Fall wäre und wobei dann keinerlei menschliche
Leistung mehr vorliegt), sondern diese Überwindung erfolgt im Gegenteil

aus dem tieferen Glauben an die Vernunft. Wir meinen, daß gerade
eine solche Haltung den eigentlich wissenschaftlichen Menschen
ausmache.



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 63

Und drittens mögen die in der Vorrede berührten Fragen vielleicht in
der Form zeitgebunden sein, aber sicherlich sind sie es nicht dem Inhalte
nach. Hinsichtlich des «physiko-theologischen Gottesbeweises», hinsichtlich

der Teleologie überhaupt ist das klar. Aber darüber hinaus mutet
uns manches von dem, was da zur Sprache kommt, vertraut an, mag auch

unsere Ausdrucksweise heute von der vor zweihundert Jahren sich
erheblich unterscheiden. Setzen wir, wo es damals «Gott» hieß, «Natur»
ein — und schon erkennen wir metaphysische Glaubensbekenntnisse
moderner Naturforscher wieder, die aber — anders als bei Kant — als

solche nicht bewußt sind und daher in unkritischer Weise als
wissenschaftliche Argumente verwendet werden. «Gott ist allweise, allmächtig»

usw. heißt jetzt: Die Natur ist «vernünftig», die Natur ist «einfach»
und ist «schön».

Hierzu möchten wir so Stellung nehmen: Die «Vernünftigkeit» der
Natur ist eine Grundvoraussetzung aller Naturforschung — und ist ein
echter Glaubenssatz ; denn sie kann weder bewiesen noch widerlegt
werden: Wohl gelingt es, die Erscheinungen auf Gesetze zurückzuführen;
aber stets gelingt es nur approximativ, stets bleibt ein rational unaufgelöster

Rest, den wir in stetiger Forschungsarbeit zwar zu verkleinern
suchen, aber nicht zum Verschwinden bringen können. Daß aber dieses

Vorrücken möglich ist, dürfen wir zwar nicht als objektiv gültige, wohl
aber als hinreichende allgemein-subjektive Rechtfertigung unseres Glaubens

ansehen — der Glaube an die Vernünftigkeit der Natur ist selbst

vernünftig. Er besagt jedoch nur die Existenz rationaler Naturgesetzlichkeit

überhaupt; sagt jedoch gar nichts über ihre Art und liefert also

allein keinerlei Entscheidung zwischen zwei gleichviel leistenden
theoretischen Interpretationen desselben Erfahrungskomplexes. Hiergegen
verstoßen wohl manche Berufungen auf die «Vernünftigkeit der Natur».

Diesem Mangel, daß die formale «Vernünftigkeit» kein Kriterium für
die Praxis des Forschens liefert, sollen dann die Gesichtspunkte von
«Schönheit» und «Einfachheit» abhelfen. So kann man zum Beispiel
lesen : Erst in der fünf-dimensionalen projektiven Formulierung der
Relativitätstheorie komme deren mathematische Schönheit voll zur
Geltung, und deshalb sei diese Formulierung gegenüber der vier-dimensio-
nalen als die eigentlich wahre anzusehen. — Gegen ein solches Einschleichen

metaphysischer Gesichtspunkte in die Praxis der Forschung wenden

wir uns mit Entschiedenheit. Zwar meinen wir, daß alle echte
Forschung dem metaphysischen Bedürfnis des Menschen entspringt und
allein von ihm aus gerechtfertigt wird. So ist das Erlebnis der Schönheit



64 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

in Naturerscheinung und Naturgesetz zweifellos ein wesentlicher Antrieb
zur Forschung und die Entdeckung neuer Schönheit eines ihrer wesentlichen

Ziele. Aber Schönheit ist nicht Kriterium der Wahrheit. Erst
einmal muß die Wahrheit einer Erkenntnis überzeugend dargetan sein, ehe

wir uns ihrer Schönheit erfreuen dürfen. — Von zwei gleichviel leistenden

Naturdeutungen darf ich allerdings die schönere bevorzugen, ohne
daß es aber deswegen erlaubt wäre, die andere zu verwerfen.

Daß schließlich die Natur überall und im ganzen einfach sei, wird so

leicht niemand behaupten, der das zu erforschen unternimmt, was

ursprünglich als «natura» bezeichnet wurde: das, was im Begriff ist, geboren

zu werden, das Werdende, das Konkret-Gegebene. Beim künstlich
isolierenden Laboratoriumsversuch mag es des öfteren Einfachheit
geben, denn er ist auf Einfachheit angelegt. «In der Natur» dagegen sind

zwar nicht immer, aber oft die Erscheinungen komplex. Als relativ
einfach mögen manche Elementargesetze des Anorganischen erscheinen.

Im übrigen ist «Einfachheit» primär keine Aussage über das Objektiv-
Gegebene, sondern ist allgemein-subjektiv ein regulatives Prinzip der

Forschung. Es besagt : Unter zwei Beschreibungen oder Deutungen, unter
zwei Erklärungen, die in empirischer Hinsicht dasselbe leisten, wähle
ich diejenige, bei der ich den Verstand weniger anstrengen muß. — Wir
erkennen also Machs «Ökonomie des Denkens» als methodischen
Leitfaden der Forschung an, aber gar nicht etwa als ihr Ziel. (Dann nämlich
wäre es zweifellos am denk-ökonomischsten, gar nichts zu tun.)

Erst sekundär erhebt sich die schon berührte Frage, ob es auch objektive

Einfachheit gebe. Da ist meines Erachtens zu antworten: Es gibt
sie, aber nicht eindeutig und nicht durchgängig. Die Schwierigkeitsgrade
sind in der Natur gleichsam nach einem Zufallsgesetz verteilt und jedenfalls

ohne Rücksicht auf die Leistungsfähigkeit unseres Verstandes. Im
übrigen hängt der Grad der Einfachheit von der Beobachtungsgenauigkeit

ab — je schlechter wir beobachten, um so einfacher erscheinen uns
die Dinge.

Aus dieser Tatsache ergibt sich unmittelbar ein zweiter methodischer
Forschungsgrundsatz: Am Anfang einer Forschungsreihe dürfen wir
nicht zu genau beobachten, weil wir sonst für die theoretische
Durchdringung überhaupt keinen Ansatzpunkt fänden. Unbewußt und
notgedrungen ist die Wissenschaft in ihrer geschichtlichen Entwicklung dieser

Maxime immer gefolgt. Ja auch die Entwicklung des menschlichen
Verstandes in vorgeschichtlicher Zeit erscheint, wie Nietzsche bemerkt
hat, nur unter dieser Richtschnur als möglich: Hätte der Mensch von



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 65

Anfang an scharf hingeblickt, er hätte vor lauter Individuen keine
Gattungen gesehen und hätte also auch keine Gattungsbegriffe bilden
können. —

Kant suchte dem Einwurf, was er vorhabe, sei für uns Menschen viel
zu schwierig, mit der Antwort zu begegnen: Sein Vorhaben sei im Gegenteil

verhältnismäßig sehr leicht. — Damit hat er zwar an sich recht,
trifft aber gar nicht den von ihm selbst erhobenen Einwand — auch was
relativ leicht ist, kann absolut immer noch sehr schwer sein und für uns,
als Einzelne wie als Gattung, zu schwer. Er hätte vielleicht eher sagen
sollen: Die Nachforschung nach Entwicklung und Ursprung des Universums

ist ein unabweisbares Bedürfnis im Menschen; in dem, was wir
wissen, gibt es Hinweise, daß der Versuch einer Kosmogonie vielleicht
nicht völlig hoffnungslos ist; das Unternehmen ist daher sinnvoll, und
ob es glücken wird, kann nur der Versuch zeigen.

Wir wenden uns nun also der Durchführung dieses Versuches zu.

Kosmologie

5. Kant entwickelt etwa den folgenden Gedankengang :

Das Band der Milchstraße zieht sich über den ganzen Himmel längs
eines Großkreises hin. Es besteht aus außerordentlich vielen Einzelsternen,

die in der Himmelskugel so dicht stehen, daß ihr Licht für das bloße

Auge verschwimmt. Auch die Sterne außerhalb des Milchstraßenbandes
sind zu ihm hin konzentriert. Aus all dem folgt, daß die Fixsterne im
Raum eine stark abgeflachte Konfiguration bilden, in deren Innern sich
die Sonne befindet.

Infolge der allgemeinen Gravitation müßte das System zusammenfallen,

wenn die Anziehungskräfte nicht durch Zentrifugalkräfte kompensiert

würden. Es muß daher im Milchstraßensystem «Umlaufsbewegungen»

geben. Beim Planetensystem hängt nun die abgeflachte Gestalt mit
den Umlaufsbewegungen um einen allgemeinen Mittelpunkt ursächlich
zusammen. In Analogie hierzu ist aus der abgeflachten Gestalt des

Milchstraßensystems zu entnehmen, daß die Fixsterne ein gemeinsames
Zentrum umlaufen. Daß man trotzdem Veränderungen in den relativen Stel-

ungen der Sterne zueinander noch nicht hat beobachten können, liegt
daran, daß die Winkeländerungen wegen der großen Entfernungen sehr

klein sind. Wenn einmal über hinreichend große Zeiträume Beobachtungen

vorliegen werden, wird man seitliche Bewegungen feststellen können.



66 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

Wie wird nun ein solches System wie das der Milchstraße aussehen,

wenn man es von außen betrachtet und aus einer so großen Entfernung,
daß man die einzelnen Sterne nicht mehr unterscheiden kann? — Es

wird «unter einem kleinen Winkel als ein mit schwachem Lichte erleuchtetes

Räumchen erscheinen, dessen Figur zirkelrund sein wird, wenn
seine Fläche sich dem Auge geradezu darbietet, und elliptisch, wenn es

von der Seite gesehen wird».
Gibt es nun solche Erscheinungen in der Natur? — Jawohl, die nebligen

Sterne sind es, die Herr von Maupertuis für erstaunlich große
rotierende Himmelskörper hält. Seine Deutung kann jedoch nicht zutreffen
— die zweifellos sehr großen Entfernungen dieser hypothetischen Sterne,
daher ihre außerordentliche Größe und dabei das schwache, stumpfe
Licht wollen sich nicht recht in einer Vorstellung vereinigen lassen.

«Weit natürlicher und begreiflicher ist es, daß es nicht einzelne so große
Sterne, sondern Systemata von vielen sind, deren Entfernung sie in
einem so engen Räume darstellt, daß das Licht, welches von jedem
derselben einzeln unmerklich ist, bei ihrer unermeßlichen Menge in einen
einförmigen blassen Schimmer ausschlägt Alles stimmt vollkommen
überein, diese elliptischen Figuren für eben dergleichen Weltordnungen
und, so zu reden, Milchstraßen zu halten, deren Verfassung wir eben
entwickelt haben.»

Nachdem Kant so an Hand von Analogien vom Sonnensystem zu unserem

Milchstraßensystem und von diesem zu den Milchstraßensystemen
aufgestiegen ist, deutet er noch einen letzten Schritt an, ohne ihn
allerdings auszuführen: «Man könnte noch mutmaßen, daß eben diese höheren

Weltordnungen nicht ohne Beziehungen gegeneinander seien und
durch dieses gegenseitige Verhältnis wiederum ein noch unermeßlicheres

System ausmachen. In der Tat sieht man, daß die elliptischen Figuren

dieser Arten nebliger Sterne eine sehr nahe Beziehung auf den
Plan der Milchstraße haben. Es. steht hier ein weites Feld zu entdecken
offen, wozu die Beobachtung den Schlüssel geben muß.»

6. In diesem ersten Teil seiner Arbeit stimmt Kant mit Wright ziemlich

überein. Wenn ein moderner Autor hier urteilt, es handle sich um
«philosophische Spekulationen», so darf man vermuten, daß er zum
mindesten den Kantischen Text nicht kennt. Hubble nennt «einige der Kant-
schen Bemerkungen über seine Theorie ein großartiges Beispiel für
vernünftige, nur auf dem Prinzip der Einheitlichkeit in der Natur
beruhende Gedankengänge».



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 67

Wir schließen uns diesem Urteil an. Die Klarheit, die Vernünftigkeit
dieses Denkens erscheint uns als beispielhaft — und dürfte auch in der
modernen Wissenschaft nicht so überaus oft verwirklicht sein. Wollte
man «Spekulation» dieser Art aus der Naturwissenschaft ausschließen,
so bliebe von ihr vermutlich nicht allzu viel übrig. Übrigens erscheinen

— wenigstens uns heute — jene Gedankengänge so naheliegend und
einfach, daß es eigentlich erstaunlich ist, daß sie nicht schon viel früher
gefunden worden sind.

Die moderne Forschung hat die meisten von Kants Schlußfolgerungen
als richtig erwiesen — wenigstens sofern sie das Milchstraßensystem und
die nebligen Sterne betreffen, zum größeren Teil erst in diesem
Jahrhundert. So gelang es Hubble erst 1926, eine größere Anzahl von
Nebelflecken wenigstens in den äußeren Partien in Einzelsterne aufzulösen.
Über die Ordnung im System der Sternsysteme macht Kant nur die vorhin

zitierte Andeutung. Hätte er mehr gesagt, so wäre es sicherlich falsch

gewesen. Die interstellare Materie der Milchstraßenebene (von der Kant
nichts wissen konnte) täuscht nämlich eine Auszeichnung dieser Ebene
auch im Reich der Sternsysteme vor, indem sie die Aussicht auf die zu
ihr benachbarten Systeme verdeckt. Ob das System der Sternsysteme
tatsächlich eine besondere Ordnung, etwa eine Orientierung zu einer
ausgezeichneten Ebene erkennen lasse, ist eine heute noch unentschiedene

Streitfrage.
Im übrigen kann es wohl kaum einem Zweifel unterliegen, daß so

manche Tatsache (wie zum Beispiel die Rotation der Milchstraße) eher
entdeckt worden wäre, wenn die Astronomen sich für Kants Buch ein

wenig mehr interessiert hätten. Denn, wie er sagt, «wenn man die Teile
der Natur nach Absichten und einem entdeckten Entwürfe betrachtet,
so eröffnen sich gewisse Eigenschaften, die sonst übersehen werden und
verborgen bleiben, wenn sich die Beobachtung ohne Anleitung auf alle

Gegenstände zerstreuet».

Kosmogonie

7. Wir wenden uns nun dem umfangreichsten und naturwissenschaftlich

originalsten Teiles des Buches zu, dem kosmogonischen. Ich gebe
zunächst Kants Grundgedanken wieder.

Die Übereinstimmung der Bahn- und Äquatorebenen im Sonnensystem,
die gemeinsamen Umlaufs- und Rotationsrichtungen der Planeten und
Monde bzw. auch der Sonne müssen eine «materialische Ursache» gehabt



68 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

haben. Andererseits sei erwiesenermaßen der Raum zwischen den

Himmelskörpern «vollkommen leer und aller Materie beraubt». Newton
habe hieraus gefolgert, «die unmittelbare Hand Gottes habe diese

Anordnung ohne die Anwendung der Kräfte der Natur ausgerichtet». Kant
schließt aus denselben beiden Beobachtungsbefunden: Wenn der Raum
zwischen den Planeten jetzt leer ist, so «muß er ehemals anders beschaffen

und mit genugsam vermögender Materie erfüllet gewesen sein, die

Bewegung auf alle darin befindliche Himmelskörper zu übertragen und
sie mit der ihrigen, folglich aller untereinander einstimmig zu machen;
und nachdem die Anziehung besagte Räume gereinigt und aller
ausgebreitete Materie in besondere Klumpen versammlet, so müssen die
Planeten nunmehro mit der einmal eingedrückten Bewegung ihre Umläufe
in einem nicht widerstehenden Räume frei und unverändert fortsetzen.»

«Ich nehme an, daß alle Materie, daraus die Planeten und Kometen

bestehen, im Anfang aller Dinge in ihre elementarische Grundstoffe
aufgelöset den ganzen Raum des Weltgebäudes erfüllet haben, darin
jetzo diese gebildete Körper herumlaufen. Dieser Zustand der Natur
scheint nur der einfachste zu sein, der auf das Nichts folgen kann.
Damals hatte sich noch nichts gebildet Die Natur, die unmittelbar mit
der Schöpfung grenzete, war so roh, so ungebildet, als möglich.»

Die elementarischen Grundstoffe unterscheiden sich durch ihre Dichte.
Die verschiedenen Elemente werden in dem Anfangschaos etwa
gleichförmig verteilt sein, die schwereren in schwächerer Konzentration als die
leichteren. Die schweren Teilchen ziehen die leichteren ihrer Umgebung
an. Der Gravitation wirkt eine rückstoßende Kraft zwischen den
Partikeln entgegen, bei der Kant offensichtlich an den Gasdruck denkt. Aus
dem Zusammenwirken beider Kräfte versucht er nun die Entstehung der
Rotation zu erklären. Mit ihr treten dann Fliehkräfte auf, die die Nebelwolke

stark abplatten, und nun beginnen Sonne und Planeten sich zu
bilden.

Die Einzelheiten des Textes sind bei diesen letzten beiden Phasen nicht
leicht zu verstehen. Wir übergehen sie. Der hier einsetzende Mangel an
Klarheit in Kants Darstellung ist gewiß nicht zufällig. Denn in der Tat
liegen hier die schwachen Stellen seines Entwurfs.

8. Nachdem Kant den Grundgedanken entwickelt hat, sucht er von ihm
aus eine Fülle von Einzelheiten im Sonnensystem zu verstehen ; zum
Beispiel die Massenverteilung der Planeten, ihre Dichten, die Exzentritäten
ihrer Bahnen, den Ursprung der Kometen und Monde, deren Anzahl



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 69

usw. Keineswegs in allen kosmogonischen Hypothesen sind so viele
Einzelheiten überdacht worden wie in dieser.

Der Saturnring besteht aus festen Partikeln, die sich voneinander
unabhängig auf Kreisbahnen um den Planten bewegen. Dessen
Gravitationskraft und die Zentrifugalkraft der Bewegung halten sich das

Gleichgewicht. Hieraus berechnet Kant eine Umlaufszeit für den inneren Rand
des Ringes zu rund zehn Stunden. 35 Jahre später erlebt er die Genugtuung,

daß Herschel durch Beobachtung denselben Wert feststellt.
Für eine zweite Einzelleistung Kants von bleibendem Wert, für die

Erklärung der «gebundenen Rotation» des Erdmondes, findet sich im
Text nur ein kurzer Hinweis auf die entsprechende frühere Veröffentlichung.

Kant hat dort die Tatsache, daß der Mond der Erde ständig
dieselbe Seite zukehrt, durch die Flutwirkung erklärt, welche die Erde
durch ihre Anziehungskraft auf die Mondmaterie ausübte, als diese noch
glühend-flüssig war. Umgekehrt wird auch das vom Mond bewirkte Spiel
von Ebbe und Flut der irdischen Meere die Rotation der Erde allmählich
verlangsamen und immer mehr dem Mondumlauf anpassen. — Auch
diese Voraussage konnte inzwischen empirisch bestätigt werden.

Kant dehnt seine Grundvorstellung noch weiter aus. Da es sich ja in ihr
um das Zusammenspiel der allgemeinsten kosmischen Kräfte handelt,
gilt sie nicht bloß für dieses eine Sonnensystem, sondern alle Fixsterne
haben eine ähnliche Entwicklung durchlaufen und sind Mittelpunkte
von ähnlichen Systemen. Ja auch die Sternsysteme und das Übersystem
der Sternsysteme entwickeln sich in analoger Weise. Diese Entwicklungen

setzen nacheinander ein, indem sich der Anstoß zu ihnen stetig im
Raum ausbreitet. «Die Schöpfung ist nicht das Werk von einem Augenblick

sondern die ganze Folge der Ewigkeit hindurch wirksam.»
Endlich entwickelt Kant noch die Vorstellung, daß die Systeme altern

und durch schließlichen Sturz der Planeten in die Zentralgestirne
untergehen. Die Katastrophe bewirkt die Rückkehr zum Anfangszustand, und
das Spiel beginnt von neuem. Im Universum läuft dieser Prozeß von
Geburt, Heranwachsen und Altern, Tod und Wiedergeburt ungezählte
Male gleichzeitig in den verschiedensten Phasen ab — die Entwicklung
des Einzelnen ist umfangen von dem gleichbleibenden Sein des Ganzen.
Doch hier beginnt nun Kant zweifellos seiner Phantasie allzu freien
Lauf zu lassen, und wir brechen daher unseren Bericht ab.

9. Mit dem Worte «Phantasie» soeben haben wir bereits die Quelle
genannt, aus der Kant seine Vorstellungen schöpft. Freilich handelt es sich



70 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

bei ihr nicht um zusammenhanglose beliebige Einzeleinfälle, sondern um
jene geordnete und kritisch kontrollierte konstruktive Phantasie, ohne
welche die Wissenschaft sehr schnell zu geistlosem Konstatieren
gleichgültiger Tatsachen oder vielmehr gleichgültiger Sinneseindrücke
verflachen würde. (Denn nahezu jede naturwissenschaftliche «Tatsache»
ist ja schon eine Theorie.) Zusammenschau einer Fülle sorgfältig
gesammelter Einzelheiten zu einem einzigen, einfachen, anschaulich-begrifflichen

Zusammenhange, überhaupt die Anschaulichkeit des

Denkens, und selbstkritisches Bewußtsein im Methodischen — das scheinen

uns die Stärken in Kants naturwissenschaftlichem Denken zu sein.
Seine Schwächen liegen im Mathematischen (soweit es überhaupt zur

Anwendung kommt), aber auch in den physikalischen Grundvorstellungen

und -begriffen. Zum Beispiel wird nicht recht klar, was Kant mit den
elementarischen Grundstoffen meint. Welchen Agregatzustand spricht
er seiner Urmaterie zu? Ist sie fest (d. h. staubförmig) oder gasförmig?
Für beide Möglichkeiten findet man im Text Hinweise.

Ferner spielt des öfteren in Kants Überlegungen die Massendichte der
Partikel eine Rolle, die ihr nicht zukommt. An ihrer Stelle wäre oft die
Masse der Teilchen zu verwenden. Allerdings mag da noch Newtons
unglückliche Definition der Masse nachwirken. Auch Newton sah ja die
Dichte als physikalische Grundgegebenheit an und erklärte die Masse

als Produkt aus Dichte und Volumen.
Daß die anfänglich ruhende Materie im Lauf der Zeit zu rotieren

beginnt, ist nach dem Satze von der Erhaltung des Rotationsmoments
unmöglich: Da dieses im Anfange Null war, so bleibt es auch Null für alle
Zeiten. Allerdings ist es nicht recht zu verstehen, wenn gerade dieser
Irrtum Kants zum Anlaß genommen wurde (zum Beispiel auch von
Poincaré), seine Hypothese überhaupt zu verwerfen. Denn eine winzige, sich
auf wenige Zeilen des Textes erstreckende Korrektur bringt das Ganze

in Ordnung : Man hat nur dem Urnebel ein Rotationsmoment zuzuschreiben,

was mit den neueren Beobachtungen an Nebelwolken auch durchaus

vereinbar ist.
Ernstliche Schwierigkeiten dagegen bereiten die Bildung der Planeten

und Monde sowie die Richtung ihrer Rotation. Kant ist sich darüber
im klaren, daß die schweren Partikel zu kleine Massen besitzen, als daß
sie durch ihre Gravitation die benachbarte Materie wirksam genug ein-

zufangen vermögen. In einer kurzen Fußnote beruft er sich auf «den

Zusammenlauf einiger Elemente, die sich durch die gewöhnlichen
Gesetze des Zusammenhanges vereinigen», ohne auf diesen Punkt näher



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 71

einzugehen. Was gemeint ist, wird mir wenigstens nicht restlos klar ;
vielleicht ist an Kondensation oder an unelastische Stöße fester Partikel zu
denken. Aber auch abgesehen hiervon bleibt der Übergang von der weit
ausgebreiteten Urmaterie zu einer begrenzten Zahl diskreter, weit
voneinander entfernter Körper dunkel. — Wenn ferner die Partikel, aus
denen sich die Planeten aufgebaut haben, sich nach den Keplerschen
Gesetzen um den Zentralkörper bewegten, so sollten die Planeten in
entgegengesetztem Sinn zur Umlaufsrichtung rotieren und nicht im
selben, wie sie tatsächlich tun.

Man hat in neuerer Zeit die Kantische Kosmogonie modernisiert,
indem man neu entdeckte astronomische Tatsachen, neu entdeckte
physikalische Gesetzmäßigkeiten berücksichtigte und nach Möglichkeit die

qualitativen Schlüsse quantitativ unterbaute. Jedoch sind jene
Schwierigkeiten, die Bildung der Planeten und die Richtung ihrer Rotation zu
erklären, nicht wirklich überzeugend behoben worden. Aber auch die
anderen kosmogonischen Theorien älteren wie neuesten Datums stoßen
auf bisher unüberwundene Schwierigkeiten ähnlicher Art. Überspitzt
könnte man sagen: Naturwissenschaftlich gesehen dürfte das Sonnensystem,

so wie es ist, gar nicht existieren. Und dabei haben wir nur die
einfachsten Grundtatsachen im Sonnensystem ins Auge gefaßt. Dazu
kommen noch die vielen Einzelheiten zum Beispiel über die Planeten
und Monde, die in den letzten Jahrzehnten bekannt geworden sind und
die alle erklärt sein wollen. Bezieht man sie in die Aufgabe mit ein, so

könnte sie fast als hoffnungslos erscheinen. Jedenfalls ist von Kants
vermeintlicher Einfachheit des Problems nicht viel übrig geblieben.

Und doch drängt sich aus der Vergegenwärtigung der Grundtatsachen
auch heute noch immer wieder die Vorstellung einer stetigen inneren
Entwicklung des Sonnensystems auf — von einem chaotischen Anfangszustand

zu seiner gegenwärtigen Ordnung. So ist jene Vorstellung bis
heute keineswegs durch eine eindeutig bessere ersetzt worden, sondern

gehört noch immer zu denjenigen Ansätzen, die in erster Linie für eine

Erklärung in Frage zu kommen scheinen.

Wir haben soeben gesagt: chaotischer Anfangszustand. Kant spricht
sogar vom Anfang aller Dinge, und offensichtlich versteht er diesen
Ausdruck wörtlich, denn auch von der Schöpfung ist die Rede. Hier liegen
also keinerlei Anzeichen für die spätere Kritische Philosophie vor, die
einen solchen Gedanken — noch dazu in naturwissenschaftlichem
Zusammenhange — zurückweisen würde: Weder die Vorstellung, daß die



72 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

Welt in der Zeit einen Anfang habe noch die entgegengesetzte Vorstellung,

daß sie einen solchen Anfang nicht habe, sind wirklich vollziehbar.
Wir also haben diesen Anfang relativ zu verstehen, zum Beispiel so:

Anfang der Entwicklung einer Nebelwolke zu einem Planetensystem.
Solche Nebelwolken gibt es im Milchstraßensystem zahlreich, und sie

bestehen aus Gas und Staub. Allerdings stoßen wir dann noch auf weitere
Schwierigkeiten; zum Beispiel: Wodurch wird denn die Entwicklung
ausgelöst? Und woher stammen die schwereren chemischen Elemente,
ohne die ein Stern wie die Sonne gar nicht leuchten könnte? Da die Massen

der Atome ganzzahlig sind, so verlangt es doch die «Einfachheit»
anzunehmen, daß sie sich aus Elementarpartikeln aufgebaut hätten, und
zwar vor der Entstehung der Fixsterne. Dazu gehören aber zum Beispiel
sehr hohe Temperaturen, wie sie die Nebelwolken gewiß nicht besitzen.

Auch bei Kant taucht in ähnlichem Zusammenhange das Argument
der Einfachheit in objektiver Fassung auf: Das Chaos sei der einfachste
Zustand nach dem Nichts. Wir haben zwar einen großen inneren Hang,
solchen Argumenten recht zu geben; aber wir können sie keineswegs
wirklich rechtfertigen — «Einfachheit» ist und bleibt eine
allgemeinsubjektive methodische Maxime ohne verläßliche objektive Geltung.
Und im vorliegenden Falle, wo in der Gegenüberstellung von Nichts und
Etwas das Prinzip der immanenten Kausalität durchbrochen wird,
besitzt jener Gedanke ganz gewiß keine objektive Geltung.

Glücklicherweise können wir uns hier auf die Erfahrung berufen, nämlich

auf die Existenz der Nebelwolken. In ihnen könnte man versuchsweise

die Urmaterie von Planetensystemen erblicken, ohne daß man
zunächst einmal deren Herkunft weiter nachzuforschen braucht.

Die Frage, wodurch denn die Entwicklung ausgelöst werde, kann dann

befriedigend zum Beispiel so beantwortet werden: Ein isolierter
Fixstern, die schon mehr oder minder fertige Sonne, passiert eine Nebelwolke

und erzeugt sich aus ihr ein Planetensystem. Aber auch diese (ja
ziemlich erhebliche) Modifikation der Kantischen Hypothese wird mit
den anderen genannten Schwierigkeiten (Bildung und Rotation der
Planeten) nicht überzeugend fertig. Es läuft immer wieder darauf hinaus,
daß die Körper und Bewegungen, deren Entstehung erklärt werden soll,
wenigstens keimhaft schon gegeben sein müssen, wenn die Mechanismen
wirksam sein sollen.



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 73

Die Einwohner der verschiedenen Planeten

10. Wir sprechen nun von dem kurzen letzten Teil des Kantischen
Buches, der von den Bewohnern der verschiedenen Planeten handelt.
Merkwürdigerweise ist Kant aus Analogiegründen ohne weiteres davon
überzeugt, daß auch die meisten anderen Planeten bewohnt sind oder später
einmal bewohnt sein werden. In diesem ganzen Abschnitt ist er in
methodischer Hinsicht wenig kritisch und daher in der Tat unwissenschaftlich.

Sein Hauptinteresse gilt der Frage, welche geistigen Eigenschaften
diese Vernunftwesen auf den anderen Planeten wohl besitzen mögen.
Dabei leitet ihn der Gesichtspunkt, daß die geistigen Qualitäten durch
die Art des Leibes wesentlich bestimmt sein werden und der Leib durch
die Art der Materie, aus der er gebildet wird. Da sich nun die Art der
Materie der kosmogonischen Theorie gemäß von Planet zu Planet in
gesetzmäßiger Weise ändert, so auch die Art der Vernunftwesen, die
diese Himmelskörper bewohnen. Wir brauchen auf diese Dinge nicht
näher einzugehen. Immerhin erscheinen zwei Gedanken als bemerkenswert:

die Universalität der Vernunft ihrer Art nach, und ihre Bedingtheit

von Leib und Materie hinsichtlich des Grades ihrer Verwirklichung.
Ein Vierteljährhundert später wird Kant den Glauben an die objektive
Universalität zu der Erkenntnis korrigieren, daß wir uns nur eine einzige
Art von Vernunft vorzustellen vermögen, nämlich unsere eigene, und
mehr können wir nicht sagen.

Wenn wir nun auch Kants Antwort und die Art seiner Argumentation
verwerfen, so doch keineswegs seine Frage. Allerdings ist es noch gar
nicht so lange her, daß man die Frage, ob es auf andern Himmelskörpern
Lebewesen und gar Menschen gebe oder wenigstens geben könne, — daß

man diese Frage ein wenig von oben herab als «unwissenschaftlich»
abtat. Darüber sind wir heute hinaus, und das ist sicherlich ein Gewinn an
echter Wissenschaftlichkeit. Denn wissenschaftliche Haltung ist jeder
vernünftigen und wesentlichen Frage gegenüber aufgeschlossen; und die
Frage, ob dieses irdische Menschengeschlecht im Weltall eine einzigartige

Ausnahmeerscheinung sei oder nur eine Verwirklichung des Geistes

unter einigen oder vielen anderen, — diese Frage wird wohl jeder
nachdenkende Mensch als vernünftig und wesentlich anerkennen.

Ohne weiteres können wir einsehen, daß wenigstens die höher organisierten

Lebewesen der uns bekannten Art (und von anderen können wir
gar nicht sprechen) im Weltraum nicht allzu häufig vorkommen werden.
Denn all diese Organismen sind an das Vorkommen von flüssigem Was-



74 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

ser gebunden und überhaupt an Temperaturen, die innerhalb eines (in
kosmischen Maßstäben) sehr schmalen Intervalls liegen. Solche Tempe-
raturen werden nur in Ausnahmefällen anzutreffen sein.

Dazu treten noch weitere Bedingungen. Vor allem muß eine geeignete
Atmosphäre vorhanden sein. Soweit wir sehen können, käme hiernach
unter den Körpern des Sonnensystems allein noch Mars als Träger
organischen Lebens in Betracht. Manche Teile der Marsoberfläche wechseln

mit der Jahreszeit Farbe und Helligkeit. Diese Erscheinung ist mit der
Existenz einer Vegetation in Verbindung gebracht worden — ob zu
Recht oder zu Unrecht, kann heute noch nicht entschieden werden. Die
Temperaturen dürften bestenfalls denen in Nordsibirien entsprechen,
jedoch bei starken täglichen Schwankungen bis zu über 100 ° C. Die
Durchschnittstemperatur der Erde beträgt + 14 ° C, die des Mars

— 15 ° C. Seine Atmosphäre enthält Sauerstoff und Wasserdampf, dürfte
aber auf dem Boden so dünn sein wie bei uns in etwa 20 km Höhe. Daß
höheres Leben unter diesen Bedingungen gedeihen könne, ist
unwahrscheinlich. Und wie empfindlich insbesondere der Mensch von der
Temperatur abhängt, gerade auch in der Entfaltung seiner geistigen Kräfte,
davon überzeugt uns ein Blick auf den Globus: Die Gebiete nahezu
aller Hochkulturen liegen innerhalb eines schmalen Gürtels von mäßig
warmem Klima, der sich um den ganzen Erdball herumzieht.

Ob die anderen Fixsterne Planetensysteme besitzen und mit welcher
Häufigkeit, vermögen wir allgemein nicht zu beantworten. Nur in
einem einzigen Falle gibt uns die Beobachtung einen kleinen Hinweis:
Der Stern 61 im Schwan (an dem vor mehr als hundert Jahren zum
ersten Male die Entfernung eines Fixsterns bestimmt wurde) besteht aus

zwei Sonnen, die sich in Kepler-Ellipsen umeinander bewegen. 1942

wurde nun entdeckt, daß ihre Relativbewegungen nicht genau elliptisch
sind, sondern von einer schnellen Oszillation mit sehr kleiner Amplitude
überlagert werden. Das ist so zu deuten: Einer der beiden Partner
besteht wieder aus zwei dicht benachbarten Komponenten, die einander
umkreisen. Aber nur eine von ihnen ist sichtbar. Für die unsichtbare
Komponente hat man aus den Daten der Bewegung die Masse abschätzen
können. Sie ergibt sich zu etwa Veo Sonnenmasse, das ist rund das 17fache
der Masse des Jupiters. So wird man diesen Begleiter der ganz normalen
hellen Komponente wohl eher als Planeten denn als Fixstern ansprechen.

Sonst wissen wir über das Vorkommen von Planeten nichts. Nach
Kants Hypothese besitzt jeder Fixstern sein Planetensystem; nach anderen

Theorien ist das Sonnensystem ein ganz singulärer Fall im Weltall



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 75

oder wenigstens im Milchstraßensystem; für alle möglichen Häufigkeitsgrade

dazwischen gibt es auch Hypothesen. Da sie alle irgendwo versagen,

können wir uns auf keine berufen.
Hier mag noch eine methodologische Anmerkung zur Kosmogonie

beigefügt werden : Gegen die Hypothesen, nach denen die Entstehung eines

Planetensystems ein ganz seltenes Ausnahmeereignis ist, kann man nicht
die Unwahrscheinlichkeit ins Feld führen. Nahezu jede Tatsache in der
Welt ist völlig unwahrscheinlich. Daß zum Beispiel gerade im Jahre
1755 gerade ein angehender Privatdozent gerade mit dem Vornamen
Immanuel gerade in der Stadt Königsberg ein Buch gerade mit dem Titel
«Allgemeine Naturgeschichte» usw. veröffentlichen sollte: das alles

zusammen besitzt eine Wahrscheinlichkeit, die praktisch Null ist. Aber es

ist eine Tatsache. Auch die Existenz unseres Planetensystems ist eine
Tatsache. Die Wahrscheinlichkeit, mit der sie verwirklicht worden ist,
spielt daher bei der Bewertung der kosmogonischen Hypothesen keine
Rolle mehr.

III. Die Bedeutung des Buches

11. Daß wir von dem Kantischen Buche etwas genauer Kenntnis genommen

haben, als es bei alten naturwissenschaftlichen Werken sonst üblich
ist, möchten wir zunächst einmal mit dem Wiederaufleben des kosmogonischen

Interesses in der Gegenwart rechtfertigen. Es gibt moderne Autoren,

die sich ausdrücklich auf Kant beziehen. Und mehr und mehr wird
deutlich : Geschichte des Universums — das ist die eigentliche Idee der
Astronomie.

Mögen nun Kants kosmogonische Gedankengänge richtig oder falsch
sein, auf jeden Fall besitzen sie — genau so gut wie seine Kosmologie —
erheblichen heuristischen Wert, indem sie einen Leitfaden zu methodischer

Einzelforschung abgeben. Kant wußte und sagte das. Aber praktisch

kein Astronom kümmerte sich darum — zum Nachteil der Wissenschaft.

Zwei der Voraussagen Kants befinden sich erst heute in Prüfung,
aber wiederum ohne Kenntnisnahme von seinem Werke, ohne jenes
theoretisch-methodische Vorgehen, wie er es verstand und empfahl —
und wie es in der Tat zum unentbehrlichen Rüstzeug der Wissenschaft
gehört.

Die eine Vermutung haben wir bereits erwähnt; daß auch das System
der Sternensysteme irgendeine bestimmte Struktur besitze. Der andere



76 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

Gedanke ist eine Vorwegnahme und kosmische Erweiterung des

Aktualitätsprinzips der Geologie : In Vergangenheit und Gegenwart wirken
dieselben Kräfte und spielen sich die gleichen Vorgänge ab. Daher sollten
sich auch jetzt noch Sonnen aus Nebelwolken bilden. Und in der Tat hat
man neuerdings Gebilde entdeckt, die man als Zwischenstufen zwischen
Nebel und Stern ansprechen möchte.

Solche Entdeckungen werden in der Astronomie heute gewöhnlich
mittelst der Herschelschen Methode des systematischen und sorgfältigen
Absuchens gemacht. Auch sie gehört zum unentbehrlichen Rüstzeug der
Wissenschaft. Die größte Fruchtbarkeit ersteht aber aus dem Wechselspiel

von Beobachtung und theoretischem Entwurf. Das wissen wir zwar
alle ; aber wir tun es nicht alle. So mag es vielleicht doch nicht überflüssig
sein, daran zu erinnern.

12. Jede Vergegenwärtigung der Geschichte der Forschung, insbeson-
dern jede Lektüre eines Klassikers, kann uns helfen, unsere Stellung der
Wissenschaft gegenüber zu klären. Erlauben Sie mir, unter diesem
Gesichtspunkt zur äußeren Geschichte des Kantischen Werkes ein paar
Anmerkungen zu machen.

Die erste betrifft die Tatsache, daß das Werk von der Fachwissenschaft
mehr als anderthalb Jahrhunderte lang im ganzen kaum beachtet — ja
mehr noch: daß seine Fragestellung, die nach der Entwicklungsgeschichte

des Universums, kaum als legitim anerkannt wurde. Gar leicht
galt wohl die Frage und leicht gilt auch heute noch die Methode als

«unwissenschaftlich», als «Spekulation». Der wirkliche Grund für die
Interesselosigkeit des vorigen Jahrhunderts dürfte gewesen sein, daß die

geistigen Kräfte der Astronomie noch durch andere, durch mehr
vordergründige Aufgaben der Weltbeschreibung gebunden waren. Das sollte
uns hellhörig machen : ob nicht Ähnliches auch heute noch bei uns
vorkommen könnte? Sehr schnell haben wir Schlagworte wie jene genannten

oder gar wie «Aktualität» zur Hand, um Ungewohntes, Lästiges, der
Mode nicht Entsprechendes beiseite zu schieben. Wissenschaft wird vor
allem durch Wissenschaftlichkeit konstituiert, und diese ist nichts anderes

als das Wissenwollen des jeweils einzelnen Menschen in und aus freier
Vernunft, die allein sich selbst zum Maßstab hat. Was Wissenschaft ist,
wird weder durch die Modeströmungen des Tages noch durch den geistigen

oder gar den materiellen Kräftehaushalt des Zeitalters bestimmt.
Wäre Kants Name nicht durch sein philosophisches Werk unvergeßlich

geworden, so hätte seine bedeutende naturwissenschaftliche Lei-



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 77

stung leich verloren gehen können. Allerdings ist eine naturwissenschaftliche

Leistung niemals so unersetzlich wie zum Beispiel ein philosophisches

Werk. Kants astronomische Gedanken sind wenn auch nicht in
genau derselben, so doch in ähnlicher Weise auch von anderen Menschen
entwickelt worden; eine «Kritik der Verunft» aber wurde nur einmal
gedacht.

Meine zweite Bemerkung betrifft die zunehmende Beschleunigung der
naturwissenschaftlichen Forschung innerhalb der letzten beiden
Jahrhunderte, die sich auch in der Geschichte dieses einzelnen Werkes so

deutlich widerspiegelt. Was mögen die Gründe für diese Erscheinung
sein? Einer ist gewiß die schnelle Zunahme der Bevölkerung seit 1800

und daher auch der Zahl der Naturwissenschaftler. Andere Gründe kommen

hinzu, zum Beispiel die immer schnellere Vervollkommnung der
technischen Hilfsmittel; die Teilung, Organisation und Rationalisierung
auch der wissenschaftlichen Arbeit — und hier werden wir bedenklich :

Früher war Wissenschaft eine aristokratische Angelegenheit —
geistige Menschen, denen Erkenntnis um ihrer selbst willen Lebensziel war,
lasen zu ihr sich selbst aus. Unser Jahrhundert hat nun die eigentümliche
Entdeckung gemacht, daß man die Wissenschaft auch recht erfolgreich
betreiben kann, wenn man nur intelligent ist •— und sonst nichts weiter;
ja wenn man nur anstellig ist und beliebig übertragene Teilaufgaben zu
lösen vermag, auch ohne am Sinn eines Ganzen teilzuhaben. Geistigkeit,
d. h. das Ernstnehmen des Geistes, ist keineswegs erforderlich, und was

man eigentlich durch seine wissenschaftliche Arbeit zu erreichen sucht,
erscheint für den Erfolg als gleichgültig. Der Erfolg aber ist der Maßstab

für alles.
Es ist nicht abzuleugnen, daß Spezialisierung, team work und Fabrikbetrieb

eine Fülle neuer Ergebnisse hervorgebracht haben, darunter
vielleicht auch einige wesentliche. Die Frage ist nur, welchen Sinn das

alles denn noch habe: wieviele Menschen es noch geben mag, deren
Horizont durch die neuen Erkenntnisse erweitert wird, deren Wesen an
der Verwirklichung eines Werkes und in der Anverwandlung der
Gehalte wächst, deren gesamte Innerlichkeit sich im Forschen als einem
inneren Handeln diszipliniert und reinigt.

Ein Einzelpunkt zu dieser Wandlung des wissenschaftlichen Ethos

mag noch erwähnt werden. Es ist doch auffallend, welche geringe Rolle
das Literaturstudium in früheren Jahrhunderten gespielt haben muß:
Kant liest Wrights Abhandlung nicht im Original; Lambert hat von
Kants Buch jahrelang keine Kenntnis, Herschel vermutlich von allen



78 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

dreien nicht usw. — und das bei dem damals verhältnismäßig bescheidenen

Umfang der Fachliteratur. Dieser beneidenswerte Zustand paradiesischer

Unschuld wäre heute unmöglich — wer von Vorgängern nicht
gebührend Notiz nimmt, gilt in seiner Wissenschaftlichkeit als fragwürdig.

Die Doppelwertigkeit unseres Wissenschaftsbetriebes heute wird
auch hier deutlich : Zweifellos entspringt jene Forderung dem Bedürfnis
der Vernunft nach umfassender Orientierung und nach Konfrontation
mit anderem Denken, also nach Weite und Selbstkritik. Aber sofort
mischt sich das allgewaltige Allzumenschliche hinein und wird wirksam :

Besorgnis um die Priorität zum Beispiel und, wenn etwa die Länge des

Literaturverzeichnisses in einer Arbeit als Maßstab gilt, Unsicherheit
des Urteils.

13. Kant war, an modernen Maßstäben gemessen, kein «Fachmann»,
und doch leistete er, was nur wenige Fachleute leisteten — und zwar
durch keine anderen Gaben als die der wissenschaftlichen Haltung
überhaupt. Sie aber zu verwirklichen, wenn auch nur approximativ und in
immer neuem Bemühen, steht in unser aller Macht.

So kann sein Beispiel uns Mut machen — und wir haben Ermutigung
durchaus nötig. Wir werden heute von einer Flut des Wissens
überschwemmt, deren wohl niemand mehr selbst auf engem Spezialgebiet
Herr wird. So werden wir unsicher und lassen uns den Mut nehmen zu
freiem Blick und frischem Anpacken; oder wir wühlen uns in fieberhafter

Emsigkeit an irgend einer winzigen Stelle in die Wissenschaft hinein
und vernachläßigen darüber den Rest der Welt und uns selbst.

Aber war die Situation des Einzelnen nicht zu allen Zeiten ähnlich?
Hat denn irgendwann einmal ein Einzelner das Wissen seiner Zeit wirklich

überschaut? •—• Sicher nicht. Aber in früheren Zeiten waren menschliche

Haltungen entwickelt und wirksam, die unter geistbestimmten
Gesichtspunkten das Wissen bewerteten, seine Masse dadurch gliederten
und es so den Menschen ermöglichten, der Endlosigkeit Herr zu werden.
Solche Gesichtspunkte entsprangen der Religiosität — Kepler zum
Beispiel fühlte sich als «Priester Gottes im Tempel der Natur» •— oder

entsprangen der Idee des Menschen. Die Idee der Aufklärung, wie Kant sie

deutete, nämlich als vernünftiges Selbstdenken, die Idee der Bildung,
wie Goethe sie verstand, nämlich als allseitige Selbstgestaltung des

Menschen durch vernünftiges Selbstdenken und Selbsttun, gehören zu diesen

ordnenden Kräften von unzerstörbarem Wert.



Rudolf Kurth, Kants Allgemeine Naturgeschichte 79

Auf das Ganze gesehen, scheinen sie alle heute ohnmächtig zu sein. In
Beethovens Tagebüchern fand ich einmal einen längeren Buchauszug,
zu dem der Herausgeber bemerkt, daß es noch nicht gelungen sei,
festzustellen, woher dieser Auszug stamme. Nun, es handelt sich um Kants
«Allgemeine Naturgeschichte». Beethoven fand also Zeit, dieses Buch
zu lesen, und las es doch wohl mit einer gewissen Gründlichkeit. Aber
offensichtlich hat keiner der BEETHOVEN-Philologen in den folgenden
hundert Jahren von Kants Buch Notiz genommen und wohl auch keiner
der Kant-Philologen von Beethovens Tagebüchern.

Beispiele wie das Kants zeigen uns, wie gerade die geistige Verwurzelung

in weitestem Bereiche den Blick für Wesentlich und Unwesentlich
schärft — auch im einzelnen Sachgebiet und gerade in ihm. So können
sie uns von dem herrschenden Aberglauben an den «Fachmann»
befreien. Nur zu gern erliegen wir diesem Aberglauben, denn er ist so

bequem — wir kommen um die Anstrengung des Selbstdenkens herum und
um die Verantwortung für seine Ergebnisse. Es gibt heute mancherlei
typische Ausprägungen jenes Aberglaubens: Man beurteilt die Arbeit
eines reifen Mannes nicht mehr unmittelbar, sondern fragt zunächst nach
seinen Studienausweisen; umgekehrt gilt der populär gewordene
Forscher als Autorität für alles und jedes; ein Forscher übernimmt vom
andern Ergebnisse, ohne sie wirklich, d. h. in ihrer Begründung und
daher in ihrer Tragfähigkeit zu verstehen. Wenn aber selbst
wissenschaftliche Fragen ohne sachliche Begründung durch Hinweis auf bloße
Autorität beantwortet werden, so ist das ein Zeichen von Verfall.

Auch der eigentlich wissenschaftliche Mensch ist irgendwo Fachmann,
d. h. er hat ein solides wissenschaftliches Handwerk von Grund auf
gelernt. In ihm hat er die Haltung freier Vernünftigkeit in sein Wesen

übernommen. So hat er vor allem auch gelernt, abzuschätzen, wo der
Spezialist das Wort hat und wo nicht; und auch von ihm möchte er nicht
Entscheidungen ex cathedra hören, sondern Begründungen. —

Kants einfache, geradlinige, anschauliche Art des Denkens kann uns
ferner vom Aberglauben an die wissenschaftliche Technik befreien, zum
Beispiel an die mathematische Technik. Die Mathematik macht nicht
das Zentrum der Naturforschung aus — vor allem dann nicht, wenn
unter Mathematik ein bloßes Manipulieren mit Formeln verstanden
wird. Aller vernünftigen Anwendung der Mathematik haben klare An-
schauungen und klare Begriffe, klare Prämissen und klare Fragestellungen

vorauszugehen. Von dieser Grundlage aus entwirft das

anschaulich-begriffliche Denken zunächst einmal in qualitativer Weise das



80 Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern

Spektrum der möglichen Antworten, und nun erst setzt die quantitative
Analyse ein; sie prüft und schränkt ein, reinigt und präzisiert. Die Mathematik

ist ein unentbehrliches Werkzeug des Naturforschers, aber für ihn
ist sie Werkzeug. Daß derNaturforscher Kant dieses Instrument nur
unvollkommen beherrschte, ist ganz gewiß ein Mangel, und kein kleiner;
aber er verstand zu denken, und das ist das Entscheidende. Poincaré war
ein Mathematiker von säkularem Range; und doch sah er nicht, daß
Kants mathematischer Fehler bezüglich des Rotationsmomentes völlig
unerheblich ist.

Das eben betraf die Naturfor sch un g. Daß aber die Mathematik
anwendbar ist, freilich immer nur bis zu einem gewissen Grade, könnte
wohl als ein Zeichen dafür gedeutet werden, daß die mathematische
Form, auch wenn sie das Wesen der Natur nicht zu erschöpfen vermag,
doch vielleicht in dies Wesen miteingefaltet ist. Jedoch ist das ein
Glaube ¦— und nicht etwa ein Wissen. Er ist mit dem Glauben an die

Vernünftigkeit und Schönheit der Natur eng verwandt und rechtfertigt
sich ebenso wie jener aus gewissen Teilerfahrungen, zwar nicht in
objektiver, wohl aber in allgemein-subjektiver Hinsicht. —

Unsere menschliche Situation heute in der Wissenschaft ist schwieriger,
als die Situation Kants es war. Die geistig unbewältigte Fülle des Wissens

will uns erdrücken und ersticken. Um so dringender ist es daher
aber auch für uns, die gefährdete und vielleicht schon verschüttete

Quelle der Wissenschaft im Menschen wieder aufzudecken und wieder zu
lernen, unter Führung von Ideen das Wesentliche vom Unwesentlichen
zu scheiden. Der- Weg zu diesem Ziel führt über die redliche, klare und
für das Tun verbindliche Selbstreflexion des jeweils Einzelnen, in der

er sich befragt, warum er eigentlich Wissenschaft treibt.


	Kants "Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels" von 1755 und die moderne Wissenschaft

