Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Bern
Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Bern

Band: - (1893)

Heft: 1305-1334

Artikel: Mathematische Irrthimer

Autor: Epstein, S. Sigismund

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-319065

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-319065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S. Sigismund Epstein.

Mathematische Irrthiimer

Eingereicht im September 1893.

Es ist eine fast durchgingige Wahrnehmung, dass die Mathematik-
Historiker denjenigen Erscheinungen der Mathematik gegeniiber, die
in das Gebiet der transcendentalen Philosophie und der Cabbala hin-
iiberspielen, eine fast dngstliche Reserve beobachten.

Die Folge davon ist, dass der Mathematiker sich gewohnt, an
diesen Erscheinungen achtlos voriiberzugehen, oder in ihnen blos das
Spiel einer tiberhitzten Phantasie zu sehen, welches mit der Entwickelung
der Mathematik selbst eigentlich gar keinen Zusammenhang hat.

Wenn nun die mathematischen Verirrungen in der That so ganz
ohne jedweden Zusammenhang wiren mit der Entwickelung des ma-
thematischen Gedankens, so wire es sehr merkwiirdig, wenn nicht
geradezu unerklirlich, dass zu einer Zeit, wo alle Wissenschaften
schliefen, wir auch sehr wenig von diesen mathematisch-cabbalistischen
Spielereien horen, zu einer Epoche hingegen, wo die reine Mathematik
Fortschritte zu machen begann, wie noch nie, wo sie bereits mit vollem
Recht Anspruch machen durfte, eine philosophisch-exacte Wissenschaft
genannt zu werden, dass gerade zu jener Zeit auch das mathematische
Unkraut tppig blihte.

Fiir den Rechenkiinstler migen ja diese Verirrungen werthlos
sein; fiir denjenigen aber, der die Entwickelung des mathematischen
Gedankens mit Interesse verfolgt, sind sie von grossem Werth, denn
man wird in ihnen Phasen eines unbewussten, aber um so michtigeren



— 184 —

Ringens nach denjenigen Idealen erblicken, welche von der modernen
Mathematik verwirklicht worden sind, man wird in ihnen oft Keime
zu Theorien erkennen, die sich nach mehr als 200 Jahren siegreich
behauptet haben; man wird in ibhnen endlich eine leitende Idee her-
ausfinden, die- fir die gesammte Entwickelung der mathematischen
Anschauung unendlich fruchthringend wurde.

Es soll die Aufgabe der vorliegenden Studie sein, zu zeigen, wo
der Ursprung dieser Verirrungen liegt, und welchen Einfluss sie auf
die Entwickelung der mathematischen Anschauung hatten.

Fragen wir uns vor allem, wie weit wir zuriickgehen miissen,
um auf den ersten Anlass zu diesen Verirrungen zu kommen. Wenn
wir auch schon bei den Egyptern gewissen symbolisirenden Zahlen-
spielereien begegnen, so war es doch erst Pythagoras, der eine
Zahlenphilosophie schuf; es ist klar, dass wir in ihm sowohl den Vater
der Mathematik, als auch der cabbala erkennen miissen. Das Wunder der
Zahlen,das heisst, ihre scheinbare Zweckméssigkeit zur Auflosung gewisser
Probleme, hat auf Pythagoras eine Art Zauber ausgeiibt und ihn ver-
anlasst, den geheimnissvollen Eigenschaften der Zahlen weiter nach-
zuspliren. Bedenkt man aber, dass das Zeilalter des Pythagoras einen
Unterschied zwischen Geist und Korper noch nicht kannte, so liegt es
nahe, dass man der Zahlenharmonie ein eigenes Wesen zutheilte und
hier befinden wir uns bereits auf der ersten Stufe zur mystischen
Zahlensymbolik.

Plato, der das Reale aus seinem Sysiem verbannt haben will, und
ihm die Rolle des Nichtseienden zutheilt, konnte sich ebenso wenig, wie
Pythagoras vom mdichtigen Zauber der Zahlenharmonie freihalten; sein
zweiter Nachfolger in der Akademie, Xenocrates, nahm die Ideen ge-
radezu fiir den adiquaten Ausdruck der mathematischen Zahlen selbst
an, und ein anderer Platoniker, Philippos, kommt zum Schluss, die
wahre Frommigkeit liege in der Beschiftigung mit Mathematik und
Astronomie.*)

Es ist jedoch bezeichnend, dass, trotz dieser Verirrungen, es
gerade die aus der platonischen Schule hervorgegangenen Mathematiker
waren, welche die Mathematik auf den Gipfel der Hohe brachlen, die
sie im Alterthum erreichen sollte und dass diese Mathematiker sich
zugleich zum philosophischen System Plato’s bekannten; es ldsst
sich dies dadurch erkliren, dass Plato die von ihm erfundene analy-
tische Methode sowohl auf die Mathematik, als auch auf die Philosophie
anwendete; sowohl die Mathematik, als auch die Philosophie verdanken
"~ *) Aristoteles, Metaphysik XIIL I



— 185 —

Plato den fiir beide Wissenschaften so unendlich wichtig gewordenen
Beweis vermittelst der «deductio ad absurdum» und den Begriff der
stricten Definition.

Wie sehr die Mathematik in das platonische System hineinge-
wachsen war, geht am Klarsten daraus hervor, dass es wenige grosse
Mathematiker zu Alexandria gab, die nicht zugleich Platoniker gewesen
wiren, und wenn wir die dort statigehabte unnatiirliche Verquickung von
Judenthum, Pythagoreismus und Platonismus zum sogenannten Neuplato-
nismus ins Auge fassen, so werden wir uns der Ueberzeugung nicht
verschliessen konnen, dass hier die mathematischen Verirrungen noth-
wendig Orgien feiern mussten, obwohl der Geist des Pylthagoreismus
und Platonismus von_ gediegener mathematischer Forschung beseelt
war. Dass die mathematische Forschung jedoch nirgendwo anders
eine Heimstitte fand, als gerade bei den Plétonikern, wird man
leicht begreifen, wenn man bedenkt, dass der Aristotelismus und die
aus ihm hervorgegangene Scholastik auf die Entwickelung der Mathe-
matik geradezu lihmend wirkten und sie bis ins 14. Jahrhundert im
Banne hielten.

Das Wissen, welches von dem Stagiriten und den Peripatetikern
ausging, war neben seiner Gediegenheif, ein wesentlich niichternes,
ja sogar trockenes und diese Trockenheit ist das Erkennungszeichen
der ganzen Epoche, welche unter dem Einfluss des Arisloteles steht*);
fiir eine neue Methode, fiir eine Analysis im Sinne Plato’s hatte das
aristotelische System keinen Raum, “wovon wir uns am besten an den
Mathematikern, die aus der aristotelischen Schule hervorgingen, iiber-
zeugen konnen. Euclid, Archimedes, Apollonius von Pergi und schliess-
lich Ptolemius, sie vereiniglen alle neben gediegener Forschung, die
gewisse axiomalische Methode des Aristoteles, welche an die eigenen
Yorausselzungen blind glaubte.

Es ist desswegen mehr als zufillig, ja sogar charakleristisch, dass
das Mittelalter, welches ja unler der geistigen Einwirkung des Ari-
stoteles, und der Nachwibkung des Romerthums steht, nur zwei Wissen-
schaflen zu erzeugen vermochte: die Jurisprudenz und die Theologie ;
dass nun fiir die Naturforschung im allgemeinen und fiir die Mathe-
matik im besonderen sich unter diesem starren geistigen Regime kein
Platz fand, braucht nicht erst gesagt zu werden. Wenn auch die jiudisch-
arabische Schule in ihrer Mitte bedeutende Mathemathiker zihlte, so
wirkien dieselben auf die Mathematik hochstens ausgestaltend und er-
© %) Vgl. Cantor, Gesch, d. Malh. Bd. L

Bern. Mittheil. 1893. Nr. 1328.



— 186 —

haltend, verliessen aber mit keinem Schritt die Bahnen und Methoden
Euclid’s. Die euclidischen Elemente waren aber erschopft, commentirt
und tlbercommentirt, und an neue Methoden oder Voraussetzungen
wagte man gar nicht zu denken. ‘

Es lag in der Natur der Sache, dass sich schliesslich gegen die
Scholastik, die so viel versprochen und so wenig gehalten, eine umso
krifligere Reaction geliend machen musste.

Diese Reaction bestand in einem leidenschaftlichen und ziigellosen
Trieb nach Naturerkenntniss. Aristoleles war wohl der Schopfer aller
Naturwissenschaften; doch lag es in seinem System, dass es unver-
riickt auf dem Standpunkt seines Schopfers bleiben musste, und der
Trieb nach Naturerkenntniss mit sieben Siegeln verschlossen
war. Die Vertiefung ins classische Alterthum, als dessen Reprisentant
Plato galt, sollte- dazu verhelfen, das Joch der Scholastik abzuschiitleln
und zur Erkenntniss der Natur zu gelangen; mit dem Concil zu
Ferrara und Florenz, wo Georg Gemisthos Plethon seine begeisterten
Vortrige tber Plato hielt, hatte auch die Scholastik ihre Rolle ausge-
spiell. Einer nach dem anderen erhoben sich Minner, die gegen die
Scholastik mit Wort und Schrift aufiraten, so dass schliesslich alle
in dem einen tbereinkamen, dass wenn man iiberhaupt Aussicht haben
wolle, in die Geheimnisse der Nalur einzudringen, man den Arislotelis-
mus als tberwunden belrachten miisse.

So war das alte Gebidude zerstort, aber um ein neues aufzubauen
fehlte die wissenschaftliche Kraft und die Folge davon war, dass
Minner, wie Agrippa von Nelitesheim aufstanden, die iiberhaupt alles
Wissen und Erkennen leugneten®). Aber die Sehnsucht nach der
verbotenen Frucht der Naturerkenntniss bestand fort und verlangle
stirker, denn je, nach Befriedigung.

Wie jedoch eine Schlingpflanze, wenn alles um sie leer ist, sich
instinctiv bis zum ndchsten Baum forltbewegt, um sich an ihm hin-
aufzuwinden, so dieser Trieb, der einer Stiilze, einer Handhabe bedurfle;
wo er immer hintappte: tliberall Ruinen der alten Zeit und Luftschiosser
der neuen. Eine einzige Wissenschaft stand felsenfest da, unwider-
legbar und consequent von Alters her: die Mathematik. Und an diese
klammerte sich der sehnende Trieb nach Erkenntniss, von ihr wollte
er die Losung des Wellrithsels erbitten, und, wenn das nicht ginge,
erzwingen. |

#) De incertidudine et vanilate omnium scientiarum et artium. Koln 1527
Paris 1529, Antwerpen 1530.



— 187 —

Dies ist der Moment, wo sich der Bund zwischen Mathematik
und Philosophie vollzog, welcher der ganzen zukiinfligen Epoche seinen
Stempel aufdriickt und dem die Philosophie so unendlich viel zu ver-
danken hat.

Sowie jedes michlige unbefriedigte Sehnen einen religiosen
mystisch-schwirmerischen Zug annimmt, so wurde auch das Streben,
den gesammten Naturzustand auf mathematische Verhillnisse zuriick-
zufiihren, mit neuplatonischer Schwirmerei und pythagoreischer Zahien-
symbolik vermengt.

Man begniigte sich nicht, mittelst der Mathematik neu entdeckte
Weltsysteme, wie das copernicanische, zu beweisen, man wollle auch
durch sie neue Systeme erzwingen, indem man, auf Pythagoras
zuriickgreifend, annahm, nichts sei ausserhalb der Zahl, sie bedeute
das All-Sein und desswegen wohne ihr eine geheimnissvolle Kraft
inne.

Die zwei Richtungen, nimlich die Mathematik und die Cabbala,
gingen von nun an nicht nur neben einander, sondern fanden sich oft
und zumeist in ein und derselben Person derartig fest verwachsen, dass
es schwierig scheint, den Entscheid zu fillen, ob die mathematischen
Speculationen von den cabbalistischen oder diese von den mathema-
tischen befruchtet wurden.

Geradezu ein Typus einer solchen Verquickung ist Hieronymus
Cardanus. Seine beriihmte Formel zur Auflosung von Gleichungen
dritten Grades will er fir die Naturphilosophie symbolisiren, und um-
gekehrt liegt in seinen mathematisch-naturphilosophischen Phanlas-
magorien manche tiefe mathematische Wahrheit verborgen.

Doch 1st Cardanus keine blos sporadische Erscheinung.

Mit Johann Pico von Mirandola,*) dem Neubegriinder und Wieder-
erwecker der mathematisch-cabbalistischen Speculation, zieht sich diese
in geschlossener Reihenfolge bis zum Anfang des 18. Jahrhunderts.

Wenn man andererseits bedenkt, dass ein Mann von so gediegenem
wissenschaftlichen Geiste, wie Reuchlin, ebenfalls vom cabbalisiischen
Taumel ergriffen wurde und die Anfang- und Endlosigkeit Goties da-
durch zu erkliren sucht, dass er ihn mit dem mathematischen Punkt
identificirt, der ebenfalls Anfang und Ende aller Dinge sei**), so muss
man unwillkiirlich auf den Gedanken kommen, dass in diesen Aus-
wiichsen einer tiberhitzten Phantasie ein gewisses instlinctives Streben

*) Conclusiones cabbalisticae. Rom 1486.
**) De verbo mirifico, Basel 1494.



— 188 —

zu suchen ist, diejenigen Ziele zu verwirklichen, die spiter all’ den
grossen Mathematikern klar vor Augen traten.

Welches waren nun die Mitiel, die Methoden, deren sich die
sogenannte practische Cabbala bediente?

Die Apokalypse Johannis bedient sich eines in der spiteren
Cabbala unter dem Namen Gematria oder Temura beibehaltenen Vor-
ganges, um den inneren Sinn der Worle mit Hilfe der Zahlen zu
erkliren*); so bedeutet die Zahl 666 den Antichrist in der Person
Nero’s, weil die Worte «Nero Ceesar» hebriiisch die Zahl 666 ergeben**).

Diese Art der Worterklirung war im Miltelalter sehr beliebt und
wurde von Johann Faulhaber «bestelllem Rechemeister und Modisten»
in Ulm zu einem formlichen System verarbeitet.***) Faulhaber sucht
nachzuweisen, dass in den verschiedenen Zahlencombinationen mehr
stecke als blosse Rechenkunst; sie hiitten vielmehr einen prophetischen,
inneren, geheimen Sinn, vermillelst dessen man Wunder vollbringen
konne.

Das interessanteste Buch auf diesem Gebiele ist aber jedenfalls
das von einem Zeitlgenossen Faulhabers verfasste Buch unter dem Titel:
«Das Geheimniss der Zahl.»1) Der Autor dieses Werkchens, Petrus
Bungus, ein Berufsmathematiker, offenbar ein tiberspannter Kopf, bemiiht
sich nachzuweisen, die Zahl sei nicht blos eine todte Ziffer, sondern
sie habe eine «Seele», eine wirkliche, wahre, wahrhaflige Seele, d. h.
es kimen ihr gute, wie schlechte Eigenschaften zu; sie konne bald
willig, bald storrisch, bald gut, bald hise sein.

*) Vgl. 8. Munk, Paléstine, p. 520.
**) Achnliche Zahlenspielercien weist schon der éltere Pythagoreismus und
auch der Stoizismus auf.

*%%¥) Andeatung Einer unerhorten newen Wunderkunst . . . . Welches allen
Gelehrten in allerhand Faculteten zu wohlmeinender Aufmunterung und Vermah-
nung dienen kann, das sie nach dem ausgedruckten und klaren Befehl Gottes
solche hochwichtige Zahlen griindlich zu erforschen keinen Fleiss sparen ete. ete.
Durch Johann Faulhabern, Bestellten Rechenmeistern und Modisten in Ulm. Niirn-
berg, Abraham Wagenmann. 1613.

Himmlische geheime Magia, Oder Newe Cabbalistische Kunst und Wunder-
rechnungen vom Gog und Magog. Aus teutschem, Lateinischem, Griechischen und
Hebriiischen Kunst und wunder Alphabeth in verborgenc Retzel eingewickelt und
in den truck gegeben durch Johann Faulhabern, bestellten Rechenmeistern und
Modisten ete. in Ulm. Gedruckt zu Nirnberg durch Abraham Wagenmann 1613.
In Verlegung Herrn Johann Remmelin Phil. et Med. Doct, Ulmn.

1) Petri Bungi Bergomatis numerorum mysteria ete. Paris 1618.



— 189 —

So hirnverbrannt dieser Gedanke im ersten Augenblick erscheint,
so ist es doch umso merkwirdiger, dass in den Phanlasien jenes Ver-
fassers eine Art Vorahnung der modernen mathematischen Auffassung
liegt. Betrachten wir den heutigen Stand der Mathematik, wo die
Verallgemeinerung immer mehr und mehr fortschreitet, wo nicht mehr
mit einzelnen Zahlen, sondern bereils mit ganz allgemeinen Functionen
operirt wird; belrachten wir die unsterblichen Schopfungen Riemanns
auf functionentheoretischem Gebiete und fragen wir uns dann, ob durch
diese Schiopfungen in die Functionen nicht wirklich eine Art Seele
hineingelegt wurde; wenn das Worl «Seele» fiir unsere Funktionen
auch paradox erscheinen mag, aber Charakter kann man ihnen ruhig
zusprechen, und dazu noch oft einen recht storrischen, schwer zu
bindigenden; sind sie nicht den Operalionen gegeniiber, die wir mit
ihnen vorhaben, oft willig, oft storrisch, bald sletig, bald unstelig,
bald sprungweise fortschreitend, bald ruhend, bald sich ins Unendliche
verlierend? Die nichsle und naheliegendste Frage ist nun, auf welche
Weise die Verfechter der praktischen Cabbala dazu kamen, anzunehmen,
man konne vermittelst der Zahlencombinationen hexen und zaubern?

Dariber gibt uns am besten das Buch der Biicher der Cabbala
Aufschluss, nimlich das «Buch der Schiopfung»*); in diesem heisst es,
dass Gott die Welt nicht direkt schuf, weil er sich dadurch profaniren
wiirde, sondern durch Vermitlelung der zehn himmlischen Zahlen
(Sefirot). Jeder dieser zehn Zahlen komme eine eigene schopferische
Bedeutung zu.

Nun gibe es aber drei Welten: 1) mundus creationis, der himm-
lischen Sphiren, 2) mundus formationis, der Engel und Intelligenzen,
3) mundus terminationis, unsere materielle Welt.

Diese drei Welten sind durch die Sefirot verbunden und ein-
ander in den kleinsten Theilen ihnlich. Da nun das ganze Universum
blos Zahlenharmonie ist, so konnen wir, falls uns gewisse Zauberformeln zu
Gebote stehen, und durch Aussprechen gewisser Zahlencombinationen,
die Harmonie in jenen transcendentalen Welten nach Gutdiinken ver-
idndern. Wenn nun unsere Welt nichts anderes ist, als ein mit jenen
transcendentalen Wellen vermittelst der Sefirot verbundenes, in den

*) Das «Buch der Schopfung» hebriisch «Jezirah» ist schon im 10. Jahr-
hundert von Saadia und Sabbatai Dandolo commentirt worden, die dessen
Niederschrift ins zweite nachchristliche Jahrhundert setzen; man nimmt jedoch
. jetzt ibereinstimmend an, dass man dessen Ursprung ins 7. Jahrhundert zu
verlegen habe.



— 190 —

kleinsten Theilen édhnliches Abbild, so miissen sich durch Verinderung
jener Zahlencombinationen nothwendiger Weise bei uns hienieden
dieselben Combinationen ergeben, wodurch wir die Sphirenharmonie
nach Gutdiinken verindern konnen und die Naturgeselze in unsere
Hand bekommen.

Es wird uns nicht einfallen, und es wire auch zu paradox, be-
haupten zu wollen, dass Riemann vom «Geheimniss der Zahl» oder
Mobius durch das «Buch der Schopfung», zu ihren Forschungen an-
geregl wurden; ja wir zweiflen sogar stark, ob sie von diesen Biichern
iiberhaupt Kenntniss hatlen.

Aber es ist immerhin interessant zu sehen, wie Gedanken, die
zur Funktionentheorie oder zur Theorie der conformen Abbildung in
einem nicht zu liugnenden Aehnlichkeitsverhiltnisse stehen, auf einer
ganz anderen Linie und zu einer ganz anderen Zeit selbstindig auf-
traten, und dass es erst der Kant’schen Kritik gelang, den schein-
baren Widerspruch zu erkliren, wie es denn eigentlich komme,
dass eine anscheinend ganz gleiche Methode auf der mathematischen
Linie zu epochemachenden Entdeckungen, auf der metaphysischen zu
einer geradezu heillosen Verwirrung fiihrte.

Man sollte nun allerdings glauben, dass die Kant’sche Kritik
wenigstens die Wirkung gehabt hat, dass man sich nun klar bewusst
wurde, wo die Grenzscheide zwischen Mathematik und Philosophie
liege ; aber gerade in unserem Jahrhundert haben die Entdeckungen
auf dem Gebiete der héheren Mathematik gezeigt, dass es gar keine
wissenschaftliche Enttiuschung giebt, die nicht im tiefsten Herzens-
grunde ein: «vielleicht doch!» verborgen hitte, und das «vielleicht
doch!» gab zu formlichen mathematisch-psychologischen und meta-
physischen Odysseusfahrten Veranlassung.

Wir hatten Eingangs die Frage aufgeworfen: ob die cabbalistisch-
mathematischen Spielereien der Entwickelung des mathematischen
Gedankens auch einen anderen Nutzen geleistet haben, als einen blos
negativen ?

Um diese Frage zu beantworten ist vor Allem festzuhalten,
welch’ enorme Verdienste sich Plato um die Entwickelung des mathe-
malischen Gedankens und um die Begriindung der neuen mathe-
matischen Methodik erwarb. Nun geht jedoch ein Gedanke niemals
verloren; wenn wir in der Geschichte einem grossen leitenden Ge-
danken begegnen, derselbe dann plotzlich von der Bildfliche ver-
schwindet und ebenso plitzlich wieder auftaucht, so konnen wir iiber-



— 191 —

zeugt sein, dass jener Gedanke, wenn auch unterirdisch, wenn auch
als Sclave irgend einer Aflerwissenschaft, wenn auch kiimmerlich und
verkiimmert, so doch immerhin gelebt hat, in der Erwartung, wieder
die nothwendige Nahrung zu bekommen, um dann wieder aufzuleben.
_ Aus nichts wird nichts und, wie wir Mathematiker nur dann

mit einer Funktion gut operiren konnen, wenn sie stetig ist, so missen
wir auch den geistigen Entwicklungsgang ansehen; er ist stetig, oder
wenigstens abtheilungsweise stelig d. h. bald rascher im Wachsen be-
griffen, bald fiir gewisse Intervaile constant, manchmal sich unserer
Betrachlung ganz entziehend, ein vollstindiges Verschwinden jedoch
ist beinahe unmoglich.

Es konnte nun dem Leser nicht entgangen sein, welch’ eine
bedeutende Rolle in den bisher angefiihrten und auseinandergesetzten
mathematischen Verirrungen der Pythagoreismus, beziehungsweise Neu-
platonismus, spielen.

Wihrend das ganze gebildele Europa sich in den Angeln des
Aristotelismus, beziehungsweise der Scholastik bewegte, fand der mathe-
matische pythagoreisch-platonische Gedanke hier keine andere Heimslitte,
als eben diese Afterwissenschaft, die Cabbala, und Jahrhunderte lang
fristete er in ihr sein kummervolles und verkimmertes Dasein, bis
endlich der Moment kam, wo er sein Haupt stolz erhob, in der mathe-

matischen Methode Leibnizens und Newtons den hochsten Triumph
feiernd.

Sehr verfehlt wire es jedoch zu glauben, dass nun das Ueber-
tragen der Mathematik auf andere Disciplinen verschwindet.

Wenn auch der mathematische Irrthum den Zauberstab noth-
gedrungen weglegen musste, so war er deswegen durchaus noch nicht
enlthront, sondern er hatte eben blos das Gewand des Magiers mit
dem Talar des Gelehrten vertauscht, um in dieser Verkleidung um so
ungehinderter die ihm gezogene Grenze iiberschreiten zu konnen.

Und so sehen wir denn, wie Leibniz und seine Zeilgenossen
sich abmiihten eine Art mathematische Gedankenmaschine herzustellen und
wie ein so tiefer Geist, wie Spinoza, es versuchte, auf einigen Defini-
tionen nach mathematischem Vorbild das ganze Weltall zu construiren;
wie Laplace sein ganzes Leben nicht vom Gedanken lassen konnte,
s sei vielleicht moglich eine mathematische Weltformel zu finden, in der
man die Zeit blos 4+ oo oder — oo zu setzen brauche, um Anfang
und Ende des Weltalls zu kennen.



— 192 —

Diese Versuche erinnern wahrlich an den alten griechischen
Mythus, der uns erzdhlt, die Erde ruhe auf den michtigen Schultern
des Atlas, worauf jedoch dieser ruht, uns weise verschweiglt.

Selbst in unserem Jahrhundert unterzog sich Herbart der un-
dankbaren Aufgabe, auf ganz willkiirlichen Voraussetzungen eine voll-
stindige mathematische Mechanik unseres Bewusslseins zu construiren,
“ein Versuch, dessen Unfruchtbarkeit nur gar zu bald erkannt wurde.
Aber gerade jenem mathematischen Irrthum Herbart’'s haben
‘wir die auf thatsichlich mathematischer Grundlage durchgefiihrten
psychophysischen Untersuchungen Webers und Fechners zu verdanken.

Auch Eduard von Harimann sucht die Existenz seines «Unbe-
wusslen» mathematisch zu begriinden ; wenn aber seine Theorie Kkeine
festere Stiitze hat, als die von ihm angewendete Wahrscheinlichkeits-
rechnung, so ist sie, ebenso wie diese, falsch.*)

Wie dem auch immer sei, sollten wir auf die mathematischen Irr-
thiimer, mogen sie Cabbala, Astrologie oder anderswie heissen, nicht mit
souveriner Verachiung herabsehen; wir wiirden dies nur dann thun
dirfen, wenn wir mit Augusie Comte annehmen diirften, die Wissen-
schaft sei eigentlich nichts anderes, als der, nach Verdringung aller
hindernden Phantasien zur Geltung gekommene «<«common senses.

Dem ist aber nicht so!

Die ganze Geschichte des menschlichen Geistes zeigt uns Wahr-
heit und Irrthum fest verkniipft; ja der Irrthum, das Vorurtheil sind
oft geradezu Triger der Wahrheit und schiitzen dieselbe, wie das Ei
das noch in der Entwickelung begriffene Voglein; fiihlt sich dasselbe
stark genug, um ein selbstindiges Dasein zu fiihren, dann, aber erst
- dann, wird die iberfliissig gewordene Hiille zersprengt.

Gerade aus den Kreisen der Alchymisten ging die Chemie hervor,
aus denen der Astrologen die eigentliche Astronomie, und auch der
michtige Baum der mathematischen Wissenschaften hat mehr wie eine
Wurzel in der Gemeinschaft der Cabbalisten und Neupythagoreer.

Und so glauben wir denn die vorliegende Studie nicht besser
schliessen zu konnen, als mit der Bemerkung, dass bei unserer, wie
bei jeder anderen Wissenschaft, in jedem ehrlichen Streben ein Kérn-
chen Wahrheit zu finden ist; es gehiren dazu blos Vorurtheilslosig-
- keit und — etwas guter Wille.

*) Vgl. Lange, Geschichle des Materialismus, p. 234.

Mathemat. Seminar,
Hochschule Bern 1893.



	Mathematische Irrthümer

