
Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Bern

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Bern

Band: - (1893)

Heft: 1305-1334

Artikel: Mathematische Irrthümer

Autor: Epstein, S. Sigismund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S. Sigismund Epstein.

Mathematische Irrthümer

Eingereicht im September 1893.

Es ist eine fast durchgängige Wahrnehmung, dass die Mathematik-
Historiker denjenigen Erscheinungen der Mathematik gegenüber, die
in das Gebiet der transcendentalen Philosophie und der Cabbala

hinüberspielen, eine fast ängstliche Reserve beobachten.

Die Folge davon ist, dass der Mathematiker sich gewöhnt, an
diesen Erscheinungen achtlos vorüberzugehen, oder in ihnen blos das

Spiel einer überhitzten Phantasie zu sehen, welches mit der Entwickelung
der Mathematik selbst eigentlich gar keinen Zusammenhang hat.

Wenn nun die malhematischen Verirrungen in der That so ganz
ohne jedweden Zusammenhang wären mit der Entwickelung des

mathematischen Gedankens, so wäre es sehr merkwürdig, wenn nicht
geradezu unerklärlich, dass zu einer Zeit, wo alle Wissenschaften

schliefen, wir auch sehr wenig von diesen mathematisch-cabbalistischen

Spielereien hören, zu einer Epoche hingegen, wo die reine Mathematik
Fortschritte zu machen begann, wie noch nie, wo sie bereits mit vollem
Recht Anspruch machen durfte, eine philosophisch-exacte Wissenschaft

genannt zu werden, dass gerade zu jener Zeit auch das mathematische

Unkraut üppig blühte.
Für den Rechenkünstler mögen ja diese Verirrungen werthlos

sein; für denjenigen aber, der die Entwickelung des mathematischen
Gedankens mit Interesse verfolgt, sind sie von grossem Werth, denn

man wird in ihnen Phasen eines unbewussten, aber um so mächtigeren



— 184 —

Ringens nach denjenigen Idealen erblicken, welche von der modernen
Mathematik verwirklicht worden sind, man wird in ihnen oft Keime

zu Theorien erkennen, die sich nach mehr als 200 Jahren siegreich
behauptet haben; man wird in ihnen endlich eine leitende Idee

herausfinden, die für die gesammte Entwickelung der mathemalischen

Anschauung unendlich fruchtbringend wurde.
Es soll die Aufgabe der vorliegenden Studie sein, zu zeigen, wo

der Ursprung dieser Verirrungen liegt, und welchen Einfluss sie auf
die Entwickelung der mathematischen Anschauung halten.

Fragen wir uns vor allem, wie weit wir zurückgehen müssen,

um auf den ersten Anlass zu diesen Verirrungen zu kommen. Wenn

wir auch schon bei den Egyptern gewissen symbolisirenden
Zahlenspielereien begegnen, so war es doch erst Pythagoras, der eine

Zahlenphilosophie schuf ; es ist klar, dass wir in ihm sowohl den Vater
der Mathematik, als auch der cabbala erkennen müssen. Das Wunder der
Zahlen,das heisst, ihre scheinbare Zweckmässigkeit zur Auflösung gewisser
Probleme, hat auf Pythagoras eine Art Zauber ausgeübt und ihn
veranlasst, den geheimnissvollen Eigenschaften der Zahlen weiter
nachzuspüren. Bedenkt man aber, dass das Zeitalter des Pythagoras einen
Unterschied zwischen Geist und Körper noch nicht kannte, so liegt es

nahe, dass man der Zahlenharmonie ein eigenes Wesen zulheilte und

hier befinden wir uns bereits auf der ersten Stufe zur mystischen
Zahlensymbolik.

Plato, der das Reale aus seinem System verbannt haben will, und

ihm die Rolle des Nichtseienden zutheilt, konnte sich ebenso wenig, wie
Pythagoras vom mächtigen Zauber der Zahlenharmonie freihalten; sein

zweiter Nachfolger in der Akademie, Xenocrales, nahm die Ideen
geradezu für den adäquaten Ausdruck der mathematischen Zahlen selbst

an, und ein anderer Platoniker, Philippos, kommt zum Schluss, die
wahre Frömmigkeit liege in der Beschäftigung mit Mathematik und

Astronomie.*)
Es ist jedoch bezeichnend, dass, trotz dieser Verirrungen, es

gerade die aus der platonischen Schule hervorgegangenen Mathematiker

waren, welche die Mathematik auf den Gipfel der Höhe brachten, die
sie im Alterthum erreichen sollte und dass diese Mathematiker sich

zugleich zum philosophischen System Plato's bekannten; es lässt
sich dies dadurch erklären, dass Plato die von ihm erfundene
analytische Methode sowohl auf die Mathematik, als auch auf die Philosophie
anwendete; sowohl die Mathematik, als auch die Philosophie verdanken

*) Aristoteles, Metaphysik XIII. I.



— 185 —

Pialo den für beide Wissenschaften so unendlich wichtig gewordenen
Beweis vermittelst der «deductio ad absurdum» und den Begriff der
stricten Definition.

Wie sehr die Mathematik in das platonische System hineingewachsen

war, geht am klarsten daraus hervor, dass es wenige grosse
Mathematiker zu Alexandria gab, die nicht zugleich Platoniker gewesen
wären, und wenn wir die dort stattgehabte unnatürliche Verquickung von
Judenthum, Pythagoreismus und Plalonismus zum sogenannten Neuplato-
nismus ins Auge fassen, so werden wir uns der Ueberzeugung nicht
verschliessen können, dass hier die mathemalischen Verirrungen
notwendig Orgien feiern mussten, obwohl der Geist des Pythagoreismus
und Piatonismus von. gediegener mathematischer Forschung beseelt

war. Dass die mathematische Forschung jedoch nirgendwo anders
eine Heimstätte fand, als gerade bei den Piatonikern, wird man
leicht begreifen, wenn man bedenkt, dass der Aristolelismus und die
aus ihm hervorgegangene Scholastik auf die Entwickelung der Mathematik

geradezu lähmend wirkten und sie bis ins 14. Jahrhundert im
Banne hielten.

Das Wissen, welches von dem Stagiriten und den Peripatetikern
ausging, war neben seiner Gediegenheit, ein wesentlich nüchternes,
ja sogar trockenes und diese Trockenheit ist das Erkennungszeichen
der ganzen Epoche, welche unter dem Einfluss des Aristoteles steht*);
für eine neue Methode, für eine Analysis im Sinne Plato's hatte das

aristotelische System keinen Raum, 'wovon wir uns am besten an den

Mathematikern, die aus der aristotelischen Schule hervorgingen,
überzeugen können. Euclid, Archimedes, Apollonius von Pergä und schliesslich

Ptolemäus, sie vereinigten alle neben gediegener Forschung, die

gewisse axiomalische Methode des Aristoteles, welche an die eigenen
Voraussetzungen blind glaubte.

Es ist desswegen mehr als zufällig, ja sogar charakteristisch, dass

das Mittelalter, welches ja unter der geistigen Einwirkung des

Aristoteles, und der Nachwirkung des Römerthums steht, nur zwei
Wissenschaften zu erzeugen vermochte: die Jurisprudenz und die Theologie;
dass nun für die Naturforschung im allgemeinen und für die Mathematik

im besonderen sich unter diesem starren geistigen Regime kein
Platz fand, braucht nicht erst gesagt zu werden. Wenn auch die
jüdischarabische Schule in ihrer Mitte bedeutende Mathemathiker zählte, so

wirkten dieselben auf die Mathematik höchstens ausgestaltend und er-

*) Vgl. Cantor, Gesch. d. Math. Bd. I.

Bern. Mittheil. 1893. Nr. 1328.



— 186 —

haltend, verliessen aber mit keinem Schritt die Bahnen und Methoden
Euclid's. Die euclidischen Elemente waren aber erschöpft, commenlirt
und übercommentirl, und an neue Methoden oder Voraussetzungen

wagte man gar nicht zu denken.
Es lag in der Natur der Sache, dass sich schliesslich gegen die

Scholastik, die so viel versprochen und so wenig gehalten, eine umso

kräftigere Reaction geltend machen musste.

Diese Reaction bestand in einem leidenschaftlichen und zügellosen
Trieb nach Naturerkennlniss. Aristoteles war wohl der Schöpfer aller
Naturwissenschaften; doch lag es in seinem System, dass es unver-
rückt auf dem Standpunkt seines Schöpfers bleiben musste, und der
Trieb nach Naturerkenntniss mit sieben Siegeln verschlossen

war. Die Vertiefung ins classische Alterthum, als dessen Repräsentant
Plato galt, sollte- dazu verhelfen, das Joch der Scholastik abzuschütteln
und zur Erkenntniss der Natur zu gelangen; mit dem Concil zu
Ferrara und Florenz, wo Georg Gemisthos Plethon seine begeisterten
Vorträge über Plato hielt, hatte auch die Scholastik ihre Rolle ausgespielt.

Einer nach dem anderen erhoben sich Männer, die gegen die
Scholastik mit Wort und Schrift auftraten, so dass schliesslich alle

in dem einen übereinkamen, dass wenn man überhaupt Aussicht haben

wolle, in die Geheimnisse der Natur einzudringen, man den Arislolelis-
mus als überwunden betrachten müsse.

So war das alte Gebäude zerstört, aber um ein neues aufzubauen

fehlte die wissenschaftliche Kraft und die Folge davon war, dass

Männer, wie Agrippa von Nettesheim aufstanden, die überhaupt alles
Wissen und Erkennen leugneten*). Aber die Sehnsucht nach der
verbotenen Frucht der Naturerkenntniss bestand fort und verlangte
stärker, denn je, nach Befriedigung.

Wie jedoch eine Schlingpflanze, wenn alles um sie leer ist, sich

instinctiv bis zum nächsten Baum forlbewegt, um sich an ihm hin-
aufzuwinden, so dieser Trieb, der einer Stütze, einer Handhabe bedurfte;
wo er immer hinlappte: überall Ruinen der allen Zeit und Luftschlösser
der neuen. Eine einzige Wissenschaft stand felsenfest da, unwiderlegbar

und consequent von Alters her: die Mathematik. Und an diese

klammerte sich der sehnende Trieb nach Erkenntniss, von ihr wollte
er die Lösung des Welträthsels erbitten, und, wenn das nicht ginge,
erzwingen.

*) De incertidudine et vanüate omnium scientiarum et artium. Köln 1527
Paris 1529, Antwerpen 1530.



— 187 —

Dies ist der Moment, wo sich der Bund zwischen Mathematik
und Philosophie vollzog, welcher der ganzen zukünftigen Epoche seinen

Stempel aufdrückt und dem die Philosophie so unendlich viel zu
verdanken hat.

Sowie jedes mächtige unbefriedigte Sehnen einen religiösen
mystisch-schwärmerischen Zug annimmt, so wurde auch das Streben,
den gesaminten Naturzusland auf mathematische Verhältnisse
zurückzuführen, mit neuplatonischer Schwärmerei und pythagoreischer
Zahlensymbolik vermengt.

Man begnügte sich nicht, mittelst der Mathematik neu entdeckte

Weltsysteme, wie das copernicanische, zu beweisen, man wollte auch

durch sie neue Systeme erzwingen, indem man, auf Pylhagoras

zurückgreifend, annahm, nichts sei ausserhalb der Zahl, sie bedeute
das All-Sein und desswegen wohne ihr eine geheimnissvolle Kraft
inne.

Die zwei Richtungen, nämlich die Mathematik und die Cabbala,

gingen von nun an nicht nur neben einander, sondern fanden sich oft
und zumeist in ein und derselben Person derartig fest verwachsen, dass

es schwierig scheint, den Entscheid zu fällen, ob die mathemalischen

Speculationen von den cabbalistischen oder diese von den mathematischen

befruchtet wurden.
Geradezu ein Typus einer solchen Verquickung ist Hieronymus

Cardanus. Seine berühmte Formel zur Auflösung von Gleichungen
dritten Grades will er für die Naturphilosophie symbolisiren, und

umgekehrt liegt in seinen mathematisch-naturphilosophischen Phanlas-

magorien manche tiefe mathematische Wahrheit verborgen.
Doch ist Cardanus keine blos sporadische Erscheinung.
Mit Johann Pico von Mirandola,*) dem Neubegründer und Wieder-

erwecker der mathematisch-cabbalislischen Speculation, zieht sich diese

in geschlossener Reihenfolge bis zum Anfang des 18. Jahrhunderts.
Wenn man andererseits bedenkt, dass ein Mann von so gediegenem

wissenschaftlichen Geiste, wie Reuchlin, ebenfalls vom cabbalistischen
Taumel ergriffen wurde und die Anfang- und Endlosigkeit Gottes
dadurch zu erklären sucht, dass er ihn mit dem mathemalischen Punkt

identificirt, der ebenfalls Anfang und Ende aller Dinge sei**), so muss

man unwillkürlich auf den Gedanken kommen, dass in diesen
Auswüchsen einer überhitzten Phantasie ein gewisses instinctives Streben

*) Conclusiones cabbalisticae. Born 1486.

**) De verbo mirifico, Basel 1494.



— 188 —

zu suchen ist, diejenigen Ziele zu verwirklichen, die später all' den

grossen Mathematikern klar vor Augen traten.
Welches waren nun die Mittel, die Methoden, deren sich die

sogenannte practische Cabbala bediente?
Die Apokalypse Johannis bedient sich eines in der späteren

Cabbala unter dem Namen Gematria oder Temura beibehaltenen

Vorganges, um den inneren Sinn der Worte mit Hülfe der Zahlen zu

erklären*); so bedeutet die Zahl 666 den Antichrist in der Person

Nero's, weil die Worte «Nero Caesar» hebräisch die Zahl 666 ergeben**).

Diese Art der Worterklärung war im Mittelalter sehr beliebt und

wurde von Johann Faulhaber «bestelltem Rechemeister und Modisten»

in Ulm zu einem förmlichen System verarbeitet.***) Faulhaber sucht

nachzuweisen, dass in den verschiedenen Zahlencombinalionen mehr
stecke als blosse Rechenkunst; sie hätten vielmehr einen prophetischen,
inneren, geheimen Sinn, vermittelst dessen man Wunder vollbringen
könne.

Das interessanteste Buch auf diesem Gebiete ist aber jedenfalls
das von einem Zeitgenossen Faulhabers verfasste Buch unter dem Titel:
«Das Geheimniss der Zahl.»f) Der Autor dieses Werkchens, Petrus

Bungus, ein Berufsmathemaliker, offenbar ein überspannter Kopf, bemüht
sich nachzuweisen, die Zahl sei nicht blos eine todte Ziffer, sondern
sie habe eine «Seele», eine wirkliche, wahre, wahrhaftige Seele, d. h.

es kämen ihr gute, wie schlechte Eigenschaften zu; sie könne bald

willig, bald störrisch, bald gut, bald böse sein.

*) Vgl. S. Munk, Palestine, p. 520.

**) Achnliche Zahlenspielereien weist schon der ältere Pythagoreismus und
auch der Stoizismus auf.

***) Andeutung Einer unerhörten newen Wunderkunst Welches allen
Gelehrten in allerhand Faculteten zu wohlmeinender Aufmunterung und Vermahnung

dienen kann, das sie nach dem ausgedruckten und klaren Befehl Gottes
solche hochwichtige Zahlen gründlich zu erforschen keinen Fleiss sparen etc. etc.

Durch Johann Faulbabern, Bestellten Rechenmeistern und Modisten in Ulm. Nürnberg,

Abraham Wagenmann. 1613.
Himmlische geheime Magia, Oder Newe Gabbalistische Kunst und

Wunderrechnungen vom Gog und Magog Aus tcutschem, Lateinischem, Griechischen und
Hebräischen Kunst und wunder Alphabeth in verborgene Retzel eingewickelt und

in den truck gegeben durch Johann Faulhabern, bestellten Rechenmeistern und
Modisten etc. in Ulm. Gedruckt zu Nürnberg durch Abraham Wagenmann 1613.

In Verlegung Herrn Johann Remmelin Phil, et Med. Doct. Ulm.

f) Petri Bungi Bergomatis numerorum mysteria etc. Paris 1618.



— 189 —

So hirnverbrannt dieser Gedanke im ersten Augenblick erscheint,
so ist es doch umso merkwürdiger, dass in den Phantasien jenes
Verfassers eine Ari Vorahnung der modernen mathemalischen Auffassung
liegt. Betrachten wir den heutigen Stand der Mathematik, wo die

Verallgemeinerung immer mehr und mehr fortschreitet, wo nicht mehr
mit einzelnen Zahlen, sondern bereits mit ganz allgemeinen Functionen

operirt wird; betrachten wir die unsterblichen Schöpfungen Riemanns
auf functionentheoretischem Gebiete und fragen wir uns dann, ob durch
diese Schöpfungen in die Functionen nicht wirklich eine Art Seele

hineingelegt wurde; wenn das Wort «Seeld für unsere Funktionen
auch paradox erscheinen mag, aber Charakter kann man ihnen ruhig
zusprechen, und dazu noch oft einen recht störrischen, schwer zu

bändigenden ; sind sie nicht den Operationen gegenüber, die wir mit
ihnen vorhaben, oft willig, oft störrisch, bald stetig, bald unstetig,
bald sprungweise fortschreitend, bald ruhend, bald sich ins Unendliche
verlierend? Die nächste und naheliegendste Frage isl nun, auf welche
Weise die Verfechter der praktischen Cabbala dazu kamen, anzunehmen,
man könne vermittelst der Zahlencombinationen hexen und zaubern ì

Darüber gibt uns am besten das Buch der Bücher der Cabbala

Aufschluss, nämlich das «Buch der Schöpfung»*); in diesem heisst es,
dass Gott die Welt nicht direkt schuf, weil er sich dadurch profaniren
würde, sondern durch Vermi ttelung der zehn himmlischen Zahlen

(Sefirot). Jeder dieser zehn Zahlen komme eine eigene schöpferische
Bedeutung zu.

Nun gäbe es aber drei Wellen: 1) mundus creationis, der
himmlischen Sphären, 2) mundus formationis, der Engel und Intelligenzen,
3) mundus terminationis, unsere materielle Welt.

Diese drei Wellen sind durch die Sefirot verbunden und
einander in den kleinsten Theilen ähnlich. Da nun das ganze Universum
blos Zahlenharmonie ist, so können wir, falls uns gewisse Zauberformeln zu

Gebole stehen, und durch Aussprechen gewisser Zahlencombinationen,
die Harmonie in jenen transcendenlalen Welten nach Gutdünken
verändern. Wenn nun unsere Welt nichts anderes ist, als ein mit jenen
transcendentalen Welten vermittelst der Sefirot verbundenes, in den

*) Das «Buch der Schöpfung» hebräisch «Jezirah» ist schon im 10.
Jahrhundert von Saadia und Sabbatai Dandolo commentirt worden, die dessen

Niederschrift ins zweite nachchristliche Jahrhundert setzen; man nimmt jedoch
v jetzt übereinstimmend an, dass man dessen Ursprung ins 7. Jahrhundert zu

verlegen habe.



— 190 —

kleinsten Theilen ähnliches Abbild, so müssen sich durch Veränderung
jener Zahlencombinalionen notwendiger Weise bei uns hienieden
dieselben Combinalionen ergeben, wodurch wir die Sphärenharmonie
nach Gutdünken verändern können und die Naturgesetze in unsere
Hand bekommen.

Es wird uns nicht einfallen, und es wäre auch zu paradox,
behaupten zu wollen, dass Riemann vom «Geheimniss der Zahl» oder
Möbius durch das «Buch der Schöpfung», zu ihren Forschungen
angeregt wurden; ja wir zweiflen sogar stark, ob sie von diesen Büchern
überhaupt Kenntniss hallen.

Aber es ist immerhin interessant zu sehen, wie Gedanken, die

zur Funktionentheorie oder zur Theorie der conformen Abbildung in
einem nicht zu läugnenden Aehnlichkeitsverhältnisse stehen, auf einer
ganz anderen Linie und zu einer ganz anderen Zeit selbständig
auftraten, und dass es erst der Kanl'schen Kritik gelang, den scheinbaren

Widerspruch zu erklären, wie es denn eigentlich komme,
dass eine anscheinend ganz gleiche Methode auf der mathematischen
Linie zu epochemachenden Entdeckungen, auf der metaphysischen zu

einer geradezu heillosen Verwirrung führte.
Man sollte nun allerdings glauben, dass die Kant'sche Kritik

wenigstens die Wirkung gehabt hat, dass man sich nun klar bewusst

wurde, wo die Grenzscheide zwischen Mathematik und Philosophie
liege ; aber gerade in unserem Jahrhundert haben die Entdeckungen
auf dem Gebiete der höheren Mathematik gezeigt, dass es gar keine
wissenschaftliche Enttäuschung giebt, die nicht im tiefsten Herzensgrunde

ein: «vielleicht doch!» verborgen hätte, und das «vielleicht
doch!» gab zu förmlichen mathematisch-psychologischen und
metaphysischen Odysseusfahrten Veranlassung.

Wir hatten Eingangs die Frage aufgeworfen : ob die cabbalistisch-

mathematischen Spielereien der Entwickelung des mathematischen
Gedankens auch einen anderen Nulzen geleistet haben, als einen blos

negativen
Um diese Frage zu beantworten ist vor Allem festzuhalten,

welch' enorme Verdienste sich Plato um die Entwickelung des
mathematischen Gedankens und um die Begründung der neuen
mathematischen Methodik erwarb. Nun geht jedoch ein Gedanke niemals

verloren; wenn wir in der Geschichte einem grossen leitenden
Gedanken begegnen, derselbe dann plötzlich von der Bildfläche
verschwindet und ebenso plötzlich wieder auftaucht, so können wir über-



— 191 —

zeugt sein, dass jener Gedanke, wenn auch unterirdisch, wenn auch

als Sclave irgend einer Afterwissenschaft, wenn auch kümmerlich und

verkümmert, so doch immerhin gelebt hat, in der Erwartung, wieder
die nothwendige Nahrung zu bekommen, um dann wieder aufzuleben.

Aus nichts wird nichts und, wie wir Mathematiker nur dann

mit einer Funktion gut operiren können, wenn sie stetig ist, so müssen

wir auch den geistigen Entwicklungsgang ansehen ; er ist stetig, oder

wenigstens ablheilungsweise stetig d. h. bald rascher im Wachsen

begriffen, bald für gewisse Intervalle constant, manchmal sich unserer
Betrachtung ganz entziehend, ein vollständiges Verschwinden jedoch
ist beinahe unmöglich.

Es konnte nun dem Leser nicht entgangen sein, welch' eine
bedeutende Rolle in den bisher angeführten und auseinandergesetzten
mathematischen Verirrungen der Pythagoreismus, beziehungsweise Neu-

plalonismus, spielen.
Während das ganze gebildete Europa sich in den Angeln des

Aristotelismus, beziehungsweise der Scholastik bewegte, fand der
mathematische pythagoreisch-platonische Gedanke hier keine andere Heimstätte,
als eben diese Aflerwissenschaft, die Cabbala, und Jahrhunderte lang
fristete er in ihr sein kummervolles und verkümmertes Dasein, bis

endlich der Moment kam, wo er sein Haupt stolz erhob, in der
mathematischen Methode Leibnizens und Newtons den höchsten Triumph
feiernd.

Sehr verfehlt wäre es jedoch zu glauben, dass nun das Ueber-

tragen der Mathematik auf andere Disciplinen verschwindet.

Wenn auch der mathemalische Irrthum den Zauberstab noth-

gedrungen weglegen musste, so war er deswegen durchaus noch nicht
«nllhront, sondern er hatte eben blos das Gewand des Magiers mit
dem Talar des Gelehrten vertauscht, um in dieser Verkleidung um so

ungehinderter die ihm gezogene Grenze überschreiten zu können.

Und so sehen wir denn, wie Leibniz und seine Zeitgenossen
sich abmühten eineArt mathematische Gedankenmaschine herzustellen und

wie ein so tiefer Geist, wie Spinoza, es versuchte, auf einigen Definitionen

nach mathematischem Vorbild das ganze Weltall zu construiren;
wie Laplace sein ganzes Leben nicht vom Gedanken lassen konnte,
es sei vielleicht möglich eine mathematische Weltformel zu finden, in der

man die Zeit blos 4- oo oder — oo zu setzen brauche, um Anfang
und Ende des Weltalls zu kennen.



— 192 —

Diese Versuche erinnern wahrlich an den alten griechischen
Mythus, der uns erzählt., die Erde ruhe auf den mächtigen Schultern
des Atlas, worauf jedoch dieser ruht, uns weise verschweigt.

Selbst in unserem Jahrhundert unterzog sich Herbart der
undankbaren Aufgabe, auf ganz willkürlichen Voraussetzungen eine
vollständige mathematische Mechanik unseres Bewusslseins zu construiren,
ein Versuch, dessen Unfruchtbarkeit nur gar zu bald erkannt wurde.

Aber gerade jenem mathematischen Irrthum Herbart's haben

wir die auf thatsächlich mathematischer Grundlage durchgeführten
psychophysischen Untersuchungen Webers und Fechners zu verdanken.

Auch Eduard von Hartmann sucht die Existenz seines «Unbe-

wusslen» mathematisch zu begründen ; wenn aber seine Theorie keine
festere Stütze hat, als die von ihm angewendete Wahrscheinlichkeitsrechnung,

so ist sie, ebenso wie diese, falsch.*)
Wie dem auch immer sei, sollten wir auf die mathematischen lrr-

thümer, mögen sie Cabbala, Astrologie oder anderswie heissen, nicht mit
souveräner Verachtung herabsehen; wir würden dies nur dann thun

dürfen, wenn wir mit Auguste Comte annehmen dürften, die Wissenschaft

sei eigentlich nichts anderes, als der, nach Verdrängung aller
hindernden Phantasien zur Geltung gekommene «common sense».

Dem ist aber nicht so!
Die ganze Geschichte des menschlichen Geistes zeigt uns Wahrheit

und Irrthum fest verknüpft; ja der Irrthum, das Vorurtheil sind
oft geradezu Träger der Wahrheit und schützen dieselbe, wie das Ei
das noch in der Entwickelung begriffene Vöglein; fühlt sich dasselbe

stark genug, um ein selbständiges Dasein zu führen, dann, aber erst
dann, wird die überflüssig gewordene Hülle zersprengt.

Gerade aus den Kreisen der Alchymisten ging die Chemie hervor,
aus denen der Astrologen die eigentliche Astronomie, und auch der

mächtige Baum der mathemalischen Wissenschaften hat mehr wie eine

Wurzel in der Gemeinschaft der Cabbalisten und Neupythagoreer.
Und so glauben wir denn die vorliegende Studie nicht besser

schliessen zu können, als mit der Bemerkung, dass bei unserer, wie
bei jeder anderen Wissenschaft, in jedem ehrlichen Streben ein Körnchen

Wahrheit zu finden ist ; es gehören dazu blos Vorurtheilslosig-
keit und — etwas guter Wille.

*) Vgl. Lange, Geschichte des Materialismus, p. 234.

Mathemat. Seminar.
Hochschule Bern 1893.


	Mathematische Irrthümer

