
Zeitschrift: Mittelalter : Zeitschrift des Schweizerischen Burgenvereins = Moyen
Age : revue de l'Association Suisse Châteaux Forts = Medioevo : rivista
dell'Associazione Svizzera dei Castelli = Temp medieval : revista da
l'Associaziun Svizra da Chastels

Herausgeber: Schweizerischer Burgenverein

Band: 3 (1998)

Heft: 4

Artikel: Gold und Seele : auf dem Weg der Alchemie

Autor: Kessler, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gold und Seele
Auf dem Weg der Alchemie

von Michael Kessler

Zum Ende unseres Jahrhunderts
wird «Alchemie» wieder zu einem
vielverwendeten Begriff — mehr
noch, die Alchemie wird zu einer
«ganzheitlichen» Wissenschaft
stilisiert und entsprechend zelebriert.
Noch vor wenigen Jahren eher als

Schimpfwort verwendet, wird sie
heute von ganz unterschiedlichen
Disziplinen neu entdeckt. Dieses

neue Interesse an der Alchemie
gründet sicherlich nicht in der
Hoffnung, ihre alten Ziele schliesslich

doch noch zu erreichen. Den
Stein der Weisen wirklich zu
finden, hoffen wohl nur wenige. Die
Affinität liegt auf einer anderen
Ebene.

Die zunehmende Skepsis gegenüber

den Naturwissenschaften und
die Ablehnung des technischen
Fortschritts, die sich in unserer
Gesellschaft in den letztenJahren breit
gemacht haben, erklären wohl die
Zuwendung zu den teilweise
irrationalen Methoden der Erkenntnis,
wie sie im alchemistischen Denkansatz

teilweise vorkommen. Unser
modernes naturwissenschaftliches
Verständnis hat sich lange Zeit
ausschliesslich aus der Erkenntnis
kausaler Zusammenhänge heraus
entwickelt. Wendet man sich — auch

nur partiell - von dieser Methode
ab, erhalten geheime und eben

nicht so leicht rational zugängliche
Lehren eine grosse Bedeutung und
Faszination. Die Alchemie — oft
schwer verständlich — ist hier ideal
plaziert.

Die Alchemie war eben nicht nur
eine Vorläuferin der modernen
Chemie! Bis in die Zeit der
Aufklärung als wissenschaftliche
Methode der Naturerkenntnis respektiert,

hat sie wohl sicherlich diese
moderne Chemie mit hervorge¬

bracht. Diese ist aber nur aus einem
Teil der Alchemie gewachsen. Die
andere Seite der Alchemie — oder
die hermetische Philosophie — führt
in eine ganz andere Richtung.

Hermetik oder Alchemie

Alchemie kann als Produkt aus den

Erfahrungen der praktischen Chemie

im Umgang mit Keramik,
Glas, Glasur, Farben, Metallen,
Gärungsprozessen (Wein, Bier, Käse),
Seifen, Gerberei, Kosmetika usw.
einerseirs und philosophischen
Überlegungen, den sogenannten
Geheimwissenschaften, die auf
Hermes trismegistos zurückgehen,
andrerseits verstanden werden. Ihre
Anfänge finden wir also in der
Antike, wenngleich Hermes tris-

A
¦y*-

1: Alchemistenlaboratorium. Ehemalige Hauskapelle
im Haus «Zum Vorderen Sessel» am Totengässlein

in Basel. Alchemistenlaboratorium mit Objekten aus
dem 16. und 17. Jahrhundert. Rechts die Eeuerstelle

mit Blasebalg und der Destillierofen. Das Krokodil
an der Decke diente als sogenanntes Schaustück

dazu, dem Laboratorium ein exotisches und damit
auch «magisches» Aussehen zu verleihen.

megistos als Person gar nie existiert
hat. Er ist vielmehr eine
Verschmelzung von zwei
Göttervorstellungen, nämlich der
ägyptischen Gottheit Thot
(mittelägyptischer Gott des Mondes, der
Astronomie, der Magie und auch
der Medizin) und dem griechischen
Gott Hermes (Sohn des Zeus). Der
Name «trismegistos» stammt aus
dem Griechischen und bedeutet
«der dreimal Grösste». Das Schriftwerk,

das sich auf ihn bezieht, bildet

die Grundlage dieser
«Geheimwissenschaften». Diese Schriften
werden als «Hermetika» bezeichnet

und umfassen drei Gruppen
von Texten, das Corpus hermeticum,
den Aselepios-Dialog und die Tabula
smaragdina. Es sind religionsphilosophische

Schriften, verbunden mit
Naturlehre, Kosmologie, Astrologie

und magischen Ideen.

Entstanden sind diese Schriften in
der Zeit vom 1. vorchristlichen
Jahrhundert bis ins 3- Jahrhundert
unserer Zeitrechnung. Sie tragen
zweifellos ägyptische und griechische

Einflüsse und enthalten in
ihren grundlegenden Vorstellungen

persische Ursprünge. Sie wurden

später von der islamisch-arabischen

Kultur tradiert, weiterentwickelt

und durch das Einfliessen
in die europäische Gedankenwelt
bestimmend für die Alchemie der
Renaissance.

Das Wort «Alchemie» leitet sich

von arabisch «al-kimiya» ab, das

seinerseits auf griechisch «chy-
meia» zurückgehen soll (Beschäftigung

mit den giessbaren Stoffen,
das heisst geschmolzenen Metallen).

«AI-» ist der arabische Artikel.

7 9



Das verlorene Paradies

Die grosse Wirkung der hermetischen

Schriften auf die alchemistischen

Ideen der Renaissance
erklärt sich nur teilweise aus der
Tatsache, dass man Hermes trismegistos

nach der Übersetzung seiner
Schriften ins Lateinische (Ende des

15. Jahrhunderts) für eine historische

Figur hielt und als einen grossen

Weisen aus dem Altertum
ansah. Vielmehr zieht sich durch die

ganze Ideenwelt der Geheimwissenschaften

die Einschätzung, dass

der Wahrheitsgehalt eines Textes

um so grösser ist, je älter die Schriften

sind, aus denen er stammt. Hinter

diesem Phänomen verbirgt sich
die Angst vor einem fortschreitenden

Erkenntnisverlust. Der
ursprüngliche paradiesische Zustand
— das Goldene Zeitalter — rückt mit
dem Lauf der Zeit in immer grössere

Ferne und damit verliert sich
mit zunehmendem Abstand ein
stetig anwachsender Teil des

ursprünglich gehaltenen Wissens um
die Wahrheit und die geheimen
Zusammenhänge der Natur. Je
älter ein Autor ist, um so näher
steht er noch dem ursprünglichen
umfassenden Wissen, der «prisca
sapientia». Dieser Argumentation
grundsätzlich entgegengesetzt ist
die Denkweise der nach und nach
rationaler werdenden Weltsicht der
Naturwissenschaften im heutigen
Sinn. Auf dieser Ebene erfolgt in
der Neuzeit ja auch das

Auseinandergehen von «Alchemie» und
«Chemie». Die Bedeutung des

Experimentes im analytischen Sinn
nimmt in gleicher Weise natürlich
ebenfalls zu. Es zeigen sich zunehmend

entgegengesetzte Denkweisen

hinter diesem sonderbaren Paar

von Wissenschaften: bei der
naturwissenschaftlichen Chemie eben
der analytisch-reduktionistische
Ansatz, bei der Alchemie ein
synthetisches, integratives Denken im
Sinn einer metaphysischen, eher
offenbarungsartigen Naturerfahrung
und Erkenntnis. Diese andere
Denkweise der hermetischen
Philosophie lebt weiter, auch wenn die
materiellen Erkenntnisse der
alchemistischen Tätigkeit von rationaler

OPVS CHYRVRGICVM.

mvxxmii
»ttöCtf(tr«ettiut*eott^c(»p()rö|Tt
•pmrtjmtUsiflt. SBimC uni) 3r|iKi> <Suitf.t>mmnca <x

"H JTrtinb Stiitdtrtn criûrrtrtftlttr;

ïïijlmtafdtfnm aua> lufliam eut tu Duhm mit

p«r«,«,H.„X,„- „:„ i,„3„u,™V«.¦unuisÀ* *

&

««•»««•¦IDmIn H. a tXV)i

2: Philip Theophrast Bombast von Hohenheim,
genannt Paracelsus (1493-1541). Mit der von ihm
geforderten Einführung alchemistischer Überlegungen
in die Medizin, war er ein Vertreter der sogenannten
Chemiatrie. Der Weg zum Allheilmittelführte für
ihn über die philosophischen Erkenntnisse alchemistischer

Denkweise. Portrait nach Hirschvogel auf der
Titelseite seines grossen medizinischen Werkes «Opus
chyrurgicum»; herausgegeben von Adam von Bodenstein,

gedruckt in Frankfurt, 1556.

Erkenntnis zunehmend bedrängt
werden. Eisen kann man mit
chemischen Mitteln nicht in Gold
verwandeln — die Atomphysik erklärt
uns ja auch wieso. Die philosophischen

Erkenntnisse, die hinter diesen

alchemistischen Überlegungen
standen, müssen damit aber nicht
verloren sein. Sie gründen in der
mythischen Tiefe archaischer
Entwicklungsschritte der Menschheit
und in der Erkenntnis archetypischen

Verhaltens. Nach heutigem
Verständnis beschreibt die Ars her-
metica eher die Erkenntnis der
menschlichen Psyche als die
materiellen Eigenschaften der
stofflichen Welt.

Entwicklungsschritte
der Alchemie

Die Geschichte der Alchemie wird
üblicherweise in fünf Epochen bzw.

geographische Räume aufgegliedert.

Die griechisch-ägyptische
Epoche, ganz losgelöst die chinesische

Alchemie, die islamisch-arabi¬

sche Epoche, die mittelalterliche
lateinische Alchemie und schliesslich

die Spätzeit der europäischen
Alchemie.
Die griechisch-ägyptische Epoche
umfasst die ganzen Erkenntnisse der
Alchemie der Alten Welt. Vom
aristotelischen Weltbild und
Elementetheorie über frühchristliche
Gedankengänge (z.B. Gnosis) bis zu
praktischen chemischen Erkenntnissen

ägyptischen Tempellebens
fliessen Ideen aus unterschiedlichsten

Quellen zusammen. Die
Grenzen zu Astrologie, Religion,
Traumdeutung und auch zu Medizin

und Pharmazie sind natürlich
sehr schwer zu ziehen. Die damaligen

Zentren der Alchemie waren
unterägyptische Städte wie
Alexandria, wo bei der hellenistisch
gebildeten Priesterschaft die
Voraussetzungen für die Entwicklung der
Alchemie zur Wissenschaft
gegeben waren. Auf der materiellen
Seite war das Ziel, die unedlen
Metalle zu vervollkommnen, also
durch Transmutation in Gold und
Silber zu verwandeln. Parallel dazu
das spirituelle Ziel der Erlösung der
Materie und damit der Läuterung
und Vervollkommnung der Seele.

Mit der Übersetzung griechischer
alchemistischer Texte ins Arabische
brach die Epoche der arabischen
Alchemie an, die bis ins 14. Jahrhundert

dauern sollte. Selbstverständlich

erschienen schon bald
eigenständige, weiterführende arabische
Werke zur Alchemie, die
bedeutendsten von Jabir-Ibn-Hayyan
und al-Rhazi (lat. Rhazes; berühmter

islamischer Arzt im 9. Jahrhundert,

der nicht nur alchemistische,
sondern auch medizinische und
insbesondere Schriften zur Ernährung
verfasst hat).

Ganz analog zu diesem Übergang
von der griechischen zur arabischen
Alchemie begann die mittelalterliche
Alchemie mit der Übersetzung der

entsprechenden Werke ins
Lateinische. Bis zur Mitte des 12.
Jahrhunderts war die Alchemie im
mittelalterlichen Europa weitgehend
unbekannt. Erst mit den Übersetzungen

der arabischen Texte floss

80



|pJiH£lÖHIlSlW5*& Withi T*®* -sjs*- -«,.>': W&M WEM« II• -3*3

t {Mftru(2y-^xw////////,M.
i liun

<¦%

rsj/rsw <3& ^
»a, r .1 \ isliimi)-$^ nv or

ZWA£ÉS6A

B n™.«»,T* .* /»b
^ <u.

ärjaie* x;ftÄ*^ (ttM.AAt.Ott
ta..

Hilt.ltfnViÉ-f ir
Ootaldi CrdluïVutt:

Basilica Chymicau?À
M BACCH^.J3rtk3l_.«UJVjlRQMAJfUS

oder ^«?

ÏWOI#img'CunfcrimrttW sss\»aM
t*

mtoto^erjodkt ter fringc.
Ocadttmf! mü£mxitbmun.cm.'

¦mfimtznu&numus
¦pajßjULtiisßji±M:o\

tat ma
V'-ïujybutu. aSfwtm ^ O © &

?Pira O ^ £**©¦ IXO^t o ThZmtACîLswA, LUVÙIUS
Kispjjms- <*ï GZRMAmiS

mo %»Si ow **<ïï<^ o£3»
tf Ai»»?% A AVk

Anima, >K, Oo us* to. Q ut*
« Psat ym% o®a Km &A 3m m >« SA S^ 4~£SiO K 0 «ŒfO £ **<?.** ^^G *3eyo 34, 0

¦^n&tmdart Séparait etaÂ tnateùi<\
rttalem. ferjxcitt • j)
¦a=^*iM^^m

ahantredit

fuhrtkïi£bottfriti> MfXiitf>ûcb0X.

3: Basilica chymica, Oswald Crolls (1560-1609) alchemistische und von paracelsischer Denkweise durchdrungene Schrift enthält auch viele Angaben über chemiatri-
sche Praxis und medizinische Heilungsvorstellungen. Das Titelblatt zeigt Portraits der berühmtesten Gelehrten dieser Wissenschaften. Gedruckt in Wien. 1622.

81



auch das alchemistische Denken in
den europäischen Kulturraum. So

zum Beispiel mit dem Werk «De
compositione alchimiae» von Mo-
rienus um 1150 oder eben den
umfangreichen Werken des Jabir Ibn
Hayyan und des Rhazes. Mit diesen
Texten kam sehr viel Wissen auch
über chemische Praxis (Destillation,

Metallurgie, Färberei usw.)
nach Europa; so zum Beispiel
Beschreibungen chemischer Apparaturen,

Listen von Chemikalien und
Laboratoriumserfahrung. Zentral
blieben aber die beiden Ziele
Metallumwandlung und Läuterung.
Durch Albertus Magnus (13.
Jahrhundert) fand die Alchemie schliesslich

grosse Verbreitung in Europa.
Als bedeutender Universalgelehrter

hat er mit seinem Werk «de mi-
neralibus» versucht, die Alchemie
in Einklang mit seiner christlichen
Naturlehre zu bringen.
Natürlich geriet die Alchemie zum
Teil in kräftigen Widerspruch zur
christlichen Kirche und wurde
gegen E nde des 13. Jahrhunderts auch
bekämpft — mindestens von einzelnen

Orden. Dennoch blieb das

alchemistische Denken im
spätmittelalterlichen Europa überaus
populär.

Mit der Renaissance treten für die
Alchemie zwei Entwicklungstendenzen

in Gang. Einerseits das

schon angesprochene Auseinandergehen

von hermetischer Kunst und
praktischer chemischer Tätigkeit,
andrerseits die Entwicklung der

spirituellen Komponente zu einer
eigentlichen Philosophie durch
ihre Verbindung mit der
neuplatonischen Kosmologie. Bei Pa-
racelsus ermöglicht die Alchemie
das eigentliche Verständnis der
inneren Natur der Dinge durch das

Verständnis der geistigen und
körperlosen Essenzen, die für das

Wesen der Stoffe verantwortlich
sind. Durch diese alchemistische
Erklärbarkeit lassen sich die
natürlichen Dinge mittels der Alchemie

auch vervollkommnen. Daraus
entwickelte sich schliesslich die
sogenannte Chemiatrie, die die
Verwendung chemisch dargestellter
Pharmaka anstelle pflanzlicher,

tierischer oder mineralischer
Produkte propagierte. Ebenso hat
Paracelsus sich gegen die
polypharmazeutischen Pharmaka des

Mittelalters und des Altertums
ausgesprochen und eigentliche chemische

Monotherapien gefordert.
In der mittelalterlichen und später
auch in der neuzeitlichen Alchemie
findet sich die Vorstellung, das die
Verwandlung unedler Metalle in
Gold auch eine Läuterung im Sinne
einer Heilung bedeutet. Damit
kommt zu den ursprünglichen Zielen

— Läuterung und Verwandlung
in Gold — neu auch das Ziel einer
Heilung im medizinischen Sinne,
und zwar als All-heilung, das heisst
Überwindung aller Krankheiten.
Der Stein des Weisen wird damit
auch zu einem Allheilmittel,
Panacea oder Arcanum.
Das «opus magnum» überträgt
sich damit auch auf die Medizin
und gipfelt im universalen
Menschheitstraum, nämlich im Griff nach
der Unsterblichkeit.

Alchemistische Theorien

Das aristotelische Materiebild

Eine der Grundlagen für die meisten

alchemistischen Überlegungen

ist die Idee vom Aufbau der

ganzen stofflichen Welt aus den
vier Grundelementen Erde, Feuer,
Wasser und Luft. Bei Aristoteles
bestehen diese vier Elemente aus
einer Urmaterie mit je zwei der
Ureigenschaften warm oder kalt,
trocken oder feucht. Jedes der
Grundelemente lässt sich in eines
der anderen drei verwandeln, und
zwar durch den Austausch der
Eigenschaften.

Feuer

Luft Erde

Wasser

Für die Alchemisten folgte aus dieser

Argumentation, dass sich auch
Metalle ineinander überführen lassen

mussten, also die sogenannte
Transmutation möglich wäre. Da ja
auch die Metalle selber aus den vier
Grundelementen sich zusammensetzen,

müsste das für diese ja noch
einfacher gehen. Zunächst mussten
die Metalle auf die Urmaterie
zurückgeführt werden, um dann
durch Zugeben der entsprechenden
Eigenschaften neu die Qualitäten
von zum Beispiel Gold zu übernehmen.

Dieser Prozess erfolgte über
unzählige Stufen und Schritte und
konnte viele Jahre dauern. Er wird
als «Opus magnum» bezeichnet
und führt über den «Stein des

Weisen». Bei diesem Prozess war die
Farbfolge von allergrösster Bedeutung,

die schon in der griechischen
Alchemie als Schwärzung, Weis-
sung, Gilbung und Rötung
beschrieben wurde.

Für die Umwandlungsprozesse der
Metalle wurde schon in der arabischen

Alchemie die «Schwefel-
Quecksilber-Theorie» aufgestellt.
Danach vereinigen sich zunächst
die vier Grundelemente zu den zwei
metallischen Vorstufen Schwefel
und Quecksilber. In einem zweiten
Schritt vereinigen sich diese nun zu
einem Metall. Das Mischungsverhältnis

und der Grad der Reinheit
dieser beiden Komponenten
bestimmen dann die Eigenschaften
des so hergestellten Metalles.

Lapis philosophorum

Eine grosse Bedeutung auf dem
Weg zum Opus magnum kommt
dem Stein der Weisen zu. In der
modernen technologischen
Terminologie könnte man diesen Stein
wohl als eine Art Katalysator
bezeichnen. Er ermöglicht die
Verwandlung der Metalle in zum
Beispiel Gold, obwohl er nur in kleinster

Menge dem Prozessgemisch
zugegeben wird. Er war jene höchst
begehrte Substanz, die vom
Alchemisten bereitet und als Geheimnis
gehütet wurde. Ein derartiges Pulver

wird schon in alchemistischen

82



Texten des hellenistischen Ägyptens

beschrieben und dort als «Xe-
rion» bezeichnet. In der arabischen
Alchemie wurde dieses Pulver dann
arabisch «al-Iksir» genannt, was
später zum Elixir latinisiert wurde.
Das Elixier ist somit ein Synonym
für den Stein des Weisen.
Unterschiedlichste Verfahren wurden
angewendet, um diesen Stein zu
bereiten, und unterschiedlichste
Theorien aufgestellt, um seine
damit mögliche Darstellung zu
begründen. Bei vielen solchen
Überlegungen war die Idee der Läuterung

der unedlen Metalle zum Gold
aber immer zentral. Die Parallelen
zu Arbeitstechniken bei der
Raffinierung von Metallen im Bergbau
(Reduzierung der Metalle aus ihren
Oxiden aus den Erzen) sind dabei
offensichtlich.

Arbeitsmethoden und
Chemikalien der Alchemie

Alchemistische Arbeitsmethoden
und alchemistische Laborpraxis
sind ein sehr unübersichtliches
Gebiet. Im Gegensatz zu den Methoden

der «modernen Chemie» waren
sie natürlich in keiner Weise
standardisiert. Entsprechend den
unterschiedlichen Erklärungen der im
Labor beobachteten Vorgänge,
variieren auch die Vorschriften der
anzuwendenden Arbeitsmethoden.
Manchmal werden mit gleichen
Vorschriften ganz unterschiedliche
Prozesse beschrieben. Die alchemistische

Praxis war aber deshalb
keinesfalls generell unexakt oder
unsystematisch; im Gegenteil. Dank
grossen Kenntnissen aus der
praktischen Chemie konnten auch für
das Erreichen der alchemistischen
Ziele sehr komplexe Prozesse
durchaus systematisch durchgeführt

werden. Die Nähe zum
«chemischen Handwerk» zeigt sich hier
deutlich.

Die wichtigste Arbeitsmethode der
Alchemie war wohl die Destillation,

da sie den Prozess der Reinigung

und Läuterung im eigentlichen

Sinn darstellt. Im Gegensatz
zur heutigen Chemie verstand man

darunter aber auch Trennmethoden,

die wir eher als Filtrationen
bezeichnen würden. Dennoch
kommt der klassischen Destillation

- also der Verdampfung und
Kondensation — sicherlich eine zentrale
Bedeutung zu. Erst mit ihrer
Verbesserung durch zusätzliche Kühlung

wurde im 13. Jahrhundert die
Darstellung von reinem Alkohol
möglich.

Bis in diese Zeit waren auch die für
die alchemistische Praxis so über¬

aus wichtigen Mineralsäuren, also

Salpeter- und Schwefelsäure,
unbekannt. Salpetersäure hat die Fähigkeit,

Silber in Lösung zu bringen
(als Komplex), während sie Gold
nicht auflösen kann. Aus diesem
Grund wurde sie Scheidewasser
genannt. Werden der Salpetersäure
aber Chloridsalze zugegeben,
entsteht eine Mischung von Salpeter-
und Salzsäure (die reine Salzsäure
wurde erst im 16. Jahrhundert
dargestellt), und diese Mischung - das

sogenannte Königswasser — ist in

eA. » ft

K

M M O

<K
IL

<£x

T

5^2^»

Abb. 107 <173>. [Aufnahme- und Oberleitegefäße <accipientia, tradentia)].

A: Helm mit langem Schnabel (alembicus rostri prolixî) - B: Helm mit kurzer Nase - C: Blindhelm

mit Loch im Scheitel - D: Alembkus reductus - H: Desgleichen - E: Hut (pileus) oder Glocke

(campant) mit Schnabel - F: SMimierhelm - G: Desgleichen - I: Blindhelm mit Tubulus zur
Materialeingabe und -entnähme - K: Glocke - L: .Tiara" für Rohrschlangen - M: Cydaris - N:
Rohraufsatz (operculum cum syringa) - O: Helm mit Kühlung (refrigerium) - P: Kleine (minusculi)
Helme für Kölbchen und Phiolen - Q: [Kombination von] Blind- und Schnabelhelm - R: Dreifacher

Blinifhelm] (coecns triplex) - S: Dreifacher S<hnabel[helm] (rostratus t.) - T: Ähnlid) I, mit ztt-
riidegebogenem Tubus

4: Destillierhelme mit Schnäbeln, sogenannte Alembiks, konnten bereits gekühlt werden und ermöglichten damit
Destillationen im modernen Sinn. Hier eine ganze Reihe von Aufsätzen unterschiedlicher Ausgestaltung für
verschiedene Destillationsvorgänge. Abbildung aus dem Lehrbuch der Alchemie des Andreas Libavius von
1597.

83



der Lage auch Gold (als Komplex)
in Lösung zu bringen. Die Nähe der
Alchemie zur praktischen
handwerklichen Chemie der Metallverarbeitung

zeigt sich auch hier überaus

deutlich.

Résumé

Jusqu'au siècle des lumières,
l'alchimie est considérée comme
une méthode scientifique de
connaissance de la nature, qui ouvrira
la voie à la chimie moderne; mais
elle présente encore un autre aspect,
bien plus complexe, celui de la
philosophie hermétique.
Dérivée de la conception aristotélicienne

de l'Univers, l'alchimie
considère le monde comme une
combinaison des quatre éléments
fondamentaux que sont la terre, le

feu, l'eau et l'air, qui permettrait
ainsi la transmutation des métaux
vulgaires en métaux nobles. Elle a

influencé notre culture par
l'intermédiaire des traductions des textes
de l'Antiquité en arabe, puis en
latin aux XIIe et XIIIe" siècles, et son
succès culminera en Europe à la
Renaissance. Ses méthodes de travail,
comme les techniques de purification,

sont à la base des procédés
fondamentaux de la chimie moderne.
Son histoire recoupe ainsi celle des

sciences naturelles et de la
technique. (François Christe)

Riassunto

Rispettata fino al periodo illumini-
stico quale metodo scientifico per la
conoscienza della natura, ha gettato
le basi per la chimica moderna.
Questa perö è nata solo da un ramo
dell'alchimia, cioè dall'uso pratico
quotidiano della chimica. Laltro
ramo dell'alchimia — la filosofia er-
metica - è molto più difficile da

comprendere.
Partendo dall'immagine aristote-
lica della materia nell'antichità,
cioè la struttura dei mondo intero
composta dai quattro elementi fon-
damentali: terra, fuoeo, acqua e aria,
l'alchimia si occupé delle diverse

possibilità di trasformazione di
questi elementi tra di loro.
Con questo sin intendono le possi-
bili trasformazione di metalli non
preziosi in metalli nobili. L'alchimia

è giunta nel sec. XII-XIII nella
nostra cultura tramite le traduzioni
in lingua araba ed infine in latino ed
è poi diventata popolare in Europa
sopratutto dal periodo rinascimen-
tale. I loro metodi di lavoro furono

sopratutto processi di purificazione
che portarono infine anche aile ope-
razioni fondamentali della chimica
moderna. La sua storia qui si incro-
cia con la storia delle scienze natu-
rali della teenica.

(Christian Saladin)

Resumaziun

Respectada fin al temp da l'illumi-
nissem sco metoda scientifica da

perscrutar la natira, ha ella tuttavia
era gidà a sviluppar la chemia
moderna. Questa è dentant naschida be
dad ina part da l'alchemia, numna-
damain dal diever pratic da la chemia

en il mintgadi. L'autra vart da
l'alchemia — la filosofia hermetica —

è bler pli greva da chapir. Partind
dal maletg aristotelic da la materia
en l'antica, da la creaziun dal mund
or dals quatter éléments da basa —

terra, fieu, aua ed aria — è l'alchemia
s'occupada cun las pussaivladads da
transfurmar quests éléments in en
l'auter — e qua tras cun las pussaivladads

da transfurmar metals
cumins en metals prezius. Ella è pe-
netrada en nossa cultura en il 12avel
e 13avel tschientaner tras las trans-
laziuns da las scrittiras anticas en
l'arab ed alura en latin ed è daven-
tada fitg populara surtut dapi il
temp da la renaschientscha. Sias

metodas da lavur eran oravant tut
process da purificaziun ch'èn da-
ventads la finala era las operaziuns
fundamentalas da la chemia
moderna. Sia istorgia sa cruscha qua
cun l'istorgia da las scienzas nati-
ralas e da la teenica.

(Lia rumantscha)

Anmerkungen

Zum Thema Alchemie existiert erwarrungs-
gemäss eine überaus grosse Menge an Literatur
unterschiedlichster Art. Von
naturwissenschaftsgeschichtlichen Datensammlungen über
historische und kunsthistorische Arbeiten bis zu
esoterischen Essays findet man viel Literatur zu
nahezu jedem Aspekt dieses Themas. Dies ist
sehr verständlich, denn das komplexe Thema
Alchemie lässt sich eben nicht eindimensional
abhandeln. Zu unserer kleinen Übersicht haben wir
vor allem folgende Werke verwendet:

Helmut Gebelein, Alchemie (München 1991
E. O. von Lippmann, Entstehung und Ausbreitung

der Alchemie (Berlin 1919).
Claus Priesner, Karin Figala (Hrsg.), Alchemie,
Lexikon einer hermetischen Wissenschaft (München

1998).
Jost Weyer, Die Alchemie im lateinischen
Mittelalter. Chemie in unserer Zeit 1/1989, l6ff.

Abbildungsnachweise:
1—4: Pharmazie-Historisches Museum der
Universität Basel

Adresse des Autors
Schweiz. Pharmazie-Historisches Museum der

Universität Basel

Dr. Michael Kessler

Totengässli 3

4051 Basel

84


	Gold und Seele : auf dem Weg der Alchemie

