Zeitschrift: Mittelalter : Zeitschrift des Schweizerischen Burgenvereins = Moyen
Age : revue de I'Association Suisse Chateaux Forts = Medioevo : rivista
dell’Associazione Svizzera dei Castelli = Temp medieval : revista da
I'Associaziun Svizra da Chastels

Herausgeber: Schweizerischer Burgenverein

Band: 3 (1998)

Heft: 4

Artikel: Gold und Seele : auf dem Weg der Alchemie
Autor: Kessler, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gold und Seele

Auf dem Weg der Alchemie

von Michael Kessler

Zum Ende unseres Jahrhunderts
wird «Alchemie» wieder zu einem
vielverwendeten Begriff — mehr
noch, die Alchemie wird zu einer
«ganzheitlichen» Wissenschaft sti-
lisiert und entsprechend zelebriert.
Noch vor wenigen Jahren eher als
Schimpfwort verwendet, wird sie
heute von ganz unterschiedlichen
Disziplinen neu entdeckt. Dieses
neue Interesse an der Alchemie
griindet sicherlich nicht in der
Hoffnung, ihre alten Ziele schliess-
lich doch noch zu erreichen. Den
Stein der Weisen wirklich zu fin-
den, hoffen wohl nur wenige. Die
Affinitdt liegt auf einer anderen
Ebene.

Die zunehmende Skepsis gegen-
iber den Naturwissenschaften und
die Ablehnung des technischen
Fortschritts, die sich in unserer Ge-
sellschaft in den letzten Jahren breit
gemacht haben, erkldren wohl die
Zuwendung zu den teilweise irra-
tionalen Methoden der Erkenntnis,
wie sie im alchemistischen Denk-
ansatz teilweise vorkommen. Unser
modernes naturwissenschaftliches
Verstindnis hat sich lange Zeit aus-
schliesslich aus der Erkenntnis kau-
saler Zusammenhinge heraus ent-
wickelt. Wendet man sich — auch
nur partiell — von dieser Methode
ab, erhalten geheime und eben
nicht so leicht rational zugdngliche
Lehren eine grosse Bedeutung und
Faszination. Die Alchemie — oft
schwer verstindlich — ist hier ideal
plaziert.

Die Alchemie war eben nicht nur
eine Vorlduferin der modernen
Chemie! Bis in die Zeit der Auf-
klirung als wissenschaftliche Me-
thode der Naturerkenntnis respek-
tiert, hat sie wohl sicherlich diese
moderne Chemie mit hervorge-

bracht. Diese ist aber nur aus einem
Teil der Alchemie gewachsen. Die
andere Seite der Alchemie — oder
die hermetische Philosophie — fiihrt
in eine ganz andere Richtung.

Hermetik oder Alchemie

Alchemie kann als Produkt aus den
Erfahrungen der praktischen Che-
mie im Umgang mit Keramik,
Glas, Glasur, Farben, Metallen, Gi-
rungsprozessen (Wein, Bier, Kise),
Seifen, Gerberei, Kosmetika usw.
einerseits und philosophischen
Uberlegungen, den sogenannten
Geheimwissenschaften, die auf
Hermes trismegistos zuriickgehen,
andrerseits verstanden werden. Thre
Anfinge finden wir also in der
Antike, wenngleich Hermes tris-

1: Alchemistenlaboratorium. Ebemalige Hauskapelle
im Haus «Zum Vorderen Sessel» am Totengdsslein
in Basel. Alchemistenlaboratorium mit Objekten aus
dem 16. und 17. Jahrbundert. Rechts die Feuerstelle
mit Blasebalg und der Destillierofen. Das Krokodil
an der Decke diente als sogenanntes Schaustiick
dazu, dem Laboratorium ein exotisches und damit
anch «magisches» Ausseben zu verleihen.

79

megistos als Person gar nie existiert
hat. Er ist vielmehr eine Ver-
schmelzung von zwei Gottervor-
stellungen, ndmlich der dgyp-
tischen Gottheit Thot (mittel-
dgyptischer Gott des Mondes, der
Astronomie, der Magie und auch
der Medizin) und dem griechischen
Gott Hermes (Sohn des Zeus). Der
Name «trismegistos» stammt aus
dem Griechischen und bedeutet
«der dreimal Grosste». Das Schrift-
werk, das sich auf ihn bezieht, bil-
det die Grundlage dieser «Geheim-
wissenschaften». Diese Schriften
werden als «Hermetika» bezeich-
net und umfassen drei Gruppen
von Texten, das Corpus hermeticum,
den Asclepios-Dialog und die Tabula
smaragdina. Es sind religionsphilo-
sophische Schriften, verbunden mit
Naturlehre, Kosmologie, Astrolo-
gie und magischen Ideen.

Entstanden sind diese Schriften in
der Zeit vom 1. vorchristlichen
Jahrhundert bis ins 3. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung. Sie tragen
zweifellos dgyptische und griechi-
sche Einfliisse und enthalten in
ihren grundlegenden Vorstellun-
gen persische Urspriinge. Sie wur-
den spiter von der islamisch-arabi-
schen Kultur tradiert, weiterent-
wickelt und durch das Einfliessen
in die europiische Gedankenwelt
bestimmend fiir die Alchemie der
Renaissance.

Das Wort «Alchemie» leitet sich
von arabisch «al-kimiya» ab, das
seinerseits auf griechisch «chy-
meia» zuriickgehen soll (Beschif-
tigung mit den giessbaren Stoffen,
das heisst geschmolzenen Metal-
len). «Al-» ist der arabische Artikel.



Das verlorene Paradies

Die grosse Wirkung der hermeti-
schen Schriften auf die alchemisti-
schen Ideen der Renaissance er-
kldart sich nur teilweise aus der
Tatsache, dass man Hermes trisme-
gistos nach der Ubersetzung seiner
Schriften ins Lateinische (Ende des
15. Jahrhunderts) fiir eine histori-
sche Figur hielt und als einen gros-
sen Weisen aus dem Altertum an-
sah. Vielmehr zieht sich durch die
ganze Ideenwelt der Geheimwis-
senschaften die Einschitzung, dass
der Wahrheitsgehalt eines Textes
um so grosser ist, je dlter die Schrif-
ten sind, aus denen er stammt. Hin-
ter diesem Phinomen verbirgt sich
die Angst vor einem fortschreiten-
den Erkenntnisverlust. Der wur-
spriingliche paradiesische Zustand
— das Goldene Zeitalter — riickt mit
dem Lauf der Zeit in immer gros-
sere Ferne und damit verliert sich
mit zunehmendem Abstand ein
stetig anwachsender Teil des ur-
spriinglich gehaltenen Wissens um
die Wahrheit und die geheimen
Zusammenhidnge der Natur. Je
dlter ein Autor ist, um so niher
steht er noch dem urspriinglichen
umfassenden Wissen, der «prisca
sapientia». Dieser Argumentation
grundsidtzlich entgegengesetzt ist
die Denkweise der nach und nach
rationaler werdenden Weltsicht der
Naturwissenschaften im heutigen
Sinn. Auf dieser Ebene erfolgt in
der Neuzeit ja auch das Ausein-
andergehen von «Alchemie» und
«Chemie». Die Bedeutung des Ex-
perimentes im analytischen Sinn
nimmt in gleicher Weise natiirlich
ebenfalls zu. Es zeigen sich zuneh-
mend entgegengesetzte Denkwei-
sen hinter diesem sonderbaren Paar
von Wissenschaften: bei der natur-
wissenschaftlichen Chemie eben
der analytisch-reduktionistische An-
satz, bei der Alchemie ein synthe-
tisches, integratives Denken im
Sinn einer metaphysischen, eher of-
fenbarungsartigen Naturerfahrung
und Erkenntnis. Diese andere
Denkweise der hermetischen Philo-
sophie lebt weiter, auch wenn die
materiellen Erkenntnisse der alche-
mistischen Tdtigkeit von rationaler

e
OPVS cnmvnqm\{gﬂ.

Wwi GRBous [ me ey

N MG'!}_Eg.‘~
Seersde s Seandiost ain Dwrn) Anvo W, B, LYV

p

2: Philip Theophrast Bombast von Hobenheim, ge-
nannt Paracelsus (1493—1541). Mit der von ihm
geforderten Einfiihrung alchemistischer Uberlegungen
in die Medizin, war er ein Vertreter der sogenannten
Chemiatrie. Der Weg zum Allbeilmittel fiibrte fiir
ihn iiber die philosophischen Erkenntnisse alchemisti-
scher Denkweise. Portrait nach Hirschvogel auf der
Titelseite seines grossen medizinischen Werkes «Opus
chyrurgicum»; herausgegeben von Adam von Boden-
stein, gedruckt in Frankfurt, 1556.

Erkenntnis zunehmend bedringt
werden. Eisen kann man mit che-
mischen Mitteln nicht in Gold ver-
wandeln — die Atomphysik erkldrt
uns ja auch wieso. Die philosophi-
schen Erkenntnisse, die hinter die-
sen alchemistischen Uberlegungen
standen, miissen damit aber nicht
verloren sein. Sie griinden in der
mythischen Tiefe archaischer Ent-
wicklungsschritte der Menschheit
und in der Erkenntnis archetypi-
schen Verhaltens. Nach heutigem
Verstindnis beschreibt die Ars her-
metica eher die Erkenntnis der
menschlichen Psyche als die ma-
teriellen Eigenschaften der stoft-
lichen Welt.

Entwicklungsschritte
der Alchemie

Die Geschichte der Alchemie wird
tiblicherweise in fiinf Epochen bzw.
geographische Rdume aufgeglie-
dert. Die griechisch-dgyptische
Epoche, ganz losgelost die chinesi-
sche Alchemie, die islamisch-arabi-

80

sche Epoche, die mittelalterliche
lateinische Alchemie und schliess-
lich die Spitzeit der europdischen
Alchemie.

Die griechisch-dgyptische Epoche um-
fasst die ganzen Erkenntnisse der
Alchemie der Alten Welt. Vom ari-
stotelischen Weltbild und Elemen-
tetheorie iiber frithchristliche Ge-
dankenginge (z.B. Gnosis) bis zu
praktischen chemischen Erkennt-
nissen dgyptischen Tempellebens
fliessen Ideen aus unterschied-
lichsten Quellen zusammen. Die
Grenzen zu Astrologie, Religion,
Traumdeutung und auch zu Medi-
zin und Pharmazie sind natiirlich
sehr schwer zu ziehen. Die dama-
ligen Zentren der Alchemie waren
unterdgyptische Stidte wie Alex-
andria, wo bei der hellenistisch ge-
bildeten Priesterschaft die Voraus-
setzungen fiir die Entwicklung der
Alchemie zur Wissenschaft ge-
geben waren. Auf der materiellen
Seite war das Ziel, die unedlen
Metalle zu vervollkommnen, also
durch Transmutation in Gold und
Silber zu verwandeln. Parallel dazu
das spirituelle Ziel der Erlosung der
Materie und damit der Liuterung
und Vervollkommnung der Seele.

Mit der Ubersetzung griechischer
alchemistischer Texte ins Arabische
brach die Epoche der arabischen Al-
chemie an, die bis ins 14. Jahrhun-
dert dauern sollte. Selbstverstind-
lich erschienen schon bald eigen-
stindige, weiterfiihrende arabische
Werke zur Alchemie, die be-
deutendsten von Jabir-Ibn-Hayyan
und al-Rhazi (lat. Rhazes; berithm-
ter islamischer Arzt im 9. Jahrhun-
dert, der nicht nur alchemistische,
sondern auch medizinische und ins-
besondere Schriften zur Erndhrung
verfasst hat).

Ganz analog zu diesem Ubergang
von der griechischen zur arabischen
Alchemie begann die mittelalterliche
Alchemie mit der Ubersetzung der
entsprechenden Werke ins Latei-
nische. Bis zur Mitte des 12. Jahr-
hunderts war die Alchemie im mit-
telalterlichen Europa weitgehend
unbekannt. Erst mit den Uberset-
zungen der arabischen Texte floss



3: Basilica chymica, Oswald Crolls (1560—1609) alchemistische und von paracelsischer Denkweise durchdrungene Schrift enthilt auch viele Angaben iiber chemiatri-
sche Praxis und medizinische Heilungsvorstellungen. Das Titelblatt zeigt Portraits der beriithmtesten Gelebrten dieser Wissenschaften. Gedruckt in Wien, 1622.

81



auch das alchemistische Denken in
den europdischen Kulturraum. So
zum Beispiel mit dem Werk «De
compositione alchimiae» von Mo-
rienus um 1150 oder eben den um-
fangreichen Werken des Jabir Ibn
Hayyan und des Rhazes. Mit diesen
Texten kam sehr viel Wissen auch
tiber chemische Praxis (Destilla-
tion, Metallurgie, Firberei usw.)
nach Europa; so zum Beispiel Be-
schreibungen chemischer Appara-
turen, Listen von Chemikalien und
Laboratoriumserfahrung. Zentral
blieben aber die beiden Ziele Me-
tallumwandlung und Lduterung.
Durch Albertus Magnus (13. Jahr-
hundert) fand die Alchemie schliess-
lich grosse Verbreitung in Europa.
Als bedeutender Universalgelehr-
ter hat er mit seinem Werk «de mi-
neralibus» versucht, die Alchemie
in Einklang mit seiner christlichen
Naturlehre zu bringen.

Natiirlich geriet die Alchemie zum
Teil in kriftigen Widerspruch zur
christlichen Kirche und wurde ge-
gen Ende des 13. Jahrhunderts auch
bekdmpft — mindestens von einzel-
nen Orden. Dennoch blieb das
alchemistische Denken im spdtmit-
telalterlichen Europa iiberaus po-
pulr.

Mit der Renaissance treten fiir die
Alchemie zwei Entwicklungsten-
denzen in Gang. Einerseits das
schon angesprochene Auseinander-
gehen von hermetischer Kunst und
praktischer chemischer Titigkeit,
andrerseits die Entwicklung der
spirituellen Komponente zu einer
eigentlichen Philosophie durch
ihre Verbindung mit der neu-
platonischen Kosmologie. Bei Pa-
racelsus ermoglicht die Alchemie
das eigentliche Verstindnis der in-
neren Natur der Dinge durch das
Verstindnis der geistigen und
korperlosen Essenzen, die fiir das
Wesen der Stoffe verantwortlich
sind. Durch diese alchemistische
Erkldrbarkeit lassen sich die na-
tiirlichen Dinge mittels der Alche-
mie auch vervollkommnen. Daraus
entwickelte sich schliesslich die so-
genannte Chemiatrie, die die Ver-
wendung chemisch dargestellter
Pharmaka anstelle pflanzlicher,

tierischer oder mineralischer Pro-
dukte propagierte. Ebenso hat
Paracelsus sich gegen die poly-
pharmazeutischen Pharmaka des
Mittelalters und des Altertums aus-
gesprochen und eigentliche chemi-
sche Monotherapien gefordert.

In der mittelalterlichen und spiter
auch in der neuzeitlichen Alchemie
findet sich die Vorstellung, das die
Verwandlung unedler Metalle in
Gold auch eine Lauterung im Sinne
einer Heilung bedeutet. Damit
kommt zu den urspriinglichen Zie-
len — Liuterung und Verwandlung
in Gold — neu auch das Ziel einer
Heilung im medizinischen Sinne,
und zwar als All-heilung, das heisst
Uberwindung aller Krankheiten.
Der Stein des Weisen wird damit
auch zu einem Allheilmittel,
Panacea oder Arcanum.

Das «opus magnum» iibertrigt
sich damit auch auf die Medizin
und gipfelt im universalen Mensch-
heitstraum, nimlich im Griff nach
der Unsterblichkeit.

Alchemistische Theorien
Das aristotelische Materiebild

Eine der Grundlagen fiir die mei-
sten alchemistischen Uberlegun-
gen ist die Idee vom Aufbau der
ganzen stofflichen Welt aus den
vier Grundelementen Erde, Feuer,
Wasser und Luft. Bei Aristoteles
bestehen diese vier Elemente aus
einer Urmaterie mit je zwei der
Ureigenschaften warm oder kalt,
trocken oder feucht. Jedes der
Grundelemente ldsst sich in eines
der anderen drei verwandeln, und
zwar durch den Austausch der
Eigenschaften.

Feuer
> G‘
‘\é‘ O({«
& [
?
Luft Erde

£

6{’(/ \é}\&

‘e
Wasser

82

Fiir die Alchemisten folgte aus die-
ser Argumentation, dass sich auch
Metalle ineinander iiberfiihren las-
sen miissten, also die sogenannte
Transmutation moglich wire. Da ja
auch die Metalle selber aus den vier
Grundelementen sich zusammen-
setzen, miisste das fiir diese ja noch
einfacher gehen. Zunichst mussten
die Metalle auf die Urmaterie
zuriickgefithrt werden, um dann
durch Zugeben der entsprechenden
Eigenschaften neu die Qualititen
von zum Beispiel Gold zu iiberneh-
men. Dieser Prozess erfolgte tiber
unzihlige Stufen und Schritte und
konnte viele Jahre dauern. Er wird
als «Opus magnum» bezeichnet
und fiihrt tiber den «Stein des Wei-
sen». Bei diesem Prozess war die
Farbfolge von allergrosster Bedeu-
tung, die schon in der griechischen
Alchemie als Schwirzung, Weis-
sung, Gilbung und Roétung be-
schrieben wurde.

Fiir die Umwandlungsprozesse der
Metalle wurde schon in der arabi-
schen Alchemie die «Schwefel-
Quecksilber-Theorie» aufgestellt.
Danach vereinigen sich zundchst
die vier Grundelemente zu den zwei
metallischen Vorstufen Schwefel
und Quecksilber. In einem zweiten
Schritt vereinigen sich diese nun zu
einem Metall. Das Mischungsver-
hiltnis und der Grad der Reinheit
dieser beiden Komponenten be-
stimmen dann die Eigenschaften
des so hergestellten Metalles.

Lapis philosophorum

Eine grosse Bedeutung auf dem
Weg zum Opus magnum kommt
dem Stein der Weisen zu. In der
modernen technologischen Termi-
nologie konnte man diesen Stein
wohl als eine Art Katalysator be-
zeichnen. Er ermoglicht die Ver-
wandlung der Metalle in zum Bei-
spiel Gold, obwohl er nur in klein-
ster Menge dem Prozessgemisch
zugegeben wird. Er war jene hochst
begehrte Substanz, die vom Alche-
misten bereitet und als Geheimnis
gehiitet wurde. Ein derartiges Pul-
ver wird schon in alchemistischen



Texten des hellenistischen Agyp-
tens beschrieben und dort als «Xe-
rion» bezeichnet. In der arabischen
Alchemie wurde dieses Pulver dann
arabisch «al-Tksir» genannt, was
spdter zum Elixir latinisiert wurde.
Das Elixier ist somit ein Synonym
fir den Stein des Weisen. Unter-
schiedlichste Verfahren wurden
angewendet, um diesen Stein zu
bereiten, und unterschiedlichste
Theorien aufgestellt, um seine da-
mit mogliche Darstellung zu be-
griinden. Bei vielen solchen Uber-
legungen war die Idee der Ldute-
rung der unedlen Metalle zum Gold
aber immer zentral. Die Parallelen
zu Arbeitstechniken bei der Raffi-
nierung von Metallen im Bergbau
(Reduzierung der Metalle aus ihren
Oxiden aus den Erzen) sind dabei
offensichtlich.

Arbeitsmethoden und
Chemikalien der Alchemie

Alchemistische Arbeitsmethoden
und alchemistische Laborpraxis
sind ein sehr uniibersichtliches Ge-
biet. Im Gegensatz zu den Metho-
den der «modernen Chemie» waren
sie natiirlich in keiner Weise stan-
dardisiert. Entsprechend den unter-
schiedlichen Erklirungen der im
Labor beobachteten Vorginge, vari-
ieren auch die Vorschriften der
anzuwendenden Arbeitsmethoden.
Manchmal werden mit gleichen
Vorschriften ganz unterschiedliche
Prozesse beschrieben. Die alchemi-
stische Praxis war aber deshalb kei-
nesfalls generell unexakt oder un-
systematisch; im Gegenteil. Dank
grossen Kenntnissen aus der prak-
tischen Chemie konnten auch fiir
das Erreichen der alchemistischen
Ziele sehr komplexe Prozesse
durchaus systematisch durchge-
fithrt werden. Die Nihe zum «che-
mischen Handwerk» zeigt sich hier
deutlich.

Die wichtigste Arbeitsmethode der
Alchemie war wohl die Destilla-
tion, da sie den Prozess der Reini-
gung und Liduterung im eigentli-
chen Sinn darstellt. Im Gegensatz
zur heutigen Chemie verstand man

darunter aber auch Trennmetho-
den, die wir eher als Filtrationen
bezeichnen  wiirden.  Dennoch
kommt der klassischen Destillation
— also der Verdampfung und Kon-
densation — sicherlich eine zentrale
Bedeutung zu. Erst mit ihrer Ver-
besserung durch zusitzliche Kiih-
lung wurde im 13. Jahrhundert die
Darstellung von reinem Alkohol
moglich.

Bis in diese Zeit waren auch die fiir
die alchemistische Praxis so iiber-

< %\\\\\\\\\\“

aus wichtigen Mineralsiuren, also
Salpeter- und Schwefelsiure, unbe-
kannt. Salpetersdure hat die Fihig-
keit, Silber in Losung zu bringen
(als Komplex), wihrend sie Gold
nicht auflésen kann. Aus diesem
Grund wurde sie Scheidewasser ge-
nannt. Werden der Salpetersiure
aber Chloridsalze zugegeben, ent-
steht eine Mischung von Salpeter-
und Salzsdure (die reine Salzsdure
wurde erst im 16. Jahrhundert dar-
gestellt), und diese Mischung — das
sogenannte Konigswasser — ist in

Abb. 107 {173). [Aufnahme- und Uberleitegefifle {accipientia, tradentia)].

A: Helm mit langem Schnabel {alembicus rostri prolixiy — B: Helm mit kurzer Nase — C: Blind-
belm mit Loch im Scheitel — D: Alembicus reductus - H: Desgleichen — E: Hut {pileus) oder Glocke
{campana)y mit Schnabel — F: Sublimierhelm — G: Desgleichen — 1: Blindbelm mit Tubulus zur Ma-
terialeingabe und -entnabme — K: Glocke — L: ,Tiara® fiir Robrschlangen — M: Cydaris — N: Robr-
anfsatz {operculum cum syringa) — O: Helm mit Kiiblung (refrigerium) — P: Kleine (minusculi)
Helme fiir Kolbchen und Phiolen ~ Q: [Kombination von] Blind- und Schnabelbelm - R: Dreifa-
cher Blind[belm] {coecus triplex) — S: Dreifacher Schnabellbelm] {rostratus .y - T: Abnlich 1, mit z4~

riickgebogenem Tubus

4: Destillierhelme mit Schndibeln, sogenannte Alembiks, konnten bereits gekiihlt werden und ermiglichten damit
Destillationen im modernen Sinn. Hier eine ganze Reibe von Aufséitzen unterschiedlicher Ausgestaltung fiir
verschiedene Destillationsvorgéinge. Abbildung aus dem Lebrbuch der Alchemie des Andreas Libavius von

1597.

83



der Lage auch Gold (als Komplex)
in Losung zu bringen. Die Nihe der
Alchemie zur praktischen hand-
werklichen Chemie der Metallver-
arbeitung zeigt sich auch hier tiber-
aus deutlich.

Résumé

Jusqu'au siecle des lumieres,
I'alchimie est considérée comme
une méthode scientifique de con-
naissance de la nature, qui ouvrira
la voie a la chimie moderne; mais
elle présente encore un autre aspect,
bien plus complexe, celui de la phi-
losophie hermétique.

Dérivée de la conception aristoté-
licienne de 1’'Univers, 'alchimie
considere le monde comme une
combinaison des quatre éléments
fondamentaux que sont la terre, le
feu, 'eau et l'air, qui permettrait
ainsi la transmutation des métaux
vulgaires en métaux nobles. Elle a
influencé notre culture par l'inter-
médiaire des traductions des textes
de I'’Antiquité en arabe, puis en
latin aux XII¢ et XIII¢siecles, et son
succes culminera en Europe a la Re-
naissance. Ses méthodes de travail,
comme les techniques de purifica-
tion, sont a la base des procédés fon-
damentaux de la chimie moderne.
Son histoire recoupe ainsi celle des
sciences naturelles et de la tech-
nique. (Francois Christe)

Riassunto

Rispettata fino al periodo illumini-
stico quale metodo scientifico per la
conoscienza della natura, ha gettato
le basi per la chimica moderna.
Questa per0 € nata solo da un ramo
dell’alchimia, cioe dall’'uso pratico
quotidiano della chimica. Laltro
ramo dell’alchimia — la filosofia er-
metica — ¢ molto piu difficile da
comprendere.

Partendo dall'immagine aristote-
lica della materia nell’antichita,
cioe la struttura del mondo intero
composta dai quattro elementi fon-
damentali: terra, fuoco, acqua e aria,
I'alchimia si occupo delle diverse

possibilita di trasformazione di
questi elementi tra di loro.
Con questo sin intendono le possi-
bili trasformazione di metalli non
preziosi in metalli nobili. Lalchi-
mia e giunta nel sec. XII-XIII nella
nostra cultura tramite le traduzioni
in lingua araba ed infine in latino ed
e poi diventata popolare in Europa
sopratutto dal periodo rinascimen-
tale. I loro metodi di lavoro furono
sopratutto processi di purificazione
che portarono infine anche alle ope-
razioni fondamentali della chimica
moderna. La sua storia qui si incro-
cia con la storia delle scienze natu-
rali della tecnica.

(Christian Saladin)

Resumaziun

Respectada fin al temp da I'illumi-
nissem sco metoda scientifica da
perscrutar la natira, ha ella tuttavia
era gida a sviluppar la chemia mo-
derna. Questa & dentant naschida be
dad ina part da l'alchemia, numna-
damain dal diever pratic da la che-
mia en il mintgadi. L'autra vart da
'alchemia — la filosofia hermetica —
¢ bler pli greva da chapir. Partind
dal maletg aristotelic da la materia
en 'antica, da la creaziun dal mund
or dals quatter elements da basa —
terra, fieu, aua ed aria — & I'alchemia
s'occupada cun las pussaivladads da
transfurmar quests elements in en
I'auter — e qua tras cun las pussaiv-
ladads da transfurmar metals cu-
mins en metals prezius. Ella & pe-
netrada en nossa culturaen il 12avel
e 13avel tschientaner tras las trans-
laziuns da las scrittiras anticas en
'arab ed alura en latin ed & daven-
tada fitg populara surtut dapi il
temp da la renaschientscha. Sias
metodas da lavur eran oravant tut
process da purificaziun ch’én da-
ventads la finala era las operaziuns
fundamentalas da la chemia mo-
derna. Sia istorgia sa cruscha qua
cun l'istorgia da las scienzas nati-
ralas e da la tecnica.

(Lia rumantscha)

84

Anmerkungen

Zum Thema Alchemie existiert erwartungs-
gemiiss eine {iberaus grosse Menge an Literatur
unterschiedlichster  Art. Von naturwissen-
schaftsgeschichtlichen Datensammlungen iiber
historische und kunsthistorische Arbeiten bis zu
esoterischen Essays findet man viel Literatur zu
nahezu jedem Aspekt dieses Themas. Dies ist
sehr verstindlich, denn das komplexe Thema Al-
chemie lisst sich eben nicht eindimensional ab-
handeln. Zu unserer kleinen Ubersicht haben wir
vor allem folgende Werke verwendet:

Helmut Gebelein, Alchemie (Miinchen 1991).
E. O. von Lippmann, Entstehung und Ausbrei-
tung der Alchemie (Berlin 1919).

Claus Priesner, Karin Figala (Hrsg.), Alchemie,
Lexikon einer hermetischen Wissenschaft (Miin-
chen 1998).

Jost Weyer, Die Alchemie im lateinischen Mit-
telalter. Chemie in unserer Zeit 1/1989, 16ff.

Abbildungsnachweise:
1—4: Pharmazie-Historisches Museum der Uni-
versitit Basel

Adresse des Autors

Schweiz. Pharmazie-Historisches Museum der
Universitit Basel

Dr. Michael Kessler

Totengissli 3

4051 Basel



	Gold und Seele : auf dem Weg der Alchemie

