
Zeitschrift: Nachrichten des Schweizerischen Burgenvereins = Revue de
l'Association Suisse pour Châteaux et Ruines = Rivista
dell'Associazione Svizzera per Castelli e Ruine

Herausgeber: Schweizerischer Burgenverein

Band: 60 (1987)

Heft: 5

Artikel: Das ritterliche Turnier des Mittelalters als Fest

Autor: Meyer, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das ritterliche Turnier des Mittelalters als Fest

Vortrag, gehalten am HISPA-Kongress 1987 in Gubbio/Italien

von Werner Meyer

Georg Rüxner, der zu Beginn des

16.Jahrhunderts ein vielbenütztes und
wiederholt aufgelegtes Werk über die
Herkunft des Turniers verfasst hat,
weiss zu berichten, dass König Heinrich

I. um 933 das erste Turnier
veranstaltet habe, und zwar zum Andenken
an seinen Sieg über die Ungarn an der
Unstrut. Historisch gesehen, bedeutet
diese Nachricht wertloses Geflunker.
Vom Autor wohl unbeabsichtigt,
enthält sie aber eine generell richtige
Charakterisierung des Turniers im Sinne
eines Festes, das zur Feier eines besonderen

Ereignisses veranstaltet wird.
Tatsächlich finden alle mittelalterlichen

Turniere, sowohl in den historischen

Quellen als auch in den literarischen

Zeugnissen, im Rahmen festlichen

Brauchtums statt, und zwar ohne
Ausnahme. Der Umfang des Anlasses,
bestimmt etwa durch die Menge der

Teilnehmer, durch den entfalteten
Prunk, die Heftigkeit des Kampfgetümmels,

die Zahl der zerspellten
Lanzenschäfte oder durch die Dauer der
Festivitäten, kann je nach Zeit und Ort
variieren. Zahlen- und Mengenangaben
sind in mittelalterlichen Quellen freilich

mit besonderer Vorsicht aufzunehmen

und spielen für unsere Überlegungen

eine untergeordnete Rolle, da
Gewicht und Wert eines Festes innerhalb
der Gesellschaft mehr an der subjektiven

Erlebniswirklichkeit, an der
«Feststimmung», gemessen werden und
weniger an den quantifizierbaren, äusseren

Begleitumständen oder Rahmenbedingungen.

Ob das berühmte Pfingst-
fest Friedrich Barbarossas zu Mainz
vom Jahre 1184, in dessen Zentrum ein
Buhurd stand, verbunden mit der
Schwertleite zweier Söhne des Kaisers,
tatsächlich das grösste und prunkvollste

Hoffest gewesen ist, das je stattgefunden

hat, wie Chronisten und Dichter

gleicherweise behaupten, bleibt
unsicher, denn über andere Feste des
staufischen Zeitalters von vielleicht noch

grösseren Ausmassen fehlen vergleichbare

Quellenangaben.

f-

Turnierende Ritter. Brettspielstein aus Elfenbein
(Walrosszahn?), 12.Jahrhundert, englisch (Foto
Historisches Museum Basel).

Entscheidend für die kulturgeschichtliche
Bedeutung der Veranstaltung von

1184 ist auch gar nicht der messbare

Aufwand, sondern die festliche
Stimmung, die alle Teilnehmer in Bann
geschlagen und durch ihr jähes Ende,
verursacht durch ein fürchterliches
Unwetter, eine symbolhafte Auslegung -
Zerbrechlichkeit des irdischen Glücks -
erfahren hat.

Jedes Fest verkörpert einen Ausnahmezustand,

von der psychischen Verfassung

der Teilnehmer (Freude,
Ausgelassenheit, Übermut, Trauer, Feierlichkeit)

bis zum materiellen Rahmen.
Was sich am Fest abspielt, hat im
Alltagsleben keinen Platz (Schmausereien,
Tanzvergnügen, Spiele, Umzüge,
Schaustellungen). So entwickeln alle
Festkategorien besondere Verhaltensnormen,

die ausserhalb der Veranstaltung

keine Gültigkeit haben, innerhalb
aber für jeden Teilnehmer verbindlich
sind (u. a. Tracht, rituelle Handlungen,
brauchtümliches Benehmen). Im
Mittelalter galt an bestimmten Festen,
namentlich an Fastnacht und in den
Zwölf Nächten, die allgemeine
Rechtsordnung für aufgehoben oder wenigstens

stark gelockert. Somit spielt sich
jedes Fest innerhalb bestimmter Gren¬

zen ab, die sich auf Raum (Festplatz),
Zeit (Festtermin) und Personenkreis

(«Festgemeinde») erstrecken. Das Fest

setzt gegen innen gemeinschaftsbildende
Kräfte frei (Zusammengehörigkeitsgefühl

einer Sippe, einer Alters- oder

Berufsgruppe, eines kultischen oder

politischen Verbandes), und es baut

gleichzeitig starke Barrieren gegen aussen

auf (Ausschluss von gesellschaftlich

Unerwünschten, von Kindern,
Frauen oder Männern und von
Tabuträgern).

Wenn nun im Rahmen eines Festes

sportliche Veranstaltungen im weitesten

Sinne abgehalten werden, also

«Bewegungsspiele» mit oder ohne

Wettkampfcharakter, von Reigentänzen

über ritualisierte Reiterspiele bis zu

blutigen Zweikämpfen, haben wir stets
nach der Bedeutung solchen sportlichen

Tuns für das Fest (z. B. Unterhaltung,

Tapferkeitsbeweis, Initiationsprobe)

und umgekehrt nach der Bedeutung

des Festes für das sportliche Spiel
(z.B. Standesrepräsentation,
Wiederholungsritual) zu fragen. Es zeigt sich

W

r A 3

¦-:'

: ;

Geharnischter Ritter mit Topfhelm und Wappenkleid

beim festlichen Reigentanz. Manessische

Liederhandschrift, Anfang 14.Jahrhundert.

36



schon bei oberflächlicher Betrachtung,
dass innerhalb der einzelnen Festkategorien

— ich möchte mich hier auf das

Mittelalter konzentrieren, obwohl für
Antike und Neuzeit analoge Beobachtungen

angestellt werden könnten -
Gewicht, Ansehen und Funktion
sportlicher Tätigkeiten sehr ungleich
verteilt sind: Ritterliche Turniere oder
städtische Schützenfeste wären ohne

Wettkämpfe gegenstandslos, bäuerliche

Kirchweihen könnten ohne
Ringkämpfe oder Wettläufe auskommen,
verlören aber viel an Attraktivität,
während bei Fürstenhochzeiten und
Krönungsfeierlichkeiten die tjostieren-
den Ritter eine nebensächliche
Randerscheinung bilden dürften. Anhand des

mittelalterlichen Turnierwesens sollen

nun die vielschichtigen, wechselseitigen

Verbindungen zwischen Fest und
Sport etwas näher beleuchtet werden.

Die direkteste Beziehung ritterlicher
Kampf- und Reiterspiele zum
mittelalterlichen Festwesen ergibt sich aus den
Terminen. Turniere finden regelmäsig

- namentlich in der älteren oder
«klassischen» Zeit — in den allgemein geläufigen

und bekannten Festperioden des

Jahreslaufes statt, also in der Zeit der
Zwölf Nächte zwischen Weihnachten
und Dreikönigstag, in der Fastnachtszeit,

an den Oster- und Pfingsttagen
oder an der Sommersonnenwende, ferner

an gewissen Feiertagen des kirchlichen

Heiligenkalenders, z.B. an Peter
und Paul, am Marientag im Herbst, an
Martini oder am Dezemberanfang um
St. Nikolaus herum. Feste der menschlichen

Lebensabschnitte, vor allem
Schwertleite und Hochzeit, werden

gerne auf stehende Feiertagstermine
des Jahreslaufes gelegt, am häufigsten
auf Pfingsten. All diese Festdaten sind

Kristallisationspunkte eines vielseitigen,

teils kirchlichen, teils profanen
Brauchtums unterschiedlichster
Herkunft und Ausprägung. Schmausereien,

Tanzvergnügen, Maskeraden,
Feuerbräuche oder Prozessionen gesellen
sich zu Wettkämpfen jeglicher Art.
Für Rauf-, Glücks- und Ballspiele, für
Schiess- und Laufwettbewerbe, für Ringen,

Steinstossen, Kegeln und Ruderregatten

(in Venedig) finden sich Belege
in grosser Zahl, wobei je nach Inhalt
des Festes und je nach Wettkampfart
ganz verschiedene soziale Gruppen
auftreten können, Ritter, Bauern, städtische

Kaufleute, Handwerker und
Dienstboten, Huren und Geistliche. In

3;:«:::-

¦X: -

s X

A i!I

y,^g-:

^

¦\s- :

3

'xJ0i-^L

I :l »
;|

.X,3

Für ein Turnierfestlich beflaggte Stadthäuser. Tumierbuch des Königs Renéd'Anjou, 15.Jahrhundert.

der Schar der aktiven Teilnehmer
dominieren ganz eindeutig die Knaben
und Männer. Mädchen und Frauen, als

Zuschauerinnen stets willkommen, treten

nur gelegentlich als Wettkämpferinnen

auf und dann oft in sozialer

Randstellung Dirnenwettläufe).
Sakrale Bezüge der mittelalterlichen
Wettkämpfe werden nicht bloss in den

Terminen, sondern auch in den

Austragungsplätzen fassbar (Kirchen,
Friedhöfe, Wallfahrtsorte etc.). Das
darf nun freilich nicht zum Schluss
verleiten, der Ursprung des Sportes liege
generell in Kult und Religion. Dass
aber gewisse Formen der ritterlichen
Kampfspiele aus sakralen Ritualen
herausgewachsen sind, lässt sich wenn
auch nicht immer schlüssig beweisen,
so doch wenigstens glaubhaft darlegen.
Dafür ein paar Beispiele: Der Turnei,
die rauhe Massenschlägerei aller gegen
alle, geht auf eine mimisch-dramatische

Darstellung der mythischen
Kämpfe im vorzeitlichen Totenheer
zurück, so wie den erotischen Gralsturnieren,

ausgetragen zur Pfingszeit, ein
alter «Hieros Gamos» (kultische
Beischlafzeremonie) zugrunde liegen
muss. Besonderes Interesse verdient der

um 1200 ausgestorbene Buhurd, ein
kunstvolles, in gegenläufigen Doppelspiralen

angelegtes Figurenreiten, das

sich, wie Meuli und Kretzenbacher
gezeigt haben, über römische Ritterspiele
bis auf den Labyrinth- oder Kranichtanz

der griechischen Frühzeit, einen
Ritualtanz des Totenkultes, zurückver¬

folgen lässt. Möglicherweise lebt der
als Reiterspiel verschwundene Buhurd
in polonaiseartigen Reigentänzen weiter.

Oft kommen wir über blosse

Vermutungen nicht hinaus: Ob das bis ins
16.Jahrhundert beim Einholen der
Braut übliche Lanzenstechen ritterlicher

Kämpferpaare auf ein altes

Fruchtbarkeitsritual zurückgeht, muss
einstweilen offen bleiben.

Was es auch immer mit religiösen oder

sonstigen Ursprüngen ritterlicher
Kampf- und Reiterspiele für eine
Bewandtnis haben mag, im Verlaufe des

13.Jahrhunderts, einer Epoche vielseitigen

kulturellen Umbruchs, verkümmern

die sakralen Bezüge zu
fragmentarischen Brauchtumsresten, und das

Turnier wird unter dem Einfluss der

europäischen Ritterkultur mit neuen
Bedeutungsinhalten erfüllt, auch wenn

- abgesehen vom Verschwinden des

Buhurds - die Kampf- und Reiterspiele,
bestehend aus Turnei, Tjost und

Quintanastechen, in ihrer äusseren

Form erhalten bleiben und sich weiterhin

mehrheitlich, wenn auch nicht
ausschliesslich an die traditionellen
Festtermine anlehnen. Vorläufig unbeantwortet

ist in diesem Zusammenhang
die Frage nach der Herkunft des

Herolds, der als Ausrufer und Kampfrichter
im Turnier eine wichtige Rolle

spielt und eine aus dieser Funktion
schwer erklärbare, altertümlich anmutende

Eselsmaske trägt. Das immer
ausgeprägtere Standesbewusstsein des

37



ritterlichen Adels, das ein vielseitiges
Bedürfnis nach Repräsentation weckt,
entwickelt seit dem frühen 13.Jahrhun¬
dert verschiedenartige Ausdrucksmittel,

zu denen neben dem monumentalen

Burgenbau, der Heraldik und den
höfischen Verhaltensnormen auch das

Turnier als festliche Veranstaltung
zählt. Die Kampf- und Reiterspiele
bieten Gelegenheit, vor Standesgenossen

Rittertugenden, insbesondere Mut
und Ehrenhaftigkeit (im Sinne der

heutigen Fairness) zu demonstrieren,
meist in Verbindung mit rituellem
Balzverhalten vor den weiblichen
Zuschauern. Die Feste als Ganzes, die ausser

den Kampfspielen auch Bankette,
Tänze, Umzüge und Mummereien
umfassen, wandeln sich zu aufwendigen,
prunkvollen Schaustellungen, in denen
sich steifes Ritual, hemmungslose
Ausgelassenheit und skandalträchtige Erotik

zu einem farbenprächtigen, lärmigen

Getümmel vermischen.
Zu einem Turnier strömen Hunderte,
bisweilen Tausende von Menschen
zusammen. Die Ritter, begleitet von
ihren Frauen und Töchtern, umgeben
von Gefolge und Gesinde, müssen in
standesgemässen Quartieren untergebracht

werden, und solche stehen in
der benötigten Anzahl nur in grösseren
Städten zur Verfügung. Das städtische
Gewerbe wird zudem für alle möglichen

Dienstleistungen in Anspruch
genommen, für die Versorgung mit
Lebensmitteln, für das Beschlagen der
Pferde und das Reparieren der
Turnierausrüstung, für die Pflege der Verletzten

und — wofür die jüdischen
«Wucherer» benötigt werden - für das

Verpfänden von Wertgegenständen. Eine
mittelalterliche Stadt, überschwemmt
von Turnierteilnehmern, profitiert
somit ganz erheblich von der zahlungskräftigen

Besucherschaft und präsentiert

sich für die einreitenden Gäste im
Festtagskleid: Unrat und Misthaufen
hat man auf obrigkeitliche Weisung
hin entfernt, das Bettelvolk ist weitgehend

aus der Stadt vertrieben, die Häuser

tragen heraldischen Schmuck aus
Fahnen, Wimpeln und Wappenschilden.

Provisorische Einrichtungen wie
Tribünen, Zelte oder Abschrankungen
sind rechtzeitig aufgestellt worden.
Turniere können der Obrigkeit
allerdings auch Sorgen bereiten. Zum
Ausnahmezustand eines mittelalterlichen
Festes gehört die Gefahr, dass fröhliche
Ausgelassenheit in blutigen Tumult
umschlägt, dass aus dem Kampfspiel

m.!> ¦¦ mm i

ïfafofbfâl
y-' *

1«

s

Aufritt zum Turnier. Manessische Liederhandschrift.

eine Fehde wird. Seit dem späten
12.Jahrhundert sehen sich deshalb vor
allem in Zeiten politischer oder sozialer

Spannungen Königtum, Landesfürsten

und städtische Obrigkeiten genötigt,

zur Wahrung des Friedens den
Turnierbetrieb einzuschränken oder

sogar zu verbieten, freilich mit zweifelhaftem

Erfolg.
Im Hinblick auf die grausame
Verletzungsgefahr einerseits und die hohe

politische Verantwortung der adligen
Turnierteilnehmer anderseits erhebt
sich für uns die Frage nach dem Sinn
der ritterlichen Kampfspiele. Der
sportliche Erfolg steht offensichtlich
von Anfang an im Hintergrund. Wohl
winken den Siegern in der Tjost ideelle
und materielle Preise, doch wird von
den Zuschauern, namentlich von den

Frauen, das ehrenhafte Verhalten weit
höher eingeschätzt als ein Sieg. Noch
deutlicher ist diese Tendenz im Turnei
zu erkennen, denn in der Massenprügelei

dieses Kampfspiels werden gar keine

Siege ermittelt, und die als
Preisrichterinnen amtierenden Damen
begünstigen diejenigen, die am übelsten

zugerichtet worden sind. Materielle
Preise, z.B. Fingerringe oder Kleinodien,

sind ohnehin nicht wegen ihres
Verkaufswertes begehrt. Gewinnstreben

gilt im ritterlichen Ehrenkodex als

unanständig. Wertvolle Gaben haben
somit eher den Charakter von
Erinnerungsstücken, vergleichbar mit den

Kampfpreisen an den Leichenspielen
der homerischen Helden. Die
gesellschaftliche Verpflichtung, am Turnier
Mut zu beweisen und Ehre zu erwer-

:

'•::.

UaH

Tumierszene. Manessische Liederhandschrift.

ben, macht vor der Verletzungs- oder

gar Todesgefahr nicht halt, im Gegenteil.

Sie wird bewusst in Kauf genommen,

vielleicht sogar gesucht: Tjostie-
ren ohne Helm gilt im 15.Jahrhundert
nicht als Torheit, sondern als Ausdruck
besonders heldenhafter Gesinnung.
Mut und Freigebigkeit, «virtus» und
«dementia», schätzt man im Turnier
höher ein als die «mâze», die ebenfalls
zu den Rittertugenden zählende Kunst
des Masshaltens.
Schon in der Frühzeit des ^.Jahrhun¬
derts zeigen die Turnierfeste
ausgeprägte erotische Züge, namentlich in
der Frühlingszeit an Ostern und Pfingsten.

Kampfspiele und Liebeswerben
verbinden sich zum rituellen Minnespiel.

So etwa im Gralsturnier, bei dem
Ritter ein Zelt, «Gral» genannt, tjostie-
rend umkämpfen, in dem Frau Feie,
meist von einer Hure gespielt, den oder
die Sieger liegend erwartet — offenbar
die Überreste eines alten Hieros-Ga-
mos-Rituals -, oder bei dem vornehmlich

ikonographisch überlieferten

Kampf um die Minneburg, bei dem
turnierende Ritter versuchen, eine

Burgattrappe zu erstürmen, die von
Frauen mittels Rosen als Wurfgeschossen

verteidigt wird.
Tjostieren bildet in der ritterlichen
Gesellschaft einen Teil des höfischen
Frauendienstes. Die festliche Erotik
beschränkt sich freilich nicht auf das

ritualisierte Gesellschaftsspiel des

Minnewesens. Es kommt an den Turnierfesten

regelmässig zu sexuellen
Ausschweifungen, aus denen sich mitunter
handfeste Skandale entwickeln, stehen

38



Tjostszene, um 1500. Holzschnitt Nr. 101 aus «Die
Geverlichkeiten und ans Teils der Geschichten des

loblichen streytbaren und hochberumbten Helds und
Ritters Herr Tewrdannckhs», Nürnberg 1517.

Turnierhelden doch im Ruf, besonders
ausdauernde Liebhaber zu sein. Am
Rande des festlichen Turniers spielt
sich nicht selten ein lebhafter Heiratsmarkt

ab, indem adlige Eltern hoffen,
ihre Töchter unter die Haube zu bringen,

und liebeshungrige Ritter versuchen,

durch draufgängerisches Tjostie-
ren die Zuneigung eines Edelfräulens
zu gewinnen.
Die turnierfeindliche Haltung der Kirche

erklärt sich nicht bloss aus den als
heidnisch empfundenen Kampfspielbräuchen,

sondern auch aus der
erotischen Durchdringung des ritterlichen
Festwesens.

Im Spätmittelalter, seit dem ausgehenden

14.Jahrhundert, gestaltet sich das

Turnier angesichts der inflationären
Aushöhlung des Rittertitels immer
mehr zum Instrument altadligen Ex-
klusivstrebens. Die Turnierfähigkeit,
d. h. das Recht, zum Turnier zugelassen
zu werden, ist abhängig von der

Ahnenprobe, dem Nachweis rein adliger

Vorfahren, und entwickelt sich so

zum Mittel der gesellschaftlichen Ab-
schliessung gegen unten. Der
zunehmende Aufwand für festlichen Prunk
und standesgemässes Auftreten, gegen
den die Turniergesellschaften des

15.Jahrhunderts vergeblich ankämpfen,

schränkt die Zahl der Geschlechter,

die sich das teure Festvergnügen
leisten können, immer mehr ein und
verlagert den Turnierbetrieb an die
Fürsten- und Herrscherhöfe, wo die

Kampf- und Reiterspiele, namentlich
die verschiedenen Formen des
Quintanastechens, in den allegorisch überladenen

Hoffesten des Renaissance- und
Barockzeitalters aufgehen.

Literatur

Das ritterliche Turnier im Mittelalter. Beiträge
zu einer vergleichenden Formen- und
Verhaltensgeschichte des Rittertums, hrsg. von Josef
Fleckenstein, Göttingen 1986.

Ritter, als Strafe für Turnieren in die Hölle
verbannt, Ende 12.Jahrhundert. Nach einer Miniatur
aus dem «Hortus Deliciarum» von Herrad von

Landsberg.

i^

US

-*>

5^

J»

^ ^s

*X m U

i$
^
M& U^W&

39


	Das ritterliche Turnier des Mittelalters als Fest

