
Zeitschrift: Minaria Helvetica : Zeitschrift der Schweizerischen Gesellschaft für
historische Bergbauforschung = bulletin de la Société suisse des mines
= bollettino della Società svizzera di storia delle miniere

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Historische Bergbauforschung

Band: - (2000)

Heft: 20b

Artikel: Charles Fourier ou les prémisses d'un monde à venir

Autor: Ucciani, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1089778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1089778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Louis Ucciani

Charles Fourier ou les prémisses d'un monde à venir

Résumé

Au début du XIXe siècle, le franc-comtois Charles Fourier fut l'instigateur d'un
mouvement de pensée. Voyant dans les inégalités sociales et les souffrances de ses

contemporains le résultat de la civilisation, c'est-à-dire du mode d'organisation du

monde, il propose un changement radical, un monde où les passions ne seraient pas
entravées mais s'exprimeraient librement. Pour lui, c'est la réalisation de l'individu
qui permet la réalisation du monde et non l'inverse. A Condé-sur-Vesgre, on mettra
en chantier «une colonie sociale». Fourier ne parvient pas à s'entendre avec l'architecte
désigné et renie le projet qui, faute de moyens, sera finalement abandonné.

Zusammenfassung

Zu Anfang des 19. Jahrhundert gründet der Freigrafschäftler Charles Fourier eine

neue Denkbewegung. Da er den Ursprung der sozialen Ungleichheiten und der Leiden

seiner Zeitgenossen in der Zivilisation sieht, also in der Weltordnung, schlägt er
einen radikalen Wechsel vor, nämlich eine Weltordnung, in der die Gemütsbewegungen

nicht verboten, sondern frei ausgelebt werden. Er sieht in der Verwirklichung
des Individuums eine Möglichkeit zur Realisierung der Weltordnung, und nicht im
Gegenteil. In Condé-sur-Vesgre soll seine «Sozialkolonie» aufgebaut werden. Fourier

kann sich nicht mit dem vorgeschlagenen Architekten einigen und verwirft das

Projekt, das aus Mangel an Mitteln schliesslich aufgegeben wird.

Riassunto

All'inizio del XIX secolo il cittadino della Franca Contea Charles Fourier fu l'istigatore
di un movimento di pensiero. La vista delle ineguaglianze sociali e delle sofferenze
dei suoi contemporanei come risultato della civilizzazione e dell'organizzazione del
mondo moderno, lo indusse a proporre un cambiamento radicale del modo di vita nel

quale le passioni non fossero represse ma liberamente espresse. Per Fourier la realiz-
zazione dell'individuo permette la realizzazione del mondo e non l'opposto. A Con-
dé -sur-Vesges mise in cantiere una «colonia sociale» ma Fourier non raggiunse
un'intesa con l'architetto designato e rinunciö al progetto che, a seguito della scar-
sità di mezzi, venne definitivamente abbandonato.

Charles Fourier est né à Besançon le 7 avril 1772, il meurt à Paris le 9 octobre 1837.

Entre ces deux dates, une vie faite de rêves et de dure réalité. Pour celle-ci l'image de

l'attente d'un bienfaiteur assez courageux et fortuné pour engager la réalisation des

135



rêves, et l'image dernière de sa concierge venant le visiter, le trouvant mort, en
redingote, appuyé au bord de son lit. Sa réalité fut encore une fortune engloutie, des

petits emplois et de nombreuses tracasseries. Peut-être tout cela n'était-il que le prix
à payer pour que subsiste le pendant, ce qui s'écoulait de sa tête et de sa plume, une
œuvre. Mais, et c'est ce qui le distingue de gens de lettres et des philosophes, cette

œuvre n'est pas destinée à être œuvre, c'est-à-dire instance d'écriture en marge de la

vie, mais bien un plan, une stratégie de transformation de la vie. C'est en cela qu'elle
peut être vue comme engloutie par la réalité et renvoyée au rang de rêverie ; cela
serait son échec.

Pourtant dès 1800, alors qu'il est courtier à Lyon, Fourier publie ses premiers textes,
en 1808 paraît la Théorie des quatre mouvements et, dès 1815, Just Muiron,
fonctionnaire de préfecture entre en correspondance avec lui et devient son premier
disciple. Quelques années plus tard (1823), alors que Fourier vient de faire publier
Le traité de l'Association domestique agricole, Muiron constitue un groupe de

fidèles avec Clarisse Vigoureux, Victor Considérant, Gréa et Godet. Une dizaine
d'années après, alors que vient de paraître le Nouveau Monde Industriel et sociétaire

(1829) et qu'il commence à être reconnu, une dissidence saint simonienne rejoint
Muiron. Il s'agit notamment de Jules Lechevalier et d'Abel Transon qui participent à

la création de l'école sociétaire et lancent, en 1832, un hebdomadaire Le Phalanstère

ou la réforme industrielle qui, plus tard (1836) deviendra la Phalange.

Fig. 1 : Portrait de Charles Fourier. Archives Fig. 2 : Portrait de Victor Considérant. Archives

Départementales de la Haute Saône. Départementales de la Haute Saône.

136



Se constitue ainsi autour de Fourier un groupe actif qui propose ses théories en guise
de programme politique. Dès le début l'activité du Phalanstère se tourne vers la mise
en place des conditions de réalisation d'une phalange d'essai et met hors débat toute
discussion de politique intérieure, en se faisant le vulgarisateur (souvent contre Fourier

lui-même) des idées de celui-ci. Nous n'insisterons pas ici sur les débats internes

qui, à la longue, pourrirent le noyau des fouriéristes, mais remarquerons l'action
toute tournée vers la réalisation de la phalange d'essai. Dès le premier numéro du
Phalanstère paraît un texte signé de Fourier, Muiron et Paul Vigoureux intitulé «Statuts

de la société de fondation.» Dans un article attenant Fourier précise ses attentes

un tant soit peu réduites («la communauté serait une simple association»), comme
s'il anticipait les difficultés à venir. Pourtant un «bienfaiteur» se présente sous la

personne de Baudet-Dulary, médecin et député de Seine-et-Oise, un lieu est trouvé
Condé-sur-Vesgre. Dès le 15 novembre 1832 dans un article du Phalanstère, Baudet-

Dulary annonce le projet, décrit le lieu et le nomme (première distension) Colonie
sociétaire, le terme de phalanstère étant abandonné parce que trop bizarre pour le

public. Fourier le tiendra toujours dans une attitude mitigée face au projet et à sa

réalisation. Cependant, dès le départ, selon un témoignage de Lechevalier, il marque
sa présence : dans la négociation préalable de la mise en œuvre de ses idées, Fourier
s'est montré «aussi facile, aussi accommodant qu'il est ferme et inflexible dans
les calculs de la théorie. «Je suis pilote», dit-il, «je vous montrerai les usines à chercher,

les écueils à éviter. Après mes conseils, vous agirez à votre guise.» Pourtant
c'est néanmoins une certaine méfiance qui règne et le fidèle Considérant prévient
Baudet-Dulary : «Monsieur Fourier ne doit pas être maître absolu en choix des
manufactures et cultures. Cela serait au contraire une très mauvaise chose parce qu'il
a, en pratique, des idées entièrement fausses et même ridicules.» Cet écart entre la
théorie et sa pratique sera l'enjeu de ce qui deviendra le fouriérisme, où l'on reconnaîtra

à Fourier une invention théorique de rêves et une non pertinence pratique, due
à cette part de rêve. Cet écart qui sera admis et creusé par les disciples, constituera la
blessure de Fourier, pour qui la réalisation doit être à la mesure de la théorie,
flamboyante autant que le concept peut l'être.

Alors que le projet se dirige vers une concrétisation, Fourier envisage son débordement

en proposant dans le Phalanstère (décembre 1832-janvier 1833) l'idée d'une
multiplication des phalanges d'essai. Sans doute convenant que les choses n'allaient
pas dans son sens, la proposition visait à montrer (par ailleurs en accord avec la

thématique générale de la théorie) l'écart dans les compréhensions, l'écart entre ce

que le théoricien est capable de produire et ce que les gens sont capables de recevoir.
La concrétisation de l'écart va se manifester très vite autour du choix de l'architecte.
Une des caractéristiques de sa philosophie est d'avoir envisagé les rapports entre la
construction de l'espace et les mentalités. C'est très concerné et par l'urbanisme et

par l'architecture que Fourier reçoit les premiers plans de l'architecte choisi par
Baudet-Dulary. D'emblée le courant ne passe pas, les conceptions générales de Gengem-
bre, architecte ami de Baudet-Dulary, sont par trop marquées par l'idéal civilisé,
cible permanente de Fourier. Là où il faudrait opérer à l'économie (les fonds encais-

137



sés pour l'entreprise sont limités), Gengembre se montre dispendieux. Dans une lettre
à Muiron (2 mai 1833) on voit comment Fourier se désole de l'attitude bornée de son
architecte : «Il nous vient quelques actionnaires, il en viendrait beaucoup plus si

l'architecte n'avait pas tout retardé, pour essayer de nous faire, de guerre lasse, adopter

ses plans qu'il renouvelait sans cesse et dont lui-même aujourd'hui confesse le

ridicule ; mais l'orgueil le tourmentait. C'est un ergoteur qui veut rond si l'on veut
carré, et carré si on veut rond.» Fourier aux prises avec celui qui veut son indépendance

d'artiste s'est demandé s'il n'allait pas lui-même prendre les choses en main,
aidé par un «maître maçon». En la circonstance la visée de Fourier était celle d'une
architecture purement fonctionnelle, là où l'architecte voulait mettre ornements. On
reconnaîtra ici la volonté de l'efficacité contre celle de l'ornement ; ce qui ramené à

l'ensemble de la visée de Fourier pouvait être surprenant tant son texte semble dériver
en fioritures qui pourraient passer pour inutiles. Pour lui l'efficacité ne cède jamais
devant ce qu'il nomme la babiole ; autrement dit ce qui chez lui nous apparaît babiole

est en fait essentiel. Et quand il est question d'ornements, ceux-ci ne sont pas
livrés à la liberté de l'architecte qui conduit à la «licence anarchique des constructions

civilisées», mais deviennent des «ornements obligés» soumis à l'approbation
d'un «comité d'apparat». Au nom du visuisme qui impose que ce qui est imposé aux

yeux de tous ne soit que dans le respect non pas de celui qui commandite ou qui
habite mais aussi dans celui du passant et du voisin, l'architecture doit se conformer
à des règles strictes. C'est dans cette logique que les rapports de Fourier et Gengembre

se nouent jusqu'à ce que Fourier s'interroge sur les intentions cachées de

l'architecte qu'il soupçonne de vouloir «faire avorter la campagne, en dissipant les

capitaux à des folles constructions, à des babioles.» Mais la dissension s'accroît lorsque
l'architecte rechigne à réaliser une «me galerie». Fourier considère l'innovation comme

essentielle, elle permet de se préserver de l'extérieur et devient donc à sa façon
une maison, mais surtout elle permet de faire lien. Or cette dernière faculté est
centrale pour Fourier, il la classe comme une des exigences premières de la construction
des villes : «Que penserait-on de son beau salon si, pour y arriver, il fallait traverser
une cour encombrée de fumiers, un escalier obstrué de gravas et une anti-chambre
garnie de vieux meubles rustiques?»

Des retards, un abattement certain, le chantier de Condé-sur-Vesgre, capote peu à

peu. Fourier, le 16 août 1833, constate, dans la Phalange, le retard et reporte les

réjouissances plus tard, «en attendant on continue les travaux, et l'installation sera
d'autant plus facile en mai 1833». L'architecte congédié, les fonds se faisant rares,
l'Assemblée générale des actionnaires à Condé, le 22 septembre 1833, où se déplace
Fourier, signe la fin de l'expérience. Dans la fausse industrie, Fourier relate l'épisode
et signe son désaccord radical : «on a répandu que j'ai fait un essai à Condé-sur-
Vesgre, et «qu'il n'avait pas réussi» : c'est encore une des calomnies du pandémo-
nium ; je n'ai rien fait à Condé ; un architecte qui y dominait ne voulait rien admettre
de mon plan... Il commença par bâtir une grande «rapsodie provisoire» sur un
terrain fangeux au-dessous du niveau des eaux : je ne pouvais adhérer à ce galimatias de

bâtisse. J'abandonnai la partie, je ne m'en mêlai plus».

138



Ca pourrait passer pour fable, mais par-delà l'anecdote se profile la question essentielle
du rapport de la pratique à la théorie. Peut-on réaliser l'utopie Cela renvoie au
statut réel de ce qu'on élabore de théorie. Pour Fourier, qui réfute autant qu'il peut le
terme d'utopie, la réalisation est ce qui fonde la théorie. En effet pour lui ce qui ne
vise pas une transformation radicale de la société n'est pas une théorie, mais simplement

une adaptation du concept aux données d'un monde institutionnalisé. Sa

critique de la philosophie est la répétition de cela. L'écart absolu, maître mot de sa
visée théorique, pose que le monde réalisé est la manifestation d'un choix théorique
atrophié et que toute transformation doit s'attaquer au nœud matérialisant le choix.
Dénouer c'est rendre leur libre cours à toutes ces choses du monde entravées. Or ce

qui est retenu ou entravé c'est le substrat de la vie, ce qui nous porte : les passions.
La thèse centrale énonce que si nous observons des contradictions entre les passions,
elles ne sont que le résultat de leurs entraves. La civilisation, notre mode de gestion
et d'organisation du monde, impose une hiérarchie parmi les passions, elle les organise

et les distribue dans l'optique de son propre maintien. Fourier note l'échec de ce
mode de gestion qui ne produit qu'inégalités, souffrances et misères. L'important est

que l'individu, né du monde, se sente bien dans le monde. Qu'il s'y réalise et que
cette réalisation permette la réalisation du monde. Or s'il y a une constante dans

l'histoire de la civilisation c'est bien l'entrave faite aux passions, au nom de ce qu'elles
produisent anarchie et violence en s'opposant, par définition, à tout cadre. La proposition

de Fourier envisage une logique inverse, si les passions existent et si elles sont

multiples, elles obéissent au plan de la Création, et donc en suivant ce plan laissons-
leur libre cours. La passion produit certes perversion mais de ce qu'elle est entravée,
libre elle se développe dans l'harmonie. Il s'agirait donc de proposer une construction

où l'individu laisserait libre cours à toutes ses passions, et de vivre dans la
nouvelle harmonie des passions libérées de toute entrave.

Le phalanstère devient le lieu où les individus se distribuent et s'organisent suivant
cette logique des passions. Ainsi dans Dispositions de la phalange d'essai, Fourier
note : «Il est très important de prévenir l'arbitraire en construction : chaque fondateur

voudra distribuer à sa fantaisie. Il faut une méthode adaptée en tout point au jeu
des séries passionnées : nos architectes qui ne les connaissent pas, ne pourraient pas
déterminer le plan convenable ; cependant si le matériel est faussé en dispositions, il
en sera de même du passionnel.» Nous pouvons comprendre ici le rôle de l'architecte
et l'enjeu de la dispute avec celui de Condé. L'architecte, en tant qu'architecte, ne

doit pas suivre ses passions (encore civilisées), mais proposer les conditions spatiales

de leur libération. Il tient une place fondamentale, dans la civilisation il doit
construire ce qui néantise la civilisation. Sa qualité doit être la même que celle qui est

requise du philosophe : être capable de penser en dehors de la pensée ; avoir fait pour
lui et sa production l'écart absolu. Quand Fourier attribue à Gengembre la responsabilité

de l'échec de l'expérience de Condé, c'est, par-delà ce qu'ont bien voulu y voir
ses disciples, autre chose qu'un trait caractériel, mais bien un désaccord fondamental.

L'architecte et le philosophe ont la mission première de renoncer à leurs propres
passions pour permettre l'éclosion de celles des autres. Ils sont ceux qui doivent - et

139



c'est ce qui constitue leur caractère éthique - opérer la critique des passions pour
permettre leur libération.

L'épisode du phalanstère de Condé est exemplaire de la façon dont Fourier envisage
le passage à la réalisation. En même temps cela permet de qualifier la particularité de

son utopie où l'écart absolu prend toute sa signification. Le monde à réaliser n'est

pas la transformation du nôtre mais une rupture d'avec lui. Si les passions peuvent
s'y dérouler et s'y multiplier, les conditions matérielles doivent le permettre. Or penser

les conditions d'une passion libre passe par une transformation radicale de la

pensée, une contre-pensée en quelque sorte. Ceux qui seront conduits à matérialiser
ces conditions de possibilité devront avoir préalablement fait le travail de rupture.
C'est ce que n'avaient pas fait ici ni l'architecte, ni le financeur, et c'est ce qui a

condamné Fourier à son étrange solitude. Mais en même temps si la transformation
du monde demeure le but ultime du fouriérisme, cela passe par une phase préalable,
philosophique de la transformation de la pensée. En ce sens Fourier est philosophe,
non pas sous le sens traditionnel de la défense de la raison, mais en ce qu'il pose la

philosophie comme première. C'est elle qui seule peut poser les prémisses du monde
à venir.

Bibliographie sommaire :

Beecher (Jonathan). Charles Fourier. Paris, Fayard, 1993.

Debout (Simone). L'utopie de Charles Fourier. Dijon, Les Presses du réel, 1998.

Fourier (Charles). La Théorie des quatre mouvements. Dijon, Les Presses du réel, 1998.

Fourier (Charles). Le nouveau monde amoureux. Paris, Stock, 1998.

Fourier (Charles). Oeuvres complètes. Paris, Anthropos, 1966.

Tacussel (Patrick). Charles Fourier ou le jeu des passions. Paris, Desclée de Brouwer, 2000.

Ucciani (Louis). Charles Fourier ou la peur de la raison. Paris, Kimé, 2000.

Adresse de l'auteur : Louis Ucciani
F-25220 Amagney, France

140


	Charles Fourier ou les prémisses d'un monde à venir

