
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 116 (2024)

Artikel: Traumberuf SMB-Missionar : Wunschvorstellung, Wirklichkeit und
Wandel im 20. Jahrhundert

Autor: Miller, Barbara / Rees, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Traumberuf SMB-Missionar

Wunschvorstellung, Wirklichkeit und Wandel im 20. Jahrhundert

Barbara Miller und Simone Rees

In Immensee, einer zwischen dem Rigi und der Halbinsel
Chiemen eingebetteten Ortschaft an einer Bucht des Zu-
gersees, kann an einem Wegweiser die Himmelsrichtung
und Distanz nach Haiti, Kolumbien und Tansania, nach

Taiwan, Simbabwe und den Philippinen, sowie nach Japan,
Mozambique, Bolivien, Kenia und Peru abgelesen werden.1
Die Schilder verdeutlichen, dass das kleine Dorf im Kanton
Schwyz im Verlauf des 20. Jahrhunderts Knotenpunkt
globaler Beziehungen war.

Aufgestellt wurde dieser Wegweiser von der katholischen
Missionsgesellschaft Bethlehem (SMB), welche seit 1924

von hier aus Priester und Laienbrüder in aussereuropäische
Gebiete entsandte.2 Meist aus ärmeren, kinderreichen und
in ländlichen Gebieten beheimateten Familien stammend,
teilten diese Missionare3 einzigartige, transnationale Bio-
grafien und spielten eine elementare Rolle in der globalen
Verflechtung der Schweizer Gesellschaft.4 Durch die
Spendenkampagnen der SMB gelangten ihre Lebenswege und
Alltagsgeschichten in den öffentlichen Raum der Schweiz,
sie verkörperten die Globalität der katholischen Kirche und
eröffneten den heimischen Gläubigen ein Fenster zur Welt.
Angewiesen auf finanzielle wie personelle Unterstützung
investierten Missionen viel Kreativität in ihre breitangelegten

Werbekampagnen und die Menschen in der Heimat

konnten nachvollziehen, wie <Ihresgleichen> in weit entlegene

Weltregionen reisten, dort lebten und als <anders> kon-
zeptualisierten Menschen begegneten.

Dabei erreichten katholische Missionen, und vor allem
die SMB, insbesondere auch die ländlichen Teile der
Schweizer Bevölkerung und wirkten somit an den vermeintlichen

<Rändern der Ränder> sowohl des Kolonialismus als

auch der Moderne.5 Die katholischen Missionen konstruierten,

verfestigten und verbreiteten in ihren Kampagnen
Entwürfe des <Eigenen> und des (Anderem und waren damit
wichtige Akteurinnen der Schweizer Identitätsformation.6
Die im öffentlichen Raum omnipräsenten und bis heute gut
erinnerten Vorstellungen von Missionaren spielten in
diesem Prozess eine fundamentale Rolle.

Der Beruf als Missionar versprach Möglichkeiten für
Aufenthalte in geografisch weitentfernten Gebieten in einer
Zeit, in welcher Fernreisen noch einer kleinen Schicht der

Bevölkerung vorbehalten waren. Bis in die zweite Hälfte des

20. Jahrhunderts waren die «globalen Netzwerke des

Religiösen»7 von Missionarinnen und Missionaren durch ihre
bemerkenswerte Mobilität und gleichzeitig enge Vernetzung

aussergewöhnlich. Dieser Beruf bedeutete für Menschen

aus der Schweiz aber nicht nur räumliche Mobilität,
sondern auch soziale. SMB-Brüder und -Priester kamen

1 Dieser Artikel entstand im Rahmen des SNF-Forschungsprojektes
«Katholische Mission im Zeitalter von Kolonialismus und Dekoloni-
sation», das von 2017-2024 an der Universität Fribourg durchgeführt
wurde.

2 Organisatorisch handelte es sich bei der SMB um eine Gemeinschaft

aus Weltpriestern und Laienbrüdern, welche bis 1974 zwei deutlich
unterscheidbare Stände mit jeweiligen Pflichten und vor allem Rechten
formten. Letztere waren in der Regel gelernte Handwerker, die im
Gegensatz zu Priestern nicht geweiht wurden, aber ebenfalls das

Gelübde der Armut, des Zölibats und des Gehorsams abgelegt hatten.

3 Wer als Missionar anerkannt wird, ist in erster Linie eine Frage der
Zu- und Abschreibung und daher an Machtverhältnisse gebunden.
Frauen und aussereuropäische Menschen wurden in den zeitgenössischen

Diskursen nur selten offiziell als Missionare bezeichnet, obwohl
sie wichtige missionarische Tätigkeiten ausübten und missionarische

Räume und Inhalte massgeblich mitgestaltet haben. Habermas; Hölzl;
Mission global, S. 10-12. Auch Brüder wurden über lange Zeit,
teilweise bis in die 1950er-Jahre, nicht als «wahre» Missionare anerkannt.
In diesem Artikel bezieht sich der Begriff «Bethlehem-Missionare» auf
die durch die SMB angestellten Laienbrüder und Weltpriester.

4
Egger: Transnationale Biographien.

5 Fischer-Tiné; Purtschert (Hg.): Colonial Switzerland.

6 Zu den Kampagnen katholischer Missionen in der Schweizer
Nachkriegszeit und den darin enthaltenen Identitäts- sowie Alteritätsent-
würfe: Bleuer; Miller: Verkörpern - Verfestigen - Verflechten.

7 Rebekka Habermas spricht auch von der «most entangled» Berufs¬

gruppe. Habermas: Mission im 19Jahrhundert. Siehe weiter: Wendt:
Mission transnational, transkolonial, global; Ratschiller; Wetjen (Hg.):
Verflochtene Mission.

117



über die religiöse Berufung in veränderte Machtpositionen
und wirkten in Weltregionen, in welchen sie aufgrund ihrer
Herkunft und Hautfarbe zur weissen8 Elite gehörten.9

An der Figur <des Missionars) zeichnen wir in diesem
Artikel nach, wie ein Traumberufmedial konstruiert wurde,
welche Vorstellungen und Fantasien damit verknüpft waren
und welche Möglichkeiten sich durch die missionarische
Laufbahn ergeben konnten. Ferner wird aber auch aufgezeigt,

wie Vorstellungen auf reale Gegebenheiten prallten,
wie die spezifischen Strukturen der Einsatzgebiete sowohl
Handlungsräume eröffneten als auch missionarischen
Herrschaftsfantasien und Machtansprüchen Grenzen setzten.
Schliesslich lassen sich Adaptionen und Veränderungsprozesse

in der Idealvorstellung <eines Missionars) in der zweiten

Hälfte des 20. Jahrhunderts beleuchten, mit denen auf
den geopolitischen und gesellschaftlichen Wandel reagiert
werden sollte. Die damit einhergehenden Debatten und
Diskussionen offenbaren Persistenzen und Brüche, die weit
über die Frage nach missionarischen Merkmalen hinausreichen.

Gerade diese ambivalenten Spannungen und Konflikte

um die Aushandlung <des Missionars) werden aber nur
in einer verflechtungsgeschichtlichen Perspektive greifbar.
Es bedarf eines transregionalen Analyserahmens, in dem
Quellen aus der heimischen Institution in Immensee und
solche aus dem missionarischen Einsatzgebiet überkreuzt
betrachtet werden. Nur so wird diese Geschichte in ihrer

ganzen Komplexität, Uneinheitlichkeit und Widersprüchlichkeit

fassbar.

Bewerbung, Laufbahn und Wandel
eines Berufs

Bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts war die missionarische
Aktivität der katholischen Schweiz vor allem durch die
vereinzelte Entsendung von Missionaren und die Gründung

von Ordensniederlassungen geprägt. So unterhielten
etwa die Kapuziner im 18. Jahrhundert eine Gebietsmission
in Russland und ab 1843 in Indien. Die Benediktiner aus
dem Kloster Einsiedeln gründeten 1854 eine Niederlassung
in den USA, von wo aus sie die in den Reservaten lebende
autochthone Bevölkerung zu missionieren suchten.10 Die
entscheidenden Impulse für eine breite katholische
Missionsbewegung kamen erst in der Zwischenkriegszeit, als

neue Missionsorganisationen gegründet und bestehende
ihre Aktivitäten global ausweiteten. Nach 1945 verzeichnete
sie durch die Intensivierung der Werbeanstrengungen einen
massiven Zuwachs sowohl in finanzieller wie in personeller
Hinsicht11 und erlebte in den 1950er und beginnenden
1960er-Jahre ihre eigentliche Hochphase.12

Diese Aufbruchstimmung gipfelte in der Durchführung
eines «Missionsjahrs» 1960/61.13 In dieser Grossaktion
wurde breit über die Tätigkeiten der katholischen Mission
informiert und um Spenden sowie Nachwuchs geworben.14
Das «Missionsjahr» war ein voller Erfolg und schloss mit
einem Spendenresultat von fast 17,5 Millionen Franken,19

was in der Perspektive der Missionen die «wohl noch nie

8 Um zu unterstreichen, dass es sich bei weiss nicht um eine biologische,
sondern um eine sozial konstruierte Kategorie handelt, welche
allerdings stets reale Auswirkungen auf die Verteilung von Privilegien und
Macht hatte, wird hier eine kursivierte Schreibweise gewählt. Das

Adjektiv <Schwarz> indessen wird gross und nicht kursiv geschrieben,
was der aktuellen Politik anti-rassistischer Aktivisten und Aktivistinnen
entspricht und als Selbstbezeichnung auf die geteilte Erfahrung
kolonialrassistischer Diskriminierung verweist. Ferner wird das N_Wort
hier durch einen Unterstrich zensuriert, um die verletzende Wirkung
des rassistischen Begriffes nicht zu reproduzieren.

9 Die Teilhabe am Machtanspruch einer weissen Führungsschicht bedeutet

dabei nicht, dass diese als homogene Einheit begriffen werden kann.
Vielmehr musste das «Weisssein» als fragiles Band zwischen Gruppen
unterschiedlicher sozialer und nationaler Herkunft, religiöser Ausrichtung

oder Geschlecht, Generationen und beruflicher Funktionen stets
aufs Neue reproduziert werden, da daran die zu legitimierenden
Privilegien gebunden waren. Siehe zum Beispiel: Charumbira: Becoming
Imperial, S. 167.

10 Menrath: Mission Sitting Bull.

11 Im internationalen Vergleich stellte dies eine verzögerte Entwicklung
dar. Frankreich oder Deutschland verzeichneten beispielsweise bereits
seit den 1820er-Jahren eine Zunahme an katholischen Missionsvereinigungen,

wobei sich diese zunächst aufdie sogenannte «Volksmission»
der heimischen Gläubigen konzentrierten und dann ab der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts verstärkt auch aussereuropäische Gebiete

einbezogen. U. a. Faschingeder: Missionsgeschichte als Beziehungsgeschichte;

Hölzl: Aus der Zeit gefallen?

12 Altermatt; Widmer: Das Schweizerische Missionswesen.

13 Hauptträger waren die katholischen Jugendverbände, die Schweizeri¬
sche Bischofskonferenz, die verschiedenen Missionsinstitute und die

Päpstlichen Missionswerke, o. A.: Einführung, S. 3.

14 In der eigens für das Missionsjahr herausgegebenen Illustrierten wurde
eingangs betont, dass es sich nicht um eine der «üblichen Geldsammlungen»

handle, sondern dass das Missionsjahr ein Versuch sei, «einer

ganzen Generation eine echt missionarische Haltung zu schenken».

Hengartner: Das Missionsjahr - ein kühnes Attentat, S. 2.

15 Heim: Ergebnis des Missionsjahres: 17,4 Millionen, S.626.

118



dagewesene Hilfs- und Geberbereitschaft» der Schweizer
Gesellschaft für aussereuropäische Gebiete belegte.16 Bis
Mitte der 1960er-Jahre nahmen ebenso die für die Mission
arbeitenden Priester, Schwestern und Laienhelfenden
kontinuierlich zu: Zwischen 1955 und 1966 stieg die Anzahl
der Schweizer Personen im Missionseinsatz von 1383 auf
1964 an.1.

Diese Hochphase in der Nachkriegszeit war inhaltlich
wie diskursiv durch die Bedingungen des Kalten Krieges,
die Dekolonisationsprozesse in Asien und Afrika, das

Aufkommen der vermeintlich säkularen Entwicklungshilfe
und das Ende des rassischen Paradigmas> strukturiert. Diese
veränderten Kontexte bedeuteten für die SMB und ihre
Missionare einen Moment der Möglichkeit und der
Unsicherheit zugleich: Es entstanden sowohl neue Problemfelder
und Konkurrenzsituationen als auch erweiterte Denkhorizonte

über die zukünftige Ausgestaltung globaler Verhältnisse

und die Rolle des Religiösen.18 Der Blick auf die
medial konstruierten <Missionarsbilder>, auf die Internatio-
nalität der missionarischen Ausbildung sowie auf die
Reaktionen der SMB angesichts des tiefgreifenden,
weltumspannenden soziopolitischen Wandels legt dabei das

Spanungsverhältnis von Modernisierungsbestrebungen und
der Persistenz wirkmächtiger Narrative und Politiken offen.

16 Ammann: Die Missionshilfe muss wesentlich sein, S. 81. Gemäss dem
im Vorfeld festgelegten Verteilschlüssel entfielen auf jeden Schweizer
Missionar rund 7000 Franken, womit die SMB allein für ihr Missionsgebiet

im kolonialen Simbabwe rund 800000 Franken zugesprochen
erhielt vgl. o. A.: Schlussabrechnung des Missionsjahres, S. 193.

17 Odermatt: Der finanzielle Beitrag, S. 99.

18 Zur Deutung der Dekolonisation als «moment ofuncertainty», Cooper:
Development, Modernization, and the Social Sciences in the Era of
Decolonization, S. 10.

" Böhi: Wir fahren zu den N_, S. 67.

20 Die Exotisierung war spätestens seit dem Fin de Siècle eine populäre
Form europäischer Diskurse über koloniale Gebiete und Menschen,
siehe: Bongie: Exotic Memories.

21 Zur Rolle der missionarischen Opfertheologie in der Identitätskonst¬
ruktion der Missionare, Weidert: «Solche Männer erobern die Welt».

22 Zur soldatischen Männlichkeit im deutschsprachigen Raum, Seifert:

Identität, Militär, Geschlecht.

23 Michlig: Auf Eroberungsreisen für Christus.

24 Winterhaider: Missionar und Baumeister, S.78.

Mediale Konstruktion kolonialer Männlichkeit

1939 fragte ein SMB-Missionar in der hauseigenen
Monatszeitschrift «Bethlehem» das Schweizer Publikum, welch
«Bubenherz» nicht höherschlagen würde, sobald es von
«Räubergeschichten hört, von Jagden auf Tiger, Elefanten
und Leoparden, von Menschenfressern und ähnlichen

Dingen». So sei es nämlich auch ihm ergangen, beschrieb der
Autor, als er Jahre zuvor an Lichtbildervorträgen den
Missionaren zugehört und sich anschliessend für diesen
beruflichen Werdegang entschieden habe.19 Die Medienkampagnen

der katholischen Missionen zielten nicht nur darauf
ab, Spenden zu generieren und die Gläubigen somit von
dem missionarischen Vorhaben zu überzeugen, sondern
insbesondere auch j ungen Nachwuchs zu begeistern und für
die Mission zu mobilisieren. Werbewirksam wurde dabei
ein Bild des Missionars konstruiert, in dem sich religiöse
Berufung mit kolonialen Fantasien vermischte und dadurch

grosse Attraktivität ausübte.
Die kirchliche Laufbahn erhielt durch das missionarische

Einsatzgebiet im aussereuropäischen Raum eine Dimension,

in der exotisierte Sehnsuchtsträume bedient werden
konnten.20 Die Missionsgebiete — dargestellt als prähistorische

Regionen, bevölkert von vermeintlich wilden und
gefährlichen Tieren und Menschen — erschienen als potenzielle

Räume für Entdeckungen und Abenteuer; als Orte, in
welchen sich heroische Männlichkeit entfalten konnte. In
den Kampagnen der SMB wurde der Missionar als Mann
zelebriert, welcher sich kampfbereit der bedrohenden Tierwelt,

dem extremen Klima, den als primitiv imaginierten
Menschen, den rudimentären Hygienebedingungen und
tropischen Krankheiten stellen würde. Dieses heroische Bild
des auf alle Annehmlichkeiten verzichtenden Missionars
kulminierte im finalen Opfertod, welcher märtyrerische
Anklänge hatte.21

Zur Konstruktion des in einer hostilen Umgebung
agierenden religiösen Kämpfers luden die Kampagnen der SMB
das Missionarsbild mit soldatischer Männlichkeit auf,22 wobei

imperiale Eroberungsnarratologien mit christlicher
Bekehrungsterminologie verknüpft wurden. So seien
Missionare etwa auf «Eroberungsreisen für Christus»21 und
Missionsstationen wurden als ihr «Reich»24 bezeichnet,
wodurch die Priester als Herrscher und Führer erschienen.
Auch Naturbeschriebe waren regelmässig durchzogen mit
der religiösen Übersetzung von kolonialen Eroberungstopoi
und Rückständigkeitsklischees, wodurch Vorstellungen von
aussereuropäischer Wildheit und Primitivität zementiert

119



Abb. 1 und2: Zwei Illustrationen aus der Zeitschrift «Das kleine Bethlehem», die in den 1950er-Jahren koloniale Superioritätsfantasien vermittelten.

und missionarische Männlichkeit akzentuiert wurden: Die
afrikanische Landschaft habe «etwas unsäglich Verlockendes

und Berauschendes» für den «bodenhungrigen
Europäer», der «diese scheinbar herrenlose Natur unter seinen
Fuss zu zwingen» suche.25 In den missionarischen Diskursen
zivilisierte, zähmte und (unter)ordnete der Schweizer Priester

die aussereuropäische Landschaft analog zu den dort
autochthonen Menschen, denn «der Missionar ist nicht nur
gekommen', den Menschen zu taufen, sondern auch Land
und Feld und Busch und Acker».26

Dieses Bild des Missionars konstruierte sich stets in
Abgrenzung zum (Anderen;. Im medialen Othering-Prozess
wurde dabei oft gerade der feminisierte oder infantilisierte
aussereuropäische Mann als verzerrter Spiegel herangezogen,

in welchem sich der Schweizer Missionar — und in
seiner Verlängerung generell der Schweizer Mann — als

überlegen imaginieren konnte.27 Zur Sicherstellung und
Aufrechterhaltung dieser über Rassifizierungsprozesse
konstruierten Vorherrschaft musste die inferiore Differenz des

<Anderen> stets aufs Neue reproduziert werden.28

Das bis in die 1960er-Jahre hegemoniale Bild des
katholischen Missionars beruhte somit auf Führerschaft, Stärke,

Wagemut und Fleiss. Die heroische Selbstdarstellung des

die Welt bereisenden Abenteurers wurde dabei sogar dort
aufrechterhalten, wo sie offen den veröffentlichten
Erfahrungen der Missionare widersprachen. So wurden die
Schweizer Kinder nach einem eintönigen Bericht aus dem
missionarischen Alltag in der Kinderzeitschrift der SMB

«Das Kleine Bethlehem» dahingehend beschwichtigt, dass

sie nicht «enttäuscht» sein sollten. Den Missionar als «tüchtigen

Löwen- und Elefantenjäger, als wagemutigen Pionier,
der in unbekanntes Land vorstösst, unter Lebensgefahr
wilde N_stämme aufsucht, um ihnen als erster das Licht des

Glaubens zu bringen» gebe es nämlich nach wie vor.29 Diese

nostalgische Perpetuierung von patriarchalen Kolonialfantasien

erfolgte auch visuell. In Fotografien und Karikaturen
wurde der Missionar mit dem Tropenhelm oder abenteuerlich

auf dem Schiff stehend abgebildet, Riesenschlangen
tötend oder zwischen «fläuptlingen» väterlich vermittelnd
(siehe Abb. 1 und 2).

Dies verweist auf die Wirkmächtigkeit kolonialer
Imaginationen und religiöser Errettungsvorstellungen im
missionarischen Werbebild. Die priesterlich-asketischen
Grundtugenden des Gehorsams, der Ehelosigkeit und der Armut
erfuhren in der Repräsentation des Missionars als die
höchste Form der religiösen Nachfolge im Sinne einer
unmittelbaren Sukzession des Leidensweg Christi ihre
Vollendung und wurden gleichzeitig um eine kämpferische,

25 Ineichen: Missionsstation Driefontein, S. 60.

26 Bruggmann: Mission und Landwirtschaft, S. 498-499.

27 Zum missionarischen Othering-Prozess im protestantischen Kontext,
Harries: Butterflies & Barbarians.

28 Stoler; Cooper: Between Metropole and Colony, S. 7.

29 o. A.: Piauder Winkel, S. 78.

120



maskuline Dimension erweitert. Damit erhielt die eher

geistlich-weitabgewandte Figur des katholischen Priesters
eine betont aktive, tätige Ergänzung. Dem potenziellen
Nachwuchs in der Schweiz wurde erklärt, dass die Schweizer
Missionare nämlich nicht einfach nur von der Kanzel
predigen würden, sondern sie seien «Männer an dem Pflug»,
«Bauleute Gottes»30 und ein Missionar sei immer auch
«Baumeister»31. Damit stellten sie ein breites Bild religiöser
Berufe bereit, das durch die Repräsentation des Brudermissionars

noch einmal ausgeweitet wurde.
Von der Phase nach dem Zweiten Weltkrieg bis in die

beginnenden 1960er-Jahre, in der die SMB drei neue
Missionsgebiete übernahm und bestehende massiv ausgeweitet
werden konnten, stellten die Tätigkeiten der Brüder eine

dringend benötigte Unterstützung für die Priester dar - eine
Tatsache, welche ihre Darstellung in den heimischen
Spendenkampagnen grundlegend veränderte. Die Berufung als

Laie für die Mission eröffnete Teilhabemöglichkeiten
jenseits des akademischen Theologiestudiums. Auch hier
wurde bewusst versucht, die Vorstellung eines «Betbruders,
[...] ein Dasein ohne Schwung und persönliche Initiative»32
durch die Zuschreibung eines äusserst tätigen Lebens zu
dekonstruieren und damit attraktiv zu gestalten.

Ein Bruder sei die «rechte Hand des Missionars», ein
«Mann mit zwanzig Berufen», der eine «schwierige
Aufgabe» habe, wurde dem Schweizer Publikum erklärt. Ein
Bruder müsse nämlich der Welt zeigen, dass «das Christentum

nicht eine Angelegenheit für ein paar fromme Seelen

ist, die ihr persönliches Heil sichern wollen», sondern ein

«Sauerteig, der unser ganzes Leben umgestalten soll».33 Er
wurde als «Nährvater des Erlösers» sowie als «grosser Helfer

30 Ineichen: Missionsstation Driefontein, S. 64.

31 Winterhaider: Missionar und Baumeister.

32 Elsener: Das missionarische Anliegen des Monats, S. 111.

33 Elsener: Das missionarische Anliegen des Monats, S. 111.

34 Waldispühl: Bruder Puff, S. 45.

35 Elsener: Das missionarische Anliegen des Monats, S. 111.

36 Huber: Missionsbrüder, S. 86.

37 Kaiser: Eine verkümmerte Existenz?

38 o. A.: Werbung, S. 91.

39 o. A.: Werbung, S. 62.

40 Hengartner: Die Rolle des Bruder-Missionars, S. 70.

41 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 156.

der Mutter Gottes und des göttlichen Kindes» dargestellt
und der biblischen Figur des Josef gleichgesetzt.34 Im
Gegensatz zum Missionspriester, der mit Christus verglichen
wurde, wurde das Bruderbild als menschlich, tangibel und
lebensnah konstruiert.

Die Darstellung von Missionsbrüdern in den Kampagnen

der SMB bot ein grosses Identifikationspotenzial für
die heimischen Gläubigen, die vielfach ihren sozialen und
beruflichen Hintergrund teilten: Das Selbstbild der Schweizer,

die sich gerne als Inbegriffvon hoher Handwerkskunst,
Präzision und Zuverlässigkeit vorstellten, wurde über die

Figur des Missionsbruders in ein koloniales Umfeld
transferiert und vor dem Hintergrund des Anderen* weiter
verfestigt. Brüder würden «perfekte, geschickte Arbeit»
verrichten und mit «schwieligen Händen und Schweiss auf
der Stirn» sei ein solcher Mensch «dem missionarischen
Volke beredtes Beispiel dafür, wie gelebtes Christentum
aussieht».35 Deshalb müsse er auch als «Missionar im vollen
Sinne des Wortes» anerkannt werden.36 Missionsbrüder
seien keineswegs eine «verkümmerte Existenz»,37 sondern

«freudige und fleissige Missionshelfer»38 - Männer, die als

Schreiner, Schlosser, Bauern und Gärtner Seite an Seite mit
dem Missionar an der Ausbreitung des Reiches Christi
arbeiteten.39 Im Gegensatz zur sozialen Stellung der Arbeiter
in der Heimat wurde der Bruder in den Kolonien als «in
seinem Reich ein ungekrönter König» dargestellt, wodurch
koloniale Herrschaftsfantasien aufgegriffen wurden.40 Dem
Schweizer Bruder wurde eine paternalistische Autorität über
Kolonisierte zugesprochen, von denen er Ergebenheit,
Ehrfurcht und unterwürfige Knechtschaft erwarten konnte.

Stationen missionarischer Ausbildungswege
Dass in der Werbestrategie der SMB der für das

priestermissionarische Berufsbild charakteristische Elitismus über
die Betonung bäuerlicher Einfachheit, körperlicher Aktivität

und über die Figur des Brudermissionars aufgeweicht
wurde, resultierte vor allem aus ihrem spezifischen
Rekrutierungsraum: Die meisten SMB-Missionare stammten aus
«Bauernkreisen» und damit aus «ruhigen, mässigen, mehr
konservativen, ländlichen Kreisen».41 Dieser Fokus basierte
auf dem ursprünglichen Gründungszweck der apostolischen

Schule Bethlehem 1895, welcher die Ausbildung von
Söhnen armer Familien vorsah, um diese dann in verlassene

Pfarreien zu entsenden - ein Charakteristikum, welches
auch nach der Umwandlung in ein Seminar für auswärtige
Missionen 1921 bestehen blieb.

121



Der Wandel der SMB zu einer global tätigen
Missionsgesellschaft war eng verflochten mit dem Paradigmenwechsel

der katholischen Mission in der Zwischenkriegszeit
sowie dem global verbreiteten und reproduzierten Bild der
Schweiz. Als Abkehr auf die Überschneidungen von imperialen

Bestrebungen mit religiösen Bekehrungsbemühungen,
welche während dem Ersten Weltkrieg deutlich wurden,

suchte der Vatikan die katholische Mission unter
gewandelter Form erneut zu mobilisieren. Die Schweizer

Bevölkerung mit ihrem Ruf als imperial unbelastet und
politisch neutral, erschien dabei als regelrecht prädestiniert
für dieses Vorhaben. So wandelte 1921 ein päpstliches
Dekret die apostolische Schule Bethlehem in das «Schweizerische

Seminar für Auslandmissionen» um, welches ab

1934 als «Societas Missionaria de Bethlehem in Helvetien»
(SMB) operierte.

1922 wurde das Priesterseminar von der apostolischen
Schule abgetrennt und zuerst nach Wolhusen, ab 1932
dann nach Schöneck in Emmetten, im Kanton Nidwaiden
verlegt. Die fortan als Gymnasium geführte Schule in
Immensee erhielt bereits 1920 die eidgenössische Maturitäts-
berechtigung.42 Da sie bis in die 1960er-Jahre mit
verhältnismässig niedrigen Kosten verbunden war,43 wurde sie
insbesondere von Schülern aus wenig begüterten und
kinderreichen Familien als Ort gesehen, wo man «billig studieren

konnte».44 Nach Angaben der SMB habe bis zum Zweiten

Weltkrieg eigentlich keine Werbung betrieben werden
müssen.45

Der Pensionspreis betrug bis Mitte der 1960er-Jahre
rund 1500 Franken, wobei viele Schüler durch kantonale
Stipendien unterstützt wurden. Nicht selten mussten die
Schüler aber auch selber direkt bei Gönnern und Gönnerinnen

der Mission Kollekten sammeln, um ihre
Studiengebühren zu bezahlen.46

42 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 171. Damit war das

Gymnasium der SMB die einzige Missionsschule mit eidgenössischer
Anerkennung bis 1963.

43 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 152.

44 Heim: 70 Jahre Gymnasium Immensee, S.476.

45 Blöchliger: Meine lieben Mitbrüder, S. 151.

46 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 156.

47 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 173.

48 Heim: 70 Jahre Gymnasium Immensee, S.476

Für die Aufnahme wurde neben der schulischen,
charakterlichen und religiösen Eignung vorausgesetzt, dass sich der

Zögling «mit dem Gedanken trage», später Theologie zu
studieren. Auch wenn diese «schwierige Klausel» bewusst
offen formuliert wurde, war klar, dass die Ausbildung in
Immensee zumindest auf ein theologisches Studium, noch
besser auf eine Laufbahn als katholischer Missionar für die
SMB, hinauslaufen sollte.47 Von den 824 Maturanden, die
bis 1966 das Gymnasium in Immensee durchliefen, schlössen

sich 350 der Missionsgesellschaft an.48

Zu den SMB-internen Bildungsinstituten zählten in der
Mitte des 20. Jahrhunderts auch zwei Progymnasien in den
Kantonen St. Gallen und Fribourg.49 Bereits diese beiden

Progymnasien sollten «Jünglinge, die Missionspriester werden

wollen, aufdiesen Berufvorbreiten» und ihre Erziehung
war «dem Charakter und Zweck der Gesellschaft entsprechend

aufden Missionsberufeingestellt».50 Alle Bethlehem-
Institutionen waren als Internate angelegt, wodurch die
Studenten rund um die Uhr betreut wurden. Dies ermögliche

es, dass «der Schüler nicht nur von der Familie und
von den spärlichen Religionsstunden her, sondern von der
Glaubens- und Lebensgemeinschaft der Erzieher und Schüler

her als gesamte Persönlichkeit zur religiösen Reife»

angespornt werde.51

Der Eintritt in die Missionsgesellschaft erfolgte anschliessend

über ein dreistufiges Verfahren: Sowohl Kleriker wie
auch Brüder durchliefen nach der Matura beziehungsweise
nach abgeschlossener Berufsausbildung ein Einführungsjahr.

Damit sollte die «Berufstauglichkeit der Einzelnen»

geprüft werden können und es beinhaltete geistliche Lesungen,

religiöse Gruppengespräche, Meditation und gemeinsames

Gebet.52 Aufbauend darauf erfolgte die «Berufsausbildung»,

welche für Brüder ein Seminarjahr vorsah, für
Priester das philosophisch-theologische Studium.53 Das

49 Das Progymnasium Rebstein wurde bis 1973 von der SMB geführt,
dasjenige in Fribourg bereits in den 1960er-Jahren in eine Sekundärschule

umgewandelt.

50 Jahresbericht der Lehranstalten der Missionsgesellschaft Bethlehem, in:
StALU, Archiv SMB, Gymnasium 1931-1963.

51 Eckert: Religiöse Vorteile des Internats, S.477.

52 Konstitutionen Generalkapitel 1967, in: StALU, Archiv SMB, Kons¬

titutionen, S. 10.

53 Im Kontext der Mission im kolonialen Simbabwe wurden zwar Brü¬
derschulen angedacht, allerdings wurde dieses Vorhaben nicht umgesetzt:

Sitzungsprotokoll des Generalrates vom 12./13.1.1944, in:
StALU, Archiv SMB, Protokolle der Generalratssitzungen.

122



Abb. 3: Missionshaus in Immensee, 1971.

Seminarjahr der Brüder umfasste eine «vertiefte Unterweisung

in der hl. Schrift, in der Liturgie und in der christlichen
Glaubenslehre, eine Einführung in die missionarische
Situation, in den sozialen Dienst und in die notwendigen Spra-

54 Konstitutionen Generalkapitel 1967, in: StALU, Archiv SMB, Kons¬

titutionen, S. 15.

55 Jahresbericht der Lehranstalten der Missionsgesellschaft Bethlehem, in:
StALU, Archiv SMB, Gymnasium 1931-1963.

56 Nach der Übernahme eines Missionsgebietes in einer englischen Sied¬

lerkolonie wurde Englischunterricht zu einem gymnasialen Fach und
im Seminar weiter ausgebaut, Sitzungsprotokoll des Generalrates vom
20.1.1940, in: StALu, Archiv SMB, Protokolle der Generalratssitzungen.

57 Sitzungsprotokoll des Generalrates vom 12./13.10.1940, in: StALU,
Archiv SMB, Protokolle der Generalratssitzungen.

58 Jahresbericht der Lehranstalten der Missionsgesellschaft Bethlehem, in:
StALU, Archiv SMB, Gymnasium 1931-1963.

chen», damit sie «ihre Berufung als Diakonie der Kirche an
den Menschen begreifen» lernten.54

Die Ausbildung zum Priester-Missionar orientierte sich
mit ihrer Studienordnung an jenen der päpstlichen Seminare

und wurde «mit besonderer Berücksichtigung der
missionarischen Ausbildung» ergänzt.55 Der Stundenplan
wurde immer spezifischer aufdie jeweiligen Missionsgebiete
zugeschnitten.56 So wurde etwa 1940 ein Kurs für die
«eingeborene Volkskunde» eingeführt.57 Die Ausbildung
beinhaltete Vorlesungen zu Missionspastoral, Kirchengeschichte
und Missionsrecht, aber auch Kurse zu Medizin und
Englisch. Des Weiteren konnten Seminare zu jährlich variierenden

Thematiken wie «Die geistlichen Strömungen in
Afrika» (1957) oder «Probleme der Afrikamission» (1961)
besucht werden.58

Trotz der Bemühungen der Gesellschaft, auch in der

französisch-sprachigen Schweiz Mitglieder zu rekrutieren,
stammten die meisten Priester sowie Brüder aus der

123



Anzahl Mitglieder nach Kantonen

120

1 1
1 1 1 _

1, 1 1
1 1

vö ^ & ÔV & <$> ^ & & <P ^ A° # ^ -v° &
<hP

Deutschschweiz. Dazu kamen acht Priester, die ausserhalb
der Schweiz geboren worden waren, aber ebenfalls die
schweizerischen Bildungseinrichtungen durchlaufen
hatten.59

Eine internationale Ausweitung im Sinne der Gründung
von Gesellschaftszweigen in anderen Ländern wurde immer
wieder anvisiert, beispielsweise in Spanien oder in den USA,
und gewann in der missionarischen Hochphase zu Beginn
der 1960er-Jahre zusätzlich an Aktualität. Dabei wurde von
einem Missionar auch eine veränderte Stimmungslage in
der Missionsgesellschaft selbst als auschlaggebend betrachtet.

Zwar würden «Schweizer nach wie vor lieber mit
Schweizern arbeiten», doch sei diese Haltung nicht mehr so

ausgeprägt, wie vor zwanzig Jahren und die «heutige
Jugend» sei «nationaler Abgrenzung abhold».60 Realisiert
wurde diese Internationalisierung der Gesellschaft aber aus
unterschiedlichen Gründen nicht.61

In den Konstitutionen der SMB wurde betont,
angesichts ihres missionarischen Auftrags sei es insbesondere für
die Kleriker zentral, dass sie «mit der Welt, in der sie wirken
werden, vertraut» gemacht würden und deshalb sei der
Kontakt mit anderen, vor allem sozialen Wissenschaften zu
fördern.62 Entsprechend waren SMB-Priester mit Akademikern

unterschiedlichster Disziplinen an Schweizer
Institutionen vernetzt. Beispielhaft zeigt sich dies in den Tä-

Abb. 4: Diagramm zu den SMB-Mit-
gliedern 1930-2016. Eigene Darstellung

anhand des Nekrologiums."

tigkeiten einer prominenten Figur der SMB, Johannes
Beckmann. Er unterrichtete an der Universität Fribourg,
stand innerhalb der SMB als Berater dem Generalrat bei,
unternahm verschiedene Forschungsreisen, hielt Vorlesungen

am Tropeninstitut in Basel und gründete die international

renommierte «Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft».63

Seine Überlegungen speisten sich vor allem aus
seiner regen Korrespondenz mit SMB-Missionaren in der

ganzen Welt, welche ihm nebst Erfahrungen auch lokale

59 Elsener: Die uns vorausgegangen sind.

60 Heim: Ausweitung der SMB?, S. 65.

61 Während es für die USA vor allem die dort arbeitenden SMB-Missio-
nare selbst waren, die tätig werden wollten und durch die Leitung in
der Schweiz gebremst wurden, waren hinsichtlich der Eröffnung eines

kleinen Seminars in Spanien bereits erste Erkundungen eingeholt worden.

Das «Experiment», dass zwei Missionare für längere Zeit in Burgos
weilten, ging aber negativ aus, da laut Generaloberen Max Blöchliger
«unsere Leute nicht imstande waren, sich mit den dort herrschenden
Verhältnissen abzufinden». Blöchliger, Max: Bericht des Generalobern

an das Generalkapitel SMB 1967, in: Archiv Missionsstation Driefon-
tein, Simbabwe, unsortiert.

62 Konstitutionen Generalkapitel 1967, in: StALU, Archiv SMB, Kons¬

titutionen, S. 14.

63 Schwegler: Johannes Beckmann SMB (1901-1971).

124



Zeitungsartikel und Forschungsberichte anderer
Wissenschaftler zukommen Hessen.64

Nebst dem Tropenseminar in Basel war insbesondere die
katholische Universität Fribourg ein wichtiges Zentrum. So

studierten nicht nur zahlreiche SMB-Missionare an der
Sense, sondern ein Missionar begleitete beispielsweise auch
den Freiburger Ethnologen und Steyeler Missionar Hugo
Huber auf einer Forschungsreise nach Tansania. Finanziert
wurde die Reise, bei der «bestimmte Aspekte der traditionellen

sozialen Ordnung» eines «Stammes» 30 Kilometer
östlich des Viktoriasees untersucht werden sollte, durch den
Schweizerischen Nationalfonds.67

Andere missionarische Bildungswege beinhalteten
Fortbildungsaufenthalte in der ganzen Welt. Viele Priester
verbrachten einige Jahre in Rom, wo sie an internationalen
Konferenzen teilnahmen.66 Weiter besuchten SMB-Priester
das der theologischen Fakultät der Universität Löwen
zugehörige internationale Studienzentrum Lumen Vitae für
religiöse Bildung und Erziehung in Belgien, welches unter
anderem internationale Studienwochen auf dem afrikanischen

Kontinent anbot, so etwa 1955 in Leopoldville (heute:
Kinshasa) oder 1957 in Bukavu.67

An anderen Universitäten bereiteten sich die SMB-Missionare

aufdie als spezifisch erachteten Erfordernisse für die

Missionsgebiete vor. So waren viele Priester etwa an den

64 So sandten ihm im kolonialen Simbabwe tätige SMB-Missionare etwa
Zeitungsausschnitte über neueste wissenschaftliche Erkenntnisse zur
Haltlosigkeit rassentheoretischer Behauptungen, siehe beispielhaft:
o. A., African Children no Less Intelligent than Others. European
Principal's Impressions, African Weekly, 16.10.1946, in: StALU,
Archiv SMB, Korrespondenz von Beckmann Johannes, 1945—1950.

65 Bischofberger: Brief von P. Otto Bischofberger, S. 135.

66 So etwa am Centro Internazionale, wo beispielsweise 1960 35 Priester

aus 13 Ländern teilnahmen, wobei 26 aus Süd- und Mittelamerika
stammten. Stöckli: Centro Internazionale PIO XII, S. 146.

67 Rohner: Lumen Vitae, S. 148.

68 Balluf: London, S. 14

69 Traber: Berichte von studierenden Mitbrüdern, S. 12-13.

70 Green; Viane: Rethinking Religion and Globalization.

71 Harries: Butterflies & Barbarians; Habermas: Wissenstransfer und
Mission; van der Heyden; Feldtkeller, (Hg.): Missionsgeschichte als

Geschichte der Globalisierung von Wissen; Harries; Maxwell (Hg.):
The Spiritual in the Secular.

72 Wendt (Hg.): Sammeln, Vernetzen, Auswerten; Maxwell: Religious
Entanglements; Meyer: What is Religion in Africa?, S. 172-174.

Universitäten Kapstadts und Johannesburgs für das
Sprachstudium in Shona und die <Volkskunde> der Bantu
eingeschrieben. Auch das Goldsmiths' College in London war
eine wichtige Institution für die SMB, da dort Kurse für
sogenannte Overseas Students besucht werden konnten.
Dies bedeutete, dass nur teilnehmen konnte, wer später
auch konkret in den Kolonien — und nicht in England
selbst — wirken würde. I960 berichtete ein Bethlehem
Missionar von diesem Kurs mit den folgenden Worten:

«Neben einem Studenten aus Jamaica und einer jungen
Dame aus Givelo, Südrhodesien, tragen alle Überseestudenten

entweder einen priesterlichen Kollar oder einen klösterlichen
Habit. Die Weissen Väter aus Kanada sindgleich mit 10 Priestern

vertreten, 5 Schwestern kommen aus Deutschland, ein
Benediktiner aus St. Ottilien, ein Irländer ist da, ein N_pries-
ter aus Tanganjika, ein Priester aus der Westschweiz und ein
Bethlehemit. [...] Neben den Vorlesungen in Education, das

sowohl Psychologie als auch Unterrichtsmethoden umschliesst,

hatjeder Student ein Main Subject und ein Subsidiary Subject
zu wählen. Ich nahm als Main Subject Biologie, [...] als

Subsidiary Subject Crafi (book-binding, model making, wood-
work, etc.)»6s

Nebst der internationalen Zusammensetzung der
Kursteilnehmenden wird die Dominanz von religiösen Akteurinnen

und Akteuren deutlich. In der missionarischen
Ausbildung verflochten sich aber auch religiöse Inhalte mit
vermeintlich säkularen Wissenschaften. So studierten und
promovierten weitere SMB-Priester in den Vereinigten
Staaten - etwa an der katholischen Fordham University, der
Columbia University oder der New York University, wobei
ihre Studienfächer ein breites Spektrum an Disziplinen,
unter anderem Geschichte, Physik oder auch School
Education und Mass Communication umfassten.69 Bereits vor
ihrem konkreten Missionseinsatz waren die Biografien der
Priestermissionare somit durch ausgeprägte Vernetzung,
Transdisziplinarität, Internationalität und räumliche
Mobilität geprägt. Sie fungierten als Vermittler von Wissen in
verschiedene Richtungen zwischen unterschiedlichen
physischen Orten und konzeptionellen Räumen, die über den

religiösen Kontext hinausgingen.70 Sie waren somit wichtige
Akteure in der Zirkulation von Wissen71 und im <Sammeln>,

Ordnen und Deuten von Objekten, Religionen und <Tra-
ditionen>.72

Aber auch den sogenannten Laienbrüdern ermöglichte
die Mission beeindruckend globale Lebensläufe. Exemplarisch

dafür steht Albert Rusch, geboren 1927 in Gonten,
Kanton Appenzell Innerrhoden. Nach der Klosterschule in

125



Disentis absolvierte er eine kaufmännische Lehre, war
Ziegelarbeiter, Automechaniker und Maurer. 1958 trat er der
SMB bei und wurde 1964 als Missionsbruder nach
Simbabwe entsandt, kehrte 1978 zurück in die Schweiz und nur
ein Jahr später wurde er für den Missionseinsatz in Haiti
bestimmt. Ab 1981 war er wieder in Immensee stationiert
und absolvierte verschiedene Kurzeinsätze in Kenia, Kamerun

und Simbabwe.73 Solche Laufbahnen mit Arbeitsorten
in der ganzen Welt bildeten aber die Ausnahme, meist waren

die Einsätze für Missionare grundsätzlich für eine Periode

von mindestens zehn Jahren vorgesehen.74 Die Zuweisung

der jeweiligen Destinationen oblag dabei jeweils der

Gesellschaftsleitung, was auch dazu führen konnte, dass die
Missionare nicht in ihre gewünschten Weltregionen
entsandt wurden.71

Wandel der Berufsbilder und -formen

Der SMB-Priester und hauseigene Historiker Walter Heim
untersuchte in der zweiten Hälfte der 1960er-Jahre das Bild
der katholischen Mission durch Umfragen bei Schülern der

gesellschaftseigenen Bildungseinrichtungen. Die Ergebnisse
wurden dahingehend interpretiert, dass neben der berühmten

nickenden Missionssammelbüchse76 das Bild «des bärtigen

Missionspriesters, der mit väterlichem Lächeln einer
Schar von N_kindern im Busch aus der Bibel vorliest, zum
Symbol einer Epoche geworden ist, über deren Missionsauffassung

man, je nach Temperament, milde lächelt oder ob
der einem die Zornesader schwillt».77 Die veränderten
globalen Verhältnisse im Rahmen der Dekolonisation liessen

jene Epoche der Missionsarbeit als überholt erscheinen und
machten eine Adaption missionarischer Selbstverständnisse

notwendig, wovon auch die tradierten Vorstellungen des

Berufsbilds betroffen waren. Gleichzeitig wurde ein Wandel

73 Elsener: Die uns vorausgegangen sind, S. 48.

74 Dies galt bis Mitte der 1970er-Jahre, als sich die Schwerpunktarbeit
von der Gebietsmission zu sogenannten missionarischen Equipeneinsätzen

verschob.

75 Exemplarisch dazu siehe das Sitzungsprotokoll des SMB-Generalrates

vom 17.1.1953, in welcher ein Missionar, der die «Schultätigkeit» in
Afrika fürchtete und stattdessen in die «Seelsorge» im «Osten» wollte,
trotzdem ins koloniale Simbabwe entsandt wurde. Sitzungsprotokoll
des Generalrates 102 (17.1.1953), in: StALU, Archiv SMB, Protokolle
der Generalratssitzungen.

76 Für dieses heute wohl meist erinnerte Missionsobjekt siehe Miller; Rees:

(K)eine Geschichte in Schwarz-weiss.

auch durch gesellschaftliche Veränderungen innerhalb der
Schweiz notwendig, denn es zeichnete sich immer mehr ein

Nachwuchsproblem ab, dem man mit modernisierten,
attraktiven Identifikationsfiguren entgegenwirken wollte.
Bereits I960 hatte sich aufgrund des zunehmenden Wohlstands

und veränderter demografischer Bedingungen die
Sozialstruktur der katholischen Familien verschoben, sodass

nur noch ein Fünftel der Immensee-Schüler aus den bis an-
hin anvisierten «Bauernkreisen» stammte.78 Veränderte
Vermögensverhältnisse sowie neue Stipendienmöglichkeiten
führten aus Sicht der SMB dazu, dass nun fast jeder «fähige
Jungmann» die Möglichkeit habe, eine Mittelschule zu
absolvieren und sich einem akademischen Berufzuzuwenden.79

Die Situation erschien den Gymnasium-Verantwortlichen
der SMB vor allem deshalb so besorgniserregend, da

tendenziell eher mehr Schüler in katholische Internatsgymnasien

eintreten wollten. Viele konfessionell geprägte Schulen

müssten Wartelisten führen und würden Anmeldungen
mehrere Jahre im Voraus verlangen. Demgegenüber seien die

Ausbildungsstätten der SMB unterbelegt und sogar im
Abnehmen begriffen.80 Das Gymnasium Immensee liefe Gefahr,
zu einer «<Abfall>-Schule für schwierige Schüler, für Gestrandete,

für Angeschlagene, für Repetenten und solche, die
anderswo nicht mehr mitkommen» zu werden.81

Insbesondere die implizite Berufsbindung sei häufig ein

Argument gegen den Eintritt in die Missionsschule, denn
«der junge Mensch weiss meistens noch nicht oder sehr

unklar, welchen Beruf er später ergreifen will. So will er sich

nicht an einer Missionsschule verpflichten.»82 In Reaktion
darauf gab die SMB Mitte der 1960er-Jahre die Berufsbindung

als Eintrittskriterium auf und betonte die Freiheit der
Studenten in Bezug auf Berufswahl, wobei das Gymnasium
am Ziel festhielt, junge Menschen für den Dienst in der
Kirche und Welt zu gewinnen.83 Die steigende Zahl von

77 Heim: Nickn_ und Fastnachtschinesen, S. 460.

78 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 156.

79 Blöchliger: Hochwürdiger, sehr verehrter geistlicher Mitbruder, liebe
Freunde unserer Schule, S. 148.

80 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 103.

81 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 151.

82 Krömler: Rund um unser Gymnasium, S. 153.

83 Blöchliger: Hochwürdiger, sehr verehrter geistlicher Mitbruder, liebe
Freunde unserer Schule.

126



Selbstanmeldungen nach dieser Öffnung schien dem
eingeschlagenen Kurs Recht zu geben.84

Wenige Jahre später folgten weitere formale Änderungen.

Diese beinhalteten einerseits eine Ausweitung auf
externe Schülerinnen und Schüler, deren Zahl die der internen

bald schon überstieg und das Gymnasium stärker zu
einer regionalen Mittelschule werden Hessen - insbesondere
auch mit der 1971 erfolgten Öffnung für Mädchen.83
Zusätzlich nahm auch die Anzahl jener Lehrkräfte zu, die nicht
der SMB angehörten.86 Dies bedeutete höhere Kosten, da
die Missionsgesellschaftsmitglieder nicht aus Schulgeldern
entlohnt worden waren. Nach der Öffnung glichen sich die
Kosten denjenigen anderer Gymnasien in der Schweiz an.

In diesem tiefgreifenden Wandel wurde versucht, das

missionarische Profil weiterhin aufrechtzuerhalten und
gleichzeitig den gewandelten Kontextbedingungen
anzupassen. Die Schule wollte «Hilfe zu christlicher
Lebensbewältigung» anbieten, wobei es nicht um «Einübung
etablierter Frömmigkeitsformen» gehen sollte, sondern vor
allem um «Weltverantwortung», um «neue Formen des

religiösen Ausdrucks».87 Das Gymnasium sollte einen
weiteren Horizont haben, als dies in staatlichen Schulen der
Fall sei und insbesondere «zum Bewusstsein bringen, dass

die Welt eine ist und dass die Dritte Welt auf uns als Brüder
zählt».88 Es widerspiegelte somit den grundlegenden Wandel

der SMB in der Auffassung von Mission um 1970. Statt
des bis anhin dominierenden karitativen Motivs wurden
nun vermehrt Solidaritäts- und Gerechtigkeitsvorstellungen
präsentiert, wobei einerseits globale Interdependenzen
betont und andererseits exogene Faktoren und Machtverhältnisse

als ursächlich für globale Wohlstandsunterschiede
benannt wurden.89 In dieser tiersmondistischen Deutung
richtete sich der Blick auch auf den Anteil der hiesigen
Gesellschaft an weltweiter sozialer Ungleichheit und eröff-

84 Stöckli, Fridolin: Arbeitsunterlage 44, 1967, in: StALU, Archiv SMB,
Propagandakommission, Schweiz.

85
o. A.: Ein bewegtes Jahr, S. 67.

86 Fuchs: Gymnasium Immensee 1895-1995, S.48.

87 Rechsteiner: Das Schulprofil, S.96.

88 Krömler: Meilensteine unseres Gymnasiums, S. 29.

89 Wirkmächtig waren dabei einerseits die im lateinamerikanischen
Kontext formulierte Theologie der Befreiung und andererseits depen-
denztheoretische Ansätze, die als Kritik an der modernisierungstheoretischen

Fortschrittslogik Ende der 1960er-Jahre aufkam und <Unter-

nete Möglichkeiten für Aktivismus in der Schweiz selbst.
Als «Missionsdienst an der Heimat» sollte die SMB-Schule
deshalb «Akademiker heranbilden, die fähig sind, das

schweizerische Bürgertum zu beunruhigen und die Fenster
in alle Welt zu öffnen, um mit ihr in den Dialog zu treten».90

Dieses neue Profil verhalf dem Gymnasium zu einer
immensen Strahlkraft. Es gelang nicht nur den
Schülerschwund aufzuhalten, sondern geradezu einen Neuaufbruch
zu initiieren und das Gymnasium Immensee zu einer wichtigen

überregionalen Ausbildungsstätte werden zu lassen.

Doch konnte damit das Problem des schwindenden
Nachwuchses für die Missionsgesellschaft selbst nicht gelöst werden.

Die Anzahl angehender Priester im Seminar Schöneck
brach Mitte der 1960er-Jahre rapide ein, nachdem es seit
seiner Gründung 1921 einen konstanten Zuwachs verzeichnen

konnte und 1962 mit rund 70 Seminaristen seinen

Höhepunkt erreicht hatte.91 Auch die Anzahl Brüder, die
bis 195 8 stetig zugenommen hatte, stagnierte von da an und
es kamen keine Neueintritte dazu.92

Trotz dieser Zerfalls- und Niedergangerscheinungen sah

die SMB selbst durchaus hoffnungsvoll in die Zukunft.
Zum einen betrachtete sie den abnehmenden Nachwuchs
europäischen Personals als Chance für die «jungen Kirchen»
im globalen Süden, um «einheimische, echt afrikanische
beziehungsweise asiatische Gestalt anzunehmen».93 Zum
anderen sahen sie den fehlenden Nachwuchs auch nicht als

Anzeichen dafür, dass junge Menschen nicht mehr zur
Missionsaufgabe bereit wären. «Sie wollen sich engagieren,
aber in anderen Formen als bisher», interpretierte die
SMB." Den Rückgang der Neumitglieder sah die
Gesellschaftsleitung vor allem als Ausdruck der «Umstrukturierung

des kirchlichen Dienstes insgesamt», der nicht mehr
von traditionellen Berufsbildern bestimmt werde, sondern

von konkreten Funktionen im Dienst der Kirche. Zudem

entwicklung) nicht als ursprünglicher Zustand, sondern als historisch

generiert im Prozess kapitalistischer Expansion fasste. U. a. Akude:
Theorien der Entwicklungspolitik.

90 o. A.: Das neue Profil, S. 67.

91 Kramer: Personalstatistik der SMB, S. 60.

92 Kramer: Personalstatistik der SMB, S. 58.

93 Schuwey: Untergang oder Neuaufbruch?, S. 9.

94 Scheiben: Brücke zwischen den Kirchen, S. 20.

127



Unzählige
junge Berufsmänner werden
unruhig bei dem Gedanken,
daß die Unterentwickiung vieler
Völker der Schandfleck
unseres Jahrhunderts ist.

Warum sein Wissen und Können
nicht einige Jahre
in den Dienst der Mission und
Entwicklungshilfe stellen?

Die Immenseer Missionare
vermitteln Ihnen einen gezielten
Einsatz in Kolumbien und
Rhodesien. Für die Dauer Ihres
Einsatzes können Sie sich
unserer Missionsgesellschaft
anschließen.

Was spricht dafür?
Sie sind nicht allein, sondern
genießen alle menschlichen
und beruflichen Vorteile, die
Ihnen nur ein Team
Gleichgesinnter bieten kann.

Weitere Informationen erhalten
Sie von Louis Zimmermann,
Missionshaus, 6405 Immensee SZ

Abb. 5: Werbeplakat, in: Bethlehem/Wendekreis 1972.

sei das «Engagement fürs Leben» aufgrund der grösseren
Mobilität im Leben und Beruf im Schwinden begriffen.95
Die SMB diagnostizierte einen Trend, dass Priester wie
religiöse Laien statt einer lebenslangen Verpflichtung
vielmehr Einsätze für eine bestimmte und beschränkte Zeit
suchen würden.96

Als Antwort implementierte die SMB ein neues
Berufskonzept: Als «Missionare auf Zeit» konnten sich neu
Mitarbeiter in loser Form anschliessen, sei dies lebenslang oder

temporär, zölibatär oder verheiratet.97 So konnten sich ab

1967 Priester für mindestens fünfJahre der Missionsgesellschaft

Bethlehem angliedern und erhielten für diese Zeit -
abgesehen vom aktiven und passiven Wahlrecht - dieselben
Rechte und Pflichten wie die Mitglieder auf Lebenszeit.98

Kontroverser diskutiert wurde die zeitlich begrenzte
Aufnahme von sogenannt nicht-ordinierten Fachleuten. Dieser

«neue [...] Typ missionarischer Berufung» sei aber «mit
oder ohne unser Zutun» im Kommen, so die SMB Leitung,
und deshalb gelte es jetzt Hand zu bieten bei seiner
Realisierung.99

Bereits drei Jahre später wurde deshalb auch die temporäre

Einstellung von Laien-Mitarbeitern in der Zeitschrift
«Bethlehem/Wendekreis» als Möglichkeit für den
Schweizerinnen und Schweizer beworben, um ihr «Wissen und

Können» in einem «Team Gleichgesinnter» für die SMB
auszuüben. Die gewählte Bildsprache zeigt deutlich, welches

neue Selbstimage die SMB insbesondere in der jungen
männlichen Bevölkerung verbreiten wollte. Der attraktive
Herr mit Zigarette, der in Gestik und Mimik vage an James
Dean erinnert, versinnbildlicht Jugend, Freiheit, ein gewisses

Draufgängertum und Rebellion. Die angestrebte
Verjüngung und Modernisierung der Missionsgesellschaft
durch das neue Berufsbild des (Missionars auf Zeit) referen-
zierte damit auf ähnliche Inhalte, wie jenes des (bärtigen
Buschmissionars>: Akzentuiert wurden weltmännisches
Abenteuer, altruistisches Sendungsbewusstsein und
Heldentum sowie zeitgenössisch hegemoniale Maskulinität. Bei
allem Wandel in Bezug auf das missionarische Berufsbild
appellierte die SMB in ihren Werbekampagnen folglich
nach wie vor an die herkömmlichen Sehnsuchtsfantasien,
Identitätsentwürfe und Uberlegenheitsvorstellungen.

Möglichkeiten und Grenzen am Arbeitsplatz

Die jeweiligen Strukturen in den aussereuropäischen
Einsatzgebieten bargen nicht selten das Potenzial, als Missionar
die medial beworbenen Macht- und Herrschaftspositionen
des Berufes einzunehmen und aufrechtzuerhalten - gleichzeitig

prallte das in den Kampagnen popularisierte Bild (des

Missionars) teilweise scharf auf die realen Begebenheiten.
Die SMB-Mitglieder verfolgten spezifische Interessen in
ihren unterschiedlichen Arbeitsumfeldern, wobei sie stets in
dichte lokale Beziehungs- und damit Abhängigkeitsnetze
eingebunden waren: Ihre Tätigkeiten vollzogen sich nicht

95 Kramer, Hugo: Angliederung von Fachleuten (nicht ordiniert) als Mis¬
sionare auf Zeit, 02. Juni 1970,in: StALU, Archiv SMB, Diözese
Gwelo, Regionalrat, Protokolle der Sitzungen und weitere Unterlagen.

96 Schelbert: Brücke zwischen den Kirchen, S.20.

97 Schuwey: Untergang oder Neuaufbruch? S. 9. Dies betraf vorerst aber

nur Männer, Frauen sollten weiterhin via dem «Werk für Laienmissi-
onarinnen» in Fribourg oder über «Interteam» vermittelt werden.

Kramer, Hugo: Angliederung von Fachleuten (nicht ordiniert) als Missionare

auf Zeit, 02. Juni 1970, in: StALU, Archiv SMB, Diözese Gwelo,
Regionalrat, Protokolle der Sitzungen und weitere Unterlagen.

98 o. A.: Statut für Missionare auf Zeit der Missionsgesellschaft Bethlehem,

S. 131-132.

95 Kramer: Angliederung von Fachleuten (nicht ordiniert) als Missionare
aufZeit, 2.6.1970, in: StALU, Archiv SMB, Diözese Gwelo, Regionalrat,

Protokolle der Sitzungen und weitere Unterlagen.

128



im luftleeren Raum, sondern wurden durch andere Personen

befördert, umgeformt und eingegrenzt.
Die langjährige Einsatzplanung durch die Gesellschaftsleitung

bedingte, dass die Missionare für einen ausgedehnten

Zeitraum in sogenannten contact zones arbeiteten, in
denen sich Menschen unterschiedlicher Herkunft begegneten,

miteinander kommunizierten und soziale Beziehungen
eingingen.100 Innerhalb dieser asymmetrisch strukturierten
Räume agierten verschiedene Menschen mit unterschiedlich

gelagerten Zielsetzungen, Möglichkeiten und
Handlungsspielräumen.101 Obschon die religiöse Prägung der
missionarischen Begegnung aufalltagsgeschichtlicher Ebene
eine elementare Rolle spielte, überschnitt sich das Religiöse
in diesen komplexen Kontakträumen kontinuierlich mit
den Sphären des Kulturell-Sozialen, Politischen und
Ökonomischen.102

Am Beispiel des SMB-Missionsgebietes im kolonialen
Simbabwe, dem früheren (Süd-) Rhodesien, kann einerseits

aufgezeigt werden, wie sich die räumliche Mobilität von
Schweizern mit einer sozialen überkreuzte, wobei dies
insbesondere durch die kolonialrassistischen Gesellschaftsstrukturen

ermöglicht wurde.103 Andererseits bewirkten
gerade die spezifischen Bedingungen eines spätkolonialen
Missionskontextes Brüche mit dem medial generierten
Versprechen missionarischer Wirkungsbereiche, wobei transregionale

Aushandlungen und Konflikte nachgezeichnet werden

können.

Soziale Mobilitäten auf der kolonialen
Leiter

Die Besiedlung des heutigen Simbabwe durch weisse

Kolonisatoren begann Ende des 19.Jahrhunderts und 1923
wurde die selbstverwaltete britische Siedlungskolonie
Südrhodesien gegründet. Da der Machtanspruch der Weissen

100 Kontaktzonen sind gemäss Marie Louise Pratt «social spaces where
cultures meet, clash, and grapple with each other, often in contexts of
highly asymmetrical relations of power, such as colonialism, slavery
(...)». Pratt: Arts of the Contact Zone, S. 34.

101 Für eine akteurszentrierte Perspektive auf Missionsgeschichte, Wendt:
Die missionarische Gesellschaft; Rüther: Zugänge zur Missionsgeschichte.

102 Für einen alltagsgeschichtlichen Blick aufdie «situation coloniale», u.a.
Hölzl: Gläubige Imperialisten.

103 Dieses ab 1938 bearbeitete Wirkungsfeld war das grösste der Missions¬
gesellschaft Bethlehem, in dem zur Hochzeit um 1960 rund 130
Mitglieder tätig waren.

aufgrund ihrer zahlenmässigen Unterlegenheit stets äusserst

porös war, stützten sie sich stets stark auf europäische
Missionsorganisationen. Die Legitimation, Förderung und
Aufrechterhaltung der kolonialen Minderheitsprivilegien
war seit Anbeginn als gemeinsame Aufgabe von Kirche und
Staat verstanden worden,104 was sich auch in einer strikten
Kontrolle der verschiedenen christlichen Missionen durch
die Siedleradministration niederschlug.'05 Innerhalb dieser

engen Allianz hatte die katholische Mission einen hohen
Stellenwert - nicht nur hinsichtlich Anzahl Gläubiger und
Stationen, sondern insbesondere auch in Bezug auf die
politische Einflussnahme. Die bis in die Zwischenkriegszeit
vor allem jesuitisch geprägte katholische (Missions-)Kirche
im kolonialen Simbabwe unterhielt engste Beziehungen zur
Regierung und die mehrheitlich aristokratischen Jesuiten
aus England waren Teil des Siedlerestablishment.11,6

In diese enge Machtbeziehung zwischen Kirche und
Siedlerstaat integrierten sich ab Ende der 1930er-Jahre auch
die Schweizer der Missionsgesellschaft Bethlehem.
Aufgrund der steten Ausdehnung der katholischen Kirche vor
Ort war die Rekrutierung zusätzlicher Priester aus Irland,
Spanien und eben der Schweiz notwendig geworden. Diese
erhielten die ländlichen Gebiete mit hauptsächlich Schwarzen

Gemeinden zugeteilt, wohingegen die städtischen
Pfarreien mit weissen Siedlerinnen und Siedler auch weiterhin
den Jesuiten unterstanden.107 Den SMB-Missionaren wurde
die Diözese Gwelo, heute Gweru, anvertraut und der
St. Galler Alois Haene wurde 1950 zu deren Bischof
ernannt.

Im Zuge ihrer Missionierung wurde die katholische Kirche

im kolonialen Simbabwe zu einer der grössten
Landbesitzerinnen mit einem Gebiet von über 76 000 Hektaren.108

Die SMB unterhielt gemäss eigener Statistik fünf
«Farmmissionen», elf Missionen in den sogenannten Reservaten
für die Schwarze Bevölkerung und acht Stadtmissionen."w

104 Linden: The Catholic Church and the Struggle for Zimbabwe, S. 292.

105 Thomas: Church and State in Zimbabwe, S. 116.

106 Linden: The Catholic Church and the Struggle for Zimbabwe, S.28-
32.

107 Linden: The Catholic Church and the Struggle for Zimbabwe, S. 28.

108 McLaughlin: On the Frontline, S. 8.

109 Haene, Alois: 20 Jahre Gwelo Mission. Versuch einer Rechenschaft,
7.3.1969, in: StALU, Archiv SMB, Diözese Gwelo, Regionalrat,
Protokolle der Sitzungen und weitere Unterlagen, S. 58.

129



Abb. 6: «Achteckige Kirche von Berejena grösstenteils von der katholischen
jungmannschaft des Kantons Thurgau finanziert», 1963.

Insbesondere die Farmmissionen florierten und entwickelten

sich zu kleinen Dörfern mit Internatsschulen, Spitälern,
Werkstätten und diversen anderen Institutionen. Allein mit
den vier grössten Stationen nannte die SMB im kolonialen
Simbabwe rund 14000 Hektaren Land ihr Eigen.110

In den 1950er und beginnenden 1960er-Jahren erweiterten

die SMB-Mitglieder diese Missionsstationen immer
weiter. Intensive Bautätigkeit und eine Ausdifferenzierung
in unterschiedliche Wirtschaftszweige, die nebst der
Landwirtschaft auch Handel, Metzgereien, Mühlen oder Ahnliches

umfassten, charakterisierten diese Aus- und Aufbauphase,

in der auch luxuriöse Kirchengebäude entstanden.
Zusätzlich zu den Spendengeldern aus der Schweiz

basierte der Aufschwung nicht zuletzt auf der Ausbeutung
einheimischer Arbeitskräfte, indem insbesondere die
Schülerinnen und Schüler, aber auch erwachsene Gläubige,
durch Fronarbeit beitragen mussten. Die Machtstrukturen

der Siedlungskolonie prägten somit die spezifische Gestalt
der SMB-Mission im kolonialen Simbabwe verglichen mit
ihren anderen Einsatzgebieten. So hielt ein in Japan
eingesetzter SMB-Missionar nach einer Urlaubsreise im kolonialen

Simbabwe fest, dass die dortigen grossen Stationen mit
ihren Riesenfarmen für ihn etwas Neues darstellten, und er
frage sich, welchen Zweck man damit eigentlich verfolge:
«Wie weit dienen diese Missionswerke der Erziehung der
Einheimischen zur Selbsthilfe und Weiterentwicklung? [...]
Wie weit kommt die Kirche auf diese Weise überhaupt in
Kontakt mit den sozialen Strukturen und dem eigentlichen
Lebensgefühl der Einheimischen?»111

In der Tat kritisierte auch ein afrikanischer Priester im
Jahr 1977, dass die von der SMB unterhaltenen Missionsstationen

weitestgehend eine Welt für sich seien, die nichts
anderes als eine Verlagerung Europas nach Simbabwe
darstellen würden. Zu viele Priester hätten die Angewohnheit,
an einem Sonn- oder Feiertag ihre Missionsstation zu
verlassen, um die Messe zu lesen und Sakramente zu spenden
und dann schnellstmöglich auf ihre europäische Insel
zurückzukehren, welche physisch durch hohe Zäune und
durch Hunde bewacht würden.112 Die Abgrenzungstendenzen

der Schweizer Priester machte der afrikanische Kritiker
weiter an ihren segregierenden Verhaltensweisen fest. So

würden viele Missionare rassengetrennte Etablissements wie
Restaurants oder Kinos frequentieren. Auf seine Warnung,
dass dies in den Augen der afrikanischen Gläubigen falsch

aufgefasst werde, sei ihm von SMB-Mitgliedern geantwortet
worden, dass die Missionare ja auch irgendwie leben müss-

ten, sie seien schliesslich keine Heiligen.113 Gerade diese

Schein-Heiligkeit der Missionare sei aber für die afrikanische

Bevölkerung irritierend und unerträglich, so der lokale
Priester. Allzu oft würden sie eine schöne Predigt zur
Gleichheit aller Menschen hören, um anschliessend zu

110 Linden: The Catholic Church and the Struggle for Zimbabwe, S.303.

111 Rohner: Meine Reise durch Rhodesien, S. 7.

112 Mutumbuka, Dzingai: Life-Style, Approach to People, Approach to
Work, Relations to African Government of Church Personal in the
Gwelo Diocese. Confidential, 11.2.1977, in: StALU, Archiv SMB,
Simbabwe-Kommission (ZIKO), Unterlagen (27-34) und Beilagen zu
den Sitzungen 1-3, S. 13.

113 Mutumbuka, Dzingai: Life-Style, Approach to People, Approach to
Work, Relations to African Government of Church Personal in the
Gwelo Diocese. Confidential, 11.2.1977, in: StALU, Archiv SMB,
Simbabwe-Kommission (ZIKO), Unterlagen (27-34) und Beilagen zu
den Sitzungen 1-3, S. 5.

130



sehen, wie die Kleriker segregierte Institutionen besuchten
und damit nicht das praktizierten, was sie predigten.114

Rassistische Einstellungen und Verhaltensweisen von
Bethlehem-Priestern und -Brüdern wurden bereits von
Beginn an intern diskutiert. Die Missionare in der Schweiz
unterstellten jenen in der Siedlungskolonie wiederholt,
dass sie vom «Geist Bethlehem» abgefallen seien, wobei sich
die Missionare im Einsatz damit verteidigten, dass man
«die Probleme anders sieht, sobald man seit einigen Jahren
im Land ist und unter den Schwarzen gearbeitet hat».115

Die SMB-Mitglieder im südlichen Afrika suchten ihre
Politiken und Verhaltensweisen gegenüber der Heimat
stetig zu legitimieren, wobei diese Rationalisierungsversuche

nicht selten gerade deren kolonial-rassistischen Fundamente

offenbarten. So erklärte ein im kolonialen Simbabwe

tätiger Bethlehem Missionar 1955 seinen Mitbrüdern in
einem offenen Brief, dass ihre Kritik an der Rassentrennung

in der Siedlungskolonie unzulässig sei. Im Missionseinsatz

werde erst die «rassischef...] und kulturelle!...]
Differenz» zwischen Schwarzen und Weissen deutlich, aus
welcher eine «fast unerklärliche Scheidewand psychologischer

Art» resultiere. So verbünde man sich schnell mit
«den Weissen, den Rassenverwandten», denn man würde
«aus der Haut des zivilisierten Menschen nicht mehr
heraus [kommen] ».116

114 Mutumbuka, Dzingai: Life-Style, Approach to People, Approach to
Work, Relations to African Government of Church Personal in the
Gwelo Diocese. Confidential, 11.2.1977, in: StALU, Archiv SMB,
Simbabwe-Kommission (ZIKO), Unterlagen (27-34) und Beilagen zu
den Sitzungen 1-3, S. 4.

115 Briefvon L.O. an den Generalvikar, 6.7.1946, in: StALU, Archiv SMB,
Personaldossier von L.O. Aufgrund der archivrechtlich verankerten

Schutzwürdigkeit persönlicher Daten unterliegen einige Akten der An-
onymisierungspflicht. Die Initialen sind willkürlich gewählt und der

Anonymisierungsschlüssel liegt ausschliesslich den Autorinnen dieses

Artikels vor.

116 Michlig: Colourbar, S.67.

117 Frey: Zeitgemässe Überlegungen, S. 111.

118 Rutishauser: The great Temptation, S. 21-22.

119 Haene, Alois: 20 Jahre Gwelo Mission. Versuch einer Rechenschaft,
7.3.1969, in: StALU, Archiv SMB, Diözese Gwelo, Regionalrat,
Protokolle der Sitzungen und weitere Unterlagen, S. 87.

120 Christen, Eduard: Rhodesien-Klausur vom 7./8. Juni 1976 in Luzern,
14.06.1976, in: StALU, Archiv SMB, Simbabwe-Kommission ZIKO
/ Rhodesienkrise, weitere Unterlagen, 1976.01-1977.02, S. 8.

121 Brühwiler: Etappen des Bruder-Verständnisses, S.44.

Der zivilisatorische Überlegenheitsanspruch und die auf
kolonial-rassistischen Strukturen basierende Machtposition
der SMB-Missionare löste nicht nur zwischen Heimat und
Mission, sondern auch unter den vor Ort tätigen Brüdern
und Priestern selbst kontroverse Debatten aus. Insbesondere

jüngere Mitglieder kritisierten die etablierten Haltungen

und Praktiken der älteren Generationen. So benannte
ein SMB-Missionar ein «preussisches Kommandantentum»
der Schweizer Vertreter im kolonialen Simbabwe, was ihnen
zum Teil angeboren sei und sie sich zum anderen unbewusst
bei ihrer Ankunft im kolonialen System zugelegt hätten.117

Auch ein anderer Priester kritisierte, dass viele seiner
Mitbrüder ein «boss-feeling» an den Tag legen würden und
diagnostizierte ebenfalls ein angeborenes wie auch situatives

Superioritätsgefühl der SMB-Missionare gegenüber der
Schwarzen Bevölkerung.118 Und Bischof Haene selbst
reflektierte in seiner Überblicksdarstellung 1969 zur SMB-
Mission im kolonialen Simbabwe, dass die Schweizer
Kirchenvertreter offenbar «trotz unserer Herkunft aus einem
kulturell, sprachlich und religiös pluralistischen Land nicht
automatisch jenes Verstehen, jene Weite und Toleranz»

mitbringen würden, die in der vorherrschenden Situation
von Nöten wären und dass «wir europäische Missionare
volensnolens die herrschende Schicht mitrepräsentieren».119
Entgegen der christlich verankerten und durch Priestermissionare

gepredigten Gleichheit und Einheit vor Gott
profitierten viele von ihnen von kolonialen Gesellschaftsstrukturen,

identifizierten sich mit der weissen Elite und suchten
dies mit rassistischen sowie rassifizierenden Argumenten zu
rationalisieren.

Gerade die grossen Missionsstationen mit umfangreichen
Landwirtschaftsbetrieben boten auch den Brüdermissionaren

diverse Möglichkeiten zum sozialen Aufstieg. In diesen
Betrieben konnten sie «Boss und Grossfarmer» sein und
damit eine Stellung einnehmen, die ihnen in der Schweiz kaum
zugekommen wäre.12" Diese Deutungsweise belegen
insbesondere Aussagen von Laienbrüdern, welche ihre Position
im Missionsgebiet als den Priestern ebenbürtiger schilderten.
Nicht nur ihr Status als Missionshelfer habe vielerorts im
Einsatz ganz anders ausgesehen, sondern auch der Umgang
sei gleichberechtigter gewesen und mancher Bruder könne
erzählen, wie frustrierend die Erfahrung im Heimaturlaub

gewesen sei, bei dem er erneut «die Nadelstiche des

Klassenunterschieds» zu spüren bekommen habe.121

Die egalisierende Wirkung der siedlerkolonialen Situation

zwischen den Ständen der SMB-Mitglieder vollzog sich

vor dem Hintergrund der rassifizierten Machtachse. Die

131



:n in Rhodesien», 1967.

Brüder erhoben Anspruch aufdie Privilegien der Führungsschicht

und unterschieden sich in ihrem Auftreten und den
Modi ihrer Begegnung teilweise kaum von Priestermissionaren

und Siedlern. Dies verdeutlichen unter anderem
Fotografien, auf denen sich die Brüder mit auf dem Boden
sitzenden afrikanischen Kindern in Szene setzten. Solche
visuellen Zeugnisse aus den Kolonien suchten durch die
räumliche sowie generationelle Anordnung eine rassifizierte

Entwicklungsdiskrepanz und einen Zivilisationsfortschritt
zu behaupten. Der Rückgriff der Brüder auf dieses klassisch
koloniale Repräsentationsregime verdeutlicht ihr Anspruch
auf Teilhabe an der weissen und patriarchalischen Vorherrschaft

(Abb. 8

Die rassifizierten Zuschreibungen eines hierarchischen
Verhältnisses zwischen weissen Missionsbrüdern und
Schwarzen Angestellten zeigte sich auch darin, dass dieses

im Laufe der Zeit kaum aufgeweicht wurde. Die in den
Schweizer Werbekampagnen vielbeschworene Funktion der

Brüder als Lehrmeister bedeutete in der Realität vielmehr
ein Zementieren der fixierten Zuschreibungen von <Exper-
ten> und <Lehrlingen>. Ein Laienbruder kritisierte in der
gesellschaftsinternen Zeitschrift «Guti», die im kolonialen
Simbabwe unter den Mitgliedern zirkulierte, dass «einige
von uns» gar gegen jede weitere Bildung der afrikanischen
Bevölkerung seien und nicht wollten, «dass sie sich zu einer
Gesellschaft mit Kultur entwickeln.» Viele Brüder würden
keine Lehrlinge mehr akzeptieren, da es ihnen zu mühsam
sei und selbst diejenigen, die einheimische Arbeitskräfte
anstellten, würden ihnen kaum verantwortungsvolle
Aufgaben übertragen. Und er schloss mit der unangenehmen
Beobachtung, dass die erhoffte Nivellierung durch Ausbildung

vielleicht gar nicht von allen Brüdern erwünscht sei:

«Wenn wir den Afrikaner so erziehen, könnte er uns gleichwertig

werden. Er könnte sogar unsere Arbeit übernehmen.
Davor haben einige von uns Angst.»122

Die dem popularisierten Berufsbild eingeschriebene, mit
der räumlichen Mobilität einhergehende, soziale Mobilität
wurde also von zahlreichen Priestern wie auch Brüdern
erzielt, genossen und aktiv verteidigt. Entgegen ihrem
Versprechen, durch die missionarischen Angebote soziale

Gleichstellung zu erzielen, suchten viele SMB-Missionare
ihre Privilegien in der Kolonie zu verfestigen oder den
Prozess des sozialen Wandels zu verlangsamen. Somit lösten
sich die Versprechen der Berufsvorstellung zwar stellenweise
ein — allerdings oft auf Kosten der Kolonisierten und in
Widerspruch zu christlichen Glaubensgrundsätzen.

Konflikthafte Kontakte und transregionale
Identitätskrisen

Auch wenn die Bethlehem Missionare in der kolonialen
Situation viele Möglichkeiten zur Realisierung der
unterschiedlichen Berufskomponenten hatten, so waren sie in
vielerlei Hinsicht auch begrenzt in der Verfolgung ihrer
Zielsetzungen. Nebst der engen Bindung an die herrschende

Minderheitenregierung mussten die SMB-Mitglieder stets

gleichzeitig die Sympathien und Kooperation der Schwarzen

Bevölkerung sichern, um ihre Vorstellung von
Missionierung umsetzen zu können. Denn diese hatte ihre eigenen
Interessen, die sich oft nicht mit jenen der christlichen
Missionen überschnitten — stellenweise funktionierten sie die
missionarischen Angebote um, verliehen ihnen eine neue

122 Wuerms: The Brother and the Apostolate of the Laity, S. 152.

132



Form oder widersetzten sich ihnen offen.123 Dies ergab
konflikthafte und dilemmatische Beziehungskonstellationen, in
denen die missionarische Position häufig zu einem Drahtseilakt

wurde und ständig neu austariert werden musste.
Das komplexe Wechselspiel von Möglichkeiten und

Grenzen der SMB in der kolonialen Kontaktzone kann gut
anhand des missionarischen Schulwesens nachvollzogen
werden, jenem Sektor, welcher bis in die 1960er-Jahre
durch das engste Kirche-Staat-Verhältnis geprägt war. Seit

Beginn hatte die südrhodesische Regierung die Bildung der
autochthonen Bevölkerung an die christlichen Missionen
delegiert, sicherte die finanzielle Unterstützung von
Missionsschulen124 und setzte gleichzeitig die Bedingungen für
die Graduierung der Lehrkräfte sowie die Lehrpläne fest.125

Aus Sicht der Siedler sollte sich die Bildung für afrikanische
Gesellschaften vor allem darauf ausrichten, Schülerinnen
und Schüler hervorzubringen, die den Anforderungen der
weissen Arbeitsgeber genügten.126 Entsprechend musste in
den Missionsschulen zum Beispiel «industrial training»
angeboten werden, welches die Schülerinnen und Schüler in
verschiedene Handwerke einführte und sie für die Arbeit in
der Landwirtschaft ausbildete.

Als politisches Mittel zur territorialen Aufteilung des

Landes legte die Siedlerregierung fest, dass drei Kilometer
um eine Missionsschule keine andere errichtet werden
dürfe.127 Dies führte zu einem regelrechten Wettlauf
zwischen den einzelnen religiösen Denominationen. Für die
katholischen Missionen galt es, möglichst rasch ein Gebiet
mit einer Schule zu <besetzen>, um den Einflussbereich
anderer, insbesondere der protestantischen Missionen,
einzudämmen. Die religiösen Auseinandersetzungen und
Animositäten Europas wurden so ins koloniale Simbabwe

exportiert und führten dort zu eigentlichen Territorialkämpfen

um religiöse Vorherrschaft.
Neben dieser Konkurrenzsituation waren die Schulen

für die verschiedenen Denominationen aber auch aus ei-

123 Missionarische Angebote konnten wie koloniale Instrumente der
Ausbeutung und Unterdrückung zum Beispiel entgegen ihrer Intention
durch Afrikaner:innen in ein «claim making device» umgewandelt
werden. Cooper: Decolonization ofAfrican Society.

124 Parker: Education ofAfricans in Southern Rhodesia, S.28.

125 Elsener: Erinnern und Bezeugen, S. 23.

126 Mlambo: A History of Zimbabwe, S. 101.

127 Summers: Colonial Lessons, S. 24.

128
o. A.: Diocesan Statistics 1959-1965, S. 148-185.

Abb. 8: Zwei Missionsbrüder mit zwei Kindern, 1947.

nem anderen Grund von zentraler Bedeutung. Die Verbreitung

des christlichen Glaubens wurde primär unter den als

zugänglich begriffenen Kindern und Jugendlichen
angestrebt, welche anschliessend ihre Eltern zur Kirche führen
sollten, weshalb Missionsschulen die Grundlage der
angestrebten «Heidenmissionierung» bildeten. Die Schülerinnen

und Schüler erhielten jeden Tag ungefähr eine Stunde

Religionsunterricht und konnten sich mittels des Katechu-
menats auf ihre Taufe vorbereiten. Aufgrund dieser

Monopolstellung im Bildungsbereich konnten die Missionen bis

in die 1960er-Jahre rasche Bekehrungserfolge in ihren
Taufstatistiken nachweisen.128

An Stelle des popularisierten Missionarsbildes, auf dessen

Basis sich die Priester für den Berufsweg entschieden
hatten, führte diese Ausrichtung aufs Bildungswesen und
die enge Kontrolle des Staates über ihre Funktionen und
Tätigkeiten dazu, dass sich viele SMB-Missionare über
langweilige, routinierte und unselbstständige Arbeitsalltage

133



beschwerten.129 So stellte beispielsweise ein Priester nach
einem ausführlichen Beschrieb seiner konkreten Tätigkeiten

als Schulmanager die Frage in den Raum: «Ist das nun
Missionsarbeit? Könnte nicht auch ein Laie dasselbe tun?
Muss man Priester sein, um Kreide auszuteilen und Bänke

zu flicken?» Und auch wenn er die Fragen selbst ablehnend
beantwortete, hielt er doch fest, dass sich das Christentum
im kolonialen Simbabwe nun einmal über diese Methode
ausbreite.130

Auch eine gesellschaftsinterne Studiengruppe zur
missionarischen Schulpolitik kam 1966 zum Schluss, dass die
rasante Ausbreitung und Präsenz der katholischen Kirche
durch die Schulen die Schwierigkeit mit sich bringe, der
lokalen Bevölkerung «die wahre Gestalt und Mission der
Kirche» deutlich zu machen. So drohe in den Köpfen der
Menschen das Bild des Priesters als Seelsorger durch das

Bild des Beamten und Managers verdrängt zu werden. Doch
auch für die Missionare selbst zeige dieses «etablierte Muster
der Missionsarbeit» negative Auswirkungen. Es führe zu
einer Art Pragmatismus, der priesterliche Imagination zu
ersticken drohe und zu inneren Konflikten: Statt der erwarteten

pastoralen Arbeit sehe sich der Missionar nun in einer
Funktion und Situation als Schulverwalter, für die er nur
schlecht ausgebildet und vorbereitet worden sei.131 Ebenfalls
als frustrierend wurden von den Missionaren die
Konkurrenzkämpfe mit anderen Denominationen beschrieben.
Das 3-Kilometer-Gesetz etwa führte zu Streitigkeiten mit
der Dutch Reformed Church, welche die persönlichen
Messungen der Bethlehem-Missionare akribisch überprüft
hatte. Viele Schulen mussten daher wegen falscher

Berechnungen wieder geschlossen werden, was kostspielige
Leerlaufzeiten zur Folge hatte.132

Und schliesslich zeigten sich auch die zu missionierenden
Menschen teils widerständig. Wiederholt wurden erfolglose

125 Gerade auch die Gebundenheit in Bezug aufden Lehrplan war ein Stein
des Anstosses. o. A.: Gebetsmeinung November, S.494.

130 Brändle: Missionarisches Potpourri, S. 48.

131 o. A.: Memorandum on the Missionary School Policy in the Diocese
of Gwelo, S. 104.

132 Brief von H.H. an den Generaloberen, 16.3.1949, in: StALU, Archiv
SMB, Personaldossier von H.H.

133 Memo Book 1 von Josef Suter (13.5.1965 - 15.1.1966), in: StALU,
Archiv SMB, Personaldossier von Joseph Suter.

134 Brief von H.H. an den Generaloberen, 8.7.1947, in: StALU, Archiv
SMB, Personaldossier von H.H.

Verhandlungen mit afrikanischen «Chiefs» verschriftlicht,
welche das Angebot einer katholischen Schule zurückgewiesen

hätten.133 Die Missionare hatten zudem seit Beginn mit
Streiks seitens der Schülerinnen und Schüler zu kämpfen,
welche sich unter anderem gegen zu koloniale Schulpraktiken

richteten.133 Und schliesslich nutzte die lokale Bevölkerung

die angebotenen Schulen für einen sozialen Aufstieg.
Durch das Monopol der Mission auf Bildung in den Urbanen

Gebieten sei es häufig zu «halbherzigen Konversionen»

gekommen, «nur mit dem Zweck, eine Ausbildung zu
erhalten, und ohne persönliche Überzeugung zum Christentum»,

beklagten die Missionare.135

Die enge Kooperation zwischen Siedlerstaat und
katholischer Mission im Bereich der Schulbildung fand zu Beginn
der 1970er-Jahre ein Ende, als per Entscheid der Regierung
die Leitung der missionarischen Primarschulen an afrikanische

Lokalverwaltungen übergeben wurde. Dies war Teil
der Community Development-Strategie der rhodesischen

Regierung, mit der sie eine weitestgehend getrennte
Entwicklung von Schwarz und weiss im kolonialen Simbabwe
erreichen wollte und ihre rassistische Herrschaftsstruktur im
Zeitalter der Dekolonisation zu legitimieren suchte.136

Indem die Verwaltung der Primarschulen an afrikanische
Lokalverwaltungen selbst übertragen werden sollte, suchte das

Siedlerregime eines der brennendsten Themen aus ihrem
Zuständigkeitsbereich zu entfernen und dadurch die
nationalistische Unabhängigkeitsbewegung zu schwächen.137

Von den ehemals 247 durch die SMB geführten Primarschulen

verblieben danach nur 25 unter ihrer Verwaltung.138
Angesichts der Bedeutung, welche die Schulen bis anhin für
die Missionierung im kolonialen Simbabwe und in der
Alltagsrealität der Missionare eingenommen hatten, bedeutete
dieser staatliche Eingriff eine massive Eingrenzung: «Dies
ist sicherlich der Beginn einer neuen Ära», fasste ein

135 Elsener: Erinnern und Bezeugen, S.47.

136 Zu dieser Politik vgl Munro: The Moral Economy of the State. Zur
schulpolitischen Auseinandersetzung zwischen Siedlerstaat und
katholischer Kirche ausführlich Linden: The Catholic Church and the

Struggle for Zimbabwe.

137 Alexander: The Unsettled Land.

138 Insgesamt wurden im kolonialen Simbabwe 10 Schulen geschlossen,
550 blieben Missionsschulen, 680 wurden fortan unter der Leitung
einer Lokalregierung geführt und 1248 als sogenannte «Sponsored
Schools», die bis zur Entstehung von Lokalregierungen durch einen

Regierungsinspektor und einen afrikanischen Manager geführt wurden.

Michlig: Ende einer Epoche? S. 51-53.

134



Missionar zusammen, «und wir werden das Ausmass der

Herausforderung erst nach und nach erkennen.»139 Der Verlust

des Missionsschulsystems, in das bis anhin von hundert
Missionaren mindestens achtzig direkt oder indirekt
eingebunden gewesen waren, könnte nicht nur ein «möglicherweise

beängstigendes Halbdunkel» schaffen, befürchtete ein
anderer, sondern vor allem auch «ein Vakuum, eine Leere»,
in dem nach neuen Wegen der Missionierung gesucht werden

müsste.140

Diese durch lokale Machtstrukturen entstandene
Umbruchssituation und Neuausrichtung der missionarischen

Tätigkeiten war aber nur eine Seite der Medaille. Gleichzeitig

verband sie sich mit einer Ablehnung der aus der Schweiz

angestossenen Veränderung in Bezug auf die missionarische
Identität. Die Missionare im Einsatz kritisierten, dass man
nicht mehr mithalten könne mit all den Veränderungen
und Entwicklungen in der Heimat.141 Im Zusammenhang
mit dem temporären Anschluss von Laienmitgliedern -
insbesondere von verheirateten Männern -wurde zu bedenken

gegeben, dass die Zeit für ein solches Experiment vielleicht
in der Schweiz schon gekommen sei, «doch kaum hier drau-
ssen».142 Auch wenn «Europas Uhren anders laufen» müsse
in der Mission deshalb nicht «jede Krise und unerprobte
Denkrichtung zu eigen gemacht» werden.143 Die Abwehrhaltung

der Missionare «gegen alles, was von Immensee
kommt», resultiere daraus, dass deren Diskussionen «allzu

typisch den Stempel europäischer Provenienz» tragen würden

und «in Gottes Namen nur schlecht aufunsere Verhältnisse

passen».1'" Die Generalleitung vergesse oft, dass die
Missionare die Gegebenheiten in den Missionen sehr viel
besser beurteilen könnten und müsste ihnen ein stärkeres

Mitspracherecht einräumen, sonst sei das ein «religiöser
Imperialismus».143

In diesen internen Auseinandersetzungen wirkte sich
auch das doppelte Organisationssystem der Missionsgesellschaft

konflikthaft aus. Zum einen waren die SMB-Mitglie-

135 Plangger: Retreat from African Primary Schools, S. 54-55.

140 Bruggmann: Plauderei über Missionsmethoden, S.544.

141
o. A.: Protokoll der Regionalratsstitzung, Regionalhaus Driefontein,
23.10.1972, in: StALU, Archiv SMB, Diözese Gwelo, Regionalrat,
Protokolle der Sitzungen und weitere Unterlagen.

142 Eberle, P.: Protokoll der Regionalratssitzung im Regionalhaus Driefon¬
tein, 30.1.1975, in: StALU, Archiv SMB, Diözese Gwelo, Regionalrat,
Protokolle der Sitzungen und weitere Unterlagen.

der nämlich in die gesellschaftsinterne Hierarchie mit
Generalleitung in der Schweiz und lokaler Leitung durch den

Regionaloberen in der Mission eingebunden. Zum anderen

waren sie Teil des lokalen Klerus mit eigenem Bistum im
kolonialen Simbabwe, welchem wiederum ein SMB-Vertre-
ter als kirchliches Oberhaupt vorstand. Dies führte zu
Loyalitätskonflikten, aber auch zu Kompetenzstreitigkeiten
zwischen Lokalkirche und Gesellschaftsleitung in der Schweiz.

So sahen die SMB-Vertreter im kolonialen Simbabwe
aufgrund der bereits etablierten Lokalkirche vor Ort eher

ortsansässige Mitarbeiter als zukunftsträchtig anstelle des in
der Schweiz entwickelten Berufsbildes des «Missionars auf
Zeit». Dies sollte auch garantieren, dass die Afrikanisierung
der Kirche nicht noch weiter verzögert würde. Schlussendlich

bedeute die Aufgabe der Etablierung einer einheimischen

Kirche, dass «wir uns als die letzten Missionare»
betrachten müssten, weshalb die Einschliessung neuer Kräfte
aus der Schweiz wenig sinnvoll erscheine und man sich

folglich des «Neo-Kolonialismus» verdächtig mache.146

Die konfliktreichen Aushandlungsprozesse zwischen den

SMB-Mitgliedern in der Heimat und jenen im kolonialen
Simbabwe resonieren das, was Urs Altermatt und Josef
Widmer unter einer «Identitätskrise» der katholischen
Missionare ab Mitte der 1960er-Jahre gefasst haben.147 Während

in der Schweiz nach neuen Ausformungen <des Missionars)

gesucht wurde, führte einerseits der Bruch mit den
traditionellen Bildern und andererseits die spezifische
Situation im kolonialen Simbabwe bei den Missionaren im Einsatz

dazu, dass statt des erhofften Aufbruchs in eine neue
Ära eher eine Krisenwahrnehmung dominierte. In den
Dynamiken des spätkolonialen Simbabwes, in denen unter
dem Druck globaler Dekolonisationsprozesse die Ansprüche

der Kolonisierten und die Radikalisierung der
Siedlergemeinschaft aufeinanderprallten, wurde der Spagat
zwischen Teilhabe amweissen Kolonialismus undvermeintlicher
Parteinahme für die afrikanische Bevölkerung je länger je
weniger haltbar.

143 Wyss, Josef: Personalbericht der Region Gwelo z.H. des Herrn
Generalobern SMB, 22.7.1978, Archiv Missionsstarion Driefontein, Signatur:

unsortiert.

"4 Rohner: Mission gegen Heimat, S. 12.

133 Hilber: Missionare auf Zeit, S. 33-34.

146 Achermann, Anton: Diskussion über die Strukturen der SMB, 1971,
in: StALU, Archiv SMB, Diözese Gwelo, Regionalrat, Protokolle der

Sitzungen und weitere Unterlagen.

147 Altermatt; Widmer: Das Schweizerische Missionswesen, S. 30.

135



Ein Stück Schweizer Kolonialgeschichte

Für weite Teile der Schweizer Bevölkerung waren im
20. Jahrhundert religiöse Missionare sichtbarster Ausdruck
der helvetischen Involvierung in das koloniale Projekt. Die
missionarische Laufbahn wurde als ein Traumberuf beworben

und von Vielen auch explizit als solcher angestrebt.
Gerade für Schweizer, deren Land keine offizielle Kolonialpolitik

verfolgte, war das dem Missionarsdasein inhärente
Versprechen einer globalen Karriere in aussereuropäischen
Gebieten äusserst attraktiv. Die koloniale Dimension war
dabei integraler Bestandteil des medial vermittelten Berufsbildes:

Ganz bewusst wurde mit kolonialen Sehnsuchtsfantasien

geworben und die Figur <des Missionars) mit
entsprechenden Zuschreibungen von Heldentum, Abenteuergeist
und Männlichkeit aufgeladen. Diese Repräsentationslogiken

blieben über alle institutionellen Adaptionsversuche
hinweg wirkmächtig. Auch wenn die SMB traditionelle
Berufsbilder religiösen Engagements fundamental neu zu
denken versuchte, bildete die Bezugnahme auf ebendiese

Motive nach wie vor die attraktivste Form der
Mitgliederbewerbung.

Indem die SMB ihre Mitglieder vor allem aus ruralen,
ärmeren Familien rekrutierte, eröffnete die missionarische

Ausbildung Räume, die für breite Bevölkerungsteile sowohl
in geografischer wie auch sozialer Hinsicht unerreichbar
geblieben wären. Das Wissen und die Fähigkeiten
gesellschaftlicher Unterschichten in Europa wurden damit zum
elementaren Bestandteil der globalen Ausbreitung des

Christentums und der zivilisatorischen Mission erklärt, was
eine kolonial codierte Umwertung von Arbeit und Arbeitskräften

aus Industrie, Handwerk und Landwirtschaft mit
sich brachte. Indem die SMB koloniale Vorstellungen von
Männlichkeit aufden «kleinen Mann» ausdehnte, transzen-
dierte sie die hegemoniale Repräsentation des Kolonialismus

als patriarchales Projekt, welches ausschliesslich von
bürgerlichen bis aristokratischen, «grossen Männern»,
getragen worden sei.148

Priester und Brüder reisten in stark hierarchisch strukturierte

Gesellschaftssysteme und wurden dort aufgrund ihrer
Hautfarbe und Herkunft Teil einer weissen Elite; sie
profitierten von deren Privilegien und nutzten die damit
einhergehenden Machtpositionen oft auch zur Umsetzung
missionarischer Projekte. Das medial vermittelte Bild eines

Traumberufs klaffte aber nicht selten scharf auf die Realität
in den Missionsgebieten, in denen statt der erhofften Abenteuer

routinemässige Arbeitsabläufe den Alltag dominierten.

Die Wirkmächtigkeit der kolonial-rassistischen Dimension

zeigt sich nicht nur auf alltagsgeschichtlicher Ebene,
sondern auch darin, dass die Erschütterung dieser Denksysteme

angesichts tiefgreifender geopolitischer und
gesellschaftlicher Veränderungen vor allem eine Abwehrhaltung
und Krisenwahrnehmung beförderte. Als das ständige
Austarieren einer Position zwischen Teilhabe an der weissen Ko-
lonialsuperiorität und Sicherung der Sympathie der zu
Bekehrenden sich im Kontext des spätkolonialen Simbabwes
immer mehr zu einer Quadratur des Kreises entwickelte,
geriet die missionarische Identität vollends ins Wanken.

In der Figur <des Missionars) akzentuierten sich somit die
fundamentalen Ambivalenzen des religiösen Bekehrungsprojekts.

Das Idealbild des humanitären, altruistischen
Helfers war untrennbar verbunden mit kolonialen
Machtsystemen und Welteinteilungen, wobei diese Herrschaftsversprechen

im Kontext der SMB mit Vorstellungen einer
schweizerischen Kolonialneutralität kombiniert wurden.
Dabei war es gerade diese idolhafte Figur, welche die breite
Bevölkerung faszinierte und zu einer finanziellen Partizipation

bewegte: In ihr vereinten sich die vermeintlich
schweizerischen Tugenden der Wohltätigkeit, Tatkraft und
Vorbildlichkeit, die vor der Folie des rassifizierten <Anderen>

ihre Vollendung fanden. Als <einfache Männer> konnten
sich grosse Teile der Schweizer Gesellschaft mit ihnen
identifizieren und wurden dadurch in koloniale Denksysteme
eingebunden.

Wie stark sich diese spezifische Darstellung <des Missionars)

ins kollektive Gedächtnis der Schweizer Bevölkerung
eingeschrieben hat und oft noch heute unreflektiert erinnert
wird, zeigt ein 2016 ausgestrahlter SRF-Dokumentarfilm
über die Missionsgesellschaft Bethlehem. Analog zu den
Mitte des 20. Jahrhunderts populären missionarischen
Werbekampagnen beschreibt die Erzählstimme in «Das Ende
der Mission» einleitend die Missionare als «Seelenretter»
und «Entwicklungshelfer», aber vor allem auch als «verwegene

Abenteurer», und «christliche Haudegen», welche zu
den auf Bekehrung wartenden «Heiden» gereist seien und
neue Weltgegenden «entdeckt» hätten.149 Ein Bruder habe
sich «schier in den Helden eines Abenteuerfilmes» verwandelt,

wurde dem Schweizer Publikum erklärt.150

148 Für die Forderung nach mehr Forschung zu ländlichen Männlichkeits¬
formen siehe: Campell; Bell: The Question of Rural Masculinities.

149 Bieri: Das Ende der Mission [SRF-Dokumentarfilm], TC [Time Code]
0.04.15.

150 Bieri: Das Ende der Mission, TC 0.10.55.

136



Die Tatsache, dass der Dokumentarfilm von 2016 exakt
dieselben Fantasien <des Missionars) evoziert, wie sie seit der
Zwischenkriegszeit zirkulierten, verweist auf deren Langlebig-

und Wirkmächtigkeit. Dass dem Publikum die diesem
Missionarsbild inhärente koloniale Komponente auffallen

muss, wurde im Dokumentarfilm vorausgesetzt; der «Auftritt

der weissen Männer» müsse heute «paternalistisch, ja
überheblich anmuten». Allerdings wird dies gleich anschliessend

durch den Veiweis auf das Entsprechen mit der
zeitgenössischen Denkweise relativiert: Es habe dem «damaligen

kolonialen Geist» entsprochen, weshalb es «etwas billig»
erschiene, «dies mit heutigen Augen zu kritisieren».bl

In Anbetracht der Bedeutung und Wirkung missionarischer

Inhalte und Deutungen für weite Teile der Schweizer

Bevölkerung bis in die Gegenwart erscheint es zentral, diese
umfassend zu beleuchten. Gerade eine verflechtungsgeschichtliche

Perspektive erlaubt es dabei, der Komplexität,
Vielschichtigkeit und letztlich Ambivalenz dieser Ge-

151 Bieri: Das Ende der Mission, TC 0.06.00-0.06.15.

132 Purtschert: Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhundert, S.303.

153 Bieri: Das Ende der Mission, TC 0.04.33.

schichte(n) Rechnung zu tragen. Nur so wird beispielsweise
deutlich, dass die koloniale Haltung der Missionare zwar
einerseits fundamentaler Bestandteil des Werbe- und Selbstbilds

war, aber andererseits auch stets keine Selbstverständlichkeit

darstellte, sondern von innen wie aussen kritisiert
wurde. Der Versuch einer Relativierung solcher Haltungen
durch den Verweis auf einen vermeintlichen Zeitgeist stellt
aber eine gewisse Konstante in Bezug auf die geschichtswissenschaftliche

Aufarbeitung der kolonialen Verflechtungen
der Schweiz dar, womit diesen Erkenntnissen immer implizit

eine Bedeutung abgesprochen wird."2 Dabei verkörpern
gerade Missionare wie kaum eine andere Berufsgruppe, wie
integriert Schweizer in das koloniale Projekt und wie hege-
monial koloniale Weltsichten in der Schweizer Gesellschaft

vertreten waren. Entsprechend gilt es analog zu anderen

Beispielen helvetischer Kolonialverflechtungen mit einer
differenzierten Perspektive dichotome Erzählungen von
Opfertum und Täterschaft, von <Hier> und <Dort>, vom
<Eigenen> und vom <Anderen> aufzubrechen. Nur so kann
ein Erinnerungsangebot bereitgestellt werden, das dieses

«bewegtef.j Stück Schweizer Weltgeschichte»133 aus der
Innerschweiz ohne Kolonialnostalgie erzählt und stattdessen

in seinem Facettenreichtum beleuchtet.

137



Quellen und Literatur

Ungedruckte Quellen
Luzern, Staatsarchiv (StALU), Archiv SMB
Jahresbericht der Lehranstalten der Missionsgesellschaft Bethlehem,

Gymnasium, Schweiz, 1931-1963.
Konstitutionen, Schweiz, 1967—1981.
Personaldossiers.

Propagandakommission, Schweiz, ca. 1964—1970.
Protokolle der Generalratssitzungen, Schweiz, ca. 1940-953.
Diözese Gewlo, Regionalrat, Protokolle der Sitzungen und weitere

Unterlagen, 1968-1980.
Korrespondenz von Beckmann Johannes, 1945—1950.
Simbabwe-Kommission (ZIKO), Unterlagen und Beilagen zu den

Sitzungen, 1976-1980.

Diozöse Gweru, Archiv der Missionsstation Driefontein
Bericht des Generalobern an das Generalkapitel SMB 1967.
Personalbericht der Region Gwelo z.H. des Herrn Generalobern SMB,

22.7.1978.

Audiovisuelle Quellen
Bieri, Beat: Das Ende der Mission. Ein Stück Schweizer Weltge¬

schichte, 2016 [Dokumentarfilm]. Online: <https://www.srf.ch/
play/tv/dok/video/das-ende-der-mission—ein-stueck-schweizer-
weltgeschichte?urn=urn:srf:video:e533ae21-cfl4-48ec-93eb-
a2d0f8540504>, Stand: 11.07.2024.

Gedruckte Quellen
Ammann, Joachim OSB: Die Missionshilfe muss wesentlich sein, in:

Echo SMB 24 (3), 1960, S. 80-82.
Aschwanden, Stefan: Studententagebuch, in: Bethlehem 77 (6), 1972,

S. 30-31.
Balluf, Otto: London, in: Echo SMB 24 (1), 1960, S. 14.

Bischofberger, Otto: Brief von P. Otto Bischofberger, in: Echo SMB
29 (5), 1965, S. 135-136.

Blöchliger, Max: Meine lieben Mitbrüder, in: Echo SMB 28 (5), 1964,
S. 148-165.

Blöchliger, Max: Hochwürdiger, sehr verehrter geistlicher Mitbruder,
liebe Freunde unserer Schule, in: Echo SMB 29 (6), 1965, S. 148-149

Böhi, Bernhard: Wir fahren zu den N_, in: Bethlehem 44 (2), 1939,
S. 67-72.

Brändle, Jakob: Missionarisches Potpourri, in: Bethlehem-Kalender
39,1960, S. 46-53.

Bruggmann, Edwin: Mission und Landwirtschaft, in: Bethlehem 63

(11), 1958, 498-502.
Bruggmann, Edwin: Plauderei über Missionsmethoden, in: Bethlehem

69 (12), 1965, S. 543-549.

Eckert, Othmar: Religiöse Vorteile des Internats, in: Bethlehem 70
(11), 1966, S. 477-479.

Elsener, Joseph: Das missionarische Anliegen des Monats. Brüderbe¬
rufe für die Missionen, in: Bethlehem 59 (3), 1954, S. 111.

Elsener, Josef: Erinnern und Bezeugen. Die Frühgeschichte der

Missionsgesellschaft Bethlehem in Rhodesien (Simbabwe) 1938—

1974, Luzern 2014.
Elsener Josef, Die uns vorausgegangen sind. Nekrologium Band 1, In

den Jahren 1930-2016 verstorbene SMB Mitbrüder, Immensee
2016.

Frey, E.: Zeitgemässe Überlegungen, in: Guti 10 (8), 1961, S. 108—

113.
Gerber, Jörg: Solidarischer durch Teilen, in: Forum 10(1), 1977, S. 13

Heim, Walter: Ergebnis des Missionsjahres: 17,4 Millionen, in:
Schweizerische Kirchenzeitung, 28. Dezember 1961, S.626.

Heim, Walter: 70 Jahre Gymnasium Immensee, in: Bethlehem 70
(11), 1966, S. 475-476/

Heim, Walter: Ausweitung der SMB? Zur Diskussion gestellt, in: Echo
SMB 24 (3), 1960, S. 65-66.

Heim, Walter: Nickn_ und Fastnachtschinesen, in: Vermittlung zwi¬

schenkirchlicher Gemeinschaft. 50 Jahre Missionsgesellschaft
Immensee, Immensee 1971.

Heim, Walter: Die Errichtung des Schweizer Missionsseminars,
Immensee 1990.Hengartner, Meinrad: Das Missionsjahr-ein kühnes

Attentat, in: Missions-Illustrierte zum Missionsjahr der Schweizer
Katholiken 1960/61, 1960, S.2.

Hengartner, Meinrad: Die Rolle des Bruder-Missionars, in: Bethlehem
71 (2), 1966, S. 66-71.

Hilber, Jakob: Missionare aufZeit, in: Forum 5 1 b), 1972, S. 33-34.
Huber, Adolf: Missionsbrüder, in: Bethlehem-Kalender 28, 1950,

S. 83-86.
Ineichen, Xaver: Missionsstation Driefontein, in: Bethlehem-Kalender

35, 1957, S. 56-64.
Kaiser Josef: Eine verkümmerte Existenz? In: Bethlehem 71 (2), 1966,

S. 58-61.
Kramer, Hugo: Personalstatistik der SMB, in: Officiosa SMB (6),

1970, S. 58-69.
Krömler, Hans: Rund um unser Gymnasium, in: Echo SMB 24 (7),

1960, S. 156-159.
Krömler, Hans: Rund um unser Gymnasium, in: Echo SMB 26 (5),

1962, S. 102-107.
Krömler, Hans: Rund um unser Gymnasium, in: Echo SMB 28 (5),

1964, S. 170-179.
Krömler, Hans: Rund um unser Gymnasium, in: Echo SMB 29 (6),

1965, S. 151-157.
Krömler, Hans: Meilensteine unseres Gymnasiums. 50 Jahre eidgenös¬

sisch anerkannte Matura in Immensee, in: Bethlehem 76 (4), 1971,
S. 28-29.

Michlig, Joseph: AufEroberungsreisen für Christus, in: Bethlehem 54

(8/9), 1949, S. 349-353.
Michlig, Josef, Colourbar, in: Echo SMB, 19 (5), 1955, S.66-68.
Michlig, Josef: Ende einer Epoche? Die Abgabe der Missionsschulen

der Diözese Gwelo imjanuarl971,in: Forum5 (2), 1972,S.51-53.

138



o. A.: Werbung in: Das kleine Bethlehem 25 (9/10), 1951, S. 91.
O.A.: Piauder Winkel, in: Das kleine Bethlehem, 26 (5), 1952, S. 78-79.
o. A.: Gebetsmeinung November. Wir beten für die Freiheit der

Missionsschulen in Afrika, in: Bethlehem 58 (11), 1953, S. 492-495.
o. A.: Werbung, in: Bethlehem-Kalender 32, 1954, S.62.
o. A.: Einführung, in: Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 27,

1960, S. 3.

o. A.: Schlussabrechnung des Missionsjahres, in: Echo SMB 25 (8),
1961, S. 193.

o. A.: Diocesan Statistics 1959-1965, in: Guti 14 (10), 1965, S. 148-185.
o. A.: Memorandum on the Missionary School Policy in the Diocese

of Gwelo, in: Guti 15 (5), 1966, S. 99-105.
o. A.: Statut für Missionare auf Zeit der Missionsgesellschaft Bethle¬

hem, in: Officiosa SMB (14), 1969, S. 131-132.
O.A.: Das neue Profil. Unser Gymnasium setzt sich ein neues Bildungs¬

ziel, in: Bethlehem-Kalender 50, 1971, S.67.
o. A.: Ein bewegtes Jahr. Nachrichten aus der Missionsgesellschaft

Bethlehem, in: Bethlehem-Jahrbuch 52, 1973, S.67.
Odermatt, Alois: Der finanzielle Beitrag, in: Missionsjahrbuch der

Schweiz 43, 1976, S. 98-100.
Plangger, Albert: Retreat from African Primary Schools, in: Pakati

pedu 2 (4), 1970, S. 54-55.
Rechsteiner, Justin: Das Schulprofil. Oder der sinnvolle Versuch, einen

Kreis ins Quadrat zu bringen, in: Bethlehem-Jahrbuch 60, 1981,
S. 92-96.

Rohner, Johannes: Lumen Vitae, in: Echo SMB 24 (7), 1960, S. 147-149.
Rohner,Johannes: Mission gegen Heimat, in: Forum 6 (1), 1973,

S. 11-13.
Rohnerjohannes: Meine Reise durch Rhodesien, in: Forum 8 (1),

1975, S. 6-7.
Rutishauser, Joseph: The great Temptation, in: Guti, 15(1), 1966,

S. 21-22.
Schelbert, Georg: Brücke zwischen den Kirchen. Die Immenseer

Missionare reflektieren ihre Brauchbarkeit, in: Bethlehem-Kalender 50,
1971, S. 16-21.

Schuwey, Engelbert: Untergang oder Neuaufbruch? Zukunft der Mis¬

sionsgesellschaften in der Schweiz, in: Wendekreis 78 (5), 1973,
S. 6—9.

Stöckli Fridolin, Centro Internazionale PIO XII, in: Echo SMB 24 (7),
1960, S. 146-147.

Traber, Michael: Berichte von studierenden Mitbrüdern, in: Echo
SMB 24 (1), 1960, S. 12-13.

Waldispühl, Thaddäus: Bruder Puff, in: Bethlehem-Kalender 18,
1940, S. 35-45.

Winterhaider, Josef: Missionar und Baumeister, in: Bethlehem-Kalen¬
der 29, 1951, S. 78-91.

Wuerms, Albert: The Brother and the Apostolate of the Laity, in: Guti
15 (7/9), 1966, S. 152.

Literatur
Akude, John: Theorien der Entwicklungspolitik. Ein Überblick, in:

König, Julian; Thema, Johannes (Hg.): Nachhaltigkeit in der

Entwicklungszusammenarbeit, Wiesbaden 2011, S. 69-94.

Alexander, Jocelyn: The Unsettled Land. State-Making & the Politics
of Land in Zimbabwe, 1893-2003, Oxford 2006.

Altermatt, Urs; Widmer, Josef: Das Schweizerische Missionswesen im
Wandel. Strukturelle und mentalitätsmässige Veränderungen im
schweizerischen Missionswesen 1955-1962, in: Neue Zeitschrift
für Missionswissenschaft 43, 1987, S. 169-187; 270-290.

Bleuer, Simone; Miller, Barbara: Verkörpern-Verfestigen-Verflechten.
Resonanz missionarischer Kulturkontakte in der katholischen

Schweiz der 1950er und 1960er Jahre, in: Traverse. Zeitschrift für
Geschichte 26 (1), 2019, S. 94-108.

Bongie, Chris: Exotic Memories. Literature, Colonialism, and the Fin
de Siècle, Stanford 1991.

Campell, Hugh; Bell, Michael: The Question of Rural Masculinities,
in: Ländliche Soziologie 65 (4), 2000, S. 532-546.

Charumbira, Ruramisai: Becoming Imperial. A Swiss Woman's Shif¬

ting Identity in British Southern Africa, in: Purtschert, Patricia;
Fischer-Tiné, Harald: Colonial Switzerland. Rethinking Colonialism

from the Margins, Basingstoke 2015, S. 157-178.
Cooper, Frederick: Decolonization of African Society. The Labour

Question in French and British Africa, Ann Arbor 1996.

Cooper, Frederick: Development, Modernization, and the Social Sci¬

ences in the Era of Decolonization. The Examples of British and
French Africa, in: Revue d'Histoire des Sicences Humaines 10 (1),
2004, S. 9-38.

Egger, Christine: Transnationale Biographien. Die Missionsbenedik¬
tiner von St. Ottilien in Tanganjika 1922-1965, Köln; Weimar;
Wien 2016.

Faschingeder, Gerald: Missionsgeschichte als Beziehungsgeschichte.
Die Genese des europäischen Missionseifers als Gegenstand der
Historischen Anthropologie, in: Historische Anthropologie 10,
2002, S. 1-30.

Fischer-Tiné, Harald; Purtschert, Patricia (Hg.): Colonial Switzerland.

Rethinking Colonialism from the Margins, Basingstoke 2015.
Frei, Fritz: Bethlehem Mission Immensee, in: Historisches Lexikon der

Schweiz (HLS), 2013. Online: < https://hls-dhs-dss.ch/de/artic
les/045258/2013-05-10/>„ Stand: 30.06.2023.

Fuchs, Karin: Gymnasium Immensee 1895-1995. Von der Apostoli¬
schen Schule Bethlehem zur modernen Mittelschule, Schwyz 1995

(Schwyzer Hefte 67).
Green, Abigail; Viane, Vincent: Rethinking Religion and Globaliza¬

tion, in: Green, Abigail; Viane, Vincent (Hg.): Religious Internationals

in the Modern World, Basingstoke 2012, S. 1-19.
Habermas, Rebekka, Hölzl, Richard: Mission global - Religiöse

Akteure und globale Verflechtung seit dem 19.Jahrhundert, in:
Habermas, Rebekka; Hölzl, Richard (Hg.): Mission global. Eine
Verflechtungsgeschichte seit dem 19. Jahrhundert, Köln; Weimar;
Wien 2014, S. 9-30.

Habermas, Rebekka: Mission im 19. Jahrhundert. Globale Netze des

Religiösen, in: Historische Zeitschrift 287 (3), 2008, S. 629-679.
Habermas, Rebekka: Wissenstransfer und Mission. Sklavenhändler,

Missionare und Religionswissenschaftler, in: Geschichte und
Gesellschaft 36, 2010, S. 257-284.

Harries, Patrick: Butterflies & Barbarians. Swiss Missionaries and

Systems of Knowledge in South-East Africa, Oxford 2007.

139



Harries, Patrick; Maxwell, David (Hg.): The Spiritual in the Secular.

Missionaries and Knowledge about Africa, Grand Rapids 2012.
Hölzl, Richard: Aus der Zeit gefallen? Katholische Mission zwischen

Modernitätsanspruch und Zivilisationskritik, in: Bultmann, Christoph;

Rüpke, Jörg; Schmolinsky, Sabine (Hg.): Religionen in
Nachbarschaft. Pluralismus als Markenzeichen der europäischen
Religionsgeschichte, Münster 2012, S. 143-164.

Hölzl, Richard: Gläubige Imperialisten. Katholische Mission in
Deutschland und Ostafrika (1830-1960), Frankfurt a. M. 2021.

Linden, Ian: The Catholic Church and the Struggle for Zimbabwe,
London 1980.

Maxwell, David: Religious Entanglements. Central African Pentecos-

talism, the Creation of Cultural Knowledge, and the Making of
Luba Katanga, Madison 2022.

McLaughlin, Janice: On the Frontline. Catholic Mission in Zimbabwe's
Liberation War, Harare 1996.

Menrath, Manuel: Mission Sitting Bull. Die Geschichte der katholi¬
schen Sioux, Paderborn 2016.

Meyer, Brigit: What is Religion in Africa? Relational Dynamics in an

Entangled World, in: Journal ofReligion in Africa 50 (1-2), 2021,
S. 156-181.

Miller, Barbara; Rees, Simone: (K)eine Geschichte in Schwarz-weiss.

Zur ungemütlichen Debatte um koloniale Dimensionen in der

Alltags- und Spendenkultur, in: universitas. Das Wissenschaftsmagazin

der Universität Freiburg (1), 2022, S. 32-33.
Mlambo, Alois: A History of Zimbabwe, New York 2014.
Munro, Williams A.: The Moral Economy of the State. Conservation,

Community Development and State Making in Zimbabwe, Athens
1998.

Parker, Franklin: Education of Africans in Southern Rhodesia, in:
Comparative Education Review 3 (2), 1959, 27-32.

Pratt, Mary Louise: Arts of the Contact Zone, in: Profession, 1991,
S. 33-40.

Purtschert, Patricia: Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhundert.
Eine Geschichte der weissen Schweiz, Bielefeld 2019.

Ratschiller, Linda; Wetjen, Karolin (Hg.): Verflochtene Mission.
Perspektiven auf eine neue Missionsgeschichte, Köln; Weimar;
Wien 2018.

Rüther, Kirsten: Zugänge zur Missionsgeschichte. Plädoyer für eine
akteurszentrierte Geschichte religiöser Veränderung, in: Zeitschrift
für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 100, 2016,
S.211-219.

Schwegler, Urban: Johannes Beckmann SMB (1901-1971). Leben
und Werk, Nettetal 2005.

Seifert, Ruth: Identität, Militär, Geschlecht. Zur identitätspolitischen
Bedeutung einer kulturellen Konstruktion, in: Hagemann, Karen;
Schüler-Springorum, Stefanie (Hg.): Heimat-Front. Militär und
Geschlechterverhältnisse im Zeitalter der Weltkriege, Frankfurt
a.M. 2002, S. 53-66.

Stoler, Ann; Cooper, Frederick: Between Metropole and Colony. Re¬

thinking a Research Agenda, in: Stoler, Ann; Cooper, Frederick
(Hg.): Tensions of Empire. Colonial Cultures in a Bourgeois
World, Berkeley 1997, S. 1-56.

Summers, Carol: Colonial Lessons. Africans' Education in Southern
Rhodesia, 1918-1940, Portsmouth 2002.

Thomas, Norman: Church and State in Zimbabwe, in: Journal of
Church and State 27 (1), 1985, S. 113-133.

van der Heyden, Ulrich; Feldtkeller, Andreas (Hg.): Missionsge¬
schichte als Geschichte der Globalisierung von Wissen. Transkulturelle

Wissensaneignung und -Vermittlung durch christliche
Missionare in Afrika und Asien im 17., 18. und 19. Jahrhundert,
Stuttgart 2012.

Weidert, Michael: «Solche Männer erobern die Welt». Konstruktionen
von Geschlecht und Ethnizität in den katholischen Missionen von
Deutsch-Ostafrika 1884—1916, Dissertation, Trier 2007.

Wendt, Helge: Die missionarische Gesellschaft. Mikrostrukturen einer
kolonialen Globalisierung, Stuttgart 2011.

Wendt, Helge: Mission transnational, trans-kolonial, global. Missions¬

geschichtsschreibung als Beziehungsgeschichte, in: Schweizerische
Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte 105, 2011, S. 95—

116.

Wendt, Reinhard (Hg.): Sammeln, Vernetzen, Auswerten. Missionare
und ihr Beitrag zum Wandel europäischer Weltsicht, Tübingen
2001.

140


	Traumberuf SMB-Missionar : Wunschvorstellung, Wirklichkeit und Wandel im 20. Jahrhundert

