
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 113 (2021)

Artikel: Klosterplatz in Einsiedeln und "Laicheibli" : Schabmadonnen-Funde aus
archäologischer Grabung 2018-2019

Autor: Marty, Evelyne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klosterplatz in Einsiedeln und «Laicheibli»

Schabmadonnen-Funde aus archäologischer Grabung 2018-2019

Evelyne Marty

Übersicht

Einleitung
Der Klosterplatz und seine Geschichte

Bauliche Entwicklung
Krämerläden auf dem Klosterplatz

Schabmadonnen

Herstellung und Vertrieb
Nutzung
Schabfiguren

Die Funde vom Klosterplatz
Typologie
Datierung
Beschreibung einiger Rückseiten

Zusammenfassung
Quellen und Literatur
Katalog und Tafel

Einleitung1

Als 2018 die Sanierung und Neugestaltung des Klosterplatzes2

in Einsiedeln begann, wurden parallel zu den Aus-

1 Der vorliegende Beitrag basiert auf einer Master-Projektarbeit im
Fachbereich «Ur- und Frühgeschichtliche und Provinzialrömische
Archäologie» am Departement Altertumswissenschaften der Universität
Basel. Für Anregungen, Auskünfte und Hinweise danke ich Prof. Dr.
Peter-Andrew Schwarz als Betreuer der Arbeit, Roger Leitner, Ralph
Besmer und Doris Grätzer vom Bezirk Einsiedeln, Jeronimo Barahona

vom Kloster Einsiedeln, Christian Bader als Grabungsleiter, der mir die
stellvertretende Leitung anvertraute, sowie Valentin Kessler und Ralf
Jacober vom Staatsarchiv Schwyz. Für inhaltliche Anregungen danke
ich Felix Ochsner, Pater Thomas Steiner, dem Museum Fram (Stiftung
Kulturerbe Einsiedeln; insbesondere Giulia Passalacqua und Heinz
Nauer), Marcus und Brigitte Bisig, meiner Mutter Monika Räber,
Nadine Mächler, Lara Kurmann und Charlotte Gieben.

2 Umgangssprachlich wird in Einsiedeln stets vom «Klosterplatz» als

Bezeichnung für den gesamten Platz zwischen Dorf und Kloster
gesprochen. Der Bereich ab dem unteren westlichen Ende der Arkaden,
zwischen denen man eine Linie zieht, gehört jedoch zum Bezirk Ein-

hubarbeiten mehrere archäologische Befunde freigelegt.
Bis 2019 untersuchte man insgesamt 13 Flächen, und in
dreien davon fand man total 1443 Fragmente von Schabmadonnen:

kleine Nachbildungen der Schwarzen Madonna
aus Lehm, von denen man im Krankheitsfall ein wenig
abschabte, ins Essen mischte und einnahm. Die Figuren gibt
es in Grössen zwischen 1 und 25 cm4 und sind meist un-
dekoriert, selten bemalt oder sogar vergoldet (Abb. 1).

Ihr überdurchschnittliches Vorkommen im Vergleich
zu anderen Fundgruppen hat dazu animiert, sich genauer
mit ihnen auseinanderzusetzen. In ihnen spiegeln sich
religiöse Handlungen und Glaubenskonstrukte rund um den
Marienwallfahrtsort Einsiedeln, was sie zu einzigartigen
Quellen macht.

An einem solch zentralen Pilgerort wie Einsiedeln bildete
sich ein ausgeprägter Handel mit Devotionalien5. Es gibt
einige Beispiele wie Pilgerabzeichen, die in Einsiedeln rege
gehandelt wurden, von denen viele jedoch in ähnlichen
Ausführungen im ganzen Alpenraum verbreitet waren.
Schabmadonnen bilden in diesem Sinne eine Ausnahme,
denn sie wurden örtlich angepasst und zeigen die Form
des lokalen Gnadenbildes der Schwarzen Madonna von
Einsiedeln.6

siedeln, weshalb dieser Teil nach offizieller Bezeichnung «Hauptplatz»
heisst. Die Grenze ist identisch mit der ehemaligen Lage der unteren
Treppe auf dem Platz, die nun nach der Neugestaltung nicht mehr
besteht. In dieser Arbeit wird der Einfachheit halber ebenfalls fur beide
Teile des Platzes vom «Klosterplatz» gesprochen.

3 Gefunden wurden 148 Fragmente, die jedoch zum Teil zusammengehörende

Bruchstücke sind. Nach dem Zusammenführen und Kleben
der Passstücke sind es 144 Fragmente. Die Dokumentation, darin unter

anderem der technische Grabungsbericht, und Funde werden im
Staatsarchiv Schwyz abgelegt (vgl. STASZ, SG.CIX.50.4.26.30,
Technischer Grabungsbericht).

4 Tobler, Gnadenbildkopien, S. 204.

5 Der Begriff Devotionalien wird im Kapitel «Schabmadonnen» erklärt.

6 Museum Fram-Kulturerbe Einsiedeln, Zauberwahn, S. 11.

183



Abb. 1: Beispiel einer bemalten und vergoldeten Schabmadonna.

In der Literatur wurden Einsiedler Schabmadonnen an
verschiedenen Stellen bereits behandelt, auch im Verbund
mit einer archäologisch dokumentierten Grundlage.7 Als

grundlegende Primärquellen sind zwei Werke aus dem
18.Jahrhundert zu nennen: In den Einsiedler
Mirakelbüchern, besonders in einem aus dem Jahr 1739,8 sowie in
der Einsiedler Chronik von 17529 sind Berichte über die

Verwendung von Schabmadonnen festgehalten. Sie

beschreiben, wie die Figuren von den Gläubigen eingesetzt
wurden und welche Wunder sie bewirkt haben sollen.

Ziel dieses Artikels ist es, die Einsiedler Schabmadonnen

in ihren Kontext einzubetten und ihre Verwendung

zu verstehen. Dazu wird zuerst ein kurzer historischer
Uberblick über den Klosterplatz gegeben. Es folgt ein
Abschnitt über die Schabmadonnen selbst: Ihre Herstellung,
Vertrieb und Nutzung werden behandelt. Zum Schluss

konzentriert sich der Artikel auf eine Zusammenfassung
der Funde vom Klosterplatz.

Der Klosterplatz und seine Geschichte

Vor mehr als tausend Jahren beginnt die Besiedlung von
Einsiedeln mit dem Eremiten Meinrad, der der Legende
nach 861 von zwei Räubern erschlagen wird. Bereits zu
seiner Zeit soll es viele Gläubige gegeben haben, die zu seiner
Klause im Finsteren Wald pilgerten. Sie hätten ihn aufgesucht,

um den frommen Eremiten um Rat zu bitten oder

um religiöse Inspiration zu finden.10 Im 13. Jahrhundert
nahm die Wallfahrt nach Einsiedeln stark zu. In dieser Zeit
erfolgte auch die Hinwendung zur Marienverehrung.'1
Der wichtigste Tag im Einsiedler Wallfahrtskalender blieb
aber die Engelweihe,12 die mindestens seit 1466 stattfand.13
Zudem wird Einsiedeln im Mittelalter als Etappenort
auf dem Jakobsweg angegeben. Diese wichtige Verbindung

brachte viele zusätzliche Pilger ins Klosterdorf.14

7 Mehrfach dokumentiert sind Schabmadonnen als Grabbeigaben oder
Streufunde (Kälin-Gisler, Grabbeigaben, S.433; Keck/Hesse, Katalog
[Tonstatuetten], S.224-225).

8 Henggeier, Mirakelbücher, S. 163. Weitere Informationen über die
Mirakelbücher finden sich zusammengefasst in: Nauer, Mirakelliteratur,

S. 80-81.
9 Kälin, Chronik, insbesondere Kap. 25 «Von den irdenen Maria-Bild¬

lein, und anderen geweihten Sachen hiesigen fürstlichen Gotteshauses.»,

S. 660-673.
10 Holzherr, Kloster Einsiedeln, S.4.

11 Bamert, Haus der Madonna, S. 182-183; Ringholz, Kirchliches,
S. 119.

12 Bamert, Haus der Madonna, S. 183.

13 Im 12. Jahrhundert wurde die so genannte Engelweihbulle (päpstlicher
Erlass) aufdas Jahr 964 gefälscht, rund 30 Jahre nach Klostergründung.
Die Engelweihe selbst soll am 14. September 936 stattgefunden haben.
1382 beglaubigte Bischof Heinrich von Konstanz diese Urkunde,
wodurch nun eine umfassende Legende vorhanden war, die Kloster
und Wallfahrt als gottbegnadet auswies. 1466 feierte man die erste echte

Engelweihe, nachdem Papst Pius II. die Urkunde nach deren Anzweiflung

durch verschiedene Kritiker bestätigt hatte (Jäggi, Wallfahrtsgeschichte,

S. 45-49; Bamert/Keller, Einleitung, S.9).
14 Vgl. Kloster Einsiedeln, Jakobspilger.

184



Abb. 2: Die gotische Klosteranlage und das Dorf Einsiedeln auf einem

Kupferstich von Matthäus Merian aus dem Jahr 1655. Die rote Linie gibt
die ungefähre Baugrenze an, von welcher ab 1419 östlich keine Gebäude
mehr errichtet werden durften.

Abb. 3: Karte aus dem Jahr 2020 vom Oberdorf und der Klosteranlage mit
der roten Linie der Baugrenze ab 1419.

Deshalb wurde stets in die bauliche Entwicklung des

Klosters investiert, dessen Erscheinungsbild sich laufend
veränderte.

Bauliche Entwicklung
Dank massgeblicher Mithilfe des schwäbischen Herzogpaars

Hermann I. und Reginlinde wurde das Kloster
Einsiedeln im Jahr 934 unter der Leitung von Abt Eberhard
gegründet.15 Abt Eberhard errichtete bereits einige
Behausungen, der erste Bau folgte dann jedoch erst 948, ein
Jahr nach der Bestätigung der Klostergründung durch
Kaiser Otto I.16 In den darauffolgenden Jahren blühten das

15 Jäggi, Wallfahrtsgeschichte, S. 45.

16 KdS SZ III.I NA, S. 199. Otto I. ist heute als Statue aufder nördlichen
Arkade direkt vor dem Kloster verewigt, gemeinsam mit einer weiteren

wichtigen Figur in der Geschichte des Klosters, Hermann I., dessen

Statue auf der südlichen Arkade steht.

17 Eberle, Altes Einsiedeln, S. 11-14.

18 Kälin, Rettungskorps, S. 7-10.
19 Kälin, Rettungskorps, S. 24.

20 Damit ist das Gasthaus zum Ochsen gemeint, das später Hirschen,
dann unteres Benzigerhaus genannt wurde (Lienhardt, Lokalhistorisches,

S. 6; KdS SZ III.II NA, S. 132).

21 Kälin, Rettungskorps, S. 23-24.

Kloster und seine Gemeinschaft auf, und diese zeichnete
sich durch ihre vorbildliche Lebensweise getreu den
Regeln des heiligen Benedikt aus.

Für die Entwicklung des Klosterplatzes als Bindeglied
zwischen Dorf und Kloster sind verschiedene Brände
entscheidend. Bereits im 11. Jahrhundert fing der Klosterbau
ein erstes Mal Feuer. Seit seiner Gründung wurde das

Kloster insgesamt von fünf teils verheerenden Bränden in
den Jahren 1029, 1226, 1465, 1509 sowie 1577 erfasst.17

Die Brände hatten jeweils starke Verwüstungen zur Folge
und führten zu vielen Erneuerungsbauten, Wiederaufbauten

und Renovationen.
Bei den Bränden von 1029, 1226 und 1465 ist nicht

genau bekannt, wie stark auch das Dorf betroffen war.18

Dem Kloster wurde jedoch früh klar, dass es problematisch
war, wenn die Häuser des Dorfes und die Klosteranlage zu
nahe beieinander stehen. Ein Ubergriff von Feuer in beide

Richtungen konnte schnell passieren und verheerende

Zerstörung anrichten.19 Deshalb hat Abt Burkard von
Weissenburg im Jahr 1419 einen Schiedsspruch erlassen, der
als feuerpolizeiliche Verordnung diente. Darin war
festgehalten, dass «niemand oberhalb des Brüggleins beim
Ochsen20 Gewalt habe zu bauen»21 (Abb. 2 und 3, rote
Linie).

Eine weitere Beschreibung der Grenzlinie findet sich in
einer Schrift von Pater Josef Dietrich nach dem Dorfbrand
1680: «Von diesem Ochsengräblin oder Brügglin (denn es

ein klein Brügglin war unweit von dem Ochsen gleich ob

185



dem Brunnen) ware eine grade Linien gegen den Brüel Egg
an den underen Furren stossend.»22

Die Bezeichnung «Brüggli» ist umstritten; einerseits
könnte es sich dabei um einen Weg über einen Wassergraben
handeln, andererseits wurden auch offene oder gedeckte
Lauben (Treppenaufstiege zur leicht erhöhten Haustüre) als

«Brüggli» bezeichnet. Anscheinend habe sich vor dem Gasthaus

zum Ochsen eine Laube befunden.23 Es durften demnach

oberhalb beziehungsweise östlich der geraden Grenzlinie

vom Ochsenbrüggli beim Haus zum Ochsen bis zum
Eck in der Furren beim Drei Königen keine Bauten mehr
errichtet werden (Abb. 2 und 3).24

Dass der Schiedsspruch von 1419 gerechtfertigt war,
bestätigten die Brände von 1509 und 1577. Bei beiden

Unglücken ging das Feuer vom Dorf aus und griff über
auf das Kloster.25 Erst beim Grossbrand von 1680, der das

Dorf stark getroffen hat, konnte ein Ubergriff des Feuers

aufdas Kloster verhindert werden.26 Trotzdem verlangte der

damalige Abt Augustin II. Reding erneut, sich auf die

Verordnung von 1419 stützend, dass östlich des Ochsen-
brüggleins keine Gebäude mehr erbaut werden. Nur dank
dieser Entscheidung konnte der Klosterplatz in seinen
heutigen Dimensionen überhaupt entstehen.27

Der Klosterplatz war vor seiner Erneuerung im 18.
Jahrhundert jedoch teilweise bebaut. Auf dem Merian-Stich
von 1655 sind mehrere Häuser entlang der Treppe auf der
Westseite des Klosterareals zu sehen. Es soll sich dabei um
die Wohnungen der verheirateten Klosterdiener (Scherer,
Schmied und so weiter) gehandelt haben, ausserdem seien
Krämerläden in den Häusern zu finden gewesen.28 Die Häuser

wurden vor der Engelweihe von 1670 abgetragen.29 Weitere

Krämerläden wurden entlang der westlichen Klostermauer

sowie später auf dem Platz selbst erbaut, wie im
folgenden Kapitel beschrieben wird.

In der Nordwestecke des Klosterareals befand sich
zwischen 1678 und 1859 eine Beinhauskapelle, in der die im
Friedhof ausgegrabenen Knochen aufbewahrt wurden.30 In
den Jahren 1745—1747 wurde der Klosterplatz komplett
neu gestaltet und umgebaut.31 Die beiden viertelkreisförmigen

Arkaden mit den sich darunter befindenden Krämerläden

wurden seitlich anschliessend an die mittlere Treppe
errichtet und der Marienbrunnen im Zentrum aufgestellt.32
Im Westen wird der Platz von einer Häuserfront begrenzt,
die bei aller Unregelmässigkeit doch einheitlich wirkt
und eine gewisse Geschlossenheit zeigt.33 Ihre Gestaltung
wurde nach dem Brand von 1680 vereinheitlicht und
behielt diese bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts, bevor die

Gebäude durch Aufstockung, Umbau und Modernisierung
ihre ursprüngliche barocke Gestalt veränderten.34

Krämerläden auf und am Klosterplatz
Als Schnittstelle zwischen Kloster und Dorf hatte der

Klosterplatz schon immer eine grosse Bedeutung. Auf ihm
trafen der kirchliche und profane Bereich von Einsiedeln
aufeinander. Im Devotionalienhandel zeigte sich dieser
fliessende Übergang: In den so genannten Krämerläden
verkauften die Dorfbewohner verschiedene Andenken,
Wundermittel und Devotionalien an die gläubigen Pilger.

Bereits ab zirka 1300 werden in schriftlichen Quellen
ausdrücklich Verkaufslokale auf dem Klosterplatz
erwähnt.35 Bildlich belegt ist eine Krämergasse spätestens im
Kupferstich von Matthäus Merian von 1655 (Abb. 2 und
4), wo die Bauten auch namentlich erwähnt werden. Der
Buchstabe I bezeichnet demnach die «Krämergassen»
(Abb. 4). Die festen Holzbauten befinden sich entlang der
Klostermauer nördlich der Kirche.36 Sie wurden 1670
abgetragen.37 Ihre Position ist nicht zufällig: Der Hauptzugang

zum Kloster war bis zum barocken Neubau im 18.
Jahrhundert im Norden der Anlage, wo der Pilgerweg vom
Etzelpass her zum Kloster führte.38 So wurden die ankom-

22 KdS SZ III.II NA, S. 131.

23 Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 6.

23 Kälin, Rettungskorps, S. 12; KdS SZ III.II NA, S. 131.

23 Kälin, Rettungskorps, S. 11-13.

2<' Kälin, Rettungskorps, S. 18.

27 Kälin, Rettungskorps, S. 19.

28 KdS SZ III.II NA, S. 124.

29 Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 3.

30 Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 3—5; KdS SZ III.II NA, S.256.

31 KdS SZ III.I NA, S. 310.

32 KdS SZ III.II NA, S. 124; Lienhardt, Lokalhistorisches, S.3.

33 KdS SZ III.II NA, S. 129.

34 KdS SZ III.II NA, S. 134.

35 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 176.

36 Böck, Einsiedeln, S. 82; Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 3—5.

37 Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 5.

38 KdS SZ III.II NA, S. 124.

186



Abb. 4: Detailansicht des Kupferstichs von 1655 mit den Verkaufsläden an
der Klostermauer.

menden Pilger ganz bewusst entlang der Krämerläden
geführt, wobei das Kloster auch von den erhöhten Verkäufen

profitierte und an ihnen mitverdiente.
Nach Abbruch der Krämergassen 1670 verschob sich

der Devotionalienhandel auf den Klosterplatz, wo man
erneut Krämerbuden aufstellte. Als erste belegt sind die so

genannten Pfauenstände, die um das Jahr 1670 herum
errichtet wurden.39 Die Sonnen- und Ilgenstände dürften

39 Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 5.

40 KdS SZ III.II NA, S. 125.

41 KdS SZ III.II NA, S. 125-126.

42 Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 5.

43 Kälin, Hotel Pfauen, S. 16.

44 Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 5.

45 KdS SZ III.II NA, S. 126.

46 Kälin, Hotel Pfauen, S. 16; KdS SZ III.II NA, S. 125.

47 Lienhardt, Lokalhistorisches, S. 5.

48 KdS SZ III.II NA, S. 128.

45 Einsiedler Anzeiger, Nr. 14, 2.4.1870, S.52.

Abb. 5: Auf dieser Lithographie von J. L. Gsell (nach Johann Joseph Wickart)

von 1825 ist eine Krämerbude deutlich zu erkennen. Sie besitzt ein
nach hinten abfallendes Dach und scheint komplett aus Holz gebaut zu
sein. Vermutlich handelt es sich um die Ilgenstände.

zur selben Zeit erbaut worden sein. Die drei hölzernen
Buden rahmten zusammen den Klosterplatz ein.40 Lange
handelte es sich um einfache Bretterverschläge41, wie man
sie auf einer Lithographie von 1825 sehen kann (Abb. 5).
Ab dem Neubau des Klosters respektive der Neugestaltung
des Klosterplatzes in den Jahren 1745-1747 befanden sich
zudem in den Arkadenbögen ebenfalls Verkaufslokale für
Devotionalien und weitere Pilgerandenken. Heute, nach
der Neugestaltung des Platzes, nutzen lokale Geschäfte die

Arkadenbögen als Verkaufsfläche.
Die Pfauenstände (Abb. 6) wurden vor dem Haus Adler

gebaut (ehemalige Dépendance des Hauses Pfauen). Ihren
Standort fanden sie entlang des «Malakoff-Hügels», einem
Überbleibsel der davor abgetragenen Sonnen- und Furren-

gärten im Süden.42

In den Jahren 186943/187044 fielen die Pfauenstände
einer Brandstiftung zum Opfer. Sie wurden im letzteren
Jahr45 wieder aufgebaut, jedoch leicht zurückversetzt, da
der Malakoff-Hügel nun auch abgetragen war.46 Die
Pfauenstände brannten 1935 erneut und wurden anschliessend
nicht mehr aufgebaut.47 Im Verlauf der folgenden Jahre
wurde an ihrer Stelle ein kleiner Parkplatz geschaffen.48

Östlich vor dem Gasthaus Sonne (Abb. 3) befanden sich
ebenfalls Krämerbuden, die Sonnenstände (Abb. 6). Wann

genau sie errichtet worden sind, ist unklar, denkbar ist
jedoch ein Zeitraum ebenfalls um 1670. In den Jahren
1869-1870 wurden sie erneuert,49 wiederum als Holzbau-

187



Abb. 6: Auf diesem Grundrissplan von 1869 sind die Krämerläden noch
an der Position vor dem Umbau 1869/1870 eingezeichnet.

ten. Die Positionierung auf dem Platz empfanden die
Einwohner von Einsiedein jedoch als sehr unpassend. Im
«Einsiedler Anzeiger» schrieb man am 2. April 1870:
«Abscheulich aber nimmt sich aus, wie die untere Standreihe

vor der Sonne in den offenen Platz hineinragt.»50 Auch ihr
Baustil fand keinen Zuspruch: Es wurde bedauert, dass

ankommende Besucher des Klosters nicht zuerst den
majestätischen Bau zu Gesicht bekämen, sondern ihnen «die

kahle, nüchterne hintere, fast himmelhohe Bretterwand»
die Sicht versperrte.51 Trotz dieser ablehnenden Haltung
der Einwohner wurden die Sonnenstände erst 1949
abgebaut.52

Die heute noch immer bestehenden Ilgenstände (Abb. 3,
5 und 6) sind südlich entlang des Klosterplatzes situiert.
Ihre Erneuerungen fanden meist zusammen mit den
Sonnenständen statt, und obwohl auch bei ihnen das

Erbauungsjahr unbekannt ist, kann es ebenfalls um 1670 angesetzt

werden. In den Jahren 1869-1870 wurden sie ebenfalls

erneuert und dabei um «einige Schuh» zurückversetzt,
damit die Passage zum Klosterportal offener wird. Trotzdem
stiess der Neubau aufAbweisung im Klosterdorf, besonders

aufgrund seiner Platzierung, die trotz der leichten Verschie¬

bung als störend empfunden wurde.53 Bei einer Umgestaltung

im Jahr 1967 wurde dann aus dem Holz- ein Betonbau.54

Auch an der Stelle des heutigen «Broggi's Lädäli» nördlich
angrenzend an den Klosterplatz (Abb. 3 und 6) gab es schon
einen Vorgängerbau, in dem Devotionalien gehandelt wurden.

Er wurde bereits 1859 abgebrochen. Heute befindet
sich «Broggi's Lädäli» in einem Betonbau.55

Neben den spezifisch für den Devotionalienhandel
errichteten Krämerläden auf dem und am Klosterplatz gab
es auch in den Erdgeschossen der Häuser entlang des

Platzes entsprechende Verkaufslokale. Als Beispiel sei hier
der Laden der Firma Eberle, Kälin & Co. im Haus Ilge
(Abb. 3) genannt, die an ihrer Fassade grossformatig mit
dem Verkauf von Devotionalien und Büchern warb. Auch
der Benziger Verlag hat bereits um 1750 im Erdgeschoss
des Hauses Ochsen (Abb. 3) einen Verkaufsladen für
Devotionalien eröffnet,56 der nach Übergabe an einen anderen
Inhaber unter dem Namen «Ars Pro Deo Rickenbach» bis

Anfang 2020 noch immer bestand. Die Sonnen-, Pfauen-
und Ilgenstände begrenzen den Platz beziehungsweise
schliessen ihn ab.

Schabmadonnen

Auf der baubegleitenden Grabung auf dem Klosterplatz
in Einsiedeln wurden insgesamt 144 Fragmente von
Schabmadonnen gefunden (Abb. 7). Die Anzahl dieser
Funde ist nicht überraschend. Die vielen Pilger, die ihren
Weg nach Einsiedeln fanden, waren potenzielle Käufer
von Devotionalien. Der Handel auf dem Klosterplatz muss
folglich sehr lebhaft gewesen sein. Da die Schabmadonnen
über eine lange Zeit sehr beliebt waren und geografisch

50 Einsiedler Anzeiger, Nr. 14, 2.4.1870, S.52.

51 Einsiedler Anzeiger, Nr. 14, 2.4.1870, S.52.

52 KdS SZ III.II NA, S. 128; Eberle, Altes Einsiedeln, S. 13.

53 Einsiedler Anzeiger, Nr. 14, 2.4.1870, S. 52.

54 KdS SZ III.II NA, S. 129.

55 KdS SZ III.II NA, S. 125.

56 Nauer, Fromme Industrie, S. 44.

188



Abb. 7: Übersichtsbild mit allen
Schabmadonnen aus der baubegleitenden
Grabung auf dem Klosterplatz Einsiedeln.

weit verbreitet wurden,57 finden wir sie heute in verschiedenen

Sammlungen respektive Museen. Einige sind in der

Kunstsammlung des Klosters erhalten,58 ebenso im Museum
Fram in Einsiedeln.59 Auch anderenorts sind sie anzutreffen,
beispielsweise in Beromünster (Luzern) im Haus zum Dolder

(basierend auf der Sammlung von Dr. Edmund Müller-
Dolder (1870-1945))60 oder im Museum für Urgeschichte
Zug61.

Noch immer werden Schabmadonnen in Hausmauern,
Dachstöcken oder im Boden von alten Häusern, die
abgerissen werden, gefunden.62 Deshalb sind viele dieser Figuren

im Privatbesitz erhalten. Meist werden zu ihnen aber

57 Reisende und Missionare haben die Schabmadonnen im 18. Jahrhun¬
dert bis nach Mazedonien verbreitet (Ringholz, Wallfahrts-Andenken,
S. 184).
Zudem werden in der Einsiedler Chronik 1752 Personen aus Deutschland,

Osterreich, Frankreich, Italien und sogar Tschechien vermerkt,
denen dank der Nutzung von Schabmadonnen Wunder widerfahren
seien (Henggeier, Mirakelbücher, S. 164-165).

58 Keller, Schabmadonnen, S. 78-79.

59 Museum Fram-Kulturerbe Einsiedeln, Zauberwahn, S. 35-36.

60 Wunderlin, Mittel zum Heil, S. 43.

61 Vgl. Museum für Urgeschichte Zug, Gesundheit.

keine genauen Fundorte angegeben. Eine Ausnahme
bil-den die 22 Schabmadonnen, die Karl Hensler («zum
Teil», Einsiedeln) dem Museum Fram übergab. Bei
ihnen findet sich eine Notiz von Hensler mit Informationen

zum Fundort: «Diese Figuren aus gebranntem Ton
wurden bei Umbauarbeiten im Haus z. <Merkur> (Hauptstrasse

48) in einer Wand beim Abbruch gefunden), [sie]

- von Josef Bettschart, Inhaber der Liegenschaft im
Oktober 1969 erhalten.» In den oberen Kulturschichten des

Bodens wurden Schabmadonnen nicht nur auf dem
Klosterplatz zu Tage gefördert, sondern auch im Dorfkern
selbst.63

62 Bei einem durch den Archäologen Christian Bader begleiteten Abhu-
musieren für eine Baupiste in Muotathal, Aport, kam am 6.Juli 2021
ein Schabmadonnen-Fragment zum Vorschein (vgl. STASZ, SG.
CIX.4.429).

63 Durch die Autorin wurden um die Jahrtausendwende an der Erlenbach¬

strasse 16 im Garten des Hauses Gemse mehrere Schabmadonnen mit
abgeschlagenen Köpfen gefunden. Im Garten des rund zweihundertjährigen

Hauses befindet sich ein Holzschopf, in dem zwischen
1972/1973 und 1979 ein Bildhauer (Anton Bisig) tätig war. Er hat
unter anderem mit Ton gearbeitet. Gemäss Aussage der Witwe von
Anton Bisig wurde der Schopf vor 1972/1973 wohl eher nicht als

Arbeitsplatz genutzt. Es ist jedoch denkbar, dass früher in diesem Schopf
Künstler tätig waren, die auch Schabmadonnen herstellten, oder dass

dieser als Lager diente.

189



Abb. 8: Auf der Rückseite der Schabmadonna Inv. Nr. 27.01, Kat. Nr. 113
sind das Klosterwappen und die Jahreszahl 1696 zu sehen.

Schabmadonnen sind in die Kategorie der Devotionalien
einzuordnen. Devotionalien wurden von der Kirche geweiht
und gesegnet, bevor sie den Gläubigen zum Schutz, Segen
oder zur Heilung übergeben wurden. Dazu gehören Gegenstände,

die der privaten Andacht dienen, wie zum Beispiel
Rosenkränze oder Kerzen,64 aber auch Weihwasser,
Wallfahrtsmedaillen oder eben Schabmadonnen.65

Herstellung und Vertrieb

Um nun detaillierter auf die Schabmadonnen einzugehen,
sollen zuerst die Rahmenbedingungen, in denen sie

hergestellt und vertrieben wurden, genauer betrachtet werden.
Anschliessend werden die Pressform, das Material und die
Dekoration erläutert. Nachweisbar ist die Herstellung der
«Laicheibli» ab dem 17. Jahrhundert, da es mehrere Exemplare

gibt, die eine entsprechende Jahreszahl tragen. Eine
Schabmadonna aus der Kunstsammlung des Klosters
Einsiedeln weist die Jahreszahl 1679 auf,66 und zwei
Schabmadonnen vom Klosterplatz67 tragen die Jahreszahl 1696
(Abb. 8). Der Beginn ihrer Herstellung dürfte jedoch bereits
früher anzusetzen sein.68 Eine frühe schriftliche Quelle findet

sich im Mirakelbuch von 1739, in dem festgehalten
wurde, welche Wunder durch die Nutzung von Schabmadonnen

eingetreten seien.69

Bis zum Überfall der Franzosen von 1798 hat das Kloster

Schabmadonnen selbst hergestellt.70 Es hat die Figuren
kostenlos abgegeben71 oder, wie es im Mirakelbuch von
1739 steht, «nicht um Zahlung, sondern ohnentgelt» an die

Gläubigen verteilt.72 Schon damals seien die Schabmadon¬

nen sehr beliebt gewesen und hätten regen Anklang gefunden.73

In der Form eines Monopols besass das Stift bis 1798
das unbestrittene «Krämereirecht».74 Niemand ausser vom
Kloster autorisierte Personen durfte Devotionalien herstellen

oder verkaufen. Somit gehörten diese zu den so genannten
«ehaften» Gewerben75, die das Kloster streng kontrollierte.

Weitere «ehafte» Gewerbe waren beispielsweise die

Metzgerei, Pfisterei, Säge, Schleife sowie auch das

Buchdruckgewerbe.76

Wer eines dieser Gewerbe ausüben wollte, musste einen

Antrag beim Kloster stellen. Einheimische wie auch fremde
Geschäftsleute erhielten zwar oft die Erlaubnis für Herstellung
und Verkaufvon Devotionalien77, mussten jedoch eine Standmiete

für den Krämerladen bezahlen.78 Die Bedingungen dazu

waren in den «Krämerordnungen» festgehalten.79 Das Kloster

war besonders aus finanziellen Gründen daran interessiert, das

komplette Devotionaliengewerbe zu kontrollieren. Mit gröss-
tem Nachdruck warnte das Kloster deshalb vor Nachahmungen

der Schabmadonnen im Mirakelbuch von 1739:
«Es ist solchemnach zu wissen, das die auf dem Platz

der Kirchen, [...] schon öfters durch geistliche und weltliche

Obrigkeiten verbottenen, zu gröstem Nachtheil der
Ehr Gottes und Mariae gereichenden Bilder-Gewerb,

64 Wunderlin, Andacht, S. 2.

65 Wunderlin, Andacht, S. 3.

66 Keller, Schabmadonnen, S. 78.

67 STASZ, SG.CIX.50.4.26.30, Inv. Nr. 27.01, Kat. Nr. 113; Inv. Nr. 51.01,
Kat. Nr. 114.

68 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184.

69 Henggeier, Mirakelbücher, S. 163. Siehe folgendes Kapitel.

70 Meienberg, Maria hilf, S.4; Kobler, Amulette.

71 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184; Meienberg, Maria hilf, S.4.

72 Henggeier, Mirakelbücher, S. 163.

73 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184.

74 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 176.

75 Ringholz, Kulturarbeit, S. 15; Nauer, Fromme Industrie, S.36.

76 Nauer, Fromme Industrie, S.36.

77 Ringholz, Kulturarbeit, S. 15; Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 176.

78 Nauer, Fromme Industrie, S. 36.

79 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 176.

190



mererentheils ein aus dem der Faulkeit, und anderen Lastern

zusammen geschmoltzener Pöbel seye, [...] das Geld auss
dem Sack Stiehlet, mit denen Lugenhafften auch zuweilen
durch hohe Betheurungen besteifften Versicherung, es seye
selbe Benedictiert und mit wahren Heylthiimern
untermischet, da doch weder eines noch das andere in der Wahrheit

bestehet.»80

Die Verkäufer auf dem Klosterplatz würden demnach

gefälschte Ware verkaufen, denen keine «Heylthümer»
beigemischt und die nicht gesegnet worden seien. Der
Handel mit Schabmadonnen sei diesen Verkäufern schon
mehrmals durch geistliche und weltliche Obrigkeiten
verboten worden. Trotzdem scheint es bereits zu dieser Zeit
auch auf dem Klosterplatz einen Handel mit Schabmadonnen

gegeben zu haben, worauf neben dem obigen Zitat
auch das Bestehen von Krämerläden mindestens ab der

Mitte des 17. Jahrhunderts hinweist.
Nach 1798 verlor das Kloster das Monopol schlagartig81,

denn nach dem Einmarschieren der Franzosen im Kloster
und der damit einhergehenden Zerstörung wurde die Abtei
offiziell aufgehoben. Obwohl das Kloster bereits 1803
wiederhergestellt wurde, hatte es seine wirtschaftlichen
Vorrechte endgültig verloren. Jegliche Versuche, diese

wiederzuerlangen, blieben erfolglos.82
Es folgte eine Privatisierung des Gewerbes: Alles, was

bisher nur durch das Kloster oder mit dessen Bewilligung
ausgeübt werden durfte, stand nun der Bevölkerung offen.83

Ab 1798 durften die Dorfbewohner Schabmadonnen
herstellen.84 Oft waren ehemalige Klosterangestellte an der

Gründung neuer Geschäfte beteiligt, da sie das benötigte
Wissen besassen.85 Die Anzahl von Unternehmen im Klos-

80 Henggeier, Mirakelbücher, S. 163-164.

81 Nauer, Fromme Industrie, S. 37.

82 Nauer, Fromme Industrie, S. 37.

83 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184; Nauer, Fromme Industrie,
S.38.

84 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184.

83 Nauer, Fromme Industrie, S. 38.

86 Nauer, Fromme Industrie, S. 42.

87 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 183. Wunderlin schreibt ebenfalls,
dass Schabmadonnen bis um 1900 hergestellt worden seien (Wunderlin,

Andacht, S.4).

88 Dies wurde auf Nachfrage durch die Autorin im Jahr 2018 bei Devo-

terdorf wuchs stetig an, und 1908 gab es eine beachtliche
Anzahl von 68 verschiedenen Devotionalienunternehmen
in Einsiedeln.86

Ringholz schreibt in einem Artikel von 1918-1920, dass

Schabmadonnen noch immer hergestellt werden.87 Heute
verkaufen die Devotionalienläden keine Schabmadonnen
mehr.88

Material-Zusammensetzung
Wie die Geschichte von Herstellung und Verkauf der
Schabmadonnen zeigt, gab es Unterschiede zwischen Kloster

und Dorf in Bezug auf das Handelsgewerbe. Dies
äusserte sich besonders im Material, das zur Herstellung der

Figuren benutzt wurde. Obwohl im Jargon der Einsiedler
die Schabmadonnen als «Laicheibli»89 (Lai Lehm) bezeichnet

werden, nennen einige Quellen auch Ton als

grundlegendes Material. Die Unterscheidung bezieht sich auf die

Korngrösse, wobei Ton spezifisch eine Zusammensetzung
von Körnern unter 0.002 mm Durchmesser bezeichnet,
Lehm aber für ein Gemisch aus Körnern verschiedener Grössen

(Sand-Schluff-Ton-Gemisch) steht. Meist handelt es

sich bei Bodenarten um Gemische.90 Deswegen ist es in
Bezug auf die Schabmadonnen korrekt, von Lehm als

Material zu sprechen.91
Neben dem Lehm als grundlegendem Bestandteil der

Schabmadonnen habe das Kloster ihren eigens hergestellten
Figuren weitere Materialien beigemischt, um ihnen ihre
heiltätige Wirkung zu verleihen. Die Quellen aus dem
18. Jahrhundert sprechen von erdenen92 respektive irdenen
Maria-Bildlein93, deren Erde von der Gnadenkapelle
stamme94 und denen «verschiedene kostbare Reliquien der

tionalien Reding im Haus Adler sowie bei den Läden in den Ilgenständen

in Erfahrung gebracht. Die Verkäufer gaben die Auskunft, dass

solche Figuren «schon lange» nicht mehr verkauft werden. Man kann
sie jedoch online auf verschiedenen Auktionsplattformen erwerben.

85 Hensler, Leicheibli, S.4; Museum Fram-Kulturerbe Einsiedeln, Zau¬

berwahn, S. 35-

90 Scheffer, Boden, §1; Kinne, Grabungstechnik, S.39.

91 Warum die Verwendung von Lehm auch aus medizinischer Sicht
durchaus Sinn macht, wird im folgenden Kapitel besprochen.

92 Henggeier, Mirakelbücher, S. 163 (Mirakelbuch von 1739).

93 Kälin, Chronik, S. 661.

94 Kälin, Chronik, S. 661.

191



Abb. 9: Diese Pressform aus der Kunstsammlung des Klosters Einsiedeln
ist aus Gusseisen gefertigt.

Fabrikation von diversen religiösen Artikeln nachzugehen.
Er erstellte unter anderem Model (Formen) für Kruzifixe
und Heiligenfiguren.106

In die Pressformen wurden auf der Rückseite verschiedene

Motive und Texte eingearbeitet. Mit einer «Echtheitsmarke»107

hat das Kloster diejenigen Schabmadonnen
gekennzeichnet, die aus der eigenen Produktion stammten.
So versicherten sie den Gläubigen ihre Fierkunft und
damit ihre heilkräftige Wirkung als Devotionalien.108 Nur

FFeiligen Gottes [sie]»95 oder heiliges Öl aus den Lichtern
der Gnadenkapelle sowie verschiedene «Gesundheitskräuter»96

hinzugefügt worden seien. In der Literatur finden sich
dann ganz unterschiedliche Interpretationen dieser Zeilen:
Staub aus der Gnadenkapelle97, Erde und Mörtel der
Gnadenkapelle98, Reliquienstaub", Abfälle von Heiligen-
Reliquien100 oder gar zerriebene Knochenteile von
Reliquien101 werden als Inhaltsstoffe genannt. Ob und welche
weiteren Materialien dem Lehm tatsächlich beigemischt
wurden, bleibt unklar. In den von den Dorfbewohnern
hergestellten Schabmadonnen haben diese Bestandteile
jedoch sicher gefehlt, weil sie keinen Zugang zu ihnen hat-

Pressformen
Mittels spezifisch hergestellten Pressformen wurde der
Lehm in die gewünschte Gestalt gepresst. Die Formen
wurden aus Metall (Gusseisen, Kupfer oder Messing) fabriziert

und teils in hölzerne Einfassungen eingelassen. Noch
erhaltene Beispiele finden sich im Museum Fram sowie
in der Kunstsammlung des Klosters Einsiedeln103 (Abb. 9).
Eine Form befindet sich in Privatbesitz104. Bei den
Pressformen handelte es sich wohl um Dauerformen, die zur
Serienproduktion geeignet sind und viele Pressvorgänge
überstehen. Dies zeigt sich darin, dass im Befund vom
Klosterplatz insgesamt 20 Gruppen jeweils derselben Pressform

zugewiesen werden können. Zudem sind die erhaltenen

Pressformen aus dauerhaften Materialien gefertigt.
Ausserdem ist ein Hersteller von den Pressformen

namentlich bekannt. Einzelne Schabmadonnen sind erhalten,

die die Initialen des Künstlers Peter Ochsner («PO»)

tragen (Abb. 10).105 Er lebte von 1809 bis 1865 in Einsiedeln,

machte die Ausbildung zum Bildhauer in München
und kehrte anschliessend nach Einsiedeln zurück, um der

95 Kälin, Chronik, S. 661.

96 Henggeier, Mirakelbücher, S. 163 (Mirakelbuch von 1739).

97 Museum für Urgeschichte Zug, Gesundheit, 1:03-1:08.

98 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 183; Wunderlin, Andacht, S.4;
Tobler, Gnadenbildkopien, S. 204.

99 Wunderlin, Andacht, S. 4.

100 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 183.

101 Hensler, Leicheibli, S. 4.

102 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184.

192

103 Send, Wallfahrt, S. 121; Bamert, Kunstsammlung.

104 Museum Fram-Kulturerbe Einsiedeln, Zauberwahn, S. 35.

105 Drei Exemplare mit den Initialen «PO» befinden sich im Museum
Fram in Einsiedeln (Inv. Hr. Zoh.4.2.18.12; Zoh.4.2.18.21;
Zoh.4.2.18.22).

106 Henggeier, Wachsbossierer, S. 8-9; Sikart Ochsner.

107 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184; Tobler, Gnadenbildkopien,
S.204.

108 Kälin, Chronik, S.660-661; Tobler, Gnadenbildkopien, S.204.



Abb. 10: Auf der Rückseite der Schabmadonna aus dem Museum Fram
in Einsiedeln (Inv. Nr. Zoh.4.2.18.12) sind die Initialen «PO» sowie zwei
Raben zu sehen.

109 Kobler, Amulette; Museum Fram-Kulturerbe Einsiedeln, Zauberwahn,
S.35.

110 Kälin, Chronik, S. 660-661.

111 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184; Tobler, Gnadenbildkopien,
S.204.

112 Wunderlin, Mittel zum Heil, S.43; Museum Fram-Kulturerbe Einsie¬

deln, Zauberwahn, S. 35.

113 Wunderlin, Andacht, S.4.

114 Keck/Hesse, Katalog [Tonstatuetten], S.224.

115 Henggeier, Mirakelbücher, S. 165.

diese Figuren galten als wundertätig, Kopien aus dem Dorf
ohne diese «Echtheitsmarken» wurden von der Kirche als

Aberglaube bezeichnet.109

Wie genau diese Echtheitsmarke aussieht, wird in der
Literatur unterschiedlich beschrieben. In der Einsiedler
Chronik von 1752 steht, dass die aus dem Kloster
stammenden «echten» Schabmadonnen «[...] mit dem Abbten-
Wappen auf dem Rucken gezeichnet werden [...]».110 Auch
Pater Odilo Ringholz nennt das Abteiwappen mit den
zwei Raben als Echtheitszeichen.111 In der neueren Literatur
findet sich meist die Beschreibung von zwei Raben als

Herkunftsnachweis.112 Dies ist durchaus ein Unterschied,
denn es gibt Typen, die nur die beiden Raben aufweisen
(Abb. 10 und Tafel 1, Kat.4) und solche, die tatsächlich das

Wappen mit den beiden Raben zeigen (Abb. 8 und Tafel 1,

Kat. 1).
Welche Typen nun tatsächlich aus der Klosterproduktion

stammen, ist nicht endgültig festzustellen. Nach der
Beschreibung aus der Einsiedler Chronik kann jedoch
vermutet werden, dass nur diejenigen Schabmadonnen mit
dem Wappen vom Kloster stammen. Daraufweist auch die
noch im Kloster erhaltene Pressform hin (Abb. 9), auf der
ebenfalls ein Wappen zu sehen ist. Es ist denkbar, dass

die Dorfbewohner, um ihren Produktionen ebenfalls
Bedeutung zu geben, die beiden Raben auf der Rückseite
abbildeten. So nutzt man zwar nicht das offizielle Wappen
des Klosters, gibt den Schabmadonnen aber eine ähnliche
Markierung.

Ungebrannte und «weich» gebrannte Figuren
Der Lehm wurde mit den Pressformen in die gewünschte
Gestalt gebracht. Anschliessend liess man die Figuren
entweder lufttrocknen oder hat sie in einem Ofen gebrannt.113
Hier zeigt sich ein begrifflicher Unterschied. Vom Prinzip
des Schabens her handelt es sich vorwiegend um «richtige»
Schabmadonnen, wenn sie ungebrannt bleiben. Von den

gebrannten Figuren kann man weniger gut Substanz
abschaben. Allerdings gibt es auch Funde von «weich»
gebrannten Figuren, die im Fussbereich deutlich abgeschabt
sind.114

Grundsätzlich handelt es sich bei gebrannten Figuren
um Gnadenbildkopien, die aber in denselben Formen wie
die Schabmadonnen hergestellt wurden. Auch den Kopien
wurden zwar teils wundersame Wirkungen zugeschrieben115,

jedoch tendenziell durch das Bei-sich-Tragen oder

Auflegen, weniger durch Abschaben oder Einnehmen,
wie es mit den Schabmadonnen gemacht wurde. Die auf

193



dem Klosterplatz gefundenen Schabmadonnen sind alle

ungebrannt. Im Museum Fram finden sich jedoch auch

einige gebrannte Exemplare. Nach dem Trocknen oder
Brennen wurden einige Schabmadonnen zusätzlich
de-koriert. Simples Bemalen oder seltener auch Vergolden

(Abb. 1) verliehen ihnen einen besonderen
Charakter.116

Wenn während der Herstellung eine Figur beschädigt
wurde, durfte man sie nicht einfach entsorgen. Schliesslich

handelte es sich um eine Nachbildung der Schwarzen

Madonna, und sie enthielt «Reliquien», allerdings
nicht gesegnete. Die fehlerhaften Exemplare wurden folglich

in Wände von Wohnhäusern eingemauert117 oder
vergraben118.

Nutzung
Warum treten Gläubige eine Pilgerreise an? Zentrale
Wallfahrtsmotive können neben dem Glauben Krankheit
und Bitte um Heilung sein. Man glaubte, dass Krankheit
einem als «Strafe Gottes» widerfahren konnte.119 Gesundheit

ist ein Grundbedürfnis, und Gläubige erbitten sie oft
im Gebet oder an heiligen Stätten mit natürlichen und
auch übernatürlichen Mitteln.120

Ausserdem konnte sich im 17./18.Jahrhundert noch
nicht jedermann einen Arztbesuch leisten. In der damaligen

Gesellschaft war, besonders in ländlichen Gegenden,

die ärztliche Versorgung ungenügend. Heilung war
eine komplizierte Wechselwirkung von Religion, Medizin
und Volksglauben. Deshalb mass man relativ leicht
zugänglichen Mitteln wie beispielsweise den Schabmadonnen

eine hohe Bedeutung zu.121

Pulver-Einnahme
Die primäre Verwendung der Schabmadonnen besteht,
wie ihr Name schon sagt, in der Nutzung des abgeschabten

Pulvers (Tafel 1, Kat. 2, Beispiel mit deutlichen
Schabspuren). Im Falle einer Krankheit mischte man das

Pulver in Wasser, Mahlzeiten oder Medizin und nahm es
122ein.

Auch bei erkrankten Tieren wie zum Beispiel dem Vieh
wurden die Figuren so genutzt.123 Beschrieben werden

einige solcher hilfreichen Einnahmen von Pulver der
Schabmadonnen in der Einsiedler Chronik von 1752,
in der zwanzig erfolgreiche Fälle aufgezählt werden.124

Auch in den Einsiedler Mirakelbüchern finden sich viele
Atteste von heilbringenden Anwendungen.125

Verwendung als Gnadenbildkopie
Jedoch wurden die Schabmadonnen nicht nur zum
Abschaben, sondern auf viele verschiedene Arten benutzt.
Damit wurden die Schabmadonnen gleich verwendet wie
die Pilgerabzeichen, die Wallfahrtsmedaillen und die-
Kreuze.126

So hat man sie zum Beispiel als Schutzmittel beim Bau
eines Hauses127 oder um sein Vieh vor Seuchen zu schützen128

im Boden vergraben. Die Figuren wurden aber auch
in die Wände von Häusern eingemauert129 oder im Dachstock

in die Holzbalken eingelassen, wo sie als Wetterschutz
dienten.130

Pilger hätten zudem die Schabmadonnen auch an ihrer
Kleidung festgemacht, obwohl sie keine Ösen besassen.131

Dem Auf-sich-Tragen wurde demnach ebenfalls eine
positive Wirkung beigemessen.132

So schrieb zum Beispiel Ludwig Guillmin aus Burgund
seine Errettung bei einem Uberfall der Tatsache zu, dass er

116 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184; Wunderlin, Andacht, S.4.

117 Hensler, Leicheibli, S. 4.

118 Notiz von Karl Hensler aufder Schachtel mit Schabmadonnen, die sich
heute im Museum Fram befindet.

119 Museum für Urgeschichte Zug, Gesundheit, 00:33-00:50.
120 Überlacker, Wallfahrtsmotiv, S.465.

121 Senti, Wallfahrt, S. 136.

122 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184; Henggeier, Mirakelbücher,
S. 163; Tobler, Gnadenbildkopien, S.204; Wunderlin, Andacht, S.4;
Meienberg, Maria hilf, S.4.

129 Meienberg, Maria hilf, S.4.

124 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184.

125 Für diese Arbeit wurden die Atteste aus dem Mirakelbuch von 1739
untersucht. Es ist wahrscheinlich, dass weitere Mirakelbücher ebenfalls
solche enthalten.

126 Vgl. Keck, Funde; Hesse, Wallfahrtsmedaillen; Keck/Hesse, Katalog.

127 Tobler, Gnadenbildkopien, S. 204-206; Keller, Schabmadonnen, S. 78.

128 Meienberg, Maria hilf, S.4.

129 Keller, Schabmadonnen, S. 78. Ebenfalls festgehalten auf der Notiz von
Karl Hensler, siehe Fussnote 118.

130 Bamert, Kunstsammlung, 2:05-2:15; Keller, Schabmadonnen, S.78.
131 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184.

132 Henggeier, Mirakelbücher, S. 163.

194



eine Schabmadonna bei sich getragen hatte.133 Auch in
verschiedene Gegenstände zur privaten Andacht wurden
Schabmadonnen eingebaut. In die so genannten Pünteli
(auch Breverl oder Heiltumstäschchen genannt) hat man sie

eingeklebt und das kleine Täschchen mit dem darin enthaltenen

Faltzettel dann möglichst nah auf dem Körper
getragen.134 Ähnlich wurden Schabmadonnen auch in
Filigrankapseln gefasst, die man an den Rosenkranz hängte.133
Weiter baute man sie auch in Reliquienkästchen ein.136 Ein
Beispiel eines solchen Kästchens aus dem Besitz einer
Südtiroler Familie wurde publiziert.137 Die darin enthaltene
Schabmadonna ist 10 cm hoch und trägt auf der Rückseite
den Abdruck «S. MARIA EINSIDLENSIS [Klosterwappen]

1695 S: ». Sie ist zusammen mit sorgfältig angeordneten

Reliquien in das Kästchen eingebettet und mit Seide

hinterlegt.138
Schabmadonnen schützten ausserdem vor unterschiedlichen

Gefahren. Bei Unfällen, Unwetter und Stürmen

133 Henggeier, Mirakelbücher, S. 165. Ludwig Guillmin hatte die Schab¬

madonna 1747 in Einsiedeln erhalten. Hier steht somit eher das

Marienbildnis/Gnadenbild im Vordergrund der Rettung, da ja nicht das

Schaben an sich heilbringend war.

134 Tobler, Gnadenbildkopien, S. 205; Wunderlin, Andacht, S. 4; Museum
Fram-Kulturerbe Einsiedeln, Zauberwahn, S. 37-39.

135 Tobler, Gnadenbildkopien, S.205.

136 Wunderlin, Andacht, S.4; Pörnbacher, Schabmadonna, S. 103-109.
137 Pörnbacher, Schabmadonna, S. 103-109.
138 Pörnbacher, Schabmadonna, S. 104.

139 Meienberg, Maria hilf, S.4.

140 Henggeier, Mirakelbücher, S. 165.

141 Meienberg, Maria hilf, S. 4.

142 Henggeier, Mirakelbücher, S. 165.

143 Meienberg, Maria hilf S. 4.

144 Ringholz, Wallfahrts-Andenken S. 184; Tobler, Gnadenbildkopien,
S. 204-206.

145 Henggeier, Mirakelbücher, S. 164.

146 Ringholz, Wallfahrts-Andenken, S. 184; Tobler, Gnadenbildkopien,
S. 204-206.

147 Keller, Schabmadonnen, S.78.
148 Knoepfli/Sennhauser, St. Otmar auf Werd, S.65.

149 Henggeier, Mirakelbücher, S. 166.

schrieb man ihnen eine schützende Kraft zu, indem man
die Figuren ins tobende Wasser geworfen hat.139 Im
Mirakelbuch von 1739 ist ein Bericht eines Missionars in
Griechenland festgehalten, der eine Einsiedler Schabmadonna

ins Meer warf, welches sich sogleich beruhigt
habe. Eine ähnliche Geschichte gibt es von einem Sturm
auf dem Lago Maggiore, über den zwei Franziskaner aus
Bellinzona 1686 berichteten.140

Auch bei Bränden wurde die Figur ins Feuer geworfen,
um bei der Brandbekämpfung zu helfen.141 In der Einsiedler

Chronik von 1752 steht geschrieben, dass beim Brand
des Klosters der Visitation (Solothurn) im Jahr 1700 eine
Klosterfrau eine Schabmadonna ins Feuer geworfen habe,
worauf dieses sofort erloschen sei.142

Im Falle eines Krieges sollen Schabmadonnen ebenfalls
Schutz geboten haben.143 Soldaten hätten sie mit ins Feld

genommen. Besonders in der Armee des österreichischen
Feldmarschalls Laudon im Siebenjährigen Krieg (1756—
1763) seien sie sehr beliebt gewesen.144

Als weiterer Punkt in der Nutzung von Schabmadonnen

ist der Schutz von gebärenden Frauen und Kindern zu
nennen. In der Einsiedler Chronik von 1752 wird darauf
hingewiesen, dass man besonders gebärenden Frauen
Schabmadonnen auflegte.145 Diese wurden teils auch in das

Bettzeug der Kinder eingenäht146 oder Säuglingen in die

Wiege gelegt147, um diese vor bösen Einflüssen zu schützen.
Bei solchen Verwendungen stand eher die Funktion als

Gnadenbildkopie im Vordergrund. Die Schabmadonnen
hatten demnach nebst der Pulver-Einnahme eine
Doppelfunktion. Zudem sind zwei spezielle Verwendungen der
Lehmstatuetten bekannt. Aufder Insel Werd bei der Kapelle

St. Otmar (Bodensee, in der Nähe von Stein am Rhein)
wurde bei archäologischen Grabungen um die Kapelle in
einer Bestattung aus dem 17./18. Jahrhundert eine Einsiedler

Schabmadonna gefunden, die die Jahreszahl 1695
aufweist. Die Schabmadonnen dienten demnach auch als

Grabbeigaben.148 Der Autor nennt es jedoch «Pfeifentonfi-
gürchen». Es war also ein gebranntes Exemplar und somit
eine Gnadenbildkopie.

Sogar ein neuer Wallfahrtsort entstand an einem Ort, mit
dessen Geschichte eine Schabmadonna verbunden ist: Ein
Mann, der täglich durch einen ungeheuren Wald gehen
musste, habe eines Tages eine Einsiedler Schabmadonna im
Wald aufgestellt und mit Blumen geschmückt. Eines Nachts
habe er gesehen, wie sie geleuchtet habe. An dieser Stelle
entstand der Wallfahrtsort Notre-Dame du Bois in Freiburg
(Schweiz).149

195



Medizinischer Nutzen von Lehm
Die Verwendung von Lehm zur Herstellung der
Schabmadonnen macht auch aus medizinischer Sicht durchaus
Sinn. Seit der Antike und bis heute findet Lehm respektive
Heilerde in der Volksmedizin Anwendung.150 Die Volksmedizin

bezeichnet verschiedene Anwendungen, die lange
als Aberglauben abgetan und erst im 20. Jahrhundert
wissenschaftlich erforscht und teils auch bestätigt wurden.
Dazu gehören Heilpflanzen, aber auch Amulette und
Abwehrzauber.151 In solchen Anwendungen werden empirisches

Wissen und mystisch-magischer Heilglauben eng
verflochten.152

Der Lehm enthält Inhaltsstoffe, die zur Heilung von
Krankheiten beitragen können: Er besteht aus verschiedenen

Mineralien und radioaktiven Stoffen wie Radium,
Calcium und Magnesium, die Fremdstoffe aufnehmen
können.153 Erstere sind besonders bei Magenbeschwerden
heilsam, was heute noch mit der Tonerde Anwendung
findet.154

So werden in einer Broschüre von Fritz Anliker von 1931,
die komplett dem Thema «Lehm» gewidmet ist, äusserliche
und innerliche Behandlungen mit Lehm beschrieben.155
Äusserlich empfiehlt er die Anwendung beispielsweise

gegen Ausschläge, Verbrennungen, Verstauchungen,
Insektenstiche und Pocken. Innerlich, also durch Einnahme,
helfe Lehm unter anderem gegen Entzündungen,
Magengeschwüre und Erbrechen.156 Alle Anwendungen seien
auch bei Tieren wirksam.

Nicht zu vernachlässigen ist zudem, dass die Gläubigen
ein grosses Vertrauen in solche Heilmittel hatten. So kann
durchaus auch der Placebo-Effekt zur Heilung ihrer
Beschwerden beigetragen haben.157 Es bleibt die Frage: Ist
die Nutzung der Schabmadonnen dem Volksglauben158
oder doch der Religion zuzuordnen? Die Verwendung
gehört wohl in den Bereich von «angewandter Religion»
respektive praktischem Glauben.

Schabfiguren
Die Verwendung von ungebrannten oder nur leicht
gebrannten Ton- oder Lehmobjekten, von welchen man
Schichten abschabt und in die Nahrung mischt, beschränkt
sich nicht auf Einsiedler Schabmadonnen. Besonders auch

an anderen Wallfahrtsorten wurden diese Objekte verkauft
und Schabfiguren oder Schabsteine genannt. Ihnen wurde
meist ein als heil- und wunderkräftig geltender Stoff
beigemischt.159

Ein besonderer Vergleichsfundort ist das niederösterreichische

Wallfahrtsziel Sonntagberg, wo die so genannten
Sonntagberger Schabsteine nachweislich zwischen 1720
und 1920 hergestellt wurden, ebenfalls aus ungebranntem
Lehm.160 Auf ihrer Schauseite zeigen sie den Sonntagberger
Gnadenstuhl (die heilige Dreifaltigkeit), ihre Rückseite ist
glatt.161 Auf einigen Steinen sind Schabspuren zu
erkennen.162 Die Anwendungen sind vergleichbar mit denen der
Einsiedler Schabmadonnen.

150 Brauneck, Volkskunst, S. 276.

151 Grabner, Heilkunst, S. 370.

152 Grabner, Heilkunst, S.372.

153 Anliker, Lehm, S.8.

154 Museum für Urgeschichte Zug, Gesundheit, 1:33-1:41.

153 Anliker, Lehm, S.7.

156 Anliker, Lehm, S.3-5.

157 Museum für Urgeschichte Zug, Gesundheit, 1:19-1:32.

138 Der Volksglauben wird als Begriff bevorzugt gegenüber dem Aberglauben.

Obwohl Aberglaube nicht allgemein definiert werden kann,
versucht es das Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens trotzdem:
Aberglaube sei «der Glaube an die Wirkung und Wahrnehmung
naturgesetzlich unerklärter Kräfte, soweit diese nicht in der Religionslehre
selbst begründet sind.» (Bächtold-Stäubli, Aberglauben, S.66). Der
richtige Glaube sei der, den die Kirche predige. Die Wortherkunft
deutet ebenfalls in diese Richtung: «Ab» heisst auf Mittelhochdeutsch
«von, weg» (vgl. Kobler, Amulette), und so kann Aberglaube auch als

Gegenglaube oder Widerglaube übersetzt werden (Bächtold-Stäubli,
Aberglauben, S.64). In der Volksfrömmigkeit jedoch zog man keine
klare Grenze zwischen Glauben und Aberglauben (vgl. Kobler, Amulette).

159 Brauneck, Volkskunst, S. 275.

160 Weiter gibt es auch Schabmadonnen aus dem Wallfahrtsort Maria
Loretto im Burgenland, Österreich. Ein Beispiel aus der Sammlung
von Franz K. Schwarzmann ist 12.1cm gross, gefertigt aus Gips,
und auf der Rückseite sind Schabspuren erkennbar (Groiss, Schabefigur,

S. 381).

161 Maurer, Sonntagbergsteine, S. 43.

"'2 Maurer, Sonntagbergsteine, S. 47.

196



Die Funde vom Klosterplatz

Typologie
Um ein Schema in die Fülle von Schabmadonnen zu bringen

und genauere Untersuchungen überhaupt zu ermöglichen,

wurden sie nach zwei Kriterien in Typen eingeteilt.
Die grundsätzliche Trennung erfolgte nach der figürlichen
Gestaltung der Madonna, ob sie mit oder ohne Behang
dargestellt ist. Darüber hinaus erfolgte die Unterteilung
nach dem Abdruck auf der Rückseite der Schabmadonna.
Vier verschiedene Elemente können unterschiedlich
kombiniert vorkommen: zwei Raben, das Klosterwappen,
Sterne sowie Textteile. Letztere gibt es in sechs Varianten:
«(S) MARIA EINSIDLENSIS»; «MARIA»; <M»; «M. E. »;

«M» oder «B V M E 1696».163

Im Befund vom Klosterplatz sind die meisten
Schabmadonnen Exemplare ohne Behang. Dabei kommen
am häufigsten die Abdrücke der zwei Raben vor, dicht
gefolgt von Schabmadonnen mit «S MARIA» sowie

denjenigen ohne Abdrücke auf der Rückseite. Auch das

Klosterwappen und «MARIA» findet man auf vielen
Stücken.

Zudem ergaben sich durch die statistische Auswertung
der Schabmadonnen vom Klosterplatz einige Erkenntnisse.
Die durchschnittliche maximale Höhe der Figuren liegt bei
3.41 cm, wobei bei 121 der 144 Fragmente der Kopf der
Maria und/oder des Jesuskindes abgeschlagen wurden.

Dieses Entfernen der Köpfe scheint nicht gleichmässig

vorgenommen worden zu sein. 20 Exemplare wurden noch
mit beiden Köpfen erhalten aufgefunden (Tafel 1, Kat. 3).
Zudem könnte man annehmen, dass nach der Lage der

Köpfe während dem Abschlagen des Kopfes der Maria
auch derjenige des Jesuskindes tangiert wird. Es gibt
jedoch total 44 Exemplare, bei denen der Kopf der Maria
zwar entfernt wurde, derjenige des Jesuskindes aber
noch vorhanden ist (Tafel 1, Kat. 6). Nur bei einer Figur
sind Schabspuren eindeutig zu identifizieren (Tafel 1,

Kat. 2).

163 Genaueres zurTypologie, der komplette Fundkatalog sowie Fotografien
der Objekte werden voraussichtlich 2021 oder 2022 in der Zeitschrift
«Mittelalter» des Schweizerischen Burgenvereins publiziert werden.

164 Zeit nach einem bestimmten Datum in der relativen Chronologie
(Kinne, Grabungstechnik, S. 121).

Es konnten insgesamt 20 Gruppen erfasst werden, die

jeweils aus derselben Pressform stammen. Die grösste dieser

Gruppen umfasst 9 Fragmente von Schabmadonnen ohne

Behang und ohne Abdruck auf der Rückseite. Hingegen ist
bei denjenigen Schabmadonnen mit Abdruck auf der Rückseite

die Vielfalt an Kombinationen von Abdrücken sehr

gross. Auch die Ausführung der Typen, wie sie in der Typologie

getrennt wurden, ist teils sehr unterschiedlich. Das

zeigt, dass jede Pressform einzigartig war, und weist darauf
hin, dass wohl viele verschiedene Formen benutzt wurden.

Datierung
Schwierig gestaltete sich die Datierung der Schabmadonnen.

Da einige Unsicherheiten bestehen, ist es bei den
meisten Figuren nur möglich, sie in die Zeit zwischen
dem 17. und 20.Jahrhundert einzuordnen. Erstens sind
Devotionalien beziehungsweise religiöse Objekte oft nicht
leicht datierbar, da sie über lange Zeitspannen hinweg die
gleiche Form besassen. Als zweites Problem zeigt sich der

Umgang mit den Jahreszahlen auf den Rückseiten von einigen

Schabmadonnen. Diese Jahreszahlen stammen von den

Negativen in den Pressformen. Somit bezeichnen sie lediglich

das Jahr, in welchem die Form hergestellt wurde,
und nicht das Jahr, in dem die Schabmadonna produziert
wurde. Sie helfen uns also nur bedingt in der Datierung der

Figuren selbst, indem sie uns einen so genannten terminus
postquemM angeben. Das bedeutet, dass die Figur bestimmt
nicht vor dem angegebenen Jahr hergestellt wurde. Der
früheste terminus post quem, den wir anhand der wenigen
Exemplare mit Jahreszahl eruieren können, ist das Jahr
1679. Bis dahin zurück lassen sich die Figuren also mindestens

zurückverfolgen.

Beschreibungen einiger Rückseiten

Einige Abdrücke auf den Rückseiten der Schabmadonnen
sollen an dieser Stelle kurz beschrieben werden. Die
Abdrücke entstehen durch die Negative in der Pressform.
Das hat zur Folge, dass verschiedene Buchstaben wie das S

oder das N oft spiegelverkehrt auf den Schabmadonnen

zu sehen sind. Auch die Anordnung der Buchstaben kann
verdreht sein.

«B V M E 1696»
Auf zwei Exemplaren, die auf dem Klosterplatz gefunden

wurden, sind unter einem detailliert ausgeführten

197



Klosterwappen die Buchstaben «B V M E» sowie die
Jahreszahl 1696 zu sehen (Tafel 1, Kat. 6). Sie stammen
beide aus derselben Pressform. Die Buchstaben «B V M E»

stehen für den lateinischen Ausdruck Beata Virgo Maria
Einsidlensis und sind auf Deutsch als «selige Jungfrau
Maria von Einsiedeln» zu übersetzen.165

Verschiedene Formen von «S. MARIA
EINSIDLENSIS»
Der lateinische Text «S. MARIA EINSIDLENSIS» kann auf
den Figuren in verschiedenen Formen vorkommen (Tafel 1,

Kat. 8): Teils trifft man nur S. Maria Einsidlen, S. Maria,
Maria oder sogar nur den Buchstaben M an. Auch in
Kombination mit den beiden Raben oder dem Klosterwappen

treten diese Textteile auf. Diese Häufigkeit
überrascht nicht, da die Bezeichnung «S. Maria Einsidlensis»
auch auf anderen Medien oft vorkommt. Das «S.» steht
für das lateinische sancta und bezeichnet damit die heilige
Maria von Einsiedeln. Der Text ist stets in Grossbuchstaben

geschrieben. Die Zeilentrennung folgt keiner einheitlichen

Regelung, je nach Grösse der Buchstaben werden
die Worte unterschiedlich getrennt.

<M» («MA»)
Auf den zwei Exemplaren dieses Typs ist ein besonderes
Zeichen zu sehen (Tafel 1, Kat. 5). Es handelt sich um das

Marien-Monogramm «/?W>, das die zwei Buchstaben M
und A ineinander verschlungen zeigt.166 Das Monogramm
der Mutter Gottes wird auch Auspice Maria genannt
(Lateinisch für «unter dem Schutz der Maria»), Oft werde es

auch als Abkürzung für Ave Maria verwendet.167

Kreis aus Sternen mit oder ohne «M» darin
Ein Typus, der sich von den restlichen abhebt, ist der Kreis
aus acht Sternen, in dem sich ein «M» befindet (Tafel 1,

Kat. 7). Der Kreis kommt auch ohne das «M» vor, jedoch
ist hierbei unklar, ob der Buchstabe ursprünglich vorhanden

war und sekundär abgerieben wurde. Eine Verbindung

kann man zur Maria als Himmelsgöttin ziehen. Auch
visuell lässt sich eine vergleichbare Darstellung finden: Im
Marienbrunnen auf dem Klosterplatz in Einsiedeln steht
eine Statue der Maria, deren Kopfmit einem Strahlenkranz
geschmückt ist. Am Ende der Strahlen sind Sterne befestigt.

Zusammenfassung

Die Nachbildungen der Schwarzen Madonna aus Lehm
gehörten zum Wallfahrtsbetrieb in Einsiedeln. Zuerst
wurden sie im Kloster an die gläubigen Pilger verschenkt,

später auch in den Krämerläden auf dem Klosterplatz
verkauft.

Die vielfältige und weit verbreitete Nutzung der
Schabmadonnen bezeugt ihre Beliebtheit zwischen dem 17. und
20. Jahrhundert. Sie wurden nicht nur zu ihrem primären
Verwendungszweck, dem Abschaben, verwendet, sondern

galten auch vergraben, am Körper getragen oder in der

Wohnung aufgestellt als wundertätig. So dienten sie als

Heilmittel oder als Schutzgegenstand und gehörten wohl in
den Bereich von praktischem Glauben.

Die vielen Funde vom Klosterplatz ermöglichen es, die
Schabmadonnen systematisch zu untersuchen. Besonders
aufschlussreich sind dabei die Abdrücke auf der Rückseite:
Verschiedene Elemente rund um Maria oder Einsiedeln
werden unterschiedlich kombiniert. Zudem können die
Funde Informationen über den Hersteller beinhalten
(Kloster und Dorfbewohner). Da letztere jedoch stets
versucht haben, die Schabmadonnen vom Kloster nachzuahmen,

stellt sich eine definitive Zuordnung der einzelnen

Figuren meist als schwierig dar. Die Schabmadonnen aus
Einsiedeln bilden demnach eine Fundgruppe mit
Erkenntnispotenzial, und trotz den Resultaten in diesem Artikel
sind weiterführende Analysen vielversprechend und
geplant.

16'' Vgl. Duden, Beata Maria Virgo.
166 Der Autorin ist es nicht gelungen, wissenschaftliche Literatur dazu zu

finden. Es wurden einige Publikationen durchsucht (siehe unten) und
beim Kloster respektive bei PaterThomas Steiner nachgefragt, der ebenfalls

keine Literatur dazu kannte. Er wies jedoch auf den Vergleich mit
dem Monogramm auf dem Chorgitter der Gnadenkapelle hin.

167 Vgl. Symboldictionary, Auspice Maria.

198



Quellen und Literatur

Ungedruckte Quellen
Schwyz, Staatsarchiv
STASZ, SG.CIX.4.429

Archäologiesammlung, Muotathal, Aport, April 2021-.
STASZ, SG.CIX.50.4.26.30, Technischer Grabungsbericht

Archäologiesammlung, Einsiedeln, Klosterplatz, Marty Evelyne,
Technischer Grabungsbericht. Archäologische Untersuchungen auf
dem Klosterplatz in Einsiedeln, Dezember 2020.

Gedruckte Quellen
Kälin, Chronik

Kälin Johann Eberhard, Einsidlische in dreyTheil verfaste Chronik,
Einsiedeln 1752;
https://books.google.ch/books?id=7FlhAAAAcAAJ&printsec=fron
tcover&hl=de#v=onepage&q&f=false [Status: 27.6.2020].

Literatur
Anliker, Lehm

Anliker Fritz, Der Lehm. Seine wunderbare heilkräftige Wirkung.
Eine frohe Botschaft für Kranke. Praktische Anleitungen zur
Lehmbehandlung mit vielen Kur- und Heilberichten und einem

Anhang über Lehmbehandlung bei den Haustieren sowie vielen

Abbildungen, Bern 1931.
Bächtold-Stäubli, Aberglauben

H. Bächtold-Stäubli (Hg.), Handwörterbuch des deutschen

Aberglaubens, Bd. 1, Berlin/New York 1987.
Bamert, Haus der Madonna

Bamert Markus, Das Haus der Madonna. Die Einsiedler
Gnadenkapelle: Ursprung, Geschichte und Schenkungen, in: Mitteilungen

des Historischen Vereins des Kantons Schwyz, 108/2016,
S. 179-193.

Bamert, Klosterkirche
Bamert Markus, Spätgotische Klosterkirche mit Gnadenkapelle, in:
Schweizerisches Nationalmuseum (Hg.), Kloster Einsiedeln.

Pilgern seit 1000 Jahren, Zürich 2017, S. 32-33.
Bamert, Kunstsammlung

Bamert Markus, Kloster Einsiedeln - klösterliche Kunstsammlung,
hochgeladen von Katholisches Medienzentrum, 30.3.2017, in:
Youtube, https://youtu.be/yo_RTNGmlAc [Status: 5.6.2020],

Bamert/Keller, Einleitung
Bamert Markus/Keller Christine, Einleitung, in: Schweizerisches
Nationalmuseum (Hg.), Kloster Einsiedeln. Pilgern seit 1000 Jahren,

Zürich 2017, S. 9-11.
Böck, Einsiedeln

Böck Hanna, Einsiedeln. Das Kloster und seine Geschichte,
Zürich/München 1989.

Brauneck, Volkskunst
Brauneck Manfred, Religiöse Volkskunst. Votivgaben, Andachtsbilder,

Hinterglas, Rosenkranz, Amulette, Köln 1978.
Descœudres, Pläne Moosbruggers

Descceudres Georges, Pläne Caspar Moosbruggers für den barocken

Neubau des Klosters, in: Schweizerisches Nationalmuseum
(Hg.), Kloster Einsiedeln. Pilgern seit 1000 Jahren, Zürich 2017,
S. 34-35.

Duden, Beata Maria Virgo
Duden. Rechtschreibung, Beata Maria Virgo;
https://www.duden.de/rechtschreibung/Beata_Maria_Virgo [Status:

20.6.2020],
Eberle, Altes Einsiedeln

Eberle Josef, Das alte Einsiedeln in Wort und Bild. Wiedergabe
alter Stiche, Lithographien und Ansichtskarten sowie damit in
Verbindung; stehender geschichtlicher Kurzabhandlungen, Einsiedeln

1984.
Grabner, Heilkunst

Grabner Elfriede, Heilkunst im Spiegel der Volkskunde, in: Amt
der NÖ Landesregierung, Abt. III/2 - Kulturabteilung (Hg.),
Kunst des Heilens. Aus der Geschichte der Medizin und Pharmazie,
Niederösterreichische Landesausstellung, Kartause Gaming,
4. Mai-27. Oktober 1991, Wien 1991, S. 369-374.

Groiss, Schabefigur
Groiss Franz, Schabefigur, in: Amt der NO Landesregierung, Abt.
III/2 - Kulturabteilung (Hg.), Kunst des Heilens. Aus der
Geschichte der Medizin und Pharmazie, Niederösterreichische
Landesausstellung, Kartause Gaming, 4. Mai-27. Oktober 1991, Wien
1991, S. 381.

Gugitz, Gnadenstätten

Gugitz Gustav, Österreichs Gnadenstätten in Kult und Brauch,
Bd. 2: Niederösterreich und Burgenland, Wien 1955.

Henggeier, Mirakelbücher
Henggeier P. Rudolf, Die Einsiedler Mirakelbücher, Stans 1946.

Henggeier, Wachsbossierer

Henggeier P. Rudolf, Die Einsiedler Wachsbossierer und Klein-
plastiker, in: Schwyzerland - Schwyzerlüüt, 3.6/7/1952, S. 1-16.

Hensler, Leicheibli
Hensler Karl, «Leicheibli» Schabmadönnchen. Aus Karl Henslers

Sammlung, Teil 11 (von 12), in: Einsiedler Anzeiger, Nr. 74,
23.9.2003, S. 4.

Hesse, Wallfahrtsmedaillen
Hesse Christian, «... bitet für uns jez und in dem sterb stun» -. Die
frühneuzeitlichen Wallfahrts-, Bruderschafts- und Gnadenmedaillen

im Pfarrfriedhof Schwyz als Quellen zur Volksfrömmigkeit, in:
Descœudres Georges/Cueni Andreas/Hesse Christian et al., Sterben

in Schwyz. Beharrung und Wandlung im Totenbrauchtum
einer ländlichen Siedlung vom Spätmittelalter bis in die Neuzeit:
Geschichte - Archäologie - Anthropologie, Basel 1995 (Schweizer

Beiträge zur Kulturgeschichte und Archäologie des Mittelalters,
Bd. 20/21), S. 99-124.

Holzherr, Kloster Einsiedeln
Holzherr Georg, Einsiedeln. Kloster und Kirche Unserer Lieben
Frau. Von der Karolingerzeit bis zur Gegenwart, Zürich 1987.

199



Jäggi, Wallfahrtsgeschichte
Jäggi P.Gregor, Die Geschichte der Einsiedler Wallfahrt, in:
Schweizerisches Nationalmuseum (Hg.), Kloster Einsiedeln.

Pilgern seit 1000 Jahren, Zürich 2017, S. 45-53.
Kälin, Hotel Pfauen

Kälin Wernerkarl, Der Pfawen zuo den Ainsidlen: Hotel Pfauen,
Einsiedeln, 1469-1969. Eine kleine Haus-Chronik zur 500-Jahr-
Feier, Einsiedeln 1969.

Kälin, Rettungskorps
Kälin Wernerkarl, 100 Jahre Rettungskorps Einsiedeln. 1862-
1962, Einsiedeln 1963.

Kälin-Gisler, Grabbeigaben
Kälin-Gisler Martina, Grabbeigaben im Gebiet der Deutschschweiz,

in: Archäologie Schweiz/Schweizerische Arbeitsgemeinschaft

für die Archäologie des Mittelalters und der Neuzeit/
Schweizerischer Burgenverein (Hgg.), Die Schweiz von 1350 bis
1850 im Spiegel archäologischer Quellen. Akten des Kolloquiums.
Bern, 25.-26.1.2018, Basel 2018, S. 431-440.

KdS SZ III.I NA
Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Neue Ausgabe, Bd. III.I:
Der Bezirk Einsiedeln. Das Benediktinerkloster Einsiedeln, von
Werner Oechslin/Anja Buschow Oechslin, Bern 2003 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 100).

KdS SZ III.II NA
Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Neue Ausgabe, Bd. III.
II: Der Bezirk Einsiedeln. Dorfund Viertel, von Werner Oechslin/
Anja Buschow Oechslin, Bern 2003 (Die Kunstdenkmäler der
Schweiz, Bd. 101).

Keck, Funde
Keck Gabriele, Die Funde der Ausgrabung im Friedhof bei der
Pfarrkirche St. Martin in Schwyz, in: Descœudres Georges/Cueni
Andreas/Hesse Christian et ab, Sterben in Schwyz. Beharrung und
Wandlung im Totenbrauchtum einer ländlichen Siedlung vom
Spätmittelalter bis in die Neuzeit: Geschichte - Archäologie -
Anthropologie, Basel 1995 (Schweizer Beiträge zur Kulturgeschichte

und Archäologie des Mittelalters, Bd. 20/21), S. 83-97.
Keck/Hesse, Katalog

Keck Gabriele/Hesse Christian, Katalog der Funde, in: Descœudres

Georges/Cueni Andreas/Hesse Christian et al., Sterben in Schwyz.
Beharrung und Wandlung im Totenbrauchtum einer ländlichen
Siedlung vom Spätmittelalter bis in die Neuzeit: Geschichte -
Archäologie - Anthropologie, Basel 1995 (Schweizer Beiträge zur
Kulturgeschichte und Archäologie des Mittelalters, Bd. 20/21),
[hier S. 180-225].

Keller, Schabmadonnen
Keller Christine, Schabmadonnen, in: Schweizerisches Nationalmuseum

(Hg.), Kloster Einsiedeln. Pilgern seit 1000 Jahren, Zürich
2017, S. 78-79.

Kinne, Grabungstechnik
Kinne Andreas, Tabellen und Tafeln zur Grabungstechnik, Dresden
2013.

Kloster Einsiedeln, Jakobspilger
Kloster Einsiedeln, Jakobspilger, https://www.kloster-einsiedeln.
ch/jakobspilger [Status: 25.4.2020].

Knoepfli/Sennhauser, St. Otmar aufWerd
Knoepfli Albert/Sennhauser Hansrudolf, Zur Baugeschichte von
St. Otmar aufWerd, in: Alfred Schmid (Hg.), Corolla Heremitana.
Festschrift zum 70. Geburtstag von Linus Birchler, Olten/Freiburg
i. Br. 1965, S. 39-80.

Kobler, Amulette
Kobler Eveline, Mit Amuletten, Zauber und Wundern gegen die

Not, in: SWI swissinfo.ch, 19.5.2011, https://www.swissinfo.ch/
ger/kultur/mit-amuletten-zauber-und-wundern-gegen-die-
not/30261526 [Status: 25.6.2020],

Lienhardt, Lokalhistorisches
Lienhardt Bruno, Lokalhistorisches aus Einsiedeln, Einsiedeln
1979.

Maurer, Sonntagbergsteine
Maurer Hermann, «Sonntagbergsteine» aus dem Waldviertel. Ein
Beitrag zu den Schab- oder Fraisensteinen vom Sonntagberg, in:
Unsere Heimat. Zeitschrift für Landeskunde von Niederösterreich,
78.1/2007, S. 43-47;
https://www.academia.edu/28123513/Hermann_Maurer_Sonn-
tagbergsteine_aus_dem_Waldviertel._Ein_Beitrag_zu_den_
Schab-_und_Fraisensteinen_vom_Sonntagberg._Unsere_Hei-
mat_Zeitschrift_f%C3%BCr_Landeskunde_von_Nieder%C3%
B6sterreich_78_2007_43-47 [Status: 20.4.2020],

Meienberg, Maria hilf
Meienberg Eva, Menstruation, Mirakel, Maria hilf!, in: Pfarreiblatt
Schwyz, Nr. 10, Lachen 2020, S.4.

Museum Fram-Kulturerbe Einsiedeln, Zauberwahn
Museum Fram-Kulturerbe Einsiedeln (Hg.), Zauberwahn und
Wunderglauben. Amulette, Ex Voto und Mirakel in Einsiedeln,
Einsiedeln 2011.

Museum für Urgeschichte Zug, Gesundheit
Museum für Urgeschichte Zug, Mit «Dr. Dolor» durch die
Sonderausstellung «Gesundheit!»: Heilende Tonfigürchen, 8.5.2020, in:
Youtube: https://youtu.be/7zwAh24XuCg [Status: 10.6.2020].

Nauer, Fromme Industrie
Nauer Heinz, Fromme Industrie. Der Benziger Verlag Einsiedeln
1750-1970, Baden 2017;
https://zenodo.org/record/3479392f.YUc868ZCRBl [Status:
19.9.2021],

Nauer, Mirakelliteratur
Nauer Heinz, Die Einsiedler Mirakelliteratur, in: Museum Fram-
Kulturerbe Einsiedeln (Hg.), Zauberwahn und Wunderglauben.
Amulette, Ex Voto und Mirakel in Einsiedeln, Einsiedeln 2011,
S. 80-81.

Pörnbacher, Schabmadonna
Pörnbacher Mechthild, Eine Schabmadonna von 1696 aus
Einsiedeln. Wallfahrtsandenken, Andachtsgegenstand und Reliquie,
in: Der Schiern, 88.7/8/2014, S. 103-109.

Ringholz, Kirchliches
Ringholz P. Odilo, Kirchliches aus Einsiedeln, in: Mitteilungen des

Historischen Vereins des Kantons Schwyz, 21/1910, S. 117-147.
Ringholz, Kulturarbeit

Ringholz P.Odilo, Die Kulturarbeit des Stiftes Einsiedeln. Eine
kulturhistorische Studie, Einsiedeln 1913.

200



Ringholz, Wallfahrts-Andenken
Ringholz P. Odilo, Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und

jetzt, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 22/1918-1920,
S. 176-191.

Scheffer, Boden
Scheffer Erik, Boden in Mitteleuropa, in: Beck Heinrich (Hg.),
Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 3, Berlin/New
York 1978.

Senti, Wallfahrt
Senti Alois, Die Wallfahrt zur Schwarzen Madonna von Einsiedeln,
in: Thomas Staubli (Hg.), Werbung für die Götter. Heilsbringer
aus 4000 Jahren, Freiburg 2003, S. 117-153.

Sikart, Ochsner
Ochsner, Peter, in: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

(Hg.), Sikart. Lexikon zur Kunst in der Schweiz, Version:

17.11.2020, http://www.sikart.ch/kuenstlerinnen.aspx?id=
4027759 [Status: 19.9.2021],

Symboldictionary, Auspice Maria
Auspice Maria, in: Symboldictionary.net. A Virtual Glossary,
http://symboldictionary.net/?p=2255 [Status: 20.6.2020].

Tobler, Gnadenbildkopien
Tobler Mathilde, «Wahre Abbildung». Marianische Gnadenbildkopien

in der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz, in:
Der Geschichtsfreund, 144/1991, S. 5-428.

Uberlacker, Wallfahrtsmotiv
Uberlacker Franz, Krankheit und Heilung als Wallfahrtsmotiv, in:
Amt der NO Landesregierung, Abt. III/2 - Kulturabteilung (Hg.),
Kunst des Heilens. Aus der Geschichte der Medizin und Pharmazie,
Niederösterreichische Landesausstellung, Kartause Gaming,
4. Mai-27. Oktober 1991, Wien 1991, S. 465-470.

Wunderlin, Andacht
Wunderlin Dominik, Private Andacht, in: Merkblätter des Bundesamtes

für Bevölkerungsschutz, Kulturgüterschutz, 2006, https://
www.babs.admin.ch/de/aufgabenbabs/kgs/prints.html#ui-col-
lapse-414 [Status: 19.9.2021].

Wunderlin, Mittel zum Heil
Wunderlin Dominik, Mittel zum Heil. Religiöse Segens- und
Schutzzeichen in der Sammlung Dr. Edmund Müller, Beromünster
2005 (Kostbarkeiten aus dem Dolderhaus in Beromünster, Heft 7).

201



Katalog (Auswahl)

1: Schabmadonna ohne Behang, mit Positiv: Klosterwappen

und «MARIA»; Lehm, Höhe 6.3 cm, Inv. Nr. 34.01.
2: Schabmadonna mit Behang, mit Positiv: zwei Raben

und «S MARIA»; Lehm, Höhe 4.1 cm, Inv. Nr. 45.01.
3: Schabmadonna mit Behang, mit Positiv: zwei Raben;

Lehm, Höhe 3.0 cm, Inv. Nr. 27.04.
4: Schabmadonna ohne Behang, mit Positiv: zwei Raben

und «MARIA EINSIDLENSIS»; Lehm, Höhe 3.4 cm,
Inv. Nr. 27.02.

5: Schabmadonna mit Behang, mit Positiv: «MA» ; Lehm,
Höhe 3.7 cm, Inv. Nr. 105.06.

6: Schabmadonna ohne Behang, mit Positiv: Klosterwap¬

pen und «B V M E 1696»; Lehm, Höhe 9.6 cm, Inv.
Nr. 27.01.

7: Schabmadonna ohne Behang, mit Positiv: Kreis aus Ster¬

nen mit «M» darin; Lehm, Höhe 4.3 cm, Inv. Nr. 105.20.
8: Schabmadonna ohne Behang, mit Positiv: Klosterwappen

und «S MARIA EINSIDLENSIS»; Lehm, Höhe
5.6 cm, Inv. Nr. 30.04.

202






	Klosterplatz in Einsiedeln und "Laicheibli" : Schabmadonnen-Funde aus archäologischer Grabung 2018-2019

