
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 111 (2019)

Artikel: Himmlische Fürsprecher : historische Aspekte zur Schwyzer
Heiligenverehrung

Autor: Kessler, Valentin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-864849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-864849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Himmlische Fürsprecher
Historische Aspekte zur Schwyzer Heiligenverehrung

Valentin Kessler

Der nachfolgende Beitrag1 geht auf verschiedene Formen
von Heiligenverehrung im Laufe der Zeit ein und zeigt
anhand konkreter Beispiele, wie sich diese Aspekte aufdem
Gebiet des heutigen Kantons Schwyz niedergeschlagen
haben. Es handelt sich um eine exemplarische Betrachtung.

1 Dieser Artikel basiert auf dem Vortrag «Himmlische Fürsprecher.
Schwyz und seine Heiligen», den der Autor am 25. März 2017 im
Bundesbriefmuseum in Schwyz gehalten hat.
Auf verschiedene Aspekte musste im folgenden Beitrag aus Gründen
des Umfangs verzichtet werden (zum Beispiel auf die Arma-Christi-
Verehrung und die daraus resultierende Entwicklung der Schwyzer
Fahne, vgl. hierzu Horat/Michel, Fahnensammlung, S. 228-230).
Dieser Beitrag will somit keinen Anspruch auf Vollständigkeit erheben.

2 Marti, Maria, S. 196; Vauchez, Heilige, S.342.

3 Angenendt, Frühmittelalter, S.59.

4 Schockenhoff, Martyrium, Sp. 353; Campana, Nothelfer, S. 30.

Frühe christliche Heiligenverehrung

Die Mahnung an das unabwendbare Ende der irdischen
Existenz sowie die Vorstellung, das eigene Schicksal
beeinflussen zu können, Hessen die Menschen seit dem frühen
Mittelalter Personen verehren, die sie bei Gott wussten. Wie
im realen Leben suchten sie himmlische Fürsprecher für die
persönlichen Anliegen.

Die Apostel als Weggefährten von Christus wurden schon
im frühen Christentum als Vermittler zwischen Gott und den
Menschen verehrt. Gleiches galt für Märtyrer, also
Menschen, die um des christlichen Bekenntnisses willen den Tod
auf sich genommen hatten.2 Ihrer wurde seit der Mitte des

2. Jahrhunderts feierlich gedacht, indem sich die Gemeinde
am Jahrestag der Hinrichtung an ihren Gräbern versammelte
und sie um die Fürbitte bei Gott anhielt.3 Die im römischen
Reich zunächst lokalen und im 3. und bis zu Beginn des

4. Jahrhunderts im ganzen Reichsgebiet auftretenden
Christenverfolgungen brachten für die überlebenden Christen
viele heilige Vorbilder hervor.4 Seit dem 4. und 5. Jahrhundert

CK wVv.V-vf T* "

V

< y\IÏ# % ,#•>*
,5y

i
- v SW/-JflF v NiCAV y~, "v. - r -

L «•;

A§|# -

'< M
V iJ

fr 'nw
j. ^ «-...

' "

,4 % i

I If
WA

C yffij*

Abb. 1: Apostelfries in Kirche St. Peter

und Paul auf der Ufnau, vermutlich

zweite Hälfte 12. Jahrhundert.

4

vi"'; -JA,
ii, S

"

; KW-
4 > t

Itippwi»

W "

A

VA-
» „ Li >>,

55



Abb. 2: Die Pfarrkirche von Rothenthurm ist dem hl. Antonius geweiht.
Um 356 verstorben, gilt der ägyptische Eremit als Repräsentant des
asketischen Einzeldaseins. Der hl. Antonius ist auch der Patron der Pfarrkirche

von Ibach.

wurden über bekannten Märtyrergräbern Basiliken errichtet,
beispielsweise in Rom über den Gräbern von Petrus und Paulus.

Zudem erfolgten erste Uberführungen von Reliquien aus
den Gräbern, die in der Antike grundsätzlich ausserhalb der
Stadtmauern lagen, in innerstädtische Kirchen.5 Nach dem
Ende der Christenverfolgungen und dem Mailänder
Toleranzedikt, das Kaiser Konstantin (262-337) im Jahr 313
erliess und das die christliche Religion anderen Religionen
gleichstellte, wurden die Märtyrer seltener.

In der nachkonstantinischen Zeit tauchten neue Typen
von Heiligen auf: Glaubensbekenner und vor allem Asketen,

die fern der Welt nach Vollendung suchten. Asketen

galten insofern als Märtyrer, als sie allen weltlichen Dingen
entsagt hatten und in völliger Askese lebten - und so ein

Martyrium ohne Blut erlitten.6 Insbesondere Eremiten der

ägyptischen Wüste wurden seit dem 4. Jahrhundert zum
Inbegriff des gottgeweihten Lebens. Sie verzichteten konsequent

aufmaterielle Werte und wählten die Einsamkeit, um
ein rein religiöses, der Askese ergebenes Leben zu führen.7
Sie entsagten der kultivierten Welt, lebten in freier Natur,
ernährten sich weitgehend von Pflanzen und pflegten ihren
Körper kaum noch. Ernährung und Schlaf reduzierten sie

auf ein Minimum, weshalb sie von ihren Mitmenschen als

aussergewöhnliche Wesen wahrgenommen wurden.8
Diese asketischen Einflüsse wirkten in der zweiten Hälfte

des 4. Jahrhunderts bis ins Abendland und wurden hier
rezipiert, beispielsweise von Martin von Tours (zirka 316/317-
397). Wie die Einsiedler in der ägyptischen Wüste führte
auch er ein der Askese verpflichtetes Leben als Eremit. Seine

Vita, zu Beginn des 5. Jahrhunderts von Sulpicius Severus

(363-425) verfasst, wurde in der Folge gleichsam zum Leitbild

des mittelalterlichen Heiligen. 371 zum Bischof von
Tours berufen, hielt er an der asketischen Lebensform fest

und trat entschlossen dem Arianismus7 und ländlicher
Götzenverehrung entgegen. Zudem konnte sich seine Missionstätigkeit

- gemäss der Schilderung von Sulpicius Severus

- auf zahlreiche Wunder stützen. Als Einsiedler und Missionar,

Seelsorger und Bischof zugleich, machte sich Martin
gemäss der Lebensbeschreibung bei Gott in gleicher Weise
verdient wie ein Märtyrer.10 Im Gegensatz zu den
morgenländischen Asketen war Martin jedoch der Welt zugewandt.
Die abendländische Heiligkeit hatte somit seit ihren
Ursprüngen weltgeistliche Züge." Als Schutzpatron des

fränkischen Königreichs verbreitete sich die Martins-Verehrung
in ganz Europa und wohl im 8. Jahrhundert gelangte sie

auch nach Schwyz, wo der hl. Martin zum Landespatron
wurde und dessen Kult fortan das religiöse und staatliche
Leben, aber auch den Schwyzer Alltag wesentlich prägte.12

Missionare

Unter den Heiligen des Frühmittelalters finden sich auch
Missionare. Gemäss der im 9. Jahrhundert verfassten Gallus-
Viten sollen zu Beginn des 7. Jahrhunderts die irischen Mis-

5 Angenendt, Frühmittelalter, S.59.

6 Angenendt, Frühmittelalter, S.59; Campana, Nothelfer, S.31.

Vauchez, Heilige, S.344; Campana, S.31.

8 Vauchez, Heilige, S.344-345.

'' «Nach der Lehre des Arius ist Christus, der Sohn, Gott, dem Vater,
unähnlich.» (Favrod Justin, Arianismus, in: HLS, https://hls-dhs-dss.
ch/de/articles/011446/2002-12-17/ [Status: 21.8.2019]).

111 Michel, Martin, S. 78-79; Gemeinhardt, Heiligen, S. 27; Vauchez, Hei¬

lige, S. 345; Angenendt, Frühmittelalter, S. 98-99.

11 Vauchez, Heilige, S. 345.

12 Michel, Martin, S. 77-93.

56



sionare Columban (540-615) und Gallus (um 550-640) bei

Tuggen heidnische Heiligtümer zerstört haben, woraufsie vor
der ansässigen Bevölkerung flüchten mussten. Inwieweit
(und ob) die Missionstätigkeit der beiden mit der ersten Kirche

von Tuggen in Zusammenhang steht, muss offenbleiben.
Vermutlich ging die Bekehrung der Alemannen jedoch
weniger auf die Missionstätigkeit der Iren zurück als vielmehr
auf den Einfluss des alemannischen Adels.13

Adel und Christentum im Frühmittelalter

Seit dem 6. Jahrhundert festigten die fränkischen,
angelsächsischen und germanischen Aristokratien ihren Zugriff
auf die Kirche und halfen ihr - etwa mit Kirchengründungen14

- dabei, sich in ländlichen Regionen durchzusetzen.15

Auch für das Gebiet des heutigen Kantons Schwyz finden
sich verschiedene Beispiele hierzu.

Frauenkloster Lützelau und erste Kirche
auf der Ufnau

Vor Mitte des 8. Jahrhunderts bestand aufder Insel Lützelau
ein kleines Frauenkloster. 741 stattete Beata, die Gemahlin
von Landolt (die Beata-Landolt-Sippe war ein bedeutendes

Grundherrengeschlecht im Zürichgau und im Thurgau),
das Klösterchen mit Gütern und Eigenleuten aus, was darauf

hinweist, dass es sich um ein Eigenkloster16 handelte.
Der weit gestreute Besitz der Beata-Sippe am nördlichen
Zürichsee und im Oberland lässt vermuten, dass die Ufnau
ebenfalls im Besitz dieser Sippe war, bevor sie dem Kloster
Säckingen übereignet wurde. Die älteste archäologisch
nachgewiesene christliche Kirche auf der Ufnau lag an der
Stelle, wo heute die Kapelle St. Martin steht. Diese Urkirche
war ebenfalls dem hl. Martin geweiht. Ob Mitglieder der

Beata-Landolt-Sippe als Stifter dieser Kirche in Frage kommen,

mag offenbleiben. Ein Zusammenhang ist jedenfalls
nicht ausgeschlossen.17

13 Kessler, Steinbeil, S. 31.

14 Vgl. hierzu Fuchs/Descceudres, Mittelalter, S. 148-149.

13 Vauchez, Heilige, S. 347.

16 Vgl. hierzu Kessler, Steinbeil, S. 32.

17 Kessler, Steinbeil, S. 31-32; Hug, Ufenau, S.397; KdS SZIVNA, S.46.

Abb. 3: Für ein gottgeweihtes Leben in Einsamkeit entschied sich auch
der hl. Meinrad (um 797-861). Um die Mitte des 9.Jahrhunderts verliess

er das Kloster Reichenau, um «im finsteren Wald» - einer hiesigen Form
der Einöde — zu leben. Am Ort seiner Klause und Ermordung entstand das

Kloster Einsiedeln.

Kloster Einsiedeln

Sehr stark vom Adel gefördert wurde auch das Kloster
Einsiedeln. Zu Beginn des 10. Jahrhunderts erneuerte der aus
schwäbischem Adel stammende Domherr Benno von Strass-

burg (t 940) mit Gefährten die Zelle des hl. Meinrad. 934
fasste der ebenfalls aus schwäbischem Adel stammende hl.
Eberhard von Strassburg (t 958; seit dem 10. Jahrhundert als

57



Seliger beziehungsweise Heiliger verehrt18) mit der

Unterstützung Herzog Hermanns I. von Schwaben und dessen

Gattin, Herzogin Reginlinde (zirka 885/888-958/959), die
Einsiedler im Finstern Wald zu einer benediktinischen
Klostergemeinschaft zusammen. AufBitte von Herzog Hermann
verlieh König Otto I. dem Kloster im Jahr 947 das freie
Wahlrecht des Abtes und Immunität. Verwandtschaftliche
Beziehungen dürften hierbei eine nicht geringe Rolle gespielt
haben: Ottos Sohn Liudolfwar der Schwiegersohn von
Hermann. Ottos Gattin, die hl. Adelheid (um 931-999; 1097
heiliggesprochen), war die Enkelin von Reginlinde. Das

junge Kloster wurde demzufolge von den bedeutendsten
Personen im Herzogtum Schwaben und im Reich gefördert.

19

Kirchen auf der Ufnau

Um 970 werden in einem Kirchenverzeichnis des Klosters
Einsiedeln erstmals zwei Kirchen auf der Insel Ufnau
erwähnt, St. Martin und St. Peter und Paul. Beide Kirchen
wurden im 10. Jahrhundert neu errichtet. Die legendäre
Gründerin beider Kirchen des 10. Jahrhunderts war Reginlinde.

Sie unterhielt als einflussreiche Donatorin gute
Beziehungen zum Stift in Einsiedeln. Seit 949 verwitwet,
leitete sie als Laienäbtissin das Kloster Säckingen und das

Zürcher Fraumünster. Gemäss ihrer Vita soll sie an Aussatz
erkrankt sein und sich mit ihrem Sohn, dem hl. Adalrich,
auf die Ufnau zurückgezogen haben. Wenige Jahre nach

Reginlindes Tod (958) übertrug Kaiser Otto Î. im Jahr 965
die Ufnau und weiteren Besitz am oberen Zürichsee vom
Kloster Säckingen an das Kloster im Finstern Wald (Einsiedeln)

— wohl auf Bitten seiner Gemahlin Adelheid.20

Umstrittener Inselheiliger
Während Reginlinde als historische Figur belegt ist, wird
die Existenz von Adalrich heute angezweifelt.21 Nachgewiesen

ist die Verehrung des Inselheiligen Adalrichs erst seit
dem 14. Jahrhundert - einer Zeit also, in der die ehemalige
Pfarrkirche auf der Ufnau bereits an Bedeutung eingebüsst
hatte. Nichtsdestotrotz weihte man 1360 und 1372 in der
Kirche St. Peter und Paul zwei neue Seitenaltäre, Letzteren

zu Ehren des hl. Adalrich. Damit sollte nach heutiger
Beurteilung dem Bedeutungsverlust der Inselkirche mit der
«Erfindung eines neuen Heiligen entgegengewirkt werden».22

Dieser These gegenüber steht die ältere Geschichtsschreibung,

nach welcher die Heiligsprechung Adalrichs bei der

Kirchenweihe des Jahres 1141 stattgefunden habe. Anlässlich

der Weihe habe Kardinal Dietwin das Grab Adalrichs
geöffnet und dessen Schädel im rechten Seitenaltar zur
Verehrung ausgestellt, was nach damaligem Kirchenrecht einer

Heiligsprechung23 entsprach.24

Hl. Gregor, Abt von Einsiedeln

Ein (adliger?) Heiliger aus der frühen Einsiedler
Klostergemeinschaft25 ist der dritte Abt, Gregor (964-996). Gemäss
den Einsiedler Annalen kam er 949 nach Einsiedeln, war
englischer Abstammung und soll ein Bruder von König
Aethelstan von Wessex gewesen sein. Edgith, eine
Halbschwester von Aehthelstan, wurde 929/930 die erste Frau

von Otto I.26 Gregor soll auf einer Pilgerreise in Rom im
Traum gemahnt worden sein, die verlassene Zelle des hl.
Meinrad aufzusuchen. Dabei sei er auf Eberhard getroffen,
worauf sie das Kloster gegründet hätten. Abt Gregor starb

am 8. November 996. Gregor wurde seither als Heiliger
verehrt. Der Gedächtnistag ist heute noch der 8. November.27

Diese genannten Beispiele zeigen, wie das Ideal der

Heiligkeit sowie die Förderung und Verbreitung des Christentums

eng mit adliger Herkunft in Verbindung standen.28

18 Vgl. Kaiser, Eberhard.

15 Kessler, Uberfall, S. 39-41, mit Hinweis auf die Fussnoten 10-14. Zur
Geschichte und Entwicklung des Wallfahrtsortes und des Pilgerwesens
vgl. Bamert, Madonna, S. 179—193; Kessler, Gnade, S. 195—206.

20 Kessler, Steinbeil, S. 32-33; Hug, Ufenau, S. 397-398.

21 Vgl. hierzu Hug, Jahrzeitbuch, S.92—95; KdS SZ IV NA, S.48—49.

22 KdS SZ IV NA, S. 49.

23 Zur Geschichte und zum Verfahren der Heiligsprechung vgl. Puza,

Selig- und Heiligsprechungsverfahren, Sp. 1735-1736; Gemeinhardt,
Heiligen, S.78; Campana, Nothelfer, S. 33-34; Schimmelpfennig,
Papsttum, S. 145; Wriedt, Heilige, Sp. 300-301.

24 KdS SZ IV NA, S. 49.

28 Ein Hinweis aufden hl. Wolfgang (um 920-994) muss an dieser Stelle

genügen. Vgl. hierzu Haarländer, Wolfgang.

26 Holzherr, Einsiedeln, S. 9; Salzgeber, Kloster, S. 125-130.

27 Klosterarchiv Einsiedeln. Professbuch: Äbte, http://www.klosterar-
chiv.ch/e-archiv_professbuch_aebte.php?id=3 [Status: 17.4.2019].

28 Vauchez, Heilige, S.348; Heinzelmann, Adelsheiliger, Sp. 148.

58



Königsheilige

In diesem Kontext sind auch Königsheilige zu erwähnen. In
Anlehnung an die alttestamentlichen Könige David, Salomo
oder Josia, die als «Könige und Priester» galten, verstanden
bereits Karl der Grosse (742-814) und Ludwig der Fromme
(778-840) ihr Amt. Im frühen 11. Jahrhundert wirkte auch
Kaiser Heinrich II. (973 (978?)—1024) in vergleichbarer
Weise als Lenker des römischen Reiches wie der römischen
Kirche.29 Uberzeugt von der Sakralität seines Amtes festigte
er das Reichskirchensystem und bedachte die Bistümer als

Stützen königlicher Macht mit Schenkungen. Gleich verfuhr
er mit dem Kloster Einsiedeln. 1018 übertrug er die Wälder
des hinteren Sihltals und das Alptal dem Kloster Einsiedeln

- ein Gebiet, das im Rahmen des Marchenstreites von den
Schwyzern intensiv beansprucht werden sollte.

Schon bald nach seinem Tod stand Heinrich II. im Ruf
der Heiligkeit und «die Legende bemächtigte sich seiner
Gestalt». Allerdings kam ihm diese Ehre weniger wegen der

Bistumsgründungen zu, sondern aufgrund der angeblich
asketischen Lebensweise. Seine Kinderlosigkeit wurde als

«heroische Tugend» und die Ehe mit der hl. Kunigunde als

«Josephsehe» gedeutet. 1146 wurde er von Papst Eugen III.
heiliggesprochen.30

Imitatio Christi

Mit der gregorianischen Reform und dem cluniazensischen
und später zisterziensischen Mönchtum erfuhr die Auffassung

des Heiligenideals wieder ein betont kirchliches und
spirituelles Gepräge. Der Einfluss des hl. Bernhard von
Clairvaux (1090-1153) stellte die Imitatio Christi ins
Zentrum des christlichen Vollkommenheitsideals. Als Vorwegnahme

des Reiches Gottes aufErden wurde nun das Kloster
der Ort der Heiligung schlechthin. Dieses Streben nach

Heiligung erfuhr mit dem hl. Franz von Assisi (1181/1182—
1226) einen Höhepunkt.31

In einem über längere Zeit andauernden Prozess hat er
sich zum Ideal der Imitatio Christi durchgerungen und

29 Gemeinhardt, Heiligen, S. 47-48.

30 Wendehorst, Heinrich, Sp. 2038-2039; Gemeinhardt, Heiligen, S. 48;
Kessler, Überfall, S.41.

31 Vauchez, Heilige, S. 351; Vauchez, Heiligkeit, Sp. 2015.

Abb. 4: Darstellung mit Adelsheiligen des Klosters Einsiedeln aus dem Jahr
1648. Im Vordergrund stehen beieinander (von links): Adalrich, Gregor
mit Abtstab, Herzogin Reginlinde und Kaiserin Adelheid. Darüber sitzt
der sei. Thietland mit Abtstab und Buch; er war der zweite Abt von
Einsiedeln. Die Personengruppe im Hintergrund bilden (von links): Herzog
Gerold mit seinen Söhnen Kuno und Ulrich. Gemäss der Legende handelt
es sich bei Gerold um den Herzog von Sachsen, der sich für ein Leben als

Eremit entschied, seine Klause in der Einöde des Walgaus und Friesentals

zu einem kleinen Kloster ausbaute und es dem Kloster Einsiedeln vor
seinem Tod schenkte. Seine Verehrung als Heiliger setzte in Einsiedeln im
17. Jahrhundert ein.

iancti l'atrom Ccenobij Heremitarum.

iHhich Patronen OcpJJtufiltclKn
IScttghtuifi&iifiDkn.

59



wurde zum Sinnbild für Armut und Demut. Die Gründung
seines Ordens war beispielhaft für die seit Mitte des 11 .Jahr¬
hunderts andauernde religiöse Reformbewegung mit dem
Ziel der Rückkehr der Kirche zur vita apostolica et evange-
lica.32 Diesem Bild der Heiligkeit lag die Uberzeugung zu
Grunde, dass persönliches Engagement notwendig war,
man sich gleichsam aus freien Stücken für die Nachfolge
Christi zu entscheiden hatte. Von nun an war es keine Frage
des Standes mehr, ein Heiliger zu werden. Jeder Christ
konnte «nackt dem nackten Christus nachfolgen». Dadurch
stieg die Zahl der als heilig verehrten Menschen stark an.
Zudem ergaben sich neue Akzente: Die Mehrheit dieser

Heiligen waren Mystiker, die Visionen erlebten, oder aber

grosse Theologen.33
Die gelebte Armut zeigte sich in unserem Gebiet mit dem

Beginentum. Beginen waren christliche Frauen und führten
als Laien ein frommes keusches Leben in ordensähnlichen
Hausgemeinschaften. Solche «Samenungen» sind im
13.Jahrhundert für Steinen (1262), Schwyz (1275) und
Muotathal (1288) belegt. Hieraus entstanden in Steinen der
Zisterzienser-Frauenkonvent St. Maria in der Au,34 in
Schwyz das Frauenkloster St. Peter am Bach (Dominikanerinnen)

und in Muotathal das Frauenkloster Muotathal
(Franziskanerinnen).35 Weitere Beginen-Samnungen
bestanden bei Linsiedeln: in Alpegg, Hagrüti sowie der
vorderen und hinteren Au sind Häuser von Beginen für das

Jahr 1359 erstmals urkundlich erwähnt. Das Bildungsniveau

dieser Gemeinschaften muss erstaunlich hoch gewesen

sein. Nachweislich beschäftigten sie sich etwa mit dem
Traktat «Das fliessende Licht der Gottheit» der berühmten
Mystikerin Mechthild von Magdeburg, der als ältestes
erhaltenes Zeugnis weiblicher mystischer Theologie in deutscher

Sprache gilt.36

Gemeinschaft der Heiligen -
Helfer im Alltag

Wie im realen Leben suchten die Menschen auch im Himmel

Heilige als Fürsprecher für die persönlichen Anliegen.
Dabei galt im Spätmittelalter die Überzeugung, dass ein
Heiliger viel, mehrere Heilige noch wesentlich mehr helfen
konnten. Die Unterstützung einer Gemeinschaft von
Heiligen war deshalb sehr erstrebenswert.37 Bedeutungsvoll für
die spätmittelalterlichen Schwyzer waren darum die
vierzehn Nothelfer, aber auch andere Heilige wurden als

Fürbitter und Patrone verehrt. Auch hierzu ein Beispiel: Auf

den erhaltenen Tür- und Fensterpfosten aus dem Haus
Laschmatt38 in Schwyz waren - ganz dem Frömmigkeitsgefühl

der Zeit entsprechend — ausschliesslich Heilige
dargestellt, die im 16. Jahrhundert besonders beliebt waren:
die Heiligen Martin (Landespatron), Katharina, Barbara,
Antonius, Aegidius, Johannes, Sebastian und Maria mit
Kind. Nikiaus von Flüe, ein später Vertreter der Mystik,
ist ohne Heiligenschein dargestellt; seine Heiligsprechung
erfolgte im Jahr 1947. In der Innerschweiz zeigten sich

erste Ansätze seiner Verehrung jedoch schon bald nach
seinem Tod (1487).

Eine Beschriftung der dargestellten Heiligen war nicht
notwendig, da sie sehr stark im Bewusstsein der Menschen
verankert waren. Dies galt insbesondere auch für die
Heiligenfiguren gotischer Altäre. Schreinaltäre, wie sie beispielsweise

in der Kapelle St. Johann oberhalb Altendorfs zu
finden sind, galten geradezu als Wohnungen möglichst vieler

Heiliger. Dem Gläubigen bot sich so die Möglichkeit,
sich an eine grosse Zahl von himmlischen Fürbittern zu
wenden. Mit dieser Art Ikonographie sollte den Menschen
ein Blick ins Jenseits zu den Heiligen gewährt werden, die
dank ihres vorbildlichen Lebens und Sterbens Eingang in
die Herrlichkeit Gottes gefunden hatten.39

Patrozinien

Als erster bezeichnete BischofAmbrosius (f 397) das
Schutzverhältnis der Heiligen gegenüber seinen irdischen
Schutzbefohlenen als Patrozinium, wobei er den Begriff «Patron»

33 Fischer, Franziskanerorden, S. 27-28; Le Goff, Mittelalter, S.96.

33 Vauchez, Heilige, S. 353-354; Vauchez, Heiligkeit, Sp. 2015.

34 Diese Gemeinschaft wechselte im 16.Jahrhundert zur dominikani¬
schen Lebensweise und wurde 1642 mit den Dominikanerinnen zu
St. Peter am Bach in Schwyz vereinigt.

35 Gasser, Zisterzienserinnenkloster, S. 79-80; Gruber, Beginen, S. 92-93.

36 Kessler, Gestaltetes Leben, S. 216, mit Hinweis auf die Fussnote 65.

37 Campana, Nothelfer, S. 85.

38 Siehe Bamert Markus, Eine Besonderheit in Schwyzer Stuben. Fenster-
und Türpfosten des 16. Jahrhunderts, in: Meisterwerke im Kanton
Schwyz, Bd. 1, hg. von Markus Riek/Markus Bamert, Wabern/Bern
2004, S. 166-171.

39 Kessler, Gestaltetes Leben, S. 206-207.

60



aus dem antiken Klientelwesen entlehnte. Der heilige Patron

gewährte den Bewohnern seines Grabortes Beistand;
zunächst auf dem Weg zum Heil gegen die Sünde und
schliesslich als Fürsprecher vor Gottes Thron. War das

Patronat vorerst noch an den Grabort gebunden, brachten die
zunehmenden Reliquienteilungen die Auffassung, dass Heilige

gleichsam omnipräsent werden konnten, «denn jede
Reliquienpartikel bewirkte die volle Vergegenwärtigung».
Bezüglich Kirchenpatrozinien galt allgemein bis zur ersten
Jahrtausendwende ideell Christus, der Salvator, als Kirchenpatron,

zusammen mit Maria, Petrus und Paulus, den Aposteln

und anderen Heiligen. Angeführt werden aber als

Kirchenpatron zumeist nur der oder die Heiligen, von
denen man die bedeutendste Reliquie besass.40 In Einsiedeln
beispielsweise war die Gnadenkapelle Christus geweiht. Die
Klosterkirche wurde 948 zu Ehren von Maria und Mauritius
gesegnet, dessen Reliquien schon bei der Klostergründung
vom hl. Ulrich von Augsburg (890-973) nach Einsiedeln
gebracht worden waren.41

Reliquien

Bis ins 9. Jahrhundert dürften Reliquienteilungen als frevelhaft

gegolten haben und darum selten vorgekommen sein.
Dann begann sich die Auffassung durchzusetzen, dass

bereits eine Partikel eines heiligen Leibes genügte, um den

ganzen Heiligen respektive dessen besondere Kraft (virtusj
präsent zu haben. In der Folge setzte sich diese Vorstellung
immer stärker durch, so dass die Gebeinteilungen allgemein
üblich wurden. Im Hoch- und Spätmittelalter wurden
Reliquien «bis zu Staubkörnern zerteilt»42.

Trotz Kritik beispielsweise von Thomas von Aquin, der
betonte, dass die Heilsgewissheit nicht an materiellen Uberresten

eines Heiligen hänge, war für die Frömmigkeitspraxis
diese Form der unmittelbaren Anwesenheit eines Heiligen
von zentraler Bedeutung. Die Reliquien wurden als

Vergegenwärtigung himmlischer Heilskraft den Gläubigen in der
Kirche präsentiert.44

40 Angenendt, Patron, Sp. 1807.

41 Kessler, Gnade, S. 197; Fuchs/Descœudres, Mittelalter, S. 178.

42 Angenendt, Heilige, S.41-43; Angenendt, Reliquien, Sp.702.

43 Gemeinhardt, Heiligen, S. 74-75; Kessler, Gestaltetes Leben, S.208.

Abb. 5: Darstellung von Nildaus von Flüe (1417-1487) auf einem
vermutlich um 1570 geschaffenen Schwyzer Fensterpfosten aus dem Haus
Laschmatt.

61



Abb. 6: Bilderstürmer verhöhnen die Heiligenstatuen in Weesen.

Kritik der Reformatoren

Die Heiligenverehrung und deren theologische Legitimation
wurden von den Reformatoren aufgrund der fehlenden
biblischen Begründung heftig kritisiert. Zwingli, Bullinger
oder Calvin lehnten die Verehrung von Heiligen voll-
umfänglich ab. Luther und Melanchthon unterstrichen
ebenfalls die «alleinige Heilsmittlerschaft Christi und die
letztinstanzliche Autorität des Schriftzeugnisses», anerkannten

aber die Vorbildfunktion einzelner Glaubenszeugen. Die
Anrufung und Verehrung von Heiligen, aber auch die
Fürbitte der Heiligen wiesen sie ebenfalls entschieden zurück,
da in der Bibel keinerlei Hinweise hieraufzu finden wären.44

Bildersturm und «Rettungen»
der Heiligenfiguren

In diesem Zusammenhang ist auf die Bildersturm-Bewegung
einzugehen, die im Januar 1529 auch das Städtchen Weesen
erreicht hatte, welches bis 1798 unter der Herrschaft von
Schwyz und Glarus stand. Schwyz griff umgehend ein und
versuchte, die Zerstörung der Heiligenbilder unter
Strafandrohung abzuwenden. Allerdings vermochten die Schwyzer
Gesandten dem ikonoklastischen Treiben keinen Einhalt zu
gebieten. Vor ihren Augen trugen die Einheimischen die
Statuen aus der Kirche und verhöhnten sie mit dem Ziel, die

Heiligenbilder als Götzenkult darzustellen.
Ins katholisch gebliebene Schwyz wurden in der Folge

verschiedentlich Kultbilder aus reformierten Gebieten «gerettet»

- so etwa die Figurengruppe Marientod in der Pfarrkirche von
Wollerau, die ursprünglich für die Pfarrkirche St. Martin in
Richterswil geschaffen worden war oder die «Madonna von
Seewen». Aber auch die Schmerzensmutter in der Riedkapelle
bei Lachen soll angeblich im Glarnerland von Bilderstürmern
in die Linth geworfen und durch Zufall von einem Fischer in
Lachen entdeckt worden sein. Für das Gnadenbild wurde ein

Heiligenhäuschen errichtet, das 1679 durch die heutige
Kapelle ersetzt wurde. Und die Statue der hl. Anna in Steinerberg
soll (aus den Niederlanden) vor Bilderstürmern gerettet worden

sein. Hier setzte anfangs des 16. Jahrhunderts die
blühende Wallfahrt zur hl. Anna ein. Eine 1501 geweihte Kapelle
wurde in den 1570er-Jahren durch das heutige Gotteshaus

ersetzt, das aufgrund der überregionalen Bedeutung im Lauf
der Zeit mehrmals vergrössert wurde. Erst nach 1800 nahm
die Bedeutung dieser Wallfahrt allmählich ab.45

Disziplinierung

Das Konzil von Trient (1545-1563) reagierte auf die
reformatorische Kritik und beschnitt die überbordenden

spätmittelalterlichen Entwicklungen im Umfeld der
Heiligenverehrung. Insbesondere sollte «jeder Aberglaube bei der

Anrufung der Heiligen, Verehrung der Reliquien und dem

heiligen Gebrauch der Bilder beseitigt, jeder schändliche
Gelderwerb ausgeschaltet und schliesslich jede Mutwilligkeit gemie-

44 Wriedt, Heilige, Sp. 299; Hauser, Heilige, S. 126-127, 171.

44 Oberli, Kunstwerk, S. 218-221; Tomaschett, Kultbilder, S. 208—213;
Bamert, Ried, S.85; Kälin, Steinerberg, S. 169-171.

62



Abb. 7: Die kleine Kapelle am alten Weg von Schwyz über die Haggenegg
nach Einsiedeln soll an der Stelle gebaut worden sein, wo Kardinal Karl
Borromäus aufseiner Visitationsreise den Flecken Schwyz gesegnet haben soll.

den werden».46 Mit der Durchsetzung der Beschlüsse des Tri-
enter Konzils in der Eidgenossenschaft betraut war Kardinal
Karl Borromäus (1538-1584), der bereits 1610 heiliggesprochen

wurde. Seine 1570 unternommenen Hirtenbesuche in
den katholischen Orten erlaubten es ihm, sich ein eigenes Bild
von den kläglichen kirchlichen Zuständen in der Eidgenossenschaft

zu machen und die Grundlagen für tiefgreifende
Neuerungen zu legen.47 Allerdings schienen «Anspruch und
Wirklichkeit» dennoch weiterhin auseinanderzuklaffen.48

46 Zitiert nach Amacher, Körper, S. 11.

47 Hauser, jahreslauf, S. 204; Hauser, Heilige, S. 127; Crivelli, Borromäus;
Bamert, Baukultur, S. 43.

48 Jäggi, Religion, S. 267.

44 Oberli, Meisterwerk, S. 50. Zu den «Volto Santo»-Interpretationen vgl.
Poeschke, Volto Santo, Sp. 1844-1845 sowie Oberli, Meisterwerk,
S. 53, Fussnote 9.

50 Vgl. hierzu Oberli, Meisterwerk, S. 53, Fussnote 4.

51 Oberli, Meisterwerk, S. 50-53; KdS SZ I NA, S. 221-222; KdS SZ II
NA, S.420.

Hl. Kümmernis

Ein Beispiel gelebter Volksfrömmigkeit ist die Verehrung

der hl. Kümmernis (auch bekannt als hl. Wilge-
fortis). Nach der Legende handelt es sich um eine einst
schöne portugiesische Prinzessin, die den christlichen
Glauben annahm und - um der Heirat mit einem
heidnischen Prinzen zu entgehen - Gott bat, sie zu
verunstalten, worauf ihr ein Bart wuchs. Erzürnt
hierüber liess ihr Vater sie mit Lumpen bekleidet kreuzigen.

Fortan galt die Märtyrerin als Patronin der Frauen
und als Sinnbild der Tugendhaftigkeit.49 Auch in
Schwyz wurde die Heilige in der Kapelle St. Kümmernis

an der oberen Riedtergasse verehrt (siehe Abb. 8).

Allerdings ist die lange Zeit in Schwyz als hl.
Kümmernis verehrte Figur keine Frauen-, sondern eine
romanische Christusfigur aus dem 12. Jahrhundert,
die ursprünglich vermutlich in der mittelalterlichen
Pfarrkirche von Schwyz (1121) als Triumphbogenkreuz

den Eingang zum Chor zierte. Wohl im 17. oder
18. Jahrhundert, als man die Pfarrkirche neu erbaute,
wurde dieser Kruzifixus als nicht mehr zeitgemäss
erachtet und in die Kümmerniskapelle versetzt, wo er
bis ins 20. Jahrhundert50 hing. Auch in Steinen hat

man während des 16. Jahrhunderts einen Kruzifixus
in eine hl. Kümmernis umgewandelt. Dieses
Kümmerniskreuz wurde 1612 durch eine neue Figur
ersetzt. Ein weiteres, im 18.Jahrhundert geschaffenes
Kümmerniskreuz, findet sich in der Pfarrkirche von
Tuggen.51

Abb. 8: Derselbe Kruzifixus als hl. Kümmernis und als eindeutig
erkennbare Christusfigur.

63



Katakombenheilige

Mit der Wiederentdeckung der Katakomben in Rom im
Jahr 1578 begann eine weitere Facette der Heiligenverehrung.

In der Überzeugung, dass die hier bestatteten
Menschen als christliche Märtyrer starben, begann man
schon bald, ihre Gebeine systematisch zu erheben und
als «frühchristliche Zeugen» europaweit in viele Gotteshäuser

zu überführen. «Wie kaum eine andere kirchliche
Veranstaltung boten diese Reliquienübertragungen die
Gelegenheit, in barockem Prunk den Triumph des

vermeintlichen römischen Märtyrers — und damit auch den

Triumph der katholischen Konfession und ihrer
Glaubensinhalte — zu feiern und den Gläubigen zu ihrer
Erbauung vor Augen zu führen.»52 Als Vermittlerin für
Katakombenheilige fungierte im grösseren Stil die
Schweizergarde. Alleine Johann Rudolf Pfyffer (1615—
1657), von 1652 bis 1657 der 10. Gardekommandant,
soll während seiner gesamten Zeit bei der Schweizergarde
mehr als 25 Skelette in die Eidgenossenschaft vermittelt
haben.53 Auch in unsere Gegend wurden Katakombenheilige

überführt. Beispielsweise in der Klosterkirche
Einsiedeln und im Frauenkloster St. Peter in Schwyz, in
den Pfarrkirchen von Schwyz, Arth, Steinen, Schübelbach,

Feusisberg, Freienbach, Wollerau und Ingenbohl
sowie in einer Kapelle in Goldau finden oder fanden sich

Katakombenheilige.54 Zwischen 1650 und 1702 sollen

insgesamt 23 Translationen in Schwyzer Pfarreien und
ins Kloster Einsiedeln stattgefunden haben.55 Die letzte
Translation im Kanton Schwyz fand im Jahr 1841 statt,
als die Reliquien des hl. Viktor nach Steinerberg gebracht
wurden.

Xaveriuskult

Nebst dem Landespatron, dem hl. Martin, und dem hl.
Karl Borromäus ist für Schwyz (und die Region
Innerschweiz) der hl. Franz-Xaver (1506—1552; 1622
heiliggesprochen) besonders bedeutsam. Insbesondere mit den
aufkommenden Jesuitenkollegien nördlich der Alpen im
16. und 17. Jahrhundert wurde er in diesem Raum
bekannt. 1705 wurde er vom Schwyzer Landrat gar zum
Ratspatron erkoren. Ein besonders tatkräftiger Verehrer
des Heiligen war Josef Franz Xaver Reding, mehrmals
Schwyzer Landammann in den Jahren 1721-1751. Seine

Verehrung ging so weit, dass er die der Pfarrkirche Schwyz

Abb. 9: Haus Hauptplatz 6 (ehemals «Haus Rickenbach») in Schwyz. Engel

halten Spruchbänder mit der Inschrift «S.Franc. Xaverius S.I. Ind.
Apost. // S.Missionis domus et patriae patronus.»

zugewandte Fassade seines Hauses am Hauptplatz mit
dem Bild des Heiligen versah (vgl. Abb. 9). Der Xaveriuskult

hat sich damals tief eingeprägt. Seit der Mitte des

17. Jahrhunderts ist Franz Xaver oder nur Xaver einer der
gebräuchlichsten Namen in der Innerschweiz. In der
1774 geweihten Kirche von Schwyz erhielt der Heilige
einen eigenen Altar im südlichen Querschiff. Im
Kirchenschatz befindet sich eine von Meister Franz Thaddäus

Lang um 1745 prachtvoll gestaltete Silberbüste.
Weitere Zeugnisse seiner Verehrung im Kanton Schwyz
finden sich beispielsweise mit der Franz-Xaver-Kapelle56
oberhalb von Morschach, erbaut in den Jahren 1670-
1671, einem Altar im rechten Querschiff der Pfarrkirche
von Gersau, in der Kapelle Ecce Homo (Giebelbild über
dem Seitenaltar auf der Epistelseite), in der Pfarrkirche
von Schübelbach oder in der Pfarrkirche Tuggen (Statue
über dem Hochaltar).57

52 Jäggi, Religion, S. 266.

33 Achermann, Katakombenheilige, S. 30-31.
34 Vgl. Liste bei Achermann, Katakombenheilige, S. 299-305.
33 Jäggi, Religion, S. 266.

36 Vgl. hierzu Kiechler, Streifzüge, S. 23-31.
37 Keller, St. Franz Xaver, S. 68-72; KdS SZ II, S. 177-178; KdS SZI NA,

S. 135, 421 ; KdS SZ II NA, S. 342, 418; Tomaschett, Gersau, S. 24.

64



Bruderschaften

Die Angst vor ewiger Verdammnis und das Streben nach
dem Seelenheil waren stete Komponenten, die das Handeln
der Menschen beeinflussten. Im Vordergrund der religiösen
Betätigung standen somit die Beschäftigung mit den Toten,
die Gegenwart des Todes und die Heilssicherung im Jenseits.
In diesem Zusammenhang entwickelten sich seit dem
15.Jahrhundert aus Gebetsverbrüderungen Laienbruderschaften,

deren Zweck es war, sich gegenseitig über den Tod
hinaus durch Gebete oder Messopfer beizustehen. Sie führten

ehrenvolle Bestattungen ihrer verstorbenen Mitglieder
durch und hielten für sie das Totengedächtnis.58
Bruderschaften standen in unserer Region häufig in enger
Verknüpfung mit einem handwerklichen Metier respektive
einer Zunft. Die St. Crispin- und Crispianbruderschaft in
Schwyz etwa (um 1506) war jene der Schneider und
Schuhmacher; die St. Joseph- und Eligius-Bruderschaft von 1750
in Schwyz jene der Schreiner- und Hammerzunft. Daneben
gab es zahlreiche weitere Bruderschaften, beispielsweise jene
der Schützen (um 1571), bei denen der hl. Sebastian als

Patron verehrt wurde.59

Feiertage und deren Reduktion

Die Heiligen begleiteten und begleiten die Schwyzerinnen
und Schwyzer auch in Form von Feiertagen. Von den einst
sehr zahlreichen Feiertagen sind im heutigen Ruhetagsge-
setz nebst den Sonntagen und «von den Stimmberechtigten
bezeichneten Feiertagen» die folgenden Feiertage mit
religiösem Hintergrund aufgeführt: Neujahr (Beschneidung
des Herrn), Dreikönige, St. Josef, Karfreitag, Ostersonntag
und -montag, Auffahrt, Pfingstsonntag und -montag,
Fronleichnam, Maria Himmelfahrt, Eidgenössischer Bet-

8 Jäggi, Religion, S.261-264; Brühlmeier, Bruderschaften, S.214, 399;
Henggeier, Bruderschaften, S. 205-220. In Einsiedeln findet ein Pfleger
der Bruderschaft U. L. Frau bereits für das Jahr 1353 Erwähnung.

55 Zur vollständigen Ubersicht der Bruderschaften vgl. Henggeier, Bru¬

derschaften, S. 205-220; Jäggi, Religion, S. 261-264; Landolt,
Wirtschaften, S. 132; Horat, Schreiner- und Hammerzunft, S.67—77.

60 §2 des kantonalen Ruhetagsgesetzes vom 21. November 2001 (SRSZ
545.110).

61 Reber, Feiertagsprobleme, S. 63-64.

62 Bölsterli, Feiertage, S. 237.

tag, Allerheiligen, Maria Empfängis, Weihnachten und
Stephanstag.60

Im Mittelalter war diese Liste noch bedeutend länger.
Eine erste für die ganze Kirche geltende Feiertagsliste
erscheint im 12. Jahrhundert im «Decretum Gratiani»: Nebst
den Sonntagen galten danach als Feiertage: Weihnachten,
Stefanstag, Johannes der Evangelist, unschuldige Kinder,
Sylvester, Oktavtag von Weihnachten (Beschneidung),
Erscheinung, Mariä Reinigung, Ostern mit der ganzen Woche,
drei Bitttage vor und mit Himmelfahrt, Pfingsten, Johannes
der Täufer, ZwölfApostel (vor allem Peter und Paul),
Laurentius, Mariä Himmelfahrt, Mariä Geburt, Weihefest der
Kirche des hl. Erzengels Michael, Kirchweihe, Allerheiligen,
St. Martin sowie die Feiertage, die jeder Bischof in seinem
Bistum anordnete. Gregor IX. (um 1167-1241) fügte 1232
noch den Pfingstmontag und -dienstag sowie die weiteren
Marienfeste hinzu. So entstand eine sehr grosse Menge von
Feiertagen.

Bereits im 15. Jahrhundert gab es deshalb Bestrebungen
zur Reduktion oder zumindest zur Verhinderung einer
weiteren Zunahme. Schweizweit brachte dann die Reformation
in den entsprechenden Landesteilen eine bedeutsame
Aufhebung von Feiertagen. Papst Urban VIII. (1568-1644)
veröffentlichte 1642 eine neue Liste der Feiertage,
reservierte das Recht, weitere allgemeingültige einzuführen, dem
hl. Stuhl und ersuchte die Bischöfe, sich künftig der weiteren

Einführung wiederkehrender Feste zu enthalten. Hierzu
gab es aber zum Teil grosse Widerstände.61 Im Bistum Konstanz

dauerte es bis 1723, bis ein ausführendes Mandat
erlassen wurde, in dem festgehalten wurde, dass alle von der
Kirche nicht gebotenen und nicht genügsam authorisierten
Feiertage wegen Missbräuchen «abrogiert» werden sollen.
Solche würden nur dem Müssiggang dienen und nicht der
Ehre Gottes und der Heiligen. Die Seelenwohlfahrt würde
nichts gewinnen, da die meisten und grössten Laster an
solchen Tagen geschehen würden. Man verschwende den
Dienst der Woche auf einmal und würde nur Bettler nach
sich ziehen. Es wurden eine überarbeitete Feiertagsliste
erlassen (auf der erstmals der Josefstag erscheint) und zudem
Feiertage bezeichnet, die nur bis 11 Uhr gefeiert werden
mussten (Besuch des Gottesdiensts), danach sollten die
Gläubigen zur Arbeit gehen.62

In seiner Kantonsbeschreibung «Historisches über den
Kanton Schwyz» erwähnt Frühmesser Augustin Schibig
(1766—1843) für die 1770er-Jahre noch 41 Feiertage,
18 mit Pflicht zum Messebesuch, 18 mit umfassender
Sonntagsruhe und fünf, die von der Landsgemeinde

65



vorgeschrieben seien (wegen «fanatischen geistlichen und
weltlichen Heuchlern», welche die Landsgemeinde geleitet

hätten).63
1837 wurden vom Kantonsrat insbesondere die

Halbfeiertage in Rücksprache mit dem Bistum Chur abgeschafft.
Rund 20 Feiertage verblieben noch.64 Aufgrund wiederholter

Klagen, dass «die schuldige Feier der Sonn- und Feiertage
durch knechtliche Arbeiten, Fuhrwerken, Fischen und
Jagen sowie durch Offenhalten von Wirths- und Schenkhäusern

und der Kramläden übertreten werde», sah sich der
Kantonsrat 1844 gezwungen, die aus seiner Sicht notwendigen

Verbote hierzu in einer Verordnung festzuschreiben.
Zudem sollte dieser Erlass «in sämtlichen Pfarrkirchen des

Kantons zu Jedermanns Verhalt öffentlich verkündet
werden»65. Mit der Polizeiverordnung vom 12. Januar 1884
reduzierte sich die Anzahl kirchlicher Feiertage in etwa auf
die heutige.66

Abb. lOa+b: Papst Johannes Paul II.
(1920-2005) besuchte 1984 das Kloster

Einsiedeln. 2014 wurde er
heiliggesprochen. 1995 sprach er Maria
Theresia Scherer (1825-1888) selig.
Sie war die erste Generaloberin der

Schwesternkongregation in Ingen-

Quellen und Literatur

Gedruckte Quellen
GS 1833-1848

Sammlung der Verfassungen und Gesetze des Kantons Schwyz von
1833 bis 1848, sowie der Konkordate von 1803 bis 1856, Schwyz
1864.

GS, X
Amtliche Sammlung der Gesetze und Verordnungen des Kantons
Schwyz, X. Band, umfassend die Jahre 1884 bis und mit 1889,
Schwyz 1890.

Literatur
Achermann, Katakombenheilige

Achermann Hansjakob, Die Katakombenheiligen und ihre
Translationen in der Schweizerischen Quart des Bistums Konstanz, Stans

1979.

ö Horat/Inderbitzin, Historisches, S.85.

64 Kälin, Abschaffung, S. 3.

65 GS 1833-1848, S. 183-184.

66 GS, X, S.7-8.

66



Ammacher, Körper
Ammacher Urs, Heilige Körper. Die elf Katakombenheiligen des

Kantons Solothurn, Solothurn 2016.
Angenendt, Frühmittelalter

Angenendt Arnold, Das Frühmittelalter. Die abendländische
Christenheit von 400 bis 900, Stuttgart 1990.

Angenendt, Heilige
Angenendt Arnold, Der Heilige: auf Erden - im Himmel, in:
Politik und Heiligenverehrung im Hochmittelalter, hg. von Jürgen
Petersohn, Sigmaringen 1994, S. 11-52.

Angenendt, Patron
Angenendt Arnold, Patron, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. VI,
München 2002, Sp. 1806-1808.

Angenendt, Reliquien
Angenendt Arnold, Reliquien, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. VII,
München 2002, Sp. 702-704.

Bamert, Baukultur
Bamert Markus, Barocke Baukultur und Kunst, in: Geschichte des

Kantons Schwyz, Bd. 6, hg. von Historischer Verein des Kantons
Schwyz, Zürich 2012, S. 41-65.

Bamert, Madonna
Bamert Markus, Das Haus der Madonna. Die Einsiedler
Gnadenkapelle: Ursprung, Geschichte und Schenkungen, in: Mitteilungen

des Historischen Vereins des Kantons Schwyz, 108/2016,
S. 179-193.

Bamert, Ried
Bamert Markus, Kapelle zur schmerzhaften Muttergottes im Ried,
in: Linth, Seez, Limmat und mehr Ein kulturgeschichtlicher
Führer, hg. von Archäologie Schweiz, Basel 2011, S. 85.

Bölsterli, Feiertage
Bölsterli Joseph, Geschichte der Feiertage im Kanton Luzern, in:
Der Geschichtsfreund, 32/1877, S. 221-256.

Brühlmeier, Bruderschaften
Brühlmeier Markus, Bruderschaften, eine «Kollektivversicherung»
gegen lange Fegefeuerqualen, in: Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das

Jenseits im Mittelalter, hg. von der Gesellschaft für das Schweizerische

Landesmuseum, Zürich 1994, S.219, 399.
Campana, Nothelfer

Campana Luc, Die 14 Heiligen Nothelfer. Herkunft und Verehrung.

Konkurrenz zur Medizin. Leben und Legenden. Reichweite
und Bildnisse. Schwerpunkt Schweiz, Lauerz 2008.

Crivelli, Borromäus
Crivelli Pablo, Borromäus, Karl, in: Historisches Lexikon der
Schweiz (HLS), Version: 25.6.2012, http://www.hls-dhs-dss.ch/
textes/d/D1021 l.php [Status: 8.5.2019].

Fischer, Franziskanerorden
Fischer Rainald P., Einleitung. Der Franziskanerorden, in: Helvetia
Sacra, Abteilung V, Bd. 1, Bern 1978, S. 27-41.

Fuchs/Descœudres, Mittelalter
Fuchs Karin/Descceudres Georges, Frühes und hohes Mittelalter,
in: Geschichte des Kantons Schwyz, Bd. 1, hg. von Historischer
Verein des Kantons Schwyz, Zürich 2012, S. 131-189.

Gasser, Zisterzienserinnenkloster
Gasser Fridolin, Das Zisterzienserinnenkloster in der Au bei Steinen,

in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz,
81/1989, S. 79-90.

Gemeinhardt, Heiligen
Gemeinhardt Peter, Die Heiligen. Von den frühchristlichen
Märtyrern bis zur Gegenwart, München 2010.

Gruber, Beginen
Gruber Eugen, Beginen und Eremiten der Innerschweiz, in:
Festschrift für Oskar Vasella, Freiburg 1964, S. 79-106.

Haarländer, Wolfgang
Haarländer Stephanie, Wolfgang, in: Lexikon des Mittelalters,
Bd. 9, München 2002, Sp. 306-307.

Hauser, Heiligen
Hauser Albert, Die Heiligen im volkstümlichen Glauben und
Brauchtum, in: Allerheiligen. Namens- und Kirchenpatrone,
Schutzheilige, Nothelfer, hg. von Seedamm Kulturzentrum Pfäffi-
kon SZ und Stiftung Charles und Agnes Vögele, Pfäffikon 1998,
S. 122-177.

Hauser, Jahreslauf
Hauser Albert, Die Heiligen im Jahreslauf. Namens- und Gedenktage,

Feste und Bräuche, in: Allerheiligen. Namens- und Kirchenpatrone,

Schutzheilige, Nothelfer, hg. von Seedamm Kulturzentrum

Pfäffikon SZ und Stiftung Charles und Agnes Vögele, Pfäffikon
1998, S. 178-215.

Heinzelmann, Adelsheiliger
Heinzelmann Martin, Adelsheiliger, in: Lexikon des Mittelalters,
Bd. 1, München 2002, Sp. 148.

Henggeier, Bruderschaften

Henggeier Rudolf P., Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte
der Innerschweiz, Einsiedeln o. J.

Holzherr, Einsiedeln
Holzherr Georg, Einsiedeln. Kloster und Kirche Unserer Lieben
Frau. Von der Karolingerzeit bis zur Gegenwart, München/Zürich
1987.

Horat, Schreiner- und Hammerzunft
Horat Erwin, 250 Jahre Schreiner- und Hammerzunft Schwyz. Ein
Beitrag zum schwyzerischen Zunftwesen, Schwyz 2001 (Schwyzer
Hefte, Bd. 79).

Horat/Inderbitzin, Historisches
Horat Erwin/Inderbitzin Peter, «Historisches über den Kanton
Schwyz», die Kantonsbeschreibung von Frühmesser Augustin
Schibig (1766-1843). 2. Teil - Buchstaben E-J, in: Mitteilungen

des Historischen Vereins des Kantons Schwyz, 93/2001,
S. 67-144.

Horat/Michel, Fahnensammlung
Horat Erwin/Michel Annina, Die Fahnensammlung im Bundes-
briefmuseum, in: Horat Erwin [et ah], Bundesbriefmuseum
Schwyz, Freienbach 2014, S. 227—251.

Hug, Jahrzeitbuch
Hug Albert, Das Jahrzeitbuch der Pfarrkirche Ufenau (vor 1415)
und das Jahrzeitbuch der Pfarrkirche Freienbach (1435), Schwyz
2008 (Die Jahrzeitbücher des Kantons Schwyz, Bd. 3).

Hug, Ufenau

Hug Albert, Freienbach - Die Ufenau, in: Mitteilungen des
Historischen Vereins des Kantons Schwyz, 100/2008, S. 396-399.

Jäggi, Religion
Jäggi Stefan, Religion und Kirche im Alltag, in: Geschichte des

Kantons Schwyz, Bd. 3, hg. von Historischer Verein des Kantons
Schwyz, Zürich 2012, S. 243-271.

67



Kälin, Steinerberg
Kälin Martina, Steinerberg: Von A wie Anna bis V wie Viktor, in:
Mitteillingen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz,
100/2008, S. 168-171.

Kälin, Abschaffung
Kälin Wernerkarl, Die Abschaffung von kirchlichen Feiertagen
1837 vor dem Kantonsrat, in: EA-Beilage, Nr. 52, 20.4.1976, S. 3.

Kaiser, Eberhard
Kaiser Reinhold, Eberhard, in: HLS, Version: 23.7.2004, http://
www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10230.php [Status: 23.5.2019].

KdS SZ II
Birchler Linus, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Bd. II:
Gersau, Küssnach und Schwyz, Basel 1930 (Die Kunstdenkmäler
der Schweiz, Bd. 2).

KdS SZ I NA
Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Neue Ausgabe, Bd. I:
Der Bezirk Schwyz, von André Meyer, Basel 1978 (Die Kunstdenkmäler

der Schweiz, Bd. 65).
KdS SZ II NA

Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Neue Ausgabe, Bd. II:
Der Bezirk March, von Albert Jörger, Basel 1989 (Die Kunstdenkmäler

der Schweiz, Bd. 82).
KdS SZ IV NA

Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Neue Ausgabe, Bd. IV:
Der Bezirk Höfe, von Anja Buschow Oechslin, Bern 2010 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 118).

Keller, St. Franz Xaver
Keller Willy, St. Franz Xaver im Lande Schwyz, in: Schwyzer
Kalender für das Jahr 1961, S. 68-72.

Kessler, Gestaltetes Leben
Kessler Valentin, Gestaltetes Leben. Kulturelle Aspekte zwischen
1300 und 1600, in: Geschichte des Kantons Schwyz, Bd. 2, hg. von
Historischer Verein des Kantons Schwyz, Zürich 2012, S. 203-229.

Kessler, Gnade
Kessler Valentin, Gnade über die Masse. Aspekte zur Entwicklung
des Einsiedler Pilgerwesens im Mittelalter, in: Mitteilungen des

Historischen Vereins des Kantons Schwyz, 108/2016, S. 195—

206.
Kessler, Steinbeil

Kessler Valentin, Vom Steinbeil zur Zimmermannskunst -
archäologische Streiflichter im Kanton Schwyz, in: Archäologie Schweiz,
Heft 2, 35/2012, S. 24-43.

Kessler, Überfall
Kessler Valentin, «und man schämt sich, solch gotteslästerliche
Taten zu berichten». Der Überfall der Schwyzer Landleute auf das

Kloster Einsiedeln 1314 - ein Überblick, in: Mitteilungen des

Historischen Vereins des Kantons Schwyz, 107/2015, S. 37-50.
Kiechler, Streifzüge

Kiechler Norbert, Streifzüge durch Schwyzer Exvoto-Landschaften,
Lachen 2017 (Schwyzer Hefte, Bd. 106).

Landolt, Wirtschaften
Landolt Oliver, Wirtschaften im Spätmittelalter, in: Geschichte des

Kantons Schwyz, Bd. 2, hg. von Historischer Verein des Kantons
Schwyz, Zürich 2012, S. 123-145.

Le Goff, Mittelalter
Le GoffJacques, Das Mittelalter in Bildern, Stuttgart 2002.

Marti, Maria
Marti Susan, Maria und die Heiligen als Fürbitter, in: Himmel,
Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, hg. von der Gesellschaft
für das Schweizerische Landesmuseum, Zürich 1994, S. 196-197.

Michel, Martin
Michel Annina, Der Heilige Martin. Bischof- Heiliger - Landespatron.

Zur Bedeutung des Landespatrons für den Kanton Schwyz,
in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz,
110/2018, S. 77-93.

Oberli, Kunstwerk
Oberli Matthias, Vom Kunstwerk zur Reliquie. Gotische Gnadenbilder

in barocker Umgebung, in: Meisterwerke im Kanton Schwyz,
Bd. I, hg. von Markus Riek/Markus Bamert, Schwyz 2004, S. 218-
221.

Oberli, Meisterwerk
Oberli Matthias, Ein vergessenes Meisterwerk. Der romanische
Kruzifixus von Schwyz, in: Meisterwerke im Kanton Schwyz, Bd. I,
hg. von Markus Riek/Markus Bamert, Schwyz 2004, S. 50—53.

Poeschke, Volto Santo
Poeschke Joachim, Volto Santo, in: Lexikon des Mittelalters,
Bd. VIII, München 2002, Sp. 1844-1845.

Puza, Selig- und Heiligsprechungsverfahren
Puza Richard, Selig- und Heiligsprechungsverfahren, in: Lexikon
des Mittelalters, Bd. VII, München 2002, Sp. 1735-1736.

Reber, Feiertagsprobleme
Reber Urs, Feiertagsprobleme in der Schweiz zwischen Kirche, Staat
und Volk, in: Forschungen zur Rechtsarchäologie und Rechtlichen
Volkskunde, hg. von Louis Carlen, Bd. 6, Zürich 1984, S. 63-79.

Salzgeber, Kloster
Salzgeber Joachim P., Das Kloster Einsiedeln erforscht und erzählt

von Pater Dr. Joachim Salzgeber, Einsiedeln 2006.
Schimmelpfennig, Papsttum

Schimmelpfennig Bernhard, Das Papsttum. Von der Antike bis zur
Renaissance, Darmstadt 1996.

Schockenhoff, Martyrium
Schockenhoff Eberhard, Martyrium, in: Lexikon des Mittelalters,
Bd. VI, München 2002, Sp. 353-357.

Tomaschett, Gersau
Tomaschett Michael, Die Pfarrkirche von St. Marcellus in Gersau,
Bern 2013 (Schweizerische Kunstführer (GSK), Serie 94, Nr. 936).

Tomaschett, Kultbilder
Tomaschett Michael, Gerettete Kultbilder aus reformierten Gebieten.

Die spätgotische Figurengruppe «Marientod» in der Pfarrkirche

Wollerau, in: Meisterwerke im Kanton Schwyz, Bd. I, hg. von
Markus Riek/Markus Bamert, Schwyz 2004, S. 208-213.

Vauchez, Heilige
Vauchez André, Der Heilige, in: Der Mensch des Mittelalters, hg.
von Jacques Le Goff, Frankfurt am Main 1996, S. 340-373.

Vauchez, Heiligkeit
Vauchez André, Heiligkeit, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. IV,
München 2002, Sp. 2014-2020.

Wendehorst, Heinrich
Wendehorst Alfred, Heinrich II., in: Lexikon des Mittelalters,
Bd. IV, München 2002, Sp. 2037-2039.

Wriedt, Heilige
Wriedt Markus, Heilige, in: Enzyklopädie der Neuzeit, Bd. 5, Stuttgart

2007, Sp. 298-302.

68


	Himmlische Fürsprecher : historische Aspekte zur Schwyzer Heiligenverehrung

