
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 110 (2018)

Artikel: Sankt Martin und seine Verehrung im Frühmittelalter im Gebiet der
heutigen Schweiz

Autor: Descœudres, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-834999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-834999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sankt Martin und seine Verehrung im Frühmittelalter
im Gebiet der heutigen Schweiz

Georges Descœudres

Der heilige Martin ist nicht nur Kirchen- und Landespatron
von Schwyz, er ist einer der populärsten Heiligen im
lateinischen Westen überhaupt,1 was sich an den überaus
zahlreichen Kirchen mit Martinspatrozinium und auch an der

enormen Verbreitung des Personennamens über alle

Sprachgrenzen hinweg zeigt. Obwohl Martin mit Sulpicius Severus
schon zu Lebzeiten einen Biografen gefunden hat, ist
erstaunlich wenig über sein Leben bekannt. Abgesehen vom
Umstand, dass er der erste Mönch auf einem Bischofsthron
war, ist er kirchengeschich'dich kaum in Erscheinung getreten.

Als verehrter Heiliger hat Martin allerdings eine
erstaunliche Rezeptionsgeschichte erfahren, die ihn von
einem regionalenWundertäter zum Beschützer des fränkischen
Reiches werden liess, was auch in unseren Gegenden
Auswirkungen hatte.

Im vorliegenden Beitrag wird versucht, die Verehrung,
die der heilige Martin im Gebiet der heutigen Schweiz im
Frühmittelalter, das heisst bis zur Jahrtausendwende, erfahren

hat, in Umrissen nachzuzeichnen, sei es als Patron von
Kirchen, als Streiter gegen Unglauben oder seinerseits als

Verehrer des heiligen Mauritius und dessen Gefährten der
Thebäischen Legion. Der vorliegende Text stellt eine erweiterte

Fassung des Vortrags «Der Mann hinter dem Mantel»
dar, den der Verfasser im April 2017 im Rahmen der kleinen,

aber eindrücklichen Ausstellung «Der Heilige Martin:
Bischof, Heiliger, Landespatron» im Bundesbriefmuseum
in Schwyz gehalten hat.

1

Vgl. Gross/Urban, Martin von Tours.

2 Zum militärisch-politischen Hintergrund des Heeresdienstes Martins
in Amiens vgl. Ristow, Sankt Martin, S. 183—186.

3 Pierre Gauchat (1902-1956), der Grafiker der damaligen Hunderternote,

war selber evangelisch-reformiert (Thaler Kurt, Gauchat, Pierre,
in: HLS, Bd.5 [2005], S. 121).

4 Sulpicius Severus, Martinus. Vgl. Kasten 1 - Lebensdaten.

5 Schwarte Karl-Heinz, Sulpicius Severus, in: LACL, S. 659-660.
6 Frank, Martin von Tours, S. 23.

7 Sulpicius Severus, Martinus 3.1-2.

Lebens- und Wirkungsgeschichte des
heiligen Martin

Sulpicius Severus

Was man vom Leben des heiligen Martin kennt, ist die
berühmte Episode vor den Toren von Amiens, als der römische
Soldat2 Martin seinen Mantel, den man sich als Umhang
vorzustellen hat, mit einem frierenden Bettler teilte (Abb. 1).

In dieser Art als Soldat und als Barmherziger zierte der heilige

Martin die Schweizer Hunderternote, die in dem immer
noch von der geistigen Landesverteidigung geprägten Jahr
1957 in Umlauf gesetzt wurde und solcherart bis 1980
unserer Nation, ob katholisch oder reformiert,3 als Identifikationsfigur

vor Augen stand.
Das im Ganzen eher spärliche Wissen über Martin

verdanken wir fast ausschliesslich der Lebensbeschreibung des

Sulpicius Severus4. Auch vom Biografen Sulpicius selber
wissen wir nicht eben viel.5 Er wurde um 363 in Aquitanien
(Südwestfrankreich) geboren; er war somit ein Zeitgenosse
Martins, den er persönlich kannte. Sulpicius Severus
entstammte - anders als Martin - einer Aristokratenfamilie,
studierte in Bordeaux Rhetorik und Rechtswissenschaften,
verfügte also, wie man so schön sagt, über eine klassische

Bildung. Nach dem frühen Tod seiner Frau wurde er in
Nachahmung des heiligen Martin Mönch und gründete auf
einem Landgut eine Asketengemeinschaft. Solche subur-
banen monastischen Gemeinschaften als Vorläufer der Klöster

waren in Italien und Gallien des 4. Jahrhunderts nichts
Ungewöhnliches. Nach 404 verliert sich jede Spur von
Sulpicius.6

Martin selber war eine Generation älter. Er wurde 336
in Pannonien (Ungarn) als Sohn heidnischer Eltern geboren
und wuchs im norditalienischen Pavia auf. Sein Vater war
Soldat im römischen Heer; damit war auch die Soldatenlaufbahn

Martins vorbestimmt. Als 15-Jähriger wurde er

zum Militärdienst eingezogen und im Norden Galliens
stationiert. Dort, am Stadttor von Amiens, fand 352/353
«mitten im Winter, der von aussergewöhnlicher Härte war»,
die berühmt gewordene Mantelteilung statt,7 wenn es denn

51



mm

Abb. 1: Mantelteilung des heiligen Martin (Kathedrale Chartres, Glasfenster,

Ausschnitt).

nicht bloss eine fromme Legende ist. Erst ein oder zwei Jahre

später empfing Martin die Taufe, und um 356 quittierte er
den Dienst im römischen Heer und erklärte sich fortan zum
Soldaten Christi (miles Christi)}

Martin wurde Schüler und Vertrauter des berühmten
Bischofs Hilarius von Poitiers (f 367/3689), der seine Begabung

erkannte und ihn zum Exorzisten weihte. Unter einem
Exorzisten muss man sich in der Alten Kirche einen zur
Heilung von Kranken charismatisch Begabten vorstellen.
Nach einem Aufenthalt in Italien, wo er mit christlichen
Asketengruppen in Kontakt kam,10 gründete Martin ausserhalb

von Poitiers eine Einsiedelei, die bald mit einer Schar
Brüdern bevölkert zu einer Asketengemeinschaft wurde.

In dieser Zeit wird von ersten Wundern und Heilungen
berichtet."

Nach dem Tod des Bischofs von Tours wurde im Jahr 371
der Mönch Martin durch Akklamation des Volkes zum
Nachfolger gekürt. Solches war damals möglich, wie sich

wenige Jahre später auch am Beispiel des Ambrosius von
Mailand (339-397) zeigte. Der Ortsklerus von Tours und
einige auswärtige Bischöfe widersetzten sich jedoch der
Wahl Martins. «Ein Mann von so kümmerlichem Aussehen,
mit schmutzigem Kleid und ungepflegtem Haar sei nicht
würdig, Bischof zu werden.»12 Mönche waren damals in
Gallien noch wenig bekannt und erweckten wegen ihrer
asketischen Lebensführung Misstrauen, das man gerne am
äusserlichen Erscheinungsbild festmachte. Erstaunen mag
der Vorwurf des ungepflegten Haares. Im Frühmittelalter
spielten Haare im Erscheinungsbild von Mann und Frau
eine wichtige Rolle. Wir kennen Kämme aus Bein aus dem

liturgischen Zusammenhang13 und ebenso als Beigabe in
Gräbern von Frauen und Männern.14 Der Priester und erst
recht der Bischof sollte nicht mit ungekämmtem Haar an
den Altar treten, und auch für die Reise in die Ewigkeit war
man mit einem Kamm gut ausgerüstet.

Als Bischof behielt Martin weiter die Lebensweise eines

Mönchs bei. Zuerst wohnte er in einer Zelle, die an die
Kirche angebaut war. Eine zeitgleiche Einrichtung von an
die Kirche angebauten Klerikerzellen ist bei der Genfer
Kathedralgruppe archäologisch nachgewiesen.15 Bald liess sich
Martin mit zahlreichen Brüdern am gegenüberliegenden
Ufer der Loire in einer Asketensiedlung nieder, woraus später

das Kloster Marmoutiers entstand. «Ausser der Schreibarbeit

[gemeint ist das Kopieren von Manuskripten] wurde
dort kein Handwerk verrichtet. Doch zu dieser Arbeit zog

8 Sulpicius Severus, Martinus 4.2.

5 Fontaine Jacques, Hilarius von Poitiers, in: LexMA 5 [1991], Sp. 9-10.
10 Prinz, Frühes Mönchtum, S. 93.

11 Sulpicius Severus, Martinus 7.

12 Sulpicius Severus, Martinus 9.3.

13 Der so genannte Heribert Kamm aus Metz ist einer der schönsten der
erhaltenen liturgischen Kämme (Afnton] L[egner], Kamm des hl.
Heribert, in: Ornamenta Ecclesiae, Bd.2, Kat.-Nr. E 92).

14 Im Gräberfeld von Elgg ZH aus dem 6.17. Jahrhundert wiesen 20%
der Erwachsenengräber einen Kamm als Beigabe auf mit einem
Verhältnis von 19/15 Männer und Frauen (Windler, Gräberfeld von Elgg,
S. 109-110).

15 Vgl. Bonnet, Habitat.

52



man nur die Jüngeren heran. Die Älteren widmeten sich
ausschliesslich dem Gebet.»16 Sulpicius betont den kontemplativen

Charakter dieser klösterlichen Niederlassung, wo
«alles der Gemeinschaft gehörte».17 Dies erstaunt insofern,
da in der Spätantike Mönche, die sich ihren Lebensunterhalt
nicht selber verdienten, ungern gesehen waren. Der heilige
Augustinus, der ähnlich wie Martin als Bischofeine klösterliche

Lebensweise pflegte, schrieb um 400 einen Traktat,
worin er die Arbeit für Mönche für verpflichtend hielt.18

In der Martinsvita erfahren wir kaum etwas über seine

Amtsführung als Bischof. Sulpicius Severus zeichnet das

Bild eines Kirchenmannes, der sich hauptsächlich um die

Missionierung des Umlandes kümmerte und dabei zahlreiche

Krankenheilungen und Wundertaten vollbrachte. Man
bezeichnete Martin deshalb als «Apostel der Landbevölkerung»,19

und Gregor von Tours, sein wohl berühmtester
Amtsnachfolger, hielt fest: «Zu jener Zeit nämlich hub der

heilige Martin in Gallien zu predigen an, tat durch viele
Wunder unter dem Volke dar, dass Christus, der Sohn Gottes,

wahrer Gott sei, und machte zuschanden den Unglauben

der Heiden. Die Tempel zerstörte er und unterdrückte
die Irrlehren, baute Kirchen, und unter vielen anderen
Wundern erweckte er auch, um den Ruhm seiner Grösse
voll zu machen, drei Tote zum Leben».20 Die Aussage, «dass

Christus, der Sohn Gottes, wahrer Gott sei», richtete sich

gegen den Arianismus, der damals für die katholische Kirche
eine ernsthafte Herausforderung darstellte, und betonte
damit die Rechtgläubigkeit Martins.

Vom regionalen Wundertäter zum
Nationalheiligen
«Der hl. Bischof von Tours, so wie er in Geschichte und
fromme Verehrung eingegangen ist, ist ein Produkt des

Schriftstellers Sulpicius Severus», schrieb Suso Frank.21
Obwohl die Martinsvita durchaus eine gewisse Verbreitung

16 Sulpicius Severus, Martinus 10.6.

17 Sulpicius Severus, Martinus 10.6.

18 Vgl. Augustinus, Handarbeit.
19 Ewig, Martinskult, S. 371.

20 Gregor von Tours, Geschichten, 1.39.

21 Frank, Martin von Tours, S. 21.

22 Prinz, Frühes Mönchtum, S. 453-455.
23 Prinz, Frühes Mönchtum, S. 90-91.

Lebensdaten des heiligen Martin

336 geboren in Pannonien (Ungarn) als Kind
heidnischer Eltern
aufgewachsen in Pavia (Italien)

351 als Sohn eines Soldaten wird Martin
bereits als 15-Jähriger zum Dienst im
römischen Heer eingezogen

352/353 Mantelteilung bei Amiens

um 354 Taufe
356 Abschied vom Militär

Martin wird Schüler und Vertrauter des

Bischofs Hilarius von Poitiers (f 368), der ihn
zum Exorzisten (Heiler) weiht

361 Martin gründet eine Asketen-Gemeinschaft
in Ligugé (Logiciacum) bei Poitiers
erste Wunder und Heilungen

371 nach dem Tod des Bischofs Litorius von
Tours wird Martin durch Akklamation des

Volkes, aber gegen den Willen des Klerus

zum Nachfolger gekürt
Martin behält weiterhin die Lebensweise
eines Mönchs und Asketen bei. Zuerst
wohnt er in einer einfachen Zelle, später
lässt er sich mit zahlreichen Brüdern ausserhalb

der Stadt in einer Klostersiedlung nieder

(später: Kloster Marmoutiers)
berichtet wird von weiteren Heilungen und
Wundertaten Martins, ebenso von der

Zerstörung heidnischer Tempel und Götzenbilder

396 noch zu Lebzeiten wird von Sulpicius Se¬

verus eine erste Lebensbeschreibung Martins

veröffentlicht
397 Tod Martins

er wird am 11. November begraben (später:

Gedenktag des heiligen Martin).

gefunden hatte, blieb Martin vorerst ein nur im Südwesten
Galliens verehrter Heiliger.22 Johannes Cassian, der in Marseille

ein Frauen- und ein Männerkloster gründete, schreibt
vom «unorganisierten Charakter des westgallischen Mönch-
tums», womit die von Martin und seinen Schülern gegründeten

Asketengemeinschaften gemeint waren,23 die im
Wesentlichen in vorklösterlichen Formen verharrten.

53



Martinsviten

Sulpicius Severus ('um 363 - f nach 404)
Vita sancti Martini - Leben des heiligen Martin (396
noch zu Lebzeiten Martins publiziert); als Nachträge
zur Lebensbeschreibung: drei «Briefe» über Tod und
Bestattung Martins und drei «Dialoge» mit Ergänzungen

zur Vita.

Perpetuus von Tours (460-490 Bischofvon Tours)
Charta de miraculis sancti Martini episcopi - Berichte
von Wundern am Grab des heiligen Bischofs Martin.

Paulinus von Périgueux (f 478)
De vita S.Martini - sechs Bücher vom Leben des

heiligen Martin (um 470): epische Bearbeitung der

Lebensbeschreibung des heiligen Martin und der

Dialoge des Sulpicius Severus und eine poetische
Gestaltung der Berichte über Wunder am Grab des

heiligen Martin von Perpetuus von Tours in
Hexametern (das klassische Versmass der epischen
Dichtung seit Homer).

Gregor von Tours (573-594 Bischofvon Tours)
Libri I—IV de virtutibus sancti Martini episcopi -
Bücher 1-4 von den Gnadentaten des heiligen Bischofs
Martin.

Venantius Fortunatus (Tim 535 - 600 Bischof von
Tours - f vor 610)
De vita Martini - vier Bücher vom Leben Martins
(574/575): eine Umarbeitung der Prosa des Sulpicius
Severus in Hexametern.

heiligen Martin. Er soll am Martinstag (11. November) des

Jahres 496 in der Kirche Sankt Martin in Tours sein
Taufversprechen abgelegt haben, das er mutmasslich an
Weihnachten 498 einlöste.27 Zudem soll Chlodwig mehrere
Kirchen gegründet haben, die dem heiligen Martin geweiht
wurden, so dass «Martin und sein Patrozinium gewisserma-
ssen eine Sache des Staates, der Merowingerkönige, der
Reichskirche»28 und später auch der karolingischen
Nachfolgedynastie wurden. In dieser Eigenschaft als Schutzpatron

von König und Reich wird Martin vornehmlich als

Soldat verehrt.29 Die späterhin am häufigsten dargestellte
Szene mit der Mantelteilung zeigt Martin gewöhnlich als

Soldat zu Pferd (vgl. Abb. I).30

Nicht nur wird der MartinsstoffGegenstand literarischer
Bearbeitungen, «seit dem Ende des 5. Jahrhunderts wird
Martin aus einem aquitanischen Heiligen zum merowingi-
schen Reichsheiligen, er wird zum Leitmerkmal für fränkischen

politischen Einfluss. Martins Bedeutung in dieser

Eigenschaft wächst immer mehr, der Chronist dieses

politisch bedingten Anwachsens seiner Verehrung ist Gregor
von Tours»,31 der der 19. Amtsnachfolger von Bischof
Martin war. Die «cappa sancti Martini», der Mantel des

heiligen Martin (oder was davon übrig blieb), kam als

hochverehrte Reliquie in den Schatz des fränkischen Königshauses,

wo sie 679 erstmals bezeugt ist.32

Die literarische Propaganda des heiligen Martin erfuhr
im 5- und 6. Jahrhundert eine erhebliche Ausweitung.24
Einer seiner Amtsnachfolger, Perpetuus von Tours (Bischof
460-490), der eine Basilika über dem Grab des heiligen
Martin errichten liess,25 verfasste um 470 Berichte von
Wundern, die sich am Grab des Heiligen ereigneten.26 Weitere

Lebensbeschreibungen des heiligen Martin von so
bedeutenden Persönlichkeiten wie Gregor von Tours und
Venantius Fortunatus waren literarisch-poetische Bearbeitungen,

die sich inhaltlich auf Sulpicius Severus stützten.
Der merowingische König Chlodwig I. (466-511), der

Begründer des Frankenreiches, war ein grosser Verehrer des

24 Vgl. Kasten 2: Martinsviten.

25 Gregor von Tours, Geschichten, 11.14.

26 Ewig, Martinskult, S. 374.

27 Ristow, Sankt Martin, S. 190. Zu den chronologischen Problemen rund
um die Taufe Chlodwigs und zur Bedeutung dieser Taufe vgl. Dierkens,
Taufe und Rouche, Bedeutung.

28 Prinz, Frühes Mönchtum, S.33: vgl. Ewig, Martinskult, S. 377-378.

25 Vgl. Fontaine, Martyr militaire.

30 Kimpel, Martin von Tours, S. 576.

31 Prinz, Frühes Mönchtum, S. 45.

32 Ewig, Martinskult, S. 379.

54



Abb. 2: Codex Sangallensis 1092,
links (Rückseite) Lebensbeschreibung

des hl. Martin, rechts
(Vorderseite) Klosterplan. Auf dem

Klosterplan links unten: der
Schluss der Martinsvita.

Sankt Martins Präsenz im Gebiet der
heutigen Schweiz

Die Rückseite des Sankt Galler Klosterplans
Eine der kulturgeschichtlich bedeutendsten mittelalterlichen

Handschriften in der Schweiz ist der Codex Sangallensis

1092 der Stiftsbibliothek St. Gallen. Die Wissenschaftswelt

kennt das Manuskript unter der Bezeichnung St. Galler
Klosterplan33 - ein Ideenplan,34 der um 830 im Hinblick

33 Zur umfangreichen Literatur über den St. Galler Klosterplan vgl. Huber,

Bibliographie, ergänzt durch Schedl, Plan von St.Gallen, S. 135—

143.

34 Der St. Galler Klosterplan ist weder ein Idealplan noch ein Bauplan,
wie vielfach in der Literatur zu lesen; er ist am ehesten als Ideenplan zu
umschreiben (Descœudres, Karolingische Klosteranlagen, S. 97-103;
vgl. Schedl, Plan von St.Gallen. S. 86-91).

35 Hoffmann, Klosterplan, S. 299.

36 Vgl. Brunner, Martinsvita.

auf einen Klosterneubau in Form einer Grundrissdarstellung

angefertigtwurde. «Es gibt keine Architekturzeichnung,
die die Forschung stärker bewegt hätte als der St. Galler
Klosterplan.»35

Das Pergament mit den beachtlichen Massen von 77 mal
112 cm besteht aus fünf zusammengenähten Schafshäuten.
Im 12. Jahrhundert - also dreihundert Jahre nach der
Planzeichnung - hat man auf der Rückseite des Pergaments die

Lebensbeschreibung des heiligen Martin niedergeschrieben.36

Dabei hatte der Schreibermönch die Aufteilung der
Schreibfläche zu wenig genau berechnet, so dass das Ende
der Vita beati Martini keinen Platz fand und auf die
Vorderseite gesetzt werden musste. Dazu hat man die Ecke links
unten der Plandarstellung ausgekratzt (Abb. 2), was von der
Wissenschaft immer wieder lebhaft beklagt wurde. Dennoch

wird man feststellen müssen, dass der Erhalt dieser

einzigartigen Planzeichnung dem Umstand ihrer rückseitigen

Verwendung für die Aufzeichnung der Martinsvita zu
verdanken ist. Dabei ist zu bedenken, dass die Herstellung
von Pergament sehr aufwendig und teuer war, weshalb daran
oft Mangel herrschte.

55



Abb. 3: Kirche des St. Galler Klosterplans, Ausschnitt. Im Zentrum
zwischen den beiden Säulenreihen (Quadrate mit Kreis) steht der «Altar des

heiligen Erlösers am Kreuz», links der «Altar des heiligen Martinus», rechts

der «Altar des heiligen Mauritius», jeweils mit Umschrankungen. •

Mit der Niederschrift der Marrinsvita wurde der
Pergamentbogen gefaltet und wie ein Buch in die Regale der
Bibliothek gestellt.37 So erklärt sich die ansonsten unverständliche

Aufteilung und unterschiedliche Ausrichtung des

Textes aufdem Pergament. Die beiden leeren Felder dienten
dem «Buch» als Umschlag.

In einem Bücherverzeichnis der St. Galler Klosterbibliothek

aus dem Jahr 1461 vermerkt ist «eine grosse Tierhaut,
die das darauf geschriebene Leben des hl. Martin und die
darauf gezeichnete Anlage seiner Gebäulichkeiten
enthält».38 Offensichtlich hat man im Spätmittelalter nicht
mehr um die Bedeutung des Klosterplans gewusst und diesen

mit Martin in Verbindung gebracht. Damals war die
Martinsvita jedenfalls wichtiger als der Klosterplan.

Es war dies keineswegs der einzige Martinstext im Kloster

St. Gallen und schon gar nicht die älteste Handschrift.
In der Stiftsbibliothek werden mehrere frühmittelalterliche
Manuskripte mit Texten zum heiligen Martin aufbewahrt,
von denen zumindest der Codex Sangallensis 557 im
Kloster selber geschrieben worden sein dürfte.39 Berichtet
wird zudem von zwei Martinus-Hymnen aus dem 9. und
10. Jahrhundert, die von St. Galler Mönchen verfasst
wurden.40

Unter den zahlreichen Altären in der Kirche des St. Galler

Klosterplans ist im Nordseitenschiff ein Martinsaltar
dargestellt, inschriftlich benannt als altare sancti Martini41
(Abb. 3 - im Bildausschnitt links). Die Altäre der beiden

Soldatenheiligen Martinus und Mauritius42 - dieser im
südlichen Seitenschiff gezeichnet - flankieren den Heiligkreuzaltar

im Zentrum der Kirche wie eine Schildwache.

Verehrung des heiligen Martin im
Frühmittelalter

Wie lässt sich eine Verehrung des heiligen Martin im lange
zurückliegenden Frühmittelalter nachweisen? Eine mögliche

Methode ist, wie oben angedeutet, die Erfassung von
frühmittelalterlichen Handschriften mit Texten zu St. Martin.

Solche Manuskripte wurden in Klöstern kopiert und
aufbewahrt, doch gibt es nur wenige einigermassen intakte
Klosterarchive mit frühmittelalterlichen Beständen wie
dasjenige in St. Gallen. So ist beispielsweise der Handschriftenbestand

des im Frühmittelalter gegründeten Martinsklosters
in Disentis (siehe unten), welcher hier besonders interessieren

würde, «fast ganz vernichtet».43 Allerdings ist zu bedenken,

dass die Wirkungsgeschichte solcher Handschriften
und der darin enthaltenen Lebensgeschichten von Heiligen
weitgehend auf das jeweilige Kloster begrenzt war.

Einen ähnlich begrenzten Wirkungskreis der Martinsverehrung

wird man von Nebenaltären mit Martinspatrozi-
nium zu erwarten haben. Abgesehen von den zahlreichen
Altarstellen im St. Galler Klosterplan - von deren Realisierung

beim Neubau der Klosterkirche wir freilich nichts wissen

- sind im ersten Jahrtausend nur wenige Nebenaltäre
mit ihren Patrozinien überliefert. Ein Reliquien- und
Altarverzeichnis der Stiftsbibliothek Einsiedeln, das sich
mutmasslich auf die 948 geweihte Gründungskirche des Klosters

bezieht, nennt nicht weniger als zwölfAltäre, darunter
einen Martinsaltar.44 Vermutlich war er in der Nähe des

Mauritiusaltares aufgestellt, was wie beim St. Galler
Klosterplan eine vergleichsweise enge Verbindung der beiden

Soldatenheiligen zeigen würde. Mauritius war neben Maria
der zweite Patron der Einsiedler Klosterkirche.

37 Vgl. Schwarz, Faltung.

38 Duft, Geschichte, S. 36.

39 Brunner, Martinsvita, S. 115-116.

40 Müller, Altar-Tituli, S. 152.

41 Berschin, Literaturdenkmal, 17.24; vgl. Müller, Altar-Tituli.

42 Für den Märtyrer Mauritius ebenso wie für den Bekenner Martin wur¬
den im Kloster St.Gallen Hymnen zur liturgischen Verehrung verfasst

(Müller, Altar-Tituli, S. 153 und 152).

43 KdM GR V, S. 80.

44 Ringholz, Verzeichnis der Reliquien und Altäre; Sennhauser, Einsiedler
Klosterbauten, S. 85-87; KdM SZ III.I NA, S. 201-202.

56



Abb. 4: Verbreitungskarte
frühmittelalterlicher Martinskirchen
im Gebiet der heutigen Schweiz -
rot: archäologisch nachgewiesene,
blau: vermutete. Beschriftet sind
Orte mit Martinskirchen, die im
Text erwähnt werden.

Eine wesentlich breitere Wirkung entfalteten Patrozinien
von Kirchen mit ihren jährlich wiederkehrenden Weihefesten

(Kirchweih). Neben Christus Salvator, dem eigentlichen
Herrn einer Kirche, wurden seit frühchristlicher Zeit auch

Apostel (besonders Petrus), Maria, Johannes der Täufer und
später auch andere Heilige als eigentliche Besitzer der Kirche
beziehungsweise als Titelheilige eines Gotteshauses
eingesetzt.45 Die «irdische» Wahrnehmung dieses Besitzanspruchs
geschah über den Patronatsherrn, im Frühmittelalter
gewöhnlich der Eigenkirchenherr, der aus dem ihm zustehen-

45 Büttner/Müller, Frühes Christentum, S. 58; Flachenecker, Patrozinien-
forschung, S. 146; Tremp, Patrozinium.

46 Glauser, Entstehung Pfarreien, S. 17-21.

47 Büttner/Müller, Frühes Christentum, S. 59; Flachenecker, Patrozinien-
forschung, S. 147.

den Zehnten die Entlohnung des Priesters und den Unterhalt

des Kirchengebäudes bestritt.46
Eine Kartierung frühmittelalterlicher Kirchen mit

Martinspatrozinium im Gebiet der heutigen Schweiz zeigt
die Verbreitung dieser Art der Martinsverehrung (Abb. 4),
wobei hier allerdings nicht der Anspruch aufVollständigkeit

erhoben werden kann. Es gilt zu beachten, dass Kir-
chenpatrozinien, hier also das Martinspatrozinium,
oftmals deutlich später als die Kirchengründung überliefert
sind. Ein Wechsel des Titelheiligen etwa bei einem Wechsel

des Patronatsherrn ist durchaus möglich, doch kam
dies eher selten vor.47 Kartiert wurden Martinskirchen,
deren frühmittelalterliche Entstehung archäologisch
nachgewiesen ist (gesicherte), sowie Martinskirchen,
deren Entstehung im Frühmittelalter aufgrund der
historischen Uberlieferung wahrscheinlich erscheint
(vermutete).

57



Bei der Verbreitung der Martinskirchen fallen neben
spätantiken Kastellorten (etwa Arbon) zwei unterschiedliche
siedlungsgeografische Situationen auf. Wir finden Martinskirchen

entlang von Verkehrswegen (Strassen, Gewässern),48

etwa auf der West-Ost-Achse vom Genfersee ins Mittelland
oder von der oberrheinischen Tiefebene über Basel und die
Ausläufer des Jura49 zu den mittelländischen Flussläufen. In
diesem Sinn erscheint auch der Zürichsee als wichtiger
Zugang zu den Bündner Pässen beziehungsweise dessen

Ufer mit Martinskirchen «besetzt». Deutlich erkennbar ist
eine Aufreihung von Martinskirchen an Passstrassen,

beispielsweise am Lukmanier (Chur — Flims - Ilanz - Disentis

- Olivone im Bleniotal) oder an der Zufahrt zum Splügen-
pass (Chur - Cazis - Zillis). Eine zweite Konstellation zeigt
Martinskirchen in Gebieten frühmittelalterlichen
Landesausbaus - das heisst Besiedlung von Gebieten, die von
den Römern zwar begangen, aber nicht besiedelt worden
waren. Dazu gehören die Innerschweiz (Schwyz und
Altdorf50 im urnerischen Alpental), daneben Laufen BL (ehemals

BE)51 am Birsufer in den Jurawäldern oder das Lange -
tental zwischen Aare und Voralpen im heute bernischen
Oberaargau.52

Erstaunlich wenige frühmittelalterliche Martinskirchen
finden sich im Gebiet der französischen Schweiz und im
Wallis. Das hängt mutmasslich mit dem prädominanten
kulturellen Einfluss des Burgunderreiches mit seinen «eigenen»

FFeiligen zusammen, auch nachdem dieses der fränkischen

Flerrschaft unterworfen worden war. Eine neuere
Zusammenstellung von Martinspatrozinien umfasst zwar
51 mittelalterliche Kirchen in der Romandie;53 diese sind
aber fast alle nach der Jahrtausendwende entstanden. Ebenfalls

erstaunlich ist das weitgehende Fehlen von Martinskirchen

in der Ostschweiz, was hier möglicherweise als

archäologische Forschungslücke zu erklären ist. Im Tessin sind
zwar sechs frühmittelalterliche Martinskirchen archäologisch

nachgewiesen, doch befindet sich darunter keine

einzige Pfarrkirche;54 es handelt sich durchwegs um
Nebenkirchen.

Wenn man davon ausgeht, dass Kirchen mit Martinspa-
trozinium «Leitmerkmal für fränkischen politischen
Einfluss» sind,55 so erstaunt es nicht, diese schwerpunktmässig
entlang von Verkehrsachsen oder in Ausbaugebieten
anzutreffen, wo den Neusiedlern vielfach besondere Freiheiten
zugestanden wurden.

Fallstudien - ausgewählte Orte mit
Martinskirchen

Bei den nachfolgend dargestellten Beispielen handelt es sich

um eine Auswahl von Martinskirchen, deren Existenz im
Frühmittelalter archäologisch nachgewiesen ist. Sie sind

grosso modo chronologisch geordnet.

Zillis GR
Im Schams, oberhalb der Viamala, welche den Zugang zu
mehreren Alpenpässen erschliesst, liegt Zillis mit der
Pfarrkirche St. Martin. Die Kirche ist wegen ihren Deckenmalereien

aus dem 12. Jahrhundert, welche auch einen kurzen
Martinszyklus umfassen, weitherum bekannt.56 Ein erster
Kirchenbau entstand bereits um 500; es war eine Saalkirche
mit drei Annexräumen auf der Nordseite, wovon der eine
vermutlich ein Baptisterium (Taufraum) war.57 Das Mar-
tinspatrozinium wird 940 erstmals erwähnt.

Etwas oberhalb der Kirche wurde 1990 zufällig eine
heidnische Kulthöhle entdeckt, die deutliche Spuren einer
gewaltsamen Zerstörung aufwies, wie Ausgrabungen der
Bündner Archäologen zeigten.58 Zentrum des in der Flöhle
angelegten Kultplatzes war eine Flerdstelle, die wohl im
Sinne eines Altares zu deuten ist (Abb. 5). Im Innern der
Flöhle hat man zwei Gräber freigelegt, die in prähistorischer
Zeit angelegt worden waren und auf ein lange dauerndes
Bestehen des Kultplatzes hinweisen. Im Umfeld des

Feuerplatzes wurden zahlreiche Weihegaben geborgen, darunter
640 Münzen aus der Zeit von 260 bis 400 nach Christus,
zahlreiche Bergkristalle sowie Reste von Silberblech. Von
besonderem Interesse ist der Fund von Fragmenten eines

48 Gauss, Baselland, S. 36; Farner, Graubünden, S. 64-69.

49 Ewald, Kirchen im Baselbiet, S. 64.

50 Sennhauser, Altdorf UR, in: VK II, S. 20-21.

51 Sennhauser, Laufen BE, in: VK I, S. 168-169.

52 Vgl. den Abschnitt «Rohrbach BE» weiter unten.

53 Mariani/Pasche, Dédicaces des églises, S. 240.

54 Gruber, Gotteshäuser des alten Tessin, S. 211.

55 Prinz, Frühes Mönchtum, S. 45.

56 Vgl. Nay, St. Martin in Zillis.

57 Sennhauser, Katalog A 120.

58 Vgl. Rageth, Spätrömischer Kultplatz; Liver/Rageth, Neue Beiträge.

58



Abb. 5: Heidnische Kulthöhle in
Zillis GR. Die Nr. 39 bezeichnet
eine Feuerstelle als mutmassliches

Kultzentrum; rechts unten davon
Grab 3, das eine Mauer beim
Eingang der Höhle durchschlägt.

spätantiken Ringgefässes mit drei Vasen (Abb. 6). Zwischen
den Vasen waren Appliken aufgesetzt, die neben einem
Wildschwein auch Darstellungen von römischen Gottheiten

zeigen. Sechs Schlangen winden sich darum herum und
scheinen aus den Vasen zu trinken. Solche Schlangenvasen
sind Kultgefässe orientalischer Prägung. Eine sichere
Zuweisung an eine bestimmte Gottheit ist allerdings nicht
möglich.

59 Descœudres, Gebärden, S. 14-15.

Vor der Höhle konnten weitere Bestattungen freigelegt
werden. Diese Toten wurden in spätantik-frühmittelalterlicher

Zeit beigesetzt und waren somit deutlich jünger als die
Gräber im Innern der Höhle. Die Bestattungen waren nach
Norden oder nach Süden ausgerichtet, was bedeutet, dass

es offensichtlich keine Christen waren, die ihre Gräber bis

weit in die Neuzeit hinein nach Osten ausrichteten.59 Eines
dieser Gräber - Grab 3 - lag unmittelbar am Eingang der
Höhle. Es zerstörte eine Mauer, welche die Höhle verschlossen

hatte. Bei der darin vorgefundenen Bestattung handelt
es sich um einen etwa 33-jährigen Mann, der im
6. Jahrhundert unserer Zeitrechnung gelebt hatte. Und was

Legende:

29 Mauer identisch mit 40

39 Grube

40 Mauer

63 Beige, kiesig-anstehender Grund

67 Pfostenloch

68 Bräunlich, kiesig anstehender Grund

69 Beige, kiesig-anstehender Grund

70 Dunkelbraun, kiesige Verfärbung

72 Beiger Aschenkomplex

73 Kohlig-brandiger Fleck

79 Terrassierungsmauer
114 Ocker, lehmig-anstehender Grund

59



It

Abb. 6: Zillis GR. Kultgefäss einer unbekannten spätantiken Gottheit,
Schnitt und Ansicht (Rekonstruktionszeichnung).

die Archäologen verblüffte: Diese Bestattung zeigte Spuren
einer Pfählung. Im Mittelalter und noch bis weit in die
Neuzeit hinein hat man gelegentlich Tote in ihren Gräbern
gepfählt, um sicher zu sein, dass sie nicht zu Wiedergängern
wurden.60

Die Scherben des erwähnten Kultgefässes wurden vor der
Höhle verstreut vorgefunden, was auf eine mutwillige
Zerstörung hindeutet. Als weiteren Hinweis auf eine gewaltsame

Tilgung des heidnischen Kultplatzes ist zu sehen, dass

die Höhle willentlich zugeschüttet wurde, wozu rund
100 m3 Material notwendig war, was mindestens zehn
modernen Lastwagenladungen entspricht. Mit andern Worten:
Für die Tilgung dieses heidnischen Kultplatzes wurde ein
erheblicher Aulwand betrieben.

Die Ausgrabungen in und vor der Höhle in Zillis haben
unmissverständlich gezeigt, dass im 6. Jahrhundert ein
heidnischer Kultplatz gewaltsam zerstört und die Höhle durch
massive Aufschüttungen unzugänglich gemacht und damit
aus der Erinnerung getilgt werden sollte, was offenbar
gelungen ist. Wenig früher hat man in Zillis eine erste
Taufkirche erbaut, die laut späteren Zeugnissen dem heiligen
Martin geweiht war. Es drängt sich die Vermutung auf, dass

es Christen - wohl die Christen von Zillis — waren, welche

gewaltsam gegen den heidnischen Kult und deren Verehrer

vorgegangen waren. Welche Rolle dabei der Kirchenpatron
spielte, lässt sich mit Sicherheit nicht eruieren. Vielleicht ist
es jedoch kein Zufall, dass dieser Patron Martin von Tours,
der Soldatenheilige, war, der - wie Gregor von Tours
schrieb61 - Tempel und Götzenbilder zerstörte, «den

Unglauben der Heiden zuschanden machte», Irrlehren
unterdrückte und Kirchen baute.

Windisch AG
Das früheste gesicherte Zeugnis einer Martinsverehrung im
Gebiet der heutigen Schweiz ist eine Bauinschrift, die in die
Zeit um 600 datiert und als Spolie in der Dorfkirche von
Windisch verbaut ist.62 Es handelt sich um einen in der
Fläche 36 mal 36 cm grossen Stein, der in einem Rahmen
folgende Inschrift zeigt (Abb. 7):

+ IN ONORE S(an)C(ti)
MARTINI E(pis)C(o)P(i)

VRSINOS EB
ESCVBVS DE

TIBALDVS + LIN
CVLFVS FECIT

Es heisst da - nicht ganz leicht entzifferbar - in einem dem
klassischen Idiom entfremdeten Latein: « + In onore sancti
Martini episcopi / Ursinos ebescubus [..] Detibaldns + Lin-
culfus fecit», zu Deutsch: «+ Zu Ehren des heiligen Bischofs

Martin [weihte diese Kirche] Bischof Ursinus [...] Theude-
baldus + Linculfus hat sie erbaut». Der weihende Bischof ist
Ursinus, Theudebald wird man als Stifter (Geldgeber) des

Kirchenbaus verstehen müssen, während Lineulf offenbar
der Baumeister des Gotteshauses war.

Wie Kaiseraugst nach Basel und Octodurum (Martigny)
nach Sitten ist auch der ursprünglich in Vindonissa/Win-
disch angesiedelte Bischofssitz im Frühmittelalter verlegt
worden. Mit Rekurs auf den St. Galler Mönch Notker den
Stammler nimmt man an, dass das Bistum Vindonissa/Win-
disch nach Konstanz transferiert wurde, wo in dieser Zeit
ein Ursinus in der Bischofsliste aufgeführt ist.63 Die Gründe
für die im Frühmittelalter an mehreren Orten im Gebiet der
heutigen Schweiz zu beobachtende Verlegung von Bischofssitzen

sind nicht restlos geklärt. Diese scheint zumindest
teilweise mit der fränkischen Neuordnung in der zweiten
Hälfte des 6. Jahrhunderts zusammenzuhängen, mit der

60 Vgl. Franz/Nösler, Geköpft und gepfählt; Genesis, Archäologie der

Angst.

61 Gregor von Tours, Geschichten, 1.39.

62 Trumm/Fellmann Brogli, Fingerring, S. 33, Anm. 71.

63 Maurer, Konstanzer Bischöfe, S. 26-27. Pfister, Kirchengeschichte,
S. 62-63, nimmt weniger überzeugend einen Transfer nach Avenches-
Lausanne an.

60



Abb. 7: Windisch AG, Pfarrkirche. Bauinschrift einer Martinskirche aus
der Zeit um 600.

auch die Verehrung des heiligen Martin in unseren Gegenden

zunehmend Eingang fand.64

Was in Windisch bis anhin fehlt, ist ein architektonischer
beziehungsweise ein archäologischer Befund zur genannten
Bauinschrift. Entgegen der Erwartungen konnte ein solcher
Nachweis auch bei den Ausgrabungen in der Dorfkirche
Windisch nicht beigebracht werden.65 Damit bleibt vorläufig

unklar, wo sich die zur Bauinschrift gehörige Martinskirche

befand.

64 Martin, Kastellstädte, S. 103-104.
65 Vgl. Liidin, Dorfkirche Windisch; Trumm/Fellmann Brogli, Finger¬

ring, S. 30-31.
65 Vgl. Wetti, Gallus.
67 Wetti, Gallus, 5-10.
6S Vgl. Jecklin-Tischhauser, Tomils.
69 Sennhauser, Solothurn, S. 145-147; Brem/Bürgi/Roth-Rubi, Arbon,

S. 64-66.
70 Vgl. den Abschnitt «Chur» weiter unten.
71 Vgl. Ruoff, Klösterli.

72 Vgl. Vogt, Lindenhof; Küng, Karolingische Pfalz.

Arbon TG
Die Martinskirche in Arbon ist eine jener frühmittelalterlichen

Kirchen in unserem Land, die literarisch überliefert
ist, nämlich in der Lebensbeschreibung des heiligen
Gallus.66 Die irischen Glaubensboten Columban und Gallus
trafen auf ihrer Reise im Bodenseeraum nur mehr auf
wenige christliche Glaubensinseln. Im Kastell von Arbon
(Arbor Felix) begegneten sie dem Priester Willimar, der sie

gastfreundlich aufnahm und sie auf ihrer Suche nach einem
geeigneten Ort für eine klösterliche Niederlassung auf das

zerstörte Bregenz hinwies. Nachdem eine solche klösterliche

Ansiedlung in Bregenz gescheitert war, trennten sich
die beiden Missionare. Columban ging nach Italien, wo er
das Kloster Bobbio gründete. Gallus blieb schwer krank
zurück und begab sich in die Obhut von Willimar, der die
beiden Kleriker Maginald und Theodor beauftragte, ihn
«in der Nähe der Kirche» gesund zu pflegen. Danach führte
Diakon Hiltibod, ein enger Vertrauter des Willimar, wie es

heisst, Gallus in die Einöde des Steinachtals, wo er eine
Einsiedelei als Keimzelle des späteren Klosters St. Gallen
gründete.67

Die Kirche im Kastell Arbon wird in dieser Erzählung
nur nebenbei erwähnt, das Martinspatrozinium ist erst später

überliefert. Auffallend ist, dass mit dem Priester Willimar,

dem Diakon Hiltibod und den beiden Klerikern
Maginald und Theodor nicht weniger als vier Geistliche
aufgeführt sind, was die klerikale Dotierung einer einfachen
Pfarrei deutlich übersteigt. Handelte es sich in Arbon um
eine frühmonastische Klerikergemeinschaft, die ein Xenodo-
chium (Hospiz) betrieb, eine Einrichtung, wie wir sie seit
den Untersuchungen von Ursina Jecklin-Tischhauser am
Beispiel Tomils GR kennen?68 Archäologisch ist eine frühe
Kirche im Kastell von Arbon bisher nur schwach belegt.69
Immerhin ist nicht auszuschliessen, dass um 610, das heisst

zur Zeit des Besuchs von Gallus und Columban, eine
Martinskirche oder sogar ein nach dem hl. Martin benanntes

Hospiz bestanden hatte.70

Zürichseeinseln Ufenau und Lützelau
Zürich war ein wichtiger Etappenort bei der Alpenquerung
über die Bündner Pässe. Eine Martinskirche beziehungsweise

ein Martinskloster gab es erst im Hochmittelalter vor
den Toren der Stadt.71 Zürich beherbergte hingegen mit
dem Fraumünsterstift ein Königskloster sowie eine
frühmittelalterliche Pfalz,72 wo der Herzog von Schwaben und der

König wiederholt in ennetbirgischen Angelegenheiten Hof
hielten und zu Gericht sassen.

61



IFEINAU
ST. MARTIN

Abb. 8: Ufenau. Grabungsplan
der Martinskirche (Ausschnitt) —

rot: Grundriss der bestehenden
Kirche aus dem 12. Jahrhundert;

grau: Grundriss der (grösseren)

Gründungskirche mit Annexbauten

im Westen und Norden.

Aufdem Weg zu den Bündnerpässen gab es im Frühmittelalter

auf den Zürichseeinseln Ufenau und Lützelau zwei

geistliche Zentren, die dem heiligen Martin geweiht waren.
Die frühe Kirchengeschichte der beiden benachbarten
Inseln ist allerdings ziemlich vertrackt, weil sie von späteren
Legenden überlagert wird. Involviert sind zwei hochgestellte
Frauen: Beata, die im 8. Jahrhundert lebte, und Reginlind,
die kurz nach der Mitte des 10. Jahrhunderts starb. Beata

aus der nach ihr benannten Beata-Sippe (auch Beata-Lan-
dolt-Sippe),73 mit den alemannischen Herzögen familiär
verbunden, war im 8. Jahrhundert eine bedeutende Grundherrin

im Zürichgau.74 741 gründete sie auf der Lützelau
ein Frauenkloster, dem sie zahlreiche Güter vermachte und
dem sie selber vorstand.75 Für das Frühmittelalter eher

ungewöhnlich ist der Umstand, dass für die Kirche des

Klosters ceterorumque sanctorum (neben anderen Heiligen)
nicht weniger als fünf Patrone, darunter der heilige Martin,
namentlich genannt werden,76 wobei anzumerken ist, dass

die später übliche Unterscheidung von Haupt- und
Nebenpatronen im Frühmittelalter keine Bedeutung hatte.77 Nut-

wenige Jahre später vermachte Beata die Lützelau dem Kloster

St. Gallen, um, wie es heisst, nach Rom zu pilgern. Damit

verschwindet das Kloster Lützelau nach kurzer Zeit
wieder aus den Schriftquellen. Archäologische Ausgrabungen

haben jedoch nachgewiesen, dass es dieses frühmittelalterliche

Frauenkloster tatsächlich gegeben hat, wobei die

erfassten Überreste einer Steinkirche mit zwei Steinplattengräbern

im Innern den Anschein einer länger dauernden

Einrichtung machten.78
Es gibt gute Gründe anzunehmen, dass nicht nur die

Lützelau, sondern auch die Ufenau im 8. Jahrhundert der

Beata-Sippe gehört hatte.79 Zweihundert Jahre später wurde
die Ufenau zusammen mit anderen Besitzungen am Zürichsee

von Kaiser Otto I. dem neugegründeten Kloster Einsiedeln

übereignet.80 Hier kommt Reginlind ins Spiel, die von
929 bis zu ihrem Tod 958, also fast dreissigjahre lang,
Laienäbtissin im Zürcher Fraumünsterkloster war.81 Zur Gründung

des Klosters Einsiedeln bedachte die Herzogin dieses

73 Vgl. Schnyder, Beata-Familie.

74 Fuchs/Descoeudres, Frühes und hohes Mittelalter, S. 142-143.

75 Tanner, Benken und Lützelau, S. 14-16

76 Urkundenbuch St. Gallen I, Nr. 7.

77 Prinz, Frühes Mönchtum, S. 41.

78 Vgl. Kessler, Lützelau.

79 Diese Möglichkeit deutet auch der Historiker Hans Conrad Peyer an
(Peyer, Frühgeschichte, S. 42-44).

80 Fuchs/Descoeudres, Frühes und hohes Mittelalter, S. 143

81 Vgl. Steiner, Reginlind.

62



Abb. 9: Schwyz. Grabungsplan der

Pfarrkirche St. Martin mit dem

Gründungsbau aus dem Anfang
des 8. Jahrhunderts.

mit reichen Güterschenkungen und wurde als Dank dafür

vor der Gnadenkapelle in Einsiedeln bestattet.82 Eine
Legende, die nicht weiter zurückreicht als ins 14. Jahrhundert

- also vierhundert Jahre nach ihrer Lebenszeit -, macht die
Einsiedler Wohltäterin Reginlind zur Gründerin der beiden
Ufenau-Kirchen St. Martin und St. Peter und Paul, wo sie,

angeblich vom Aussatz befallen, die letzten Jahre ihres
Lebens verbracht haben soll.83

Die archäologischen Befunde auf der Ufenau widersprechen

diesem Narrativ. Die Kirche Sankt Martin, die Herzogin

Reginlind gegründet haben soll, ist zweihundert Jahre

vor ihrer Lebenszeit erbaut worden. Reginlind kommt demnach

als Gründerin nicht in Frage, sehr wohl aber Beata. Der
erste Bau von St. Martin war ein Saal mit rechteckigem Chor
(Abb. 8), der vermutlich ins 8. Jahrhundert datiert. Dieser
Kirche wurden bald nach ihrer Errichtung eine Vorhalle
sowie auf der Nordseite Annexräume angebaut. Was erstaunt:
Der älteste, später erweiterte und ergänzte Bau von St. Martin

zeigt deutlich grössere Abmessungen als jene der
bestehenden Kirche, die im 12. Jahrhundert erbaut wurde. In der

82 Fuchs/Descceudres, Frühes und hohes Mittelalter, S. 159-161.
83 Zusammenfassend bei Descceudres: Von heiligen Inseln.

84 Peyer, Frühgeschichte, S. 40.

Regel werden Kirchen in der Abfolge der Bauten grösser und
nicht kleiner, was hier als Bedeutungsverlust zu werten ist.

Die Ufenau war im Frühmittelalter als Pfarrei für mehrere

Dörfer am Nord- und am Südufer des Zürichsees
zuständig, was die kirchliche Bedeutung der Insel offenbart.
Auf einer Einsiedler Kirchenliste aus der Zeit um 970
erscheinen die beiden Kirchen St. Martin — übrigens die erste

Erwähnung des Patroziniums - und St. Peter aufder Ufenau
rangmässig gleichgestellt.84 Beim Neubau und der
Neuweihe im 12. Jahrhundert hingegen liegen die Pfarreirechte
bei St. Peter und Paul, wofür die erwähnte Bedeutungsminderung

für Sankt Martin eine Erklärung sein könnte.
Obwohl manches unklar bleibt, ist festzuhalten, dass im

Frühmittelalter aufden beiden Zürichseeinseln Ufenau und
Lützelau eine Martinskirche und ein Klösterchen erbaut
wurden, bei welchem der heilige Martin Mitpatron war. Es

ist in Erwägung zu ziehen, dass Beata, die Stifterin des Lüt-
zelau-Klösterchens, auch die Gründerin der Pfarrkirche
Sankt Martin auf der Ufenau war. Die spätmittelalterliche
Legende, die nichts mehr von Beata wusste, hat sie durch
eine andere hochgestellte Frau ersetzt: Herzogin Reginlind,
die zweihundert Jahre später lebte.

Schwyz
Das Gebiet des historischen Landes Schwyz wurde zwar
in prähistorischer und römischer Zeit begangen, wie

63



Streufunde zeigen,85 eine dauerhafte Besiedlung des Talkessels

am Fuss der Mythen setzte jedoch erst im Laufe des

7. Jahrhunderts ein. Bei den ältesten Siedlungsspuren handelt

es sich um frühmittelalterliche Gräber im Bereich der

späteren Pfarrkirche St. Martin. Wohl im frühen 8.
Jahrhundert wurde eine erste Kirche in diesem Gräberfeld
errichtet, deren Bau ein reich ausgestattetes Frauengrab86

tangierte. Es handelte sich um eine Saalkirche mit einem
rechteckigen Chor (Abb. 9).87 Es wird vermutet, dass es die
Lenzburger waren, welche den Landesausbau und wohl
auch die Gründung der Kirche förderten. Das Patronats-
recht an der Kirche lag später bei den Habsburgern als deren
Erben. Jedenfalls erscheint um 1300 kein geringerer als

Abb. 10: Chur. In den Umrissen
der heurigen spätgotischen
Martinskirche (feine Linien) ist der

karolingische Dreiapsidenbau mit
Blendarkaden als Rekonstruktion
dargestellt.

König Albrecht als Patronatsherr der Pfarrkirche Schwyz;88
André Meyer erwägt sogar eine königliche Gründung der
Kirche.89 In Schwyz war der heilige Martin Patron der Neu-

85 Cavelti/Wiemann/Hügi, Neolithikum und Bronzezeit, Verbreitungs¬
karten S.79, 87; Trachsel, Römer, Verbreitungskarte S. 116.

86 Vgl. Martin, Frauengrab.

87 Sennhauser, Martinskirche, S. 11-13; Kessler-Mächler, St.Martin in
Schwyz.

88 Nüscheler, Gotteshäuser im Kanton Schwyz, S. 297.

85 KdM SZ I.I NA, S. 78.

64



siedler; er wurde später Landespatron, wie das älteste

Landessiegel aus dem 13. Jahrhundert zeigt.90

Chur
Chur ist seit Mitte des 5. Jahrhunderts als Sitz eines Bischofs

überliefert, welcher im kleinen spätantiken Kastell
residierte, heute als Hof bezeichnet.91 Am Fuss des Hofhügels
entstand im Frühmittelalter eine Siedlung, in deren Zentrum

eine Martinskirche lag, «zweifellos die wichtigste Kirche

nach der Kathedrale».92 Das Gotteshaus ist in einer zur
Zeit der Herrschaft Karls des Grossen (768-814) ausgestellten

Vergabung erstmals erwähnt.93 958 wird St. Martin
zusammen mit anderen Kirchen und mit der halben Stadt von
Kaiser Otto I. dem Bistum Chur geschenkt.94 Sie war demnach

zuvor eine königliche Eigenkirche gewesen und war
möglicherweise sogar eine königliche Gründung.

1070 wird ein zu St. Martin gehöriges Xenodochium
erwähnt, von dem vermutet wird, dass es bereits in karolingi-
scher Zeit gegründet worden war.95 Da dieses Hospiz nicht
zum Kathedralbereich gehörte, ist anzunehmen, dass es von
einer selbständigen Klerikergemeinschaft betrieben wurde,
die St. Martin angeschlossen war, eine ähnliche Einrichtung,
wie sie möglicherweise im frühmittelalterlichen Arbon
bestand.

Nach einem verheerenden Stadtbrand im Jahr 1464
wurde die Kirche St. Martin neu errichtet, wobei die mit

50 Müller, Martinspatrozinium, S. 2; KdM SZ I.I NA, S. 33-34; Horat,
Ein kriegerischer Heiliger. Vgl. auch in diesem Band den Beitrag von
Annina Michel zur Bedeutung des heiligen Martin in Schwyz.

91 Fuchs, Chur, S. 18-19.

92 Kaiser, Churrätien, S. 111.

93 Bündner Urkundenbuch I, Nr. 24.

94
Descœudres/Carigiet, St.Martin in Chur, S.262.

95 KdM GR VII, S. 283-284; Jecklin, St.Martinskirche, S. 5.

96 Descœudres/Carigiet, St.Martin in Chur, S. 264-270.

97 Vgl. Seifert, St.Martin.

98 KdM GR VII, S. 238-239; Sulser, Marmorskulpturen, 3R, 16R, 18R,
19R, 20R.

99 Sennhauser, Katalog A 26.

100 Sennhauser, Katalog A 19; Sennhauser, Martinskapelle in Cazis.

101 Müller, Rätische Pfarreien, S. 452. Die in der Literatur wiederholt ge¬

äusserte Behauptung, St.Martin sei im Mittelalter Pfarrkirche gewesen,
entbehrt gesicherter Grundlagen.

Abb. 11: Cazis GR. Westfassade der Martinskirche mit Blendbogen und
rekonstruiertem Gebälk.

Blendbogenfeldern gegliederte Südfassade der Vorgängerkirche

in den Neubau integriert wurde.96 Anhand von
archäologischen Sondiergrabungen wurde deutlich, dass es

sich beim karolingischen Bau um einen Dreiapsidensaal
handelte (Abb. 10),97 wie er im Frühmittelalter im churrä-
tischen Raum verbreitet war. Aufgrund des Bautypus sowie

von Fragmenten reliefierter Schrankenelemente, die aus der
Kirche St. Martin stammen,98 wird der Dreiapsidenbau in
die zweite Hälfte des 8. Jahrhunderts datiert.99 Ungeklärt
ist, ob dieser karolingische Kirchenbau einen Vorgänger
hatte und damit auch, ob die Verehrung Martins hier noch
weiter zurückreichte.

Cazis GR
Ein fast nur Kennern bekanntes Kleinod ist die ausserhalb
des Ortes gelegene Kirche St. Martin in Cazis.100 Uber Status
und Funktion der Kirche im Frühmittelalter ist nichts
sicheres bekannt.101 Das Martinspatrozinium wird 1156

65



Abb. 12: Disentis GR, Kloster St. Martin. Grundriss der merowingischen
Martinskirche (rot) mit Kryptenanlage, sekundär gerade hinterfangen.
Diese erste Kirche wurde um 800 durch einen grösseren Dreiapsidensaal
(gelb) ersetzt.

erstmals erwähnt.102 Typologisch handelt es sich um einen

rechteckigen Saalbau. Ahnlich wie bei der Martinskirche in
Chur sind die Fassaden von St. Martin in Cazis mit
Blendfeldern gegliedert (Abb. 11), hier mit Zwergpilastern über
den Kämpfern der Nischenbögen, die mit einem von Hans
RudolfSennhauser vermuteten Giebelgesims an antike
Vorbilder gemahnen.103 Nähere Anhaltspunkte zur Entstehung
der Kirche fehlen; in der Forschung wird ein vorkarolingi-
scher Zeitpunkt erwogen.104 Wenn wir die antikisierende
Fassadenrekonstruktion jedoch ernst nehmen, wird man
die Kirche eher der karolingischen Epoche, vielleicht der
Zeit um 800 oder dem frühen 9. Jahrhundert, zuschreiben
wollen.

Disentis GR
Der in den Einzelheiten nicht fassbaren Gründung des Klosters

Disentis ging eine vom Einheimischen Placidus geförderte

Niederlassung eines fränkischen Eremiten Sigisbert in
der namengebenden Desertina voraus, die als Königsland
galt.105 Placidus wurde offenbar als Konkurrent der bischöflichen

Sippe der Zacconen/Victoriden ermordet. An der
Grabstätte des als Heiligen verehrten Sigisbert (und des

erschlagenen Förderers Placidus?) entstand um 700 das

Kloster Disentis.
In einer Schenkungsurkunde von 765 werden die Patro-

zinien von drei zum Kloster gehörigen Kirchen genannt:
Maria, Petrus, Martin, wobei man wissen muss, dass

frühmittelalterliche Klöster vielfach mehrere Kirchenbauten

umfassten.106 Das Gotteshaus des heiligen Martin war die
Kirche mit der Gruft des Eremiten. Es handelte sich dabei

um eine Saalkirche mit hufeisenförmiger Apsis. Darunter
lag eine runde Krypta, welche in einem ersten Ausbau der
Kirche rechteckig ummantelt wurde (Abb. 12).107 Die Kirche

aus der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts wies eine

ungewöhnliche Ausstattung plastisch gestalteter Wandmalereien

auf, welche mit zahlreichen überlebensgrossen Figuren
ein mehrteiliges Weltgericht sowie die Entschlafung der

Muttergottes darstellten.108 Erstaunlich ist der Befund, dass

diese Kirche bereits um 800 einem deutlich grösseren Neubau,

nun einem Dreiapsidensaal, weichen musste, wobei
allerdings anzumerken ist, dass der Konvent des Klosters um
810 die stattliche Zahl von 71 Mönchen umfasste.109

Abgesehen von der erstaunlich kurzzeitigen Existenz der
kostbar ausgestatteten merowingischen Martinskirche
bleibt auch der Umstand ungeklärt, weshalb die Kirche mit
der Reliquienkrypta dem heiligen Martin geweiht war,
zumal auch die ungewöhnliche bildliche Ausstattung der Kirche

keinen Bezug zu Martin erkennen lässt. Laut dem
modernen Klosterchronisten Iso Müller lag in dieser Frühzeit
das Primat der Patrozinien bei Maria, während als Patron
des Klosters Sankt Martin erst seit ottonischer Zeit im
Vordergrund steht.110

Rohrbach BE
Die Erschliessung der nordwestlichen Randzone des

Napfgebietes entlang des Flüsschens Langeten war Teil eines

ausgedehnten frühmittelalterlichen Landesausbaus, dessen

Zentrum Rohrbach und dessen Trägerin die so genannte

102 Sennhauser, Katalog A 19.

103 Sennhauser, Martinskapelle in Cazis, S.737.

104 Sennhauser, Katalog A 19.

105 Ein knapper und guter Uberblick über den Stand der Forschung zur
Frühgeschichte des Klosters Disentis bei: Kaiser, Churrätien, S. 134—

140.

106 Descceudres, Karolingische Klosteranlagen, S.88.

107 Sennhauser, Katalog A 31.

108 Vgl. Studer, Byzanz in Disentis. Die ältere Forschung hatte diese
malerische Ausstattung dem um 800 entstandenen Nachfolgebau
zugeschrieben (Müller, Klostergeschichte, S. 50-53).

109 Müller, Klostergeschichte, S.47.

110 Müller, Klostergeschichte, S.72.

66



Abb. 13: Rohrbach BE. In der Vorhalle der nur in Umrissen fassbaren

ältesten Martinskirche wurden mehrere Bestattungen gefasst, die der Adal-
gozsippe zugehörig sein dürften.

Adalgozsippe war. Es handelte sich dabei um Grundherren,
die vermutlich aus der Umgebung von Herzogenbuchsee
BE stammten, mit weitgespannten verwandtschaftlichen
Beziehungen in die Ostschweiz.111 Anhand von insgesamt
fünf Schenkungsurkunden aus der Zeit zwischen 795 und
886 lässt sich ein Bild vom Landesausbau in dieser Gegend
gewinnen, der in dieser Zeit noch im Gange war.112

Archäologische Untersuchungen in den Kirchen von
Rohrbach, Ursenbach, Madiswil und Bleienbach, welche im
erwähnten Ausbaugebiet der Adalgozsippe lagen (Abb. 14),
haben gezeigt, dass während des Landesausbaus im
8./9. Jahrhundert an diesen Orten erste Kirchenbauten
entstanden,113 was als Hinweis darauf zu werten ist, dass die
Neusiedler bereits christianisiert waren. Dabei ist besonders

hervorzuheben, dass von diesen Gründungskirchen jene in
Rohrbach, die dem heiligen Martin geweiht war, aus Stein,
die übrigen drei jedoch aus Holz errichtet worden waren.

Mit dem im Jahr 795 urkundlich erwähnten custos

Adalgozni dürfte der Eigenkirchenherr und mutmassliche
Gründer der Martinskirche in Rohrbach überliefert sein. Da

111 May, Untersuchungen, S. 83-119.
112 May, Untersuchungen, S. 84-92; als Hinweis auf den noch laufenden

Landesausbau vgl. vor allem die Bemerkungen S. 84.

113 Vgl. Eggenberger/Rast Cotting/Ulrich-Bochsler, Rohrbach; Descoeu-
dres, Ürsenbach; Eggenberger/Gerber, Madiswil; Eggenberger/Rast,
Bleienbach.

114 May, Untersuchungen, S.84; vgl. Eggenberger/Rast Cotting/Ulrich-
Bochsler, Rohrbach, S. 31-32.

0 5 KM
1 ' I : Lim J

i Steinkirche 8. Jh

i Holzkirche 8./9. Jh.

Abb. 14: Das Landesausbaugebiet der Adalgozsippe an der Langeten
(Oberaargau) im 8./9. Jahrhundert mit archäologisch nachgewiesenen
Kirchen. Zentrum des Ausbaugebiets war Rohrbach (1) mit einer Martinskirche

aus Stein. Die Gründungskirchen der übrigen Siedlungen waren
Holzbauten: Ursenbach (2), Madiswil (3) und Bleienbach (4).

67



Abb. 15: Deggio, Gemeinde Quinto TL Die Kirche San Martino mit einer

Blendbogengliederung der Fassaden stammt aus dem Hochmittelalter; sie

hatte eine frühmittelalterliche Vorgängerin.

Madiswil und Ursenbach und vermutlich auch Bleienbach
im Ausbaugebiet der Adalgozsippe lagen, ist es naheliegend
anzunehmen, dass auch die Kirchen in diesen Siedlungen
von Angehörigen der Adalgozfamilie gegründet wurden.
In der Vorhalle der ältesten Kirche von Rohrbach konnten

mehrere Bestattungen beobachtet werden, die als Stifter-

beziehungsweise als Gründergräber zu deuten sind
(Abb. 13).115 Es dürfte sich dabei um Angehörige der
Adalgozfamilie handeln. Diese prominent situierten Gräber sind
eine Bestätigung der vermuteten Zentrumsfunktion Rohrbachs

im Ausbaugebiet, welche darüber hinaus auch in der
Steinbauweise dieser Kirche zum Ausdruck kommt. Denn
wo der Steinbau und der Holzbau bei Kirchen gleicher Zeitstufe

nebeneinander auftreten wie im vorliegenden Fall,
wird man den Steinbau in der Repräsentationshierarchie
höher einzustufen haben als den Holzbau.

Deggio (Gemeinde Quinto TI)
In Deggio, am alten Säumerweg Strada Alta am nördlichen
Hang der Leventina gelegen, steht auf über 1200 m ü.M.
die Kirche San Martino (Abb. 15). Der Weiler Deggio
gehört zur Gemeinde Quinto, deren Kernsiedlung mit der
Pfarrkirche im Talboden von Ambri-Piotta liegt. San Martino

diente der geistlichen Versorgung der am Hang gelegenen

Streusiedlungen.
Bei der heutigen Kirche handelt es sich um einen

Rechtecksaal mit eingezogenem, nahezu quadratischem Sanktuarium,

das mit einer Tonne gewölbt ist.116 Das Sanktuarium
ebenso wie die der Strasse zugewandte Südfassade des Schif¬

fes zeigen eine Gliederung mit flachen Blendbogen, ähnlich
wie sie die Martinskirchen in Chur und Cazis aufweisen. Es

scheint, dass auch die fensterlose Nordwand des Schiffes,
deren Fassade keine Blendbogen aufweist, zum ursprünglichen

Baubestand der Kirche gehört. Unbekannt ist die
ursprüngliche Westausdehnung des Kirchenschiffes; der heutige

Westabschluss mit dem Turm ist neuzeitlich.
Eine Aufreihung von Blendbogen an Kirchenfassaden

wie in Deggio oder in Chur und Cazis hat ihren Ursprung
im spätantiken Norditalien (Mailand, Ravenna). Deshalb
ist es wenig erstaunlich, dass das Spektrum der bisher
vorgeschlagenen Datierungen für San Martino in Deggio vom
8. bis ins 13. Jahrhundert reicht.117 Im Jahr 2008 wurden in
der Kirche archäologische sowie dendrochronologische
Untersuchungen durchgeführt,118 welche deren Datierung
näher einzugrenzen vermochten. Demnach dürfte die
bestehende Kirche im 11. oder sogar erst im 12. Jahrhundert
entstanden sein. Sie hatte jedoch einen einfachen Rechtecksaal

als Vorgängerbau, der im ersten Jahrtausend entstanden
ist, so dass das Martinspatrozinium in Deggio mutmasslich
ins Frühmittelalter zurückreicht.

Saint-Maurice VS
Ein etwas anderes Narrativ der Martinsverehrung verbindet
sich mit der Abbaye de Saint-Maurice, die im Frühmittelalter
als eines der bedeutendsten und einflussreichsten Klöster im
burgundisch-fränkischen Raum galt. Das Kloster wurde an
der Stelle erbaut, wo die vom heiligen Mauritius angeführte
Thebäische Legion Ende des 3. Jahrhunderts ihren Märtyrertod

erlitt, weil sie sich angeblich geweigert hatte, den
heidnischen Kaiserkult zu vollziehen. Hundert Jahre später,
Ende des 4. Jahrhunderts, soll Theodor, der erste Bischof
im Wallis, die Gebeine der Märtyrer aufgefunden und
würdevoll bestattet haben. Über den Gebeinen liess er einen
stattlichen Kirchenbau errichten - in der Überlieferung ist
von einer Basilika die Rede -, wo sich eine kleine Schar von
Klerikern um den einsetzenden Pilgerbetrieb kümmerte.
Dies jedenfalls berichtet eine Schrift des Eucherius, Bischof

115 Borgolte, Stiftergrab und Eigenkirche, S.34.

116 Gilardoni, Romanico, S. 503-506; Wallnöfer, Deggio.

117 Sennhauser, Katalog A 29; Magni, Capelle ad abside quadra, S. 51,
Anm. 3.

118 Vgl. Cardani Vergani, Quinto-Deggio; Cardani Vergani, L'oratorio di
San Martino.

68



von Lyon, um die Mitte des 5. Jahrhunderts.119 Im Jahr 515
soll der burgundische König Sigismund an dieser Stelle ein
Kloster gegründet haben.120

Es gibt bezüglich der Historizität der hier knapp
dargestellten Ereignisse einige Ungereimtheiten.121 Im
kulturgeschichtlichen Kontext relevant ist jedoch nicht in erster
Linie die Zuverlässigkeit der Überlieferung hinsichtlich der
Thebäischen Legion und der Auffindung ihrer Gebeine,
sondern die Wirkungsgeschichte des Narrativs, die sich darin

zeigt, dass Saint-Maurice als das älteste Kloster im
lateinischen Westen und die Verehrung des heiligen Mauritius
bis auf den heutigen Tag fortdauern.122 Um die Thebäische

Legion haben sich verschiedene Legenden gebildet, etwa
jene der Märtyrer Felix und Regula in Zürich oder der
heiligen Verena in Zurzach. Eine weitere Geschichte dreht sich

um den heiligen Martin.
Ein 1612 im französischen Tours, dem einstigen

Bischofssitz des heiligen Martin, herausgegebenes Brevier
berichtet von einem Besuch Martins in Saint-Maurice, wohin
er sich zur Verehrung der Gebeine der Thebäischen Legion
begeben habe. Nachdem er vergeblich um Reliquien der

Heiligen nachgesucht hatte, bat er Gott im Gebet um einige
Tropfen des Märtyrerblutes, mit dem der Boden hier einst
in reichem Masse getränkt worden sei. Mit einem Messerchen

hob er etwas Erde auf und stiess dabei auf das Blut der

Märtyrer, das er in Fläschchen abfüllte.123 Eines davon soll
der Uberlieferung nach die Sardonyx-Vase sein, die heute
als eines der Prunkstücke im Klosterschatz von Saint-Maurice

aufbewahrt wird (Abb. 16).124 Das Gefäss aus Sardonyx,
einem in der Antike als Heil- und Schutzstein bekannten
Halbedelstein, wurde im 1. Jahrhundert vor Christus
hergestellt und mit mythologischen Reliefdarstellungen verse-

119 Vgl. Eucherius, Thebäische Legion; siehe Chevalley/Roduit, Naissance
du culte; Antonini, Archéologie.

120 Theurillat, L'Abbaye, S. 30-84, 100-103.

121 Vgl. dazu verschiedene Beiträge in: Mauritius und die Thebäische Le¬

gion.

122 Vgl. die umfangreiche Publikation zum 1500-Jahr-Jubiläum 2015:
L'abbaye.

123 Auberson/Descœudres/Keck/Stockli, Vérolliez, S. 413; vgl. Descœu-
dres, Richtstätte.

124 Bouffard, Trésor, S. 67-71, 189; Mariaux, Vase.

125 Die Datierung der Goldschmiedearbeiten ist umstritten (Mariaux,
Vase, S. 106).

hen. Im Frühmittelalter hat man es mit einer Manschette
und einem Fuss aus Gold, Email, Edelsteinen und Perlen

ergänzt.125 Mit diesen Goldschmiedearbeiten hat das antike,
in seiner Art möglicherweise unerkannte heidnische Gefäss

im sakralen Kontext des Klosterschatzes zweifellos eine
markante Bedeutungssteigerung erfahren, die man mit der
erwähnten lokalen Martinslegende in Verbindung bringen
möchte, auch wenn diese erst erheblich später in schriftlicher

Form fassbar wird.
In der Flur Vérolliez, etwas ausserhalb der Abtei, wird

bis heute eine massive Steinplatte als Hinrichtungsstätte
der Thebäischen Legion verehrt. Der Ort wird seit dem

Abb. 16: Abtei Saint-Maurice VS. Die so genannte Martinsvase im
Klosterschatz ist ein Sardonyxgefäss mit antiker Reliefgestaltung. Im Frühmittelalter

wurden ihm ein Standfuss und eine Manschette in kostbarer
Goldschmiedearbeit angefügt (Gesamthöhe: 22.3cm).

69



Frühmittelalter mit einem Erinnerungsmal ausgezeichnet.
Es handelt sich dabei um eine Situation ähnlich wie in
Zürich, wo die Richtstätte der Heiligen Felix und Regula
nachträglich durch die Wasserkirche ausgezeichnet wurde.126

Gemäss der Uberlieferung war es in Vérolliez, wo der heilige
Martin nach dem Blut der Märtyrer gegraben hatte. Der
moderne Flurname Vérolliez leitet sich von der im Frühmittelalter

überlieferten Bezeichnung in virorum fletu ab, was
so viel bedeutet wie der Ort der Wehklage um die Männer,
gemeint sind die Märtyrer der Thebäischen Legion.127

Bei archäologischen Ausgrabungen 1982 in der heute
barocken Chapelle desMartyrssind zwei Vorgängeranlagen zum
Vorschein gekommen, eine ältere aus dem Frühmittelalter
sowie ein spätmittelalterlicher Kirchenbau. Der Weihebrief
dieser jüngeren, 1290 geweihten Kapelle hat sich erhalten.
Er gibt neben dem heiligen Mauritius und seinen Gefährten
der Thebäischen Legion den heiligen Martin {beatus Marti-
nus confessor) als Patron an.128 Wenn an diesem Kultort, wo
der Richtstein der Märtyrer der Thebäischen Legion verehrt
wird, ein Mitpatron, eben Sankt Martin, erscheint, so muss
dieser eine besondere Bedeutung für den Ort gehabt haben.

Bei den Ausgrabungen in der Kapelle wurde eine Münze
des 12. Jahrhunderts gefunden, welche in der Umschrift
«SANCTUS MARTINUS» nennt und in Tours geschlagen
worden war.129 Die älteste historische Nachricht von einem
Besuch des heiligen Martin in Saint-Maurice reicht ebenfalls
ins 12. Jahrhundert zurück. In der Abtei wird jedes Jahr am
Martinsfest am 11. November vor dem offenen Reliquiar des

heiligen Mauritius eine Votivmesse gelesen. Ältere
Reliquienverzeichnisse des Klosters erwähnen neben der Sardonyx-
Vase ein Messerchen, mit dem Martin nach dem Blut der

Märtyrer gegraben haben soll, doch ist dieses Messerchen

angeblich im Jahr 1693 bei einem Brand zerstört worden.130

Die erstaunlich dichte Überlieferung zum heiligen Martin

im Umfeld der Abtei Saint-Maurice wird durch Zeugnisse

aus Tours, dem einstigen Bischofssitz Martins, ergänzt.
Der 394 verstorbene Bischof und Biograf des heiligen Martin

Gregor von Tours berichtet, dass in der Kathedrale von
Tours «seit alters her» Reliquien der Thebäischen Märtyrer
aufbewahrt werden, und gemäss einem Martyrologium
hatte der heilige Martin immer ein Fläschchen mit dem Blut
der Thebäischen Märtyrer um den Hals getragen.131 Es

bestand offensichtlich eine enge Verbindung zwischen den

Heiligen Mauritius und Martin, wie sie auch in der erwähnten

Altarkonstellation auf beiden Seiten des Kreuzaltares in
der Kirche des St. Galler Klosterplanes zum Ausdruck
kommt (vgl. Abb. 3).

Fazit

Die verschiedenen Lebensbeschreibungen des heiligen
Martin lassen eine gewisse Ambivalenz erkennen. Da ist der
barmherzige wohltätige Heiler und «Apostel der
Landbevölkerung», der auch als Bischof die bescheidene Lebensweise

eines Mönchs beibehält, wie ihn Sulpicius Severus
darstellt. Aufder andern Seite steht der Soldatenheilige, der
mit harter Hand gegen Tempel und Götzen vorgeht und
hoch zu Ross als Beschützer des fränkischen Reiches auftritt
- so bei Gregor von Tours und in späteren bildlichen
Darstellungen.

Als Patron von König und Reich wurde Sankt Martin seit
dem Frühmittelalter auch in unseren Gegenden verehrt.
Erstes sicheres Zeugnis dafür ist die Weiheinschrift einer
Martinskirche in Windisch, welche bis heute allerdings
nicht identifiziert werden konnte. Alter nach Ausweis der
archäologischen Befunde ist eine erste Kirche in Zillis,
mutmasslich eine der frühen ländlichen Taufkirchen in unserem
Land, wo freilich das Martinspatrozinium erst 940 überliefert

ist. Im vorliegenden Fall von besonderem Interesse ist
der Umstand, dass in Zillis ein heidnischer Kultplatz archäologisch

nachgewiesen werden konnte, der im 6. Jahrhundert
gewaltsam zerstört und zugeschüttet wurde. Dabei kam ein
33-jähriger Mann - der Priester des Heiligtums? - zu Tode,
so dass man sich fragt, ob hier der Furor des Patrons der
ersten Christen am Ort wirksam war.

Martinskirchen finden sich im Frühmittelalter entlang
von Verkehrsachsen, etwa von Passstrassen, an denen das

fränkische Reich ein besonderes Interesse hatte. Martinskirchen

sind aber auch in Gebieten des Landesausbaus
auszumachen, wo neue Siedlungen angelegt wurden, und es waren

vielfach die Zentren dieses Landesausbaus (Schwyz,
Altdorf, Rohrbach), wo dem heiligen Martin geweihte
Kirchen errichtet wurden.

Ein spezielles Narrativ des heiligen Martin von Tours
verbindet sich mit der Abtei Saint-Maurice im Unterwallis.

126 Auberson/Descceudres/Keck/Stöckli, Verolliez, S.409-413.

127 Descœudres, Richtstätte, S. 348-349.

128 Text bei Auberson/Descoeudres/Keck/Stöckli, Verolliez, S. 417-418.

125 Auberson/Descceudres/Keck/Stöckli, Vérolliez, S.426 (cat. 9.1).

130 Mariaux, Trésor, S. 11-12, Abb 2; vgl. Auberson/Descœudres/Keck/
Stöckli, Vérolliez, S.413-415.

131 Auberson/Descœudres/Keck/Stôckli, Vérolliez, S. 413.

70



Im Klosterschatz wird ein kostbares Gefäss aus Sardonyx
aufbewahrt, das als «vase de saint Martin» gilt. Der
Uberlieferung nach soll Martin bei einem Besuch in Saint-Maurice

Blut der Thebäischen Märtyrer ausgegraben und in
Fläschchen abgefüllt haben, wovon sich angeblich diese

Sardonyx-Vase erhalten hat. Das antik-heidnische Gefäss
wurde im Frühmittelalter mit kostbaren Goldschmiedearbeiten

gewissermassen sakralisiert, deren Entstehung den

Zeitpunkt angeben könnte, da es mit dem heiligen Martin
in Verbindung gebracht wurde.

Wie die frühen Flandschriften, welche Lebensbeschreibungen

des heiligen Martin festhalten, sowie Kirchen mit
Martinspatrozinium stellt auch die in der Klostertradition
mit dem heiligen Martin in Verbindung gebrachte
Sardonyx-Vase von Saint-Maurice eine materialisierte und damit
für uns Heutige fassbare Form der frühmittelalterlichen
Martinsverehrung dar.

Quellen und Literatur

Gedruckte Quellen
Augustinus, Handarbeit

Augustinus, Die Handarbeit der Mönche (De opere monachorum),
in: Frühes Mönchtum im Abendland, Bd. 1: Lebensformen, eingeleitet,

übersetzt und erklärt von Karl Suso Frank, Zürich/München
1975, S. 39-106.

Bündner Urkundenbuch I
Bündner Urkundenbuch, bearb. von Elisabeth Meyer-Marthaler
und Franz Perret, Bd.I: 390-1199, Chur 1955.

Eucherius, Thebäische Legion
Gegenschatz Ernst, Der Bericht des Eucherius über das Martyrium
des hl. Mauritius und der «Thebäischen Legion», in: Neue Perspektiven.

Klassische Sprachen und Literaturen, 23/1989, S. 96-140
(deutsche Übersetzung S. 109-115)-

Gregor von Tours, Geschichten
Gregor von Tours, Zehn Bücher Geschichten, 2 Bde., aufgrund der
ÜbersetzungW[ilhelm] Giesebrechts neubearb. von RudolfBucher,
Darmstadt 1980 und 1990 (Ausgewählte Quellen zur deutschen
Geschichte des Mittelalters, Bd. 2).

Sulpicius Severus, Martinus
Sulpicius Severus, Das Leben des Martinus von Tours, in: Frühes
Mönchtum im Abendland, Bd. 2: Lebensgeschichten, eingeleitet,
übersetzt und erklärt von Karl Suso Frank, Zürich/München 1975,
S. 20-52.

Urkundenbuch St. Gallen I
Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen, bearb. von Hermann
Wartmann, Theil I: Jahr 700-840, Zürich 1863.

Wetti, Gallus
Wetti, Die Lebensgeschichte des heiligen Gallus, übersetzt von
Franziska Schnoor, in: Der heilige Gallus 612/2012. Leben -
Legende - Kult. Katalog zur Jahresausstellung in der Stiftsbibliothek
St. Gallen, St. Gallen 2011, S. 167-183.

Literatur
Antonini, Archéologie

Antonini Alessandra, Archéologie du site abbatial (des origines au
Xe siècle), in: L'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune 515-2015,
vol. 1: Histoire et archéologie, sous la direction de Bernard Anden-
matten et Laurent Ripart, Gollion 2015, S. 59-109.

Auberson/Descœudres/Keck/Stôckli, Vérolliez
Auberson Laurent/Descœudres Georges/Keck Gabriele/Stöckli
Werner, La chapelle des Martyrs à Vérolliez, in: Vallesia, 52/1997,
S. 335-434.

Berschin, Literaturdenkmal
Berschin Walter, Der St. Galler Klosterplan als Literaturdenkmal,
in: Studien zum St. Galler Klosterplan II, hg. von Peter
Ochsenbein/Karl Schmuki, St. Gallen 2002 (Mitteilungen zur vaterländischen

Geschichte, Bd. 52), S. 107-150.
Bonnet, Habitat

Bonnet Charles, Habitat des premiers clercs dans le groupe épisco-
pal de Genève, in: Wohn- und Wirtschaftsbauten frühmittelalterlicher

Klöster. Acta, hg. von Hans RudolfSennhauser, Zürich 1996

(Veröffentlichungen des Instituts für Denkmalpflege an der ETH
Zürich, Bd. 17), S. 11-16.

Borgolte, Stiftergrab und Eigenkirche
Borgolte Michael, Stiftergrab und Eigenkirche. Ein Begriffspaar der
Mittelalterarchäologie in historischer Kritik, in: Zeitschrift für
Archäologie des Mittelalters, 13/1985, S. 27-38.

Bouffard, Trésor
Bouffard Pierre, Saint-Maurice d'Agaune. Trésor de l'Abbaye,
Genève 1974.

Brem/Bürgi/Roth-Rubi, Arbon
Brem Hansjörg/Bürgi Jost/Roth-Rubi Kathrin, Arbon - Arbor
Felix. Das spätrömische Kastell, Frauenfeld 1992 (Archäologie im
Thurgau, Bd. 1).

Brunner, Martinsvita
Brunner Karl, Zum späteren Geschick: Die Martinsvita im Kloster
St. Gallen, in: Schedl Barbara, Der Plan von St. Gallen. Ein Modell
europäischer Klosterkultur, Wien/Köln/Weimar 2014, S. 113-121.

Büttner/Müller, Frühes Christentum
Büttner Heinrich/Müller Iso, Frühes Christentum im schweizerischen

Alpenraum, Einsiedeln/Zürich/Köln 1967.
Cardani Vergani, L'oratorio di San Martino

Cardani Vergani Rossana, Ricerche archeologiche in Cantone Ti-
cino nel 2010, Quinto. L'oratorio di San Martino a Deggio, in:
Bolletino dell'Associazione archeologica ticinese, 23/2011, S.28-
31.

Cardani Vergani, Quinto-Deggio
Cardani Vergani Rossana, Quinto-Deggio TI: oratorio di San Martino,

in: Jahrbuch Archäologie Schweiz, 92/2009, S. 330-331.

71



Cavelti/Wiemann/Hügi, Neolithikum und Bronzezeit
Cavelti Thomas/Wiemann Philipp/Hiigi Ursula, Neolithikum und
Bronzezeit, in: Geschichte des Kantons Schwyz, Bd. 1 : Zeiten und
Räume. Frühzeit bis 1350, Zürich 2012, S. 75-97.

Chevalley/Roduit, Naissance du culte
Chevalley Eric/Roduit Cédéric, La naissance du culte des saints

d'Agaune et les premiers textes hagiographiques, in: L'abbaye de

Saint-Maurice d'Agaune 515-2015, vol. 1: Histoire et archéologie,
sous la direction de Bernard Andenmatten und Laurent Ripart,
Gollion 2015, S. 33-57.

Descœudres, Gebärden
Descœudres Georges, Gebärden des Todes, in: Georges-Bloch-
Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich,
6/1999, S. 7-29.

Descœudres, Karolingische Klosteranlagen
Descœudres Georges, Karolingische Klosteranlagen im archäologischen

Befund oder: Die Suche nach einer geeigneten Form, in:
Benedikt von Nursia und Benedikt von Aniane. Karl der Grosse

und die Schaffung des «Karolingischen Mönchtums», hg. von
Jakobus Kaffanke, Beuron 2016 (Weisungen der Väter, Bd.26),
S. 82-107.

Descœudres, Richtstätte
Descœudres Georges, Die Richtstätte der Thebäischen Legion als

sekundärer Kultplatz, in: Mauritius und die Thebäische Legion -
Saint Maurice et la légion Thébaine. Akten des internationalen
Kolloquiums Freiburg, Saint-Maurice, Martigny, 17.-20. September

2003, hg. von Otto Wermelinger/Philippe Bruggisser/Beat Näf/
Jean-Michel Roessli, Fribourg2005 (Paradosis, Bd.49), S. 343-358.

Descœudres, Ursenbach
Descœudres Georges, Ursenbach, Kirche. Rettungsgrabungen
1992, in: Archäologie im Kanton Bern. Fundberichte und Aufsätze,
5A/2004, S. 150-153.

Descœudres, Von heiligen Inseln
Descœudres Georges, Von heiligen Inseln und einem Inselheiligen:
Die Ufnau und die Lützelau im Zürichsee, in: Meisterwerke im
Kanton Schwyz, Bd. 1 : Von der Frühzeit bis zur Gegenreformation,
hg. von Markus Bamert/Markus Riek, Wabern/Bern 2004, S. 32-
39.

Descœudres/Carigiet, St. Martin in Chur
Descœudres Georges/Carigiet Augustin, Archäologische Untersuchungen

an der Kirche St. Martin in Chur, in: Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, 47/1990,
S. 261-284.

Dierkens, Taufe
Dierkens Alain, Die Taufe Chlodwigs, in: Die Franken. Wegbereiter

Europas. Vor 1500 Jahren: König Chlodwig und seine Erben,
Ausstellungskatalog Reiss-Museum Mannheim, Bd. 1, Mannheim/
Mainz 1996, S. 183-191.

Duft, Geschichte
Duft Johannes, Aus der Geschichte des St. Galler Klosterplanes, in:
Reinhardt Hans, Der St. Galler Klosterplan, in: Neujahrsblatt/Historischer

Verein des Kantons St. Gallen, 92/1952, S. 36-39.
Eggenberger/Gerber, Madiswil

Eggenberger Peter/Gerber Markus, Archäologische Ausgrabungen

in der Kirche von Madiswil, in: Jahrbuch des Oberaargaus, 33/1990,
S. 197-204.

Eggenberger/Rast, Bleienbach

Eggenberger Peter/Rast Monique, Archäologische Untersuchungen
in der Kirche Bleienbach, in: Jahrbuch des Oberaargaus, 26/1983,
S. 83-105.

Eggenberger/Rast Cotting/Ulrich-Bochsler, Rohrbach

Eggenberger Peter/Rast Cotting Monique/Ulrich-Bochsler Susi,
Rohrbach, Reformierte Pfarrkirche. Ergebnisse der archäologischen
Grabungen von 1982, Bern 1988.

Ewald, Kirchen im Baselbiet
Ewald Jürg, Kirchen und Kirchengrabungen im Baselbiet. Ein Beitrag

zur Geschichte der Kirchen-Landschaft der Nordwestschweiz
im Mittelalter, in: Methoden und Perspektiven der Archäologie des

Mittelalters. Tagungsberichte zum internationalen Kolloquium
vom 27.-30. September 1989 in Liestal (Schweiz), hg. von Jürg
Tauber, Liestal 1991 (Archäologie und Museum, Bd. 20), S. 57-84.

Ewig, Martinskult
Ewig Eugen, Der Martinskult im Frühmittelalter, in: Ewig Eugen,
Spätantikes und fränkisches Gallien. Gesammelte Schriften (1952—

1973), Bd. 2, hg. von Hartmut Atsma, München 1979 (Beihefte
der Francia, Bd. 32), S. 371-392.

Farner, Graubünden
Farner Oskar, Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden
auf ihre Bedeutung für die Erforschung der ältesten Missions-Geschichte

der Schweiz untersucht, München 1925.
Flachenecker, Patrozinienforschung

Flachenecker Helmut, Patrozinienforschung in Deutschland, in:
Concilium medii aevi, 2/1999, S. 145-163.

Fontaine, Martyr militaire
Fontaine Jacques, Sulpice Sévère a-t-il travesti saint Martin en martyr

militaire?, in: Analecta Bollandiana, 81/1963, S. 31-58.
Frank, Martin von Tours

Frank Karl Suso, Martin von Tours und die Anfänge seiner Verehrung,

in: Martin von Tours. Ein Heiliger Europas, hg. von Werner
Gross/Wolfgang Urban, Ostfildern 1997, S. 21-62.

Franz/Nösler, Geköpft und gepfählt
Franz Angelica/Nösler Daniel, Geköpft und gepfählt. Archäologen
auf der Jagd nach den Untoten, Darmstadt 2016.

Fuchs, Chur
Fuchs Karin, Historischer Städteatlas: Chur, Zürich 2011.

Fuchs/Descœudres, Frühes und hohes Mittelalter
Fuchs Karin/Descœudres Georges, Frühes und hohes Mittelalter,
in: Geschichte des Kantons Schwyz, Bd. 1: Zeiten und Räume.
Frühzeit bis 1350, Zürich 2012, S. 131-189.

Gauss, Baselland
Gauss Karl, Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland, in: Basler

Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, 2/1903,
S. 122-162.

Genesis, Archäologie der Angst
Genesis Marita, Archäologie der Angst. Apotropäische Praktiken auf
den Richtstätten des Mittelalters und der Neuzeit als Zeichen von
Aberglauben, in: Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für
Archäologie des Mittelalters und der Neuzeit, 31/ 2018, S. 123-134.

72



Gilardoni, Romanico
Gilardoni Virgilio, Il romanico. Catalogo dei monumenti nella

Repubblica e cantone del Ticino, Bellinzona 1967 (Arte e monumenti

délia Lombardia prealpina, Bd. 3).
Glauser, Entstehung Pfarreien

Glauser Thomas, Die Entstehung der zugerischen Pfarreien, in:
Eggenberger Peter/Glauser Thomas/Hofmann Toni, Mittelalterliche

Kirchen und die Entstehung der Pfarreien im Kanton Zug, Zug
2008 (Kunstgeschichte und Archäologie im Kanton Zug, Bd. 5),
S. 15-37.

Gross/Urban, Martin von Tours
Gross Werner/Urban Wolfgang (Hgg.), Martin vonTours. Ein
Heiliger Europas, Ostfildern 1997.

Gruber, Gotteshäuser des alten Tessin
Gruber Eugen, Die Gotteshäuser des alten Tessin: IV. Kulte, in:
Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte, 33/1939, S. 177—

232.
HLS

Historisches Lexikon der Schweiz, 13 Bde., Basel 2002-2013.
Hoffmann, Klosterplan

Hoffmann Volker, Der St. Galler Klosterplan - einmal anders
gesehen, in: Studien zum St. Galler Klosterplan II, hg. von Peter
Ochsenbein/Karl Schmuki, St. Gallen 2002 (Mitteilungen zur vaterländischen

Geschichte, Bd. 52), S. 299-306.
Horat, Ein kriegerischer Heiliger

Horat Erwin, Ein kriegerischer Heiliger mit sozialem
Verantwortungsgefühl. Der hl. Martin auf Schwyzer Staatsaltertümern, in:
Meisterwerke im Kanton Schwyz, Bd. 1: Von der Frühzeit bis zur
Gegenreformation, hg. von Markus Bamert/Markus Riek, Wabern/
Bern 2004, S. 192-195.

Huber, Bibliographie
Huber Florian, Bibliographie zum karolingischen Klosterplan von
St. Gallen, in: Studien zum St. Galler Klosterplan II, hg. von Peter

Ochsenbein/Karl Schmuki, St. Gallen 2002 (Mitteilungen zur
vaterländischen Geschichte, Bd. 52), S. 333-350.

Jecklin-Tischhauser, Tomils
Jecklin-Tischhauser Ursina, Tomils, Sogn Murezi. Kirchliches und
herrschaftliches Zentrum im frühmittelalterlichen Churrätien,
Dissertation Universität Zürich, Chur 2017.

Jecklin, St. Martinskirche
Jecklin Fritz, Die Geschichte der St. Martinskirche. Festschrift,
Chur 1918.

Kaiser, Churrätien
Kaiser Reinhold, Churrätien im frühen Mittelalter, Basel 2008 (2.
Auflage).

KdM GR V
Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd.V: Die Täler
am Vorderrhein, II. Teil: Schams, Rheinwald, Avers, Münstertal,
Bergeil, von Erwin Poeschel, Basel 1943 (Die Kunstdenkmäler der
Schweiz, Bd. 14).

KdM GR VII
Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. VII: Chur und
der Kreis fünf Dörfer, von Erwin Poeschel, Basel 1948 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 20).

KdM SZ I.I NA
Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Neue Ausgabe, Bd. I.I:
Der Bezirk Schwyz: der Flecken Schwyz und das übrige
Gemeindegebiet, von André Meyer, Basel 1978 (Die Kunstdenkmäler der
Schweiz, Bd. 65).

KdM SZ III.I NA
Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz. Neue Ausgabe, Bd. III.I:
Der Bezirk Einsiedeln I: Das Benediktinerkloster Einsiedeln, von
Werner Oechslin und Anja Buschow Oechslin, Bern 2003 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 100).

Kessler, Lützelau
Kessler Josef, Archäologische Sondiergrabungen auf der Insel
Lützelau Ende Mai bis anfangs Juni 1964, in: MHVS, 59/1966,
S. 151-158.

Kessler-Mächler, St. Martin in Schwyz
Kessler-Mächler Josef, Archäologische Grabungen in der Pfarrkirche

St. Martin in Schwyz, in: MHVS, 66/1974, S. 31-93.
Kimpel, Martin von Tours

Kimpel Sfabine], Martin von Tours, in: Lexikon der christlichen
Ikonographie, Bd. 7, hg. von Wolfgang Braunfels, Freiburg i. Br.

1990, Sp. 572-581.
Küng, Karolingische Pfalz

Küng Fabian, Der König blickt zur Limmat. Die Befunde zur
karolingischen Pfalz auf dem Zürcher Lindenhof, in: Stadt Zürich:
Archäologie und Denkmalpflege 2006-2008, Zürich 2008, S. 24-
27.

L'abbaye
L'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune 515-2015, 2 vols., Gollion
2015.

LACL
Lexikon der antiken christlichen Literatur, hg. von Siegmar Döpp/
Wilhelm Geerlings, Freiburg i. Br./Basel/Wien 2002 (3. Auflage).

LexMA
Lexikon des Mittelalters, 9 Bde., München/Zürich 1980-1998.

Liver/Rageth, Neue Beiträge
Liver Alfred/Rageth Jürg, Neue Beiträge zur spätrömischen
Kulthöhle von Zillis - die Grabungen von 1994/95, in: Zeitschrift
für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, 58/2001,
S. 111-126.

Lüdin, Dorfkirche Windisch
Lüdin Oskar, Die Ausgrabungen von 1964 in der Dorfkirche Windisch

I: Bericht des Grabungsleiters, in: Jahresbericht der Gesellschaft

Pro Vindonissa 1964, S. 15-31.
Magni, Capelle ad abside quadra

Magni Maria Clotilde, Capelle ad abside quadra anteriori al mille
nell'arco alpino, in: Bolletino délia società piemontese di archeolo-

gia e belle arti, n.s., 20/1966, SA7-63.
Mariani/Pasche, Dédicaces des églises

Mariani Paolo/Pasche Véronique, Les dédicaces des églises: [diocèses

de] Lausanne et Sion, in: Paravicini Bagliani Agostino/Felber
Jean-Pierre/Morerod Jean-Daniel/Pasche Véronique, Les pays
romands au Moyen Age, Lausanne 1997, S. 239-246.

Mariaux, Trésor
Mariaux Pierre Alain, Le trésor des origines à la fin du XIXe siècle,

73



in: L'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune 515-2015, vol. 2: Le trésor,
sous la direction de Pierre Alain Mariaux, Gollion 2015, S. 11-29.

Mariaux, Vase

Mariaux Pierre Alain, Vase dit de saint Martin, in: L'abbaye de

Saint-Maurice d'Agaune 515-2015, vol. 2: Le trésor, sous la direction

de Pierre Alain Mariaux, Gollion 2015, S. 102-107.
Martin, Frauengrab

Martin Max, Das Frauengrab 48 in der Pfarrkirche St. Martin von
Schwyz, in: MHVS, 66/1974, S. 139-152.

Martin, Kastellstädte
Martin Max, Die alten Kastellstädte und die germanische Besiedlung,

in: Ur- und frühgeschichtliche Archäologie der Schweiz,
Bd. 6: Das Frühmittelalter, Basel 1979, S. 3—10.

Maurer, Konstanzer Bischöfe
Maurer Helmut, Die Konstanzer Bischöfe vom Ende des

6. Jahrhunderts bis 1206, Berlin 2003 (Germania sacra N.F.,
Bd. 14.2).

Mauritius und die Thebäische Legion
Mauritius und die Thebäische Legion - Saint Maurice et la légion
Thébaine. Akten des internationalen Kolloquiums Freiburg, Saint-
Maurice, Martigny, 17.-20. September 2003, hg. von Otto Wer-
melinger/Philippe Bruggisser/Beat Näf/Jean-Michel Roessli, Fri-
bourg 2005 (Paradosis, Bd. 49).

May, Untersuchungen
May Ulrich, Untersuchungen zur frühmittelalterlichen Siedlungs-,
Personen- und Besitzgeschichte anhand der St. Galler Urkunden,
Bern/Frankfurt a. M. 1976 (Geist und Werk der Zeiten, Bd. 46).

Müller, Altar-Tituli
Müller Iso, Die Altar-Tituli des Klosterplanes, in: Studien zum
St. Galler Klosterplan, hg. von Johannes Duft, St. Gallen 1962
(Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte, Bd. 42), S. 129-176.

Müller, Klostergeschichte
Müller Iso, Disentiser Klostergeschichte. Erster Band: 700-1512,
Einsiedeln/Köln 1942.

Müller, Martinspatrozinium
Müller Iso, Das Martinspatrozinium von Schwyz, in: MHVS,
66/1974, S. 1-2.

Müller, Rätische Pfarreien
Müller Iso, Die rätischen Pfarreien des Frühmittelalters, in:
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 12/1962, S. 449-497.

Nay, St. Martin in Zillis
Nay Marc Antoni, St. Martin in Zillis, Bern 2008 (Schweizerische
Kunstführer, Nr. 835).

Nüscheler, Gotteshäuser im Kanton Schwyz
Nüscheler Arnold, Die Gotteshäuser der Schweiz: historisch-antiquarische

Forschungen. Bisthum Constanz. Archidiakonat Aargau.
Dekanat Luzern, Teil 2, Kanton Schwyz, in: Der Geschichtsfreund,
45/1890, S.285-336.

Ornamenta Ecclesiae

Ornamenta Ecclesiae. Kunst und Künstler der Romanik. Katalog
zur Ausstellung des Schnütgen-Museums in der Josef-Haubrich-
Kunsthalle, 3 Bde., hg. von Anton Legner, Köln 1985.

Peyer, Frühgeschichte
Peyer Hans Conrad, Zur Frühgeschichte der Ufenau und der Kir¬

chen am oberen Zürichsee, in: Mitteilungen der Antiquarischen
Gesellschaft in Zürich, 43/1965, S. 30-45.

Pfister, Kirchengeschichte
Pfister Rudolf, Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 1 : Von den
Anfängen bis zum Ausgang des Mittelalters, Zürich 1964.

Prinz, Frühes Mönchtum
Prinz Friedrich, Frühes Mönchtum im Frankenreich. Kultur und
Gesellschaft in Gallien, den Rheinlanden und Bayern am Beispiel
der monastischen Entwicklung (4. bis 8. Jahrhundert), Darmstadt
1988 (2. Auflage).

Rageth, Spätrömischer Kultplatz
Rageth Jiirg, Ein spätrömischer Kultplatz in einer Höhle bei Zillis,
in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte,
51/1994, S. 141-171.

Ringholz, Verzeichnis der Reliquien und Altäre
Ringholz Odilo OSB, Das älteste Verzeichnis der Reliquien und
Altäre in der Stiftskirche zu Einsiedeln, in: Anzeiger für schweizerische

Geschichte, NF 8, 1898, S. 11-16.
Ristow, Sankt Martin

Ristow Sebastian, Sankt Martin - ein Römer der Spätantike, in:
Credo. Christianisierung Europas im Mittelalter, Bd. 1: Essays, hg.
von Ch. Stiegemann/M. Kroker/W. Walter, Petersberg 2013,
S. 182-191.

Rouche, Bedeutung
Rouche Michel, Die Bedeutung der Taufe Chlodwigs, in: Die Franken.

Wegbereiter Europas. Vor 1500 Jahren: König Chlodwig und
seine Erben, Ausstellungskatalog Reiss-Museum Mannheim, Bd. 1,

Mannheim/Mainz 1996, S. 192-199.
Ruoff, Klösterli

Ruoff Ulrich, Das Klösterli St. Martin auf dem Zürichberg, in:
Zürcher Denkmalpflege, 9. Bericht, 3. Teil 1969-1979, Zürich
1989, S. 30-33.

Schedl, Plan von St. Gallen
Schedl Barbara, Der Plan von St. Gallen. Ein Modell europäischer
Klosterkultur, Wien/Köln/Weimar 2014.

Schnyder, Beata-Familie
Schnyder Hans, Bemerkung zur Genealogie der Beata-Familie, in:
Der Geschichtsfreund, 122/1969, S. 5-11.

Schwarz, Faltung
Schwarz Dietrich, Zur ehemaligen Faltung des St. Galler Kloster-
planes, in: Reinhardt Hans, Der St. Galler Klosterplan, in:
Neujahrsblatt/Historischer Verein des Kantons St. Gallen, 92/1952,
S. 34-35.

Seifert, St. Martin
Seifert Hans, Archäologische Untersuchungen an der Kirche
St. Martin in Chur, in: Archäologie in Graubünden. Funde und
Befunde. Festschrift zum 25-jährigen Bestehen des Archäologischen

Dienstes Graubünden, Chur o.J. [1992], S. 304-308.
Sennhauser, Einsiedler Klosterbauten

Sennhauser Hans Rudolf, Die älteren Einsiedler Klosterbauten.
Beobachtungen und Überlegungen aus heutiger Sicht, in: Einsid-
lensia. Gedenkschrift zum 100. Geburtstag von Linus Birchler
1893-1967 (Veröffentlichungen des Instituts für Denkmalpflege
an der Eidgenössischen Technischen Hochschule Zürich 13.2),
Zürich 1993, S. 49-134.

74



Sennhauser, Katalog
Sennhauser Hans Rudolf, Katalog der frühchristlichen und
frühmittelalterlichen kirchlichen Bauten in der Diözese Chur und in
den nördlich und südlich angrenzenden Landschaften (A1-A125),
in: Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet von der Spätantike bis
in ottonische Zeit, Bd. 1, hg. von Hans Rudolf Sennhauser, München

2003 (Bayerische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist.
Klasse, Abhandlungen N.F., Bd. 123), S. 43-221.

Sennhauser, Martinskapelle in Cazis
Sennhauser Hans Rudolf, Bauphasen und Aufrissrekonstruktion
der Martinskapelle in Cazis, in: Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet

von der Spätantike bis in ottonische Zeit, Bd. 2, hg. von Hans
Rudolf Sennhauser, München 2003 (Bayerische Akademie der

Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Abhandlungen N.F., Bd. 123),
S. 731-740.

Sennhauser, Martinskirche
Sennhauser Hans Rudolf, Die Ausgrabungen in der Martinskirche
zu Schwyz 1965/66, in: MHVS, 66/1974, S.9-26.

Sennhauser, Solothurn
Sennhauser Hans Rudolf, St. Ursen - St. Stephan - St. Peter. Die
Kirchen von Solothurn im Mittelalter. Beiträge zur Kenntnis des

frühen Kirchenbaus in der Schweiz, in: Solothurn. Beiträge zur
Entwicklung der Stadt im Mittelalter. Kolloquium vom 13./14.
November 1987 in Solothurn, Zürich 1990, S. 83-219.

Steiner, Reginlind
Steiner Hannes, Genealogie der Herzogin Reginlind, in: Geschichte
des Kantons Zürich, Bd. 1 : Frühzeit bis Spätmittelalter, Zürich
1995, S. 138.

Studer, Byzanz in Disentis
Studer Walter, Byzanz in Disentis: die Reste einer plastisch
unterlegten Monumentalmalerei byzantinischer Provenienz des

8. Jahrhunderts aus dem Kloster Disentis: Schlüsselergebnisse der

Forschung, Zürich 2011.
Sulser, Marmorskulpturen

Sulser Walther, Die karolingischen Marmorskulpturen von Chur,
Chur 1980 (Schriftenreihe des Rätischen Museums Chur, Bd. 23).

Tanner, Benken und Lützelau
Tanner Alexander, Beiträge zur Frühgeschichte der Klöster Benken
und Lützelau im oberen Zürichsee, in: Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte, 63/1969, S. 1-38.

Theurillat, L'Abbaye
Theurillat Jean-Marie, L'Abbaye de Saint-Maurice d'Agaune. Des

origines à la réforme canoniale 515-830, in: Vallesia, 16/1954,
S. 1-127.

Trachsel, Römer
Trachsel Martin, Die Zeit der Römer, in: Geschichte des Kantons
Schwyz,Bd. 1 : Zeiten und Räume. Frühzeitbis 1350, Zürich 2012,
S. 111-129.

Tremp, Patrozinium
Tremp Ernst, Patrozinium, in: HLS, Bd. 9, Basel 2009, S. 576-577.

Trumm/Fellmann Brogli, Fingerring
Trumm Jürgen/Fellmann Brogli Regine, Ein frühchristlicher
Fingerring in Windisch mit Bemerkungen zur topographie chrétienne

von Vindonissa, in: Jahresbericht 2014 der Gesellschaft Pro Vin-
donissa, S. 21-36.

VKI
Vorromanische Kirchenbauten. Katalog der Denkmäler bis zum
Ausgang der Ottonen, hg. von Zentralinstitut für Kunstgeschichte,
bearb. von Friedrich Oswald/Leo Schäfer/Hans Rudolf Sennhauser,
München 1966-1971 (Nachdruck München 1990) (Veröffentlichungen

des Zentralinstituts für Kunstgeschichte in München,
Bd. 3/1).

VK II
Vorromanische Kirchenbauten. Katalog der Denkmäler bis zum
Ausgang der Ottonen, Nachtragsband, hg. von Zentralinstitut fur
Kunstgeschichte, bearb. von Werner Jacobsen/Leo Schäfer/Hans
Rudolf Sennhauser, München 1991 (Veröffentlichungen des

Zentralinstituts für Kunstgeschichte in München, Bd. 3/2).
Vogt, Lindenhof

Vogt Emil, Der Lindenhof in Zürich. ZwölfJahrhunderte
Stadtgeschichte auf Grund der Ausgrabungen 1937/38, Zürich 1948.

Wallnöfer, Deggio
Wallnöfer Pietro, San Martino di Deggio: eine mittelalterliche Kirche

an der Strada Alta, Lizentiatsarbeit Universität Zürich, Zürich
2003.

Windler, Gräberfeld von Elgg
Windler Renata, Das Gräberfeld von Elgg und die Besiedlung der
Nordostschweiz im 5 -7. Jh., Ziirich/Egg 1995 (Zürcher Denkmalpflege,

Archäologische Monographien, Bd. 13).

75




	Sankt Martin und seine Verehrung im Frühmittelalter im Gebiet der heutigen Schweiz

