Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 94 (2002)

Artikel: Einsiedler Marienverehrung am Vorabend der Reformation
Autor: Lustenberger, Othmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einsiedler Marienverehrung am Vorabend der Reformation!

P. Othmar Lustenberger

Am Vorabend der Reformation, zur Zeit, als Theophrastus
Bombastus Aureolus von Hohenheim, genannt Paracelsus,
in der Nihe der Teufelsbriicke am Pilgerweg nach Einsie-
deln das Licht der Welt erblickte, erlebte die Einsiedler
Marienverehrung oder allgemein die vom Stift Einsiedeln
betreute Einsiedler Wallfahrt einen absoluten Hohepunkt.
In den gleichen Jahrzehnten befand sich andererseits das
Stift Einsiedeln als Benediktinerkloster auf einem absolu-
ten Tiefpunkt und durchlebte seine dunkelste Zeit in sei-
ner bis dahin 500-jihrigen Geschichte.

Desolater Zustand des Klosters Ende des
15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts

Bald nach der Griindung des Klosters im Jahre 934 an der
Stelle, wo 861 der heilige Eremit Meinrad erschlagen wor-

den war, erlebte das junge Kloster eine erste Bliitezeit, die
bis ins 12. Jahrhundert dauerte.? Im 13. Jahrhundert kiin-

Vortrag bei der Jahresversammlung und der 6ffentlichen Tagung der
Schweizerischen Paracelsusgesellschaft: «Pilgern und Reisen. Paracel-
sus im Kontext der frithneuzeitlichen Mobilitit» am 11. November
2000 im Kloster Einsiedeln. Fiir die Drucklegung in den Mitteilun-
gen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz wurde der Vortrag
tiberarbeitet und erweitert.

2 Zur Geschichte des Klosters Einsiedeln und der Einsiedler Wallfahrt
bis zur Reformation: Ringholz, Geschichte, Bock, Einsiedeln, S. 13—
34; Holzherr, Einsiedeln, S. 4-26.

> Verwiesen sei auf die Klosterbrinde 1029, 1226, 1465 und 1509, auf
die Rechtshindel wegen der Vogteirechte iiber das Kloster, auf den
Marchenstreit und den Alten Ziirichkrieg mit ihren Folgen. Ringholz,
Geschichte, S. 57-58, 88, 430-31, 559-560 (Brinde), 344 (Vogtei)
224-227 (Marchenstreit), 383-389 (Alter Ziirichkrieg).

Die Anfinge dieser Entwicklung reichen vermutlich bis ins 11. Jahr-
hundert zuriick. «Das Stift Einsiedeln gehérte von seinen Anfingen an
bis in das erste Drittel des 16. Jahrhunderts hinein zu den Kléstern,
die nur Glieder hochadeliger [nobiles vel illustres], besonders freiherr-
licher Familien aufnahm. (...) Bevor man ein neues Mirglied in den
Konvent aufnahm, erkundigte man sich peinlich genau nach seinem
Geburtsstande, und oft genug mag das Kapitel gerade in der Zeit, in

digte sich ein langsamer Niedergang an, hervorgerufen
einerseits durch wirtschaftliche und politische Riickschli-
ge,” aber auch durch jene Entwicklung, die nur noch
Adelige von Geburt Aufnahme im Kloster Einsiedeln fin-
den liess.* Im ausgehenden Mittelalter galt Einsiedeln den
Ménchen ganz selbstverstindlich als «spital» des Adels, das
heisst als Versorgungsanstalt nachgeborener Adelssshne.
Dieser Stiftungszweck hatte Vorrang, auch gegeniiber der
Ordensregel des heiligen Benedikts.

Das Stift wurde mehr und mehr zu einer Pfriinde eini-
ger weniger, miteinander verwandter Adelsfamilien.® Dem-
entsprechend schrumpfte die Zahl der Ménche, und die
wenigen Konventualen pflegten unter sich die einzelnen
Amter wie Dekanat, Kustorei, Kellerei, Singerschule und
so weiter mit den dazu bestimmten Einkiinften zu vertei-
len, verbrauchten die Einkiinfte nach Belieben, wohnten
zuweilen abgesondert in einzelnen Hiusern, gingen nach
der Sitte jener Zeit auf die Jagd und erschienen selten beim
Gottesdienst, welchen die Kapline besorgen mussten.”

welcher wir jetzt stehen [Abt Peter II. von Wolhusen (1376 bis
1386/87)], sich bei der Priifung eines Kandidaten hauptsichlich mit
seiner Adelsprobe befasst haben.» Ringholz, Geschichte, S. 264, 428
429, 698 (= Wortlaut des von Papst Pius II. 1464 bestitigten Ge-
wohnheitsrechtes); Ochsner, Kloster und Religion, S. 5-8; Bingisser,
Paracelsus, S. 33-37.

5 Sieber, Adelskloster, S. 43

®  «Von den vier Konventualen des Abtes Gerold [von Hohensax 1452—
1480] waren drei mit ihm verwandt. Miiller, Geroldseck, S. 8,
Anm. 1.

7 Miiller, Geroldseck, S. 8

Miiller beruft sich auf Albrecht von Bonstettens 1494 erschienene
Beschreibung «Von der loblichen Stiftung des hochwirdigen gotzhus
Ainsideln unser lieben Frowen»: Darnach «sollent im gotzhaus sein
vier hoche dmpter: Ain tecchant sol des aptes gaistlichkeit regieren.
Item ayn senger sol zuo hochen tagen andern im chor vorsingen. /
Item ain custos zuo dem hailtum und den zierden. / Item ain kam-
merer sol sein syn pfleger und fiirmiinder der jungen herren. Item aber
sollend sein drey empter under den nichsten vieren: / Item zum ersten
ain gross keller. / Item ain portner. / Item und ain spitalherr / Item
diese vorgeschriben dmpter sind lange zeit nit alle in brauch gewesen.»
Biichi, Bonstetten, S. 206.

287



Allgemeine Pline fiir die Hebung der Klosterdisziplin,
wie sie zum Beispiel die Konzilien von Konstanz (1414~
1418) und von Basel (1431-1437) erliessen, wie auch der
konkretere Reformplan des Bischofs Hermann III. von
Konstanz um 1469,° blieben in Einsiedeln weitgehend
Papier. Das Adelsprivileg war stirker.’

Blithende Wallfahrt mit gewaltigen Pilgerzahlen

Der Niedergang des monastischen Lebens im Kloster Ein-
siedeln im Laufe des 14. und 15. Jahrhunderts hatte aber
kaum Einfluss auf die Bedeutung und Grésse der Einsied-
ler Wallfahrt. Die Wallfahrt zu «Unserer Lieben Frau» er-
lebte gerade in den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhun-
derts und in den beiden ersten des 16. Jahrhunderts einen
absoluten Hohepunkt. Einsiedeln sah an den grossen Wall-
fahrtsfesten, vor allem an den «Engelweih-Feierlichkeiten»,
nie wieder solche Pilgerzahlen wie am Vorabend der Refor-
mation, die Jahrzehnte des ausgehenden 19. Jahrhunderts
sowie die ersten Jahrzehnte nach dem Zweiten Weltkriege
ausgenommen. Einsiedeln mit seiner gottgeweihten Kapel-
le und dem Bild U. L. Frau zihlte im ausgehenden Mittel-
alter zu den ganz grossen und vielbesuchten Wallfahrts-
orten des Abendlandes.”

8 Ringholz, Geschichte, S. 464—467. «Von Reformbewegungen, die im
Benediktinerorden aufkommen, hilt man sich fern. 1469 versuchte
der Bischof von Konstanz eine Reform: Abt und Konvent sollen alle
am Chorgebet teilnehmen; wenigstens an den Fronfasten und den vier
Hochfesten sollen sie beichten und kommunizieren.» Holzherr,

Einsiedeln, S. 24; Ochsner, Kloster und Religion, S. 8

Zum Niedergang des kirchlich-religiésen Lebens im ausgehenden
Mittelalter und zum Ruf nach Reform an Haupt und Gliedern vgl.
Lortz, Geschichte der Kirche, S. 416-466; Bihlmeyer, Kirchenge-
schichte, S. 446-462, 499-513.

10" Tschudi, Kloster, S. 17-18.

Ruprecht Ph. (Hrsg.), Die Chroniken der Stadt Konstanz, Konstanz
1891, S. 260. Ringholz, Brand, S. 160-161.

Auf die grosse Engelweihe von 1466 erliessen die eidgendssischen
Orte den nachfolgenden Geleitbrief: «Allen und jeglichen, geistlichen
und weltlichen Fiirsten, Grafen, Freiherren, Rittern und Knechten
und sonst allen andern Personen, in was Wiirden und Wesen die sind,
niemanden darin ausgeschlossen, verkiinden wir Biirgermeister,
Schultheissen, Amminner und Rite dieser nachgeschriebenen Sidre
und Linder mit Namen Ziirich, Bern, Luzern, Uri, Schwyz, Unter-
walden ob und nid dem Kernwald, Zug und das dussere Amt, so zu
Zug gehort, und Glarus. Als dann der allmichtige Gott seiner wiirdi-

288

Eine Konstanzer Chronik berichtet iiber die Feierlich-
keiten der Engelweihe im Jahre 1466:

«Anno d[omini] 1466 jar do waz ain engelwihin zuo
den Ainsidelen und da bin ich gesin und me den 80’000
menschen am anfang und 400 man von Rom, on fro-
wen, und sassent 400 priester, die bicht hortend. ... Und
an des hailgen criitz tag [14. September], der was am
sunnentag, do gieng vor criitz umb fiinf 100 man, zwen
und zwen, und 20 und 100 frowen, und waz daz dreng
von den liitten also gros, daz vil liit nie in unser frowen
cappelen nit kundent komen und nit kundent bichten.
und werot die recht engellwihin 14 tag und sus werot der
aplas iiber jar untz zu der nichsten engelwihin, und so
vacht den si aber also an, untz das man den menschen uss
richt von siner siind fiir schuld und pin, daz man sus im
jar nit tit. Und darnach als die engelwihin usgieng, do
hat man usgerechnet an den zaichen, die do bilgrim
kofen ain umb 2 schilling, das hunderttusend und
30’000 bilgrin da sind gesin, und hant doch nit alle zai-
chen genomen.»''

Uber die Besucherzahlen an den folgenden Engelweih-
festen fehlen nihere Nachrichten. Dass man grosse Pilger-
scharen erwartete, zeigen die erlassenen Geleitbriefe oder
Mahnungen der Eidgenossen oder einzelner Orte auf eine
cinfallende Engelweihe hin,'? erhaltene Verordnungen fiir

gen Mutter und reinen Magd Marien zu Lob und Ehre auf den vier-
zehnten Tag des Septembers derselben seiner Mutter Kapelle in dem
wiirdigen Gotteshaus zu Einsiedeln im Konstanzer Bistum gelegen,
selbst mit seinem himmlischen Heere geweiht hat, darum die mit
Andacht auf den nichst kiinftigen heiligen Kreuztag zu Herbst, das
auch der vierzehnte Tag des obgenannten Monats ist, begangen wird,
und der hoch iibertreffende Schatz des Ablasses durch die heiligen
Viter und Pipste dahin gegeben und insbesondere von Papst Pius,
dem nichsten [zweiten], fiir Pein und Schuld nach Inhalt seiner Bulle
bestitigt, aufgeschlossen und denen, die sich, ihn zu erlangen, wiirdig
machen, mitgeteilt wird. Wann aber die Laufe jetzt allenthalb leider so
ungetreu sind, dass vielleicht etliche Leute, die [den] Willen hitten,
solche Gnade zu suchen, sich [wegen] solcher Liufe in unsern
Lindern und Gebieten auch besorgen [Sorge machen] und darum die
Gnade und den Ablass desto minder suchen méchten, also um dessen
willen, dass allerminniglich zu solch grosser Gnade und Ablass gefor-
dert und unserthalb niemand den desto minder zu suchen Ursach
gegeben, noch deshalb einige Siumnis an uns erscheinen und erfun-
den werden, so schreiben und geben wir euch allen und allen denen,
so zu dem obgenannten Gotteshaus zu Einsiedeln kommen, es sei vor
der Engelweihe, in der Engelweihe oder darnach, und die wiirdige
Hofstatt [auf]suchen werden, niemand ausgeschlossen, mit diesem
unserem Briefe Sicherheit und Geleit hier zwischen dem Bodensee
und dem Rheine durch unsere und aller unsrigen Stidte, Dérfer,



die Pilgerschifffahrt auf dem Ziirichsee!® oder Vierwald-
stittersee'* wie auch vorsorgliche Massnahmen in Einsie-
deln und seiner niheren Umgebung. So bot das Kloster
Einsiedeln auf die Engelweihe 1511 156 Mann als Schir-
mer” auf. Krimer, Wirte, Bicker und Metzger der Wald-
statt erhielten besondere Verhaltensregeln fiir die Betreu-
ung der Pilger. An verschiedenen Orten in der Kirche und
in den Klostergebiduden waren geistliche und weltliche

Linder, Gebiete, Gerichte, Zwinge und Binne, dahin zu kommen, da
zu sein und wiederum dadurch sicher und frei ihres Leibes und Gutes
zu wandeln und zu fahren, fiir uns alle insgemein und alle die Unsern,
die uns zu Versprechen stehen oder mit uns in Vereinigung sind, und
allerminniglichen. Und dessen zu wahrem Zeugnis und fester
Urkunde, so haben wir unserer Stidte und Linder Sekret und Insiegel
offentlich lassen hiingen an diesen Brief, der gegeben ist [zu] Ziirich
auf Dienstag vor St. Georgentag, des heiligen Ritters [22. April], da
man zihlt von der Geburt Christi unsers lieben Herrn Tausend vier-
hundert sechzig und im sechsten Jahre.» Zitiert nach Ringholz,
Geschichte, S. 444-445.

Am 11. Juli 1511 schrieben der Schultheiss und der Rat zu Bern dem
Schultheissen und Rat von Brugg: «Wir, der Schultheiss und Rat zu
Bern, entbieten den ehrsamen unsern lieben, getreuen Schultheissen
und Rat zu Brugg unseren Gruss und alles Gute zuvor und tun euch
kund zu wissen, dass uns anlanget [angeht], als sich dann in kurzem
die Engelweihe zu Einsiedeln wird begeben, dass etlich méchten [sich]
unterstehen, die Schiffe in den Lindmagspitz [d. h. Limmatspitz bei
der Einmiindung der Limmat in die Aare] und andere ungewdhnliche
Orte zu stellen, die Pilger aufzuwiegeln, einzusetzen und hinweg zu
vertigen [fiihren]; den Wirten und andern, so sich mit Speisen und
anderweg auf solche Fahrt riisten, auch uns an unserer Gerechtigkeit
des Zolles zu Schaden und Abbruch, zudem dass zu Zeiten solche
bresthafte Schiffe dargstellt, auch die dermassen iiberladen, damit
biderbe Leute an Leib und Gut werden geschidigt. Und so uns nun
will gebiihren, dem vor zu sein, befehlen wir euch ernstlich, solches
gemeldetes Vornehmen und ungewshnliches Hinfiihren abzustellen
und mit den Schiffleuten zu verschaffen, wo sie je die Pilger wollen
fithren, alsdann die Schiffe an die rechten Lindinen [Landungsplitze]
zuniichst unter Brugg zu stellen, und die Pilger von den rechten, alten
Strassen nicht zu ziehen, sondern sie dieselben brauchen und wandeln
zu lassen, wie dann von alter her gekommen. Dem wollen nachkom-
men und hierin nicht siumig erscheinen, das ist unser Wille. Datum
unter unserm aufgedriickten Siegel auf Mittwoch vor sant Kaiser
Heinrichs Tag im funfzehnhundert und einliften Jahr». Zitiert nach
Ringholz, Geschichte, S. 563.

Ziirich erliess verschiedentlich Verordnungen beziiglich der Beforde-
rung der Einsiedler Pilger auf dem Ober- und dem Nieder-Wasser, so
unterm 13. Juli 1419. Ringholz, Geschichte, S. 350.

4" (Die erste Nachricht von der Pilgerschifffahrt auf dem Vierwaldstic-
tersee stammt (...) aus dem Jahre 1376 und betrifft das Schifffahrts-
recht der Fergen zu Kiissnacht. Dorthin fuhren die Pilgerschiffe von
Luzern und Obwalden, besonders zur Zeit der Engelweihe, wo grosse
vierzehn-, sechzehn- und achtzehnrudrige Nauen im Gebrauch
waren.» Ringholz, Geschichte, S. 256.

Vertrauensmanner zur chrwachung und Aufrechterhal-
tung der Ordnung aufgestellt, auf dem Erzelpass, auf dem
Ubergang vom Ziirichsee ins Einsiedler Hochtal, stand
eine Wache, damit nicht zu viele Bettler und kein Gesindel
wihrend der Festtage nach Einsiedeln kimen. '

Die Scharen der Wallfahrer kamen im Spatmittelalter
von iiberall her nach Einsiedeln, aus den Orten der Eidge-
nossenschaft und den umliegenden siiddeutschen, burgun-

15 Schirmer oder Séldner wurden jene Minner genannt, die am Engel-
weihfest unter den Pilgermassen die Ordnung aufrecht halten muss-
ten. Diese Schirmer zu stellen gehdrte zu den Leistungen der sechs
Dinghéfe Einsiedeln, Pfiffikon, Neuheim, Erlenbach, Stifa und Kalt-
brunn. Ringholz, Geschichte, S. 527.

Schirmer / Wichter oder auch Aufsichtspersonal kannten auch ande-
re Wallfahrtsorte. «In den ausfiihrlicheren Beschreibungen der Reli-
quienmirakel werden hiufig Wichter (custodes) angefiihrt, welche
verschiedene Funktionen ausiibten. (...) Eine wichtige Funktion der
Weichter war die Bewachung der Reliquien, der kostbaren Reliquien-
schreine und liturgischen Objekte sowie der von den Pilgern gespen-
deten Votivgaben, da diese gerne das Opfer von Dieben wurden».

Krétzl, Pilger S. 215.

«Mindestens im Monat August hielten die zustindigen Behérden Sit-
zungen (Session) und erliessen genaue Vorschriften beziiglich der
Wiacher, Feuerordnung und Bettler. Das Stift erinnerte die Krimer,
Wirte, Bicker und Metzger an ihre «Ordnungen». Ringholz,
Wallfahresgeschichte, S. 51.

«An verschiedenen Orten, in der Kirche und den Stiftsgebiuden wur-
den geistliche und weldliche Vertrauensminner aufgestellt zur Uber-
wachung und Aufrechterhaltung der Ordnung. So hatten Meister
Hans Friedrich von Thun und Herr Adam Propst von Oberkirch, (...)
im Lerchengartens und im Sigillhauss [Raum im Kreuzgang des
Klosters, wo die Wallfahrts- und Beichtscheine besiegelt, Kopien der
Engelweihbulle verkauft, und die Wallfahrer auf ihr Verlangen in die
Bruderschaft U. L. Frau aufgenommen wurden], ihren Posten, um
den Beichtviitern ihre Stellen anzuweisen. Zu der Bruderschaft in dem
Kirchhof der Herren waren die geistlichen Herren Konrad Kissling
von Winterthur und Hans Ochslin, Pfarrer von Burg, verordnet. Im
Wechselgaden, wo das Wachs verkauft wurde, war Herr Hans Risler
mit ecinem Genossen, im wechten Wechselgaden> der Wechsler und
Goldschmied Lienhard aufgestellt. Im Wechselgaden vor dem
(Triygaden [vielleicht der Gaden / Ort, wo die Rosenkrinze gefertigt
(«getrdyt) und verkauft wurden] hatten Amtmann Ludwig Steinbock
von Ziirich, beim Bruderstock in der Kirche Herr Hans Vytz, Kro-
mers Bruder, ihren Platz. In U. L. E-Kapelle walteten Herr Schwa-
derus Badischwiler, Pfarrer von Briitten, und Sigrist Heini Lienhard
ihres Amtes. Vor der Kapelle in dem Kistlin» [eine Art Portierloge?]
war Hans Albegger von Gross, hinter der Kapelle Franz Mathis pos-
tiert. Zu dem Heiligtum, den Reliquien, musste Hans Stuber schen.
Als <hinterer Sigriso war Herr Kaspar titig. Zu jeglichem Altar wurden
Gesellens beordert, die geschickt waren. (...) Auf den Etzel wurde
Herr Barholome verordnet, der vormals auch dort gewesen ist. Dieser
Posten war ein Wachtposten, damit nicht zu viel Bettler und kein
schlechtes Gesindel nach Einsiedeln zogen.» Ringholz, Geschichte,
S. 562.

289



dischen, mailindischen Landschaften. Sie kamen aber

auch aus den Niederlanden,"” aus Ungarn,'® aus den

Hanse-Stidten,' aus dem preussischen Ordensland,? aus
den siidlichen Regionen Skandinaviens.?! Zur Sicherung
und Versicherung ihres ewigen Lebens bestimmten zum
Beispiel wohlhabende Liibecker Biirger in ihren Testamen-
ten betrichtliche Geldsummen fiir Wallfahrten an ver-
schiedene ferne Wallfahrtsorte, die nach dem Ableben des
Testators von Stellvertretern auszufithren waren. Insgesamt
konnten in Liibecker Testamenten des 14. und 15. Jahr-

Man traute «der Wundermacht der Reliquien und Marienbildern alles
zu (...) Unfruchtbare Frauen gingen nach Einsiedeln in die Schweiz»,
schreibt W. Moll in seiner vorreformatorischen Kirchengeschichte der
Niederlande, und er fiihre als Beispiel Elsebe Hasenbroecks an. Diese
«Edeldame, vertieft in die Eitelkeit der Welt, (...) betriibt ob ihrer
Unfruchtbarkeit», suchte um 1390 Einsiedeln auf. «Als sie betend vor
dem Bild der Maria lag, wurde sie «von so grosser Gnade iiberschiitter,
dass sie ganz von sich selber kamy, (...) und seitdem war sie eine
Schauerin, die bestindig mit Visionen begnadigt wurde». Zuppke,
Vorreformatorische Kirchengeschichte, S. 327, 353.

In ihrem Empfehlungsschreiben fiir den Einsiedler Dekan Albrecht
von Bonstetten vom 10. Januar 1471 schrieben die Eidgenossen, dass

290

21

Abb. 1: Einsiedeln um 1509.

Ausschnitt aus dem Einblatt-Holz-
schnitt «Wickiana» in der Zentral-
bibliothek Ziirich. Pilger mit Pil-
gerstiben — zu Fuss oder zu Pferd —
auf dem Weg zur Einsiedler
Gnadenkapelle, vorbei an der St.
Gangulfkapelle und dem «Grossen
Herrgot; andere Pilger lauschen
dem Prediger auf der freien Kanzel
auf dem Briie. Am unteren
Bildrand rechts die Richtstitte mit
dem Galgen und die «drei Kreuze».

«Pilger beider Geschlechter aus der ganzen Christenheit, von Ungarn,
Flandern und andern sehr entlegenen Gegenden kommen, da Gott an
unserem Gnadenorte verschiedene Wunder wirke». Ringholz, Ge-

schichte, S. 481.

Im Jahre 1454 verbot der Hamburger Rat Pilgerfahrten von Hamburg
nach Einsiedeln, wihrend andere Fernwallfahrten, zum Beispiel nach
Rom, Santiago oder Jerusalem, weiterhin erlaubt blieben. Favreau-
Lilie, Civis peregrinus, S. 328-329.

1384 und 1385 besuchte Dorothea von Montau bei Marienwerder
(preussische Provinz der Deutschherren) mit ihrem Mann und ihrer
kleinen Tochter iiber Aachen und Kéln Einsiedeln. Ringholz, Ge-
schichte, S. 268-270, 689-691. Die heilige Dorothea von Montau,
geboren 6. Februar 1347 zu Gross-Montau als Kind wohlhabender
Bauern, gestorben als Reklusin am Dom von Marienwerder am 25. Juni
1394, ist dank der Lebensbeschreibung des Johannes Marienwerder
wohl die bestdokumentierte Einsiedler Pilgerin der vorreformatori-

schen Zeit. Ringholz, Geschichte, S. 268-270, 689-691.

Neben Rom, Santiago de Compostela und Jerusalem, in den schriftli-
chen Quellen Skandinaviens am hiufigsten erwihnte Ziele von Fern-
wallfahrten im 15. und beginnenden 16. Jahrhundert, erscheinen in
den Quellen Pilgerfahrten nach Aachen, Wilsnack, Riga, Koln (Drei
Kénige), Maastricht (Servatius), Einsiedeln und Lister. Unter anderen
erscheint Einsiedeln mit Kéln, Maastricht und Lister am 25. Januar
1421 in einem eine Busspilgerfahrt aus Nyképing (Schweden) betref-
fenden Dokument. Krotzl, Pilger, S. 126-127.



hunderts 704 solcher Stellvertreter-Wallfahrten ausge-
macht werden. Mit 72 Nennungen rangiert Einsiedeln
nach Aachen, Wilsnack, Tann im Elsass und Rom an fiinf-
ter Stelle unter den 42 erwihnten Zielorten, noch vor San-
tiago de Compostela.”? Einsiedelns Ruf und Ruhm am
Vorabend der Reformation, die grosse Ausstrahlungskraft
der «gottgeweihten Kapelle» von Einsiedeln bezeugen auch
die Pilgerzeichen,” die bei Ausgrabungen gefunden wor-
den sind oder als apotrog'aiisches Heiltum beim Glocken-
guss verwendet wurden.’

22 Ohler Norbert, Zur Seligkeit, S. 94-96; vgl. auch Ohler, Pilgerstab,
S. 28, 72-74.

2 Pilgerzeichen sind «kleine, aus Blei- oder Zinnlegierung gegossene Ab-

zeichen, die vom 12. bis ins 16. Jahrhundert an vielen Pilgerzielen ver-
kauft wurden». Raff, Pilgerzeichen, S. 229.

** Einsiedler Pilgerzeichen mit der Darstellung der Engelweihe oder des

Todes des hl. Meinrad auf mittelalterlichen Glocken gab / gibt es
unter anderen in der Schweiz: Berg am Irchel, Freienbach SZ, Hildis-
rieden, Muttenz, Schinznach-Dorf, Truns; in Deutschland: Alpenrod,
Berringen, Wienhausen, Fuhlenhagen, Hirschfeld, Hohenzieritz,
Rossbach, Salz; in Dinemark: Daler, Froslev, Levring, Lomborg,
Praests, Troslev, Vejl; in Schweden: Grdtlingbo. Original-Pilgerzei-
chen finden sich unter anderen im Didzesanmuseum Klagenfurt, im
Heimatmuseum der Stadt Zofingen, im St. Annen-Museum in Liibeck,
im Museum Boymans-van Beuningen in Rotterdam. Lustenberger,

Bild und Abbild, S. 263-266.

¥ Hermann Kiinig war Monch des Servitenordens im Kloster Vacha an

der Werra (nordostlich von Fulda). Herbers / Plotz, Nach Santiago,
S. 165-168; Ganz-Blittler, Andacht und Abenteuer, S. 85; Lustenber-
ger, Einsiedeln und «walfart, S. 49-52. Wann er die «fart gen sant
Jacob» unternommen hat, ist nicht genau zu bestimmen. 1479 ist
Hermann Kiinig als Terminirer (Almosenbitter) in der Klosterge-
schichte Vacha nachgewiesen, 1486 ist er abwesend. Nach Géttler,
Jakobus und die Stadt, S. 48 (iiber den Aufenthalt von Hermann
Kiinig in der Stadt Luzern), diirfte Hermann Kiinig «zwischen 1489
und 1494 durch Luzern gereist» sein.

% Kiinig von Vach, Pilgerfithrer, S. 10 (Verse 19-22, 28-29.

" Die Schenkung geschah «in usum (...) monachorum deo sanctaeque
genitrici illius ibi die noctuque servientium». Ringholz, Geschichte,
S.37, Anm. 3.

# Radegg, Capella Heremitana, S. 225.

In Einsiedeln — «da findestu Roemsche gnad

iiber die mafd»

Am St. Annentag 1495 vollendete der Servitenménch Her-
mann Kiinig aus dem Kloster Vacha bei Fulda seinen
Reiseftihrer nach Santiago de Compostela, «die walfart und
Strafl zu sant Jacob».” Er begann die Pilgerfahrt in Ein-
siedeln:

Zuo dem ersten wan du wilt ufigan

So saltu got syner hulff ermanen

Darnach Marien aller gnaden eyn schryn

Das se dir wollen froelich helffen da hyn ...

Und salt erst zu den Eynsideln gan

Da findestt Roemsche gnad uber die maf§*

Mit der Aussage «Da findesti Roemsche gnad iiber
die maf}» gibt uns der Fuldaer Servitenménch wohl den
entscheidenden Grund dafiir an, weshalb man im Mit-
telalter bis zum Vorabend der Reformation den Wall-
fahrtsort Einsiedeln aufsuchte. Obwohl bereits 980 eine
Schenkungsurkunde Kaiser Ottos II. festhilt, dass im
«Marienkloster der Einsiedler» die Ménche von Anfang
an «Tag und Nacht Gott und der heiligen Gottesmutter»
gedient haben,”” und obwohl seit 1239 das grosse
Konventsiegel des Klosters eine sitzende romanische
Madonna zeigt und der Einsiedler Schulmeister Rudolf
von Radegg in seinem 1314 verfassten Gedicht «Capella
Heremitana» schreibt:

Milde Jungfrau, die Weihe des Heiligtums

geschah fiir dich, damit uns daraus Heil erwachse!

Dort verehrt dich der Pilger, der Fremde sucht dich,

der Kranke fleht dich an, / und der Gesunde verehrt

dich dort,?®

stand in Einsiedeln die Marienverehrung im strengen
Sinn des Wortes (noch) nicht im Vordergrund. Einsiedeln
wurde am Vorabend der Reformation aufgesucht wegen
der vielen Privilegien, vor allem wegen seiner sehr grossen
Beichtvollmachten zugunsten der Pilger und Wallfahrer. Im
Besonderen war es der von Papst Leo VIII. gewihrte und
von vielen spiteren Pipsten erneuerte und an den Besuch
der «gottgeweihten heiligen Kapelle von Einsiedeln» ge-
bundene «Engelweih-Ablass» und weitere Ablisse und
Gnadenerlasse, deren man in Einsiedeln teilhaftig werden
konnte, die jedes Jahr unzihlbar viele Pilgerinnen und Pil-
ger Einsiedeln aufsuchen liessen, besonders aber dann,
wenn der Weihetag der Heiligen Kapelle, der «heilig
Kreuztag im Herbst», der 14. September, auf einen Sonn-
tag fiel.

291



Um 1150 finden sich in zwei Handschriften Eintrige
von einer Reichenauer Hand zum 14. September 948, die
besagen, die Kapelle zu Einsiedeln, die «Kapelle der Ein-
siedler» iiber der Klause des FEremiten Meinrad, sei
«caelitus», das heisst «von Gott her», geweiht worden.””
Aus der gleichen Zeit datiert eine auf den 10. beziehungs-
weise 11. November 964 zuriickdatierte und im Kloster
Reichenau erstellte Papsturkunde oder Bulle von Papst Leo
VIIL, die sogenannte «Engelweih-Bulle».”” Ein gutes Jahr-
hundert spiter heisst es im Jahrzeitbuch des St. Vinzenz-
miinsters in Bern, Christus selbst habe in Begleitung von
Engeln die heilige Kapelle seiner Mutter Maria geweiht.”’
Diese Engelweih-Uberlieferung oder «Engelweih-Legende»
will, schreibt Abt Georg Holzherr, den Wechsel des Weihe-
titels von der «Erlser-Kapelle» zur «Marien-Kapelle» er-
kliren.*? In der Barockzeit werden dann die Engelweih-
Prediger im Riickgriff auf die spatmittelalterliche Uberlie-
ferung wortreich ausfithren, Christus sei als Erloser vom

2 Holzherr, Einsiedeln, S. 18.

3% Die Bulle oder Urkunde ist nur in einer unter dem 25. Dezember
1382 beglaubigten Abschrift erhalten. Ringholz, Wallfahrtsgeschichte,
S. 312-315.

Bugmann, Engelweihbulle, weist die Schaffung der «Engelweih-Bulle»
dem Reichenauer Kustos, Archivar und Schulmeister Udalrich von
Dapfen (f nach 1165) zu und vermutet, dass der «Reichenauer Bul-
lenfilscher» die Anregung fiir die «Engelweihe-Bulle» einer 1140
erschienenen Schrift des Abtes Surger von St-Denis iiber «eine angeb-
lich von Christus selbst vollzogene Weihe der Abteikirche St-Denis bei
Paris» entnommen habe.

' Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 8-9.

3 «Der Erlsser (Salvator) weiht die Kapelle seiner Mutter Maria. Die

Reichenauer mégen von ihrer alten Lebensbeschreibung St. Meinrads
ausgegangen sein, wo sie lasen, der Etloser sei dem Einsiedler Meinrad
in seiner Kapelle erschienen, habe sie also geheiligt. Legenden wollen
mit einer wunderbar farbig ausgemalten Erzihlung tiefere Einsichten
eingingig vermitteln. Die Engelweih-Legende (wie sie zuvor dhnlich
anderswo, zum Beispiel in Glastonbury, Augsburg, Le Puy und so wei-
ter erzihlt wurde) spricht vom Ineinander von himmlischer und irdi-
scher Liturgie, von Christus als ewigem Hohenpriester und von der
«Gemeinschaft der Heiligen». Die Legende zeigt, dass himmlische
Gnade immer Gnade des Erlosers ist, auch und gerade an dieser heili-
gen Stitte, wo die Mutter Christi> als Fiirsprecherins angerufen

wird.» Holzherr, Einsiedeln, S. 19.

33 Gerold von Sax, Sohn des Freiherrn Ulrich Eberhard von Sax und der
Grifin Elisabeth von Werdenberg-Sargans sowie Bruder von Abt
Rudolf III. von Sax (1438-1447), erscheint im Kloster Einsiedeln
erstmals 1428 bei der Amterverteilung, wobei er die Kantorei und
Kellerei bekam. 1452 wurde er zum 33. Abt des Stiftes gewshlt. 1465
fielen die Gnadenkapelle und das Miinster bis zum Fronaltar dem

292

Himmel, d.h. vom Kreuz herabgestiegen, um am Ort, wo
Meinrad gelebt, seiner Mutter Maria einen Gnadenthron
zu errichten, damit Maria an dieser heiligen Stitte als
Mittlerin der Gnade, als Zuflucht der Siinder, als Trosterin
der Betriibten wirken kénne.

Gross war darum das Bemiihen der Einsiedler Abte, die
mit der sogenannten «Engelweih-Bulle» verbrieften Frei-
heiten, Rechte, Privilegien (Beichtvollmachten) und Ablis-
se zugunsten der Pilger und Wallfahrer immer wieder zu
erlangen, bis sie Papst Pius II. im Jahre 1464 Abt Gerold
von Sax*® «fiir ewige Zeiten» gewihrte: das Recht, den Pil-
gern die heiligen Sakramente, im besonderen das Buss-
Sakrament zu spenden und ihnen die Absolution auch von
bischéflichen und verschiedenen pipstlichen Reservatfil-
len erteilen zu diirfen und den Pilgern die entsprechenden
Ablisse oder gar den vollkommenen «Engelweih-Ablass»
zu gewihren, auch ohne oder gar gegen die Zustimmung
und Billigung der Bischofe von Konstanz.>

grossen Brand zu Opfer; in der Folge wurden die Spannungen zwi-
schen dem Abt und den Schwyzern, welche die Schirmvogtei iiber das
Kloster innehatten, immer grosser. Am 27. Oktober 1469 verzichtete
Abt Gerold auf die Abtei und zog sich nach St. Gerold (Vorarlberg)
zuriick, wo er am 15. Oktober 1480 starb. Henggeler, Professbuch,
S.96-99.

3 Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 330-348, listet die Bestitigungen

der durch die «Engelweih-Bulle» verliehenen Freiheiten, Privilegien
und Ablisse durch die Pipste auf und zitiert die meisten Bullen im
Wortlaut. Erstmals bestitigte (oder erneuerte) Papst Nikolaus IV. am
23. August 1290 den von Papst Leo VIIL. gewihrten vollkommenen
Ablass. Thm folgten Eugen IV. (11. Mirz 1433), Nikolaus V. (25. Ap-
ril 1452), Pius II. (1. Februar und 10. April 1464), Julius IL. (2. Januar
1513), Leo X. (10. Dezember 1518), Pius IV. (10. Februar 1563),
Gregor XIIL. (1. Juli 1573), Clemens VIIL (24. Juli 1579) und Pius
VL. (17. Mai 1793). Immer wieder liess das Kloster die pipstlichen
Bullen oder Breve auch von den Bischéfen von Konstanz beglaubigen
und vidimieren.
Bischof Otto I1I. von Konstanz (1411-1433) dringte in seinem Bistum
um 1430 auf die Einhaltung von Canon 21 des 4. Laterankonzils von
1215, wonach «jeder Gliubige verpflichtet ist, wenigstens einmal im
Jahr dem eigenen Priester [das heisst Pfarrer] die Siinden zu beken-
nen». Das Stift Einsiedeln sah in diesem Vorgehen des Ortsbischofs
eine wesentliche Beschrinkung und Eingrenzung der alten Freiheiten
und Privilegien, vor allem im Bereich der Sakramenten-Spendung.
Ohne die Zustimmung oder Erlaubnis des Bischofs hitten in Einsie-
deln keine Pilger mehr die Sakramente, vor allem das Busssakrament,
empfangen und die Ablisse gewinnen kénnen. Mit den von Papst Pius
II. 1464 neu auf «ewige Zeiten» verbrieften Rechten und Freiheiten
fand ein langer und zeitweise auch unerquicklicher Machtkampf um
die Spendung der Sakramente, und damit auch um Einsiedeln als
Wallfahrtsort, zwischen dem Kloster Einsiedeln und dem Bischof
Konstanz ein fiir das Stift wie fiir die Wallfahrt gutes Ende.



Abb. 2: Einsiedler Gnadenkapelle
nach dem Brand von 1465 im
«Buch der Stifter und der Gur-
titer» von 1558, Im Tiirbalken
iiber dem Eingang die fiinf, nichr
sehr tiefen Locher, das sogenannte
«Handzeichen des Herrn». Die
(Weihe-) Inschrift unterhalb der
Votivgaben: «hie ist volkomne
genad und ablass aller siinden fiir
pin und schuld» wurde unter Die-
bold von Geroldseck oder Leo Jud
entfernt.

Nach dem grossen Brand von 1465,% der in der heili-
gen Kapelle entstanden war, die Kapelle ausbrennen liess
und auch auf die Kirche bis zum Fronaltar und teilweise
auf das Kloster tibergriff, hiess fiir das Stift Einsiedeln die
entscheidende Frage: sind durch den Brand auch die
Grund- und Aussenmauern der Kapelle so sehr beschidigt
worden, dass die Kapelle neu aufgebaut und demzufolge
auch neu geweiht werden muss. Denn nur wenn die heili-
ge Kapelle nicht neu aufgemauert und dementsprechend

# Uber den Brand von 1465 heisst es in einem zeitgendssischen Bericht,
den Gerold Edlibach in seine Chronik aufgenommen hat: «Item es ist
zu wiissen, dz lieben frowen kappelen zu den einsidlen verbrunnen ist
Eamz vnd gar vnd dz miinster ouch vnez an fronaltar hinderhin, der

eleib [blieb] vnd dz gewelb ob dem fronaltar vnd dz heltm [Heilig-
thum] im alter, dz be%eib ouch, vnd dz vorzeichne vor vnsser lieben
frowen kapel, dz beleib ouch, da man die stecken und dz brott feil
hatt. Vind ist sust dz miinster vnd vnser frow sta maria capel gantz vnd
gar verbrunnen, vnd ist niit beliben, weder in vnser frowen cappel
noch jn miinster, dan die blossen miinster (Mauren), dz man nun den
blossen himmel sach obnan ussin; weder kelch noch messgewand
noch keinerley nach weder glogen noch die orgeln noch keineriy, vnd
ist die brunst jn vnser frowen cappel angangen, vnd hatz der sigrist
verwarlosset vnd geschach die brunst acht tag nach ostren am sunen-
tag ze nacht am xxj tag abrillen, jm M.CCCC.LXV jar vnd wz dazu-
mall bischoff ze constentz her burkartt von randek vnd wz dozemal
apptt zu einsidlen zu vnusser lieben frowen her gerold von sagsen ouch
da man zalt von gotz geburt M.CCCC.LXV jar» Zitiert nach Ring-
holz, Brand, S. 159-160.

neu geweiht werden musste, blieb das einmalige und be-
sondere «Heiltum» von Einsiedeln, die «gottliche Weihe»
durch Jesus Christus im Jahre 948, erhalten.

Der Entscheid der Bauleute, dass die brandgeschidigten
Mauern halten und deswegen nicht abgebrochen und neu
gebaut werden miissen, demzufolge die «gottgeweihte Ka-
pelle» nicht neu geweiht werden muss, war fiir Abt Gerold
von Hohensax und die drei damaligen Ménche Konrad
von Hohenrechberg,36 Albrecht von Bonstetten®” und Bar-

36 Konrad von Hohenrechberg, ein Neffe des Abtes Franz von Hohen-
rechberg (1447-1452) und ein Vetter des Abtes Gerold von Sax, 1440
geboren, befand sich bereits 1454 im Kloster. Nach der Resignation
von Abt Gerold wurde er zum Pfleger des Gotteshauses ernannt. 1480
wihlte das aus drei Mitgliedern bestehende Stiftskapitel in der Schloss-
kapelle von Pfiffikon Konrad von Hohenrechberg zum 34. Abt des
Gotteshauses. 1513 ernannte er mit Zustimmung von Schwyz den ein-
zigen Konventualen, Diebold von Geroldseck, zum Pfleger des Gottes-
hauses, Abt Konrad I1I. von Hohenrechberg zog sich nach St. Gerold
zuriick. Der 86-jihrige Abt verzichtete am 26. Juli 1526 auf die Abtei
in die Hinde von Landammann und Rat zu Schwyz. Abt Konrad starb
bereits am 1. September 1526. Henggeler, Professbuch, S. 100-105.

37" Albrecht von Bonstetten, Sohn des Kaspar von Bonstetten und der
Elisabeth von Sax, einer Schwester der Abte Rudolf von Sax und
Gerold von Sax, kam um 1454 ins Kloster Einsiedeln. Friihjahr 1466
bis Frithjahr 1474 Studien in Freiburg i. Br., Basel und Pavia. Am
9. Mirz 1469 erscheint er erstmals als Dekan des Stiftes. Gestorben
vor dem 11. Januar 1505. Henggeler, Professbuch, S. 256-259.

293



nabas von Mosax™ mehr als nur Befreiung von Bausor-
gen.*” Der Entscheid garantierte den Fortbestand der Wall-
fahrt nach Einsiedeln, denn die «Kapelle der Einsiedler»
blieb die «von Christus seiner Mutter geweihte Kapelle».
Es blieben daher auch der in der «Engelweih-Bulle»
gewihrte und immer wieder beglaubigte «Engelweih-Ab-
lass» und die weiteren gewihrten Gnadenerweise und Pri-
vilegien zugunsten der Pilgerinnen und Pilger in Kraft. Die
lateinisch und deutsch geschriebene Inschrift iiber dem
Eingang der heiligen Kapelle konnte weiterhin verkiinden:
«hie ist volkomne genad und ablass aller siinden fiir pin

und schuld».®

3 Barnabas von Mosax, ein Verwandter des Abtes Gerold von Hohensax,

erscheint erstmals am 17. Dezember 1465 in einer Urkunde. 1480,
bei der Wahl des Abtes Konrad II. von Hohenrechberg, war er
Kustos; 1490 erscheint er als Pfleger des Stiftes. 1498 iibernahm er die
Propstei St. Gerold, behielt aber die Pflegerschaft in Einsiedeln bei.
Barnabas starb am 31. August 1501 in Einsiedeln. Henggeler, Profess-
buch, S. 259-260.

¥ «Wihrend der Bauarbeiten [fiir die Wiederherstellung der brandge-
schidigten Kapelle] tauchte der Zweifel auf, ob Kirche und Kapelle
einer neuen Konsekration bediirften, obwohl die Mauern beider
Gebdude noch wohl erhalten seien. Abt und Konvent fragten deshalb
Bischof Burkhard [von Konstanz] an. Dieser betraute seinen Kommis-
sar, Johann Kaltschmid, Schulmeister in der Propstei Ziirich, mit der
Untersuchung des Sachverhaltes. Da die Mauern wirklich noch gut
waren und nicht einzustiirzen drohten, entschied der Bischof, eine
neue Konsekration sei nicht notwendig.» Ringholz, Geschichte, S. 432.

40" Die Inschrift wurde nach der Engelweihe von 1522 vom Pfleger Die-

bold von Geroldseck entfernt. «(...) da min herren all dinnen kamen
[nicht mehr in Einsiedeln weilten], do kam ouch die geschrift vor
unser liben Frowen capell dannen, die vor zweimal abhar gefelt was,
die also staht in latin und tiitsch: hie ist volkomne genad und ablass
aller siinden fiir pin und schuld (...)»; vgl. Zeitgendssische Denk-
schrift, S. 142. Wann die Inschrift iiber der Kapell-Tiire angebrache
worden ist, ist nicht bekannt. Auf der Darstellung der «Gnadenkapelle
nach 1465» im unter Abt Ulrich Wittwiler geschriebenen «Buch der
Guurtiter, ist die Inschrift geloscht, wihrend die hélzernen (?) und
wichsernen Votive ihren Platz iiber der Inschrift behalten haben. Die
Inschrift kam wohl zu Beginn des 17. Jahrhunderts wieder an den an-
gestammten Platz iiber dem Kapelleneingang, spiter zierte sie den
Bogen des Chérleins; unter Abt Nikolaus I1. (1734-1773) wurde sie
endgiiltig entfernt und durch die Worte: S[anctus], S[anctus], S[anc-
tus] Deus in Aula gloriosae Virginis, miserere nobis» aus dem Topos
der Engelweihlegende ersetzt. Ringholz, Geschichte, S. 617. Wie die

294

Wallfahrtsalltag in Einsiedeln

Wie verhielten sich die Pilger in Einsiedeln und in der
Wallfahrtskirche? Wie gestaltete sich ihr Aufenthalt in Ein-
siedeln? Welchen Frommigkeitsiibungen oblagen sie? Uber
die Wallfahrtspraxm in diesen Jahrzehnten haben wir nur
wenige konkrete Hinweise und Anhaltspunkte Es gibt
praktisch keine Einsiedler Mirakelberichte,*! welche uns
iiber die zeit- und ortspezifische Ausgestaltung der Einsied-
ler Wallfahrt wie iiber das religiose Tun der Pilger in Ein-
siedeln, vor und in der «gottgeweihten Kapelle» und beim
Bild U. L. Frau von Einsiedeln nihere Auskunft geben
konnten.*? Auch iiberkommene Pllgerberlchte, wie auch
die erhaltenen Verordnungen fiir die Feier der Engelwelhe
zum Beispiel fiir das Jahr 1522, geben wenige Anhalts-
punkete iiber das frommigkeitsspezifische Verhalten der Pil-
ger in Einsiedeln.

gegenseitige Zuordnung: «gottgeweihte Kapelle», bezichungsweise
«Gnadenbild» und «vollkomne genad und ablass aller siinden» im
Umfeld der spitmittelalterlichen Frommigkeit zu verstehen ist, vgl.
Diinninger, Ablassbilder.

41 (Mirakelberichte hatten verschiedene Funktionen zu erfiillen. Eine

vordergriindige Aufgabe jeder Mirakelsammlung lag im Nachweis der
Kraft und Macht des Heiligen, um Heiden und Zweifelnde zum rech-
ten Glauben zu bekehren und um den Ruhm des Heiligen zu verbrei-
ten. Die Mirakelsammlungen mehrten damit auch gleichzeitig den
Ruhm und den Bekanntheitsgrad der jeweiligen Kirche oder des je-
weiligen Klosters und Ortes und lockten Pilger an, welche Opfergaben
und Einkiinfte brachten. Die Mirakelberichte sollten auch im didak-
tisch-moralischen Sinne die Gliubigen zur Frommigkeit, Nichsten-
liebe, Freigebigkeit, Hilfe an den Mitmenschen und weiteren Verhal-
tens- und Denkweisen anregen. Die Mirakelberichte waren neben den
Exempla und Predigten eines der wichtigsten Mittel zur Popularisie-
rung theologischer Ideale und Gedanken, die dem Volke sonst fremd
geblieben wiren.» Krotzl, Pilger, S. 35.

2 «(Merkwiirdigerweise war man im Stifte Einsiedeln bis zum 16. Jahr-

hundert nicht sehr bemiiht, die Gebetserhorungen und Wunder zu
sammeln und der Nachwelt zu iiberliefern. Man war eben zu sehr von
dem wunderbaren Charakter der Gnadenstitte iiberzeugt, als dass
man noch auf andere Beweise besonderes Gewicht gelegt hitte. Erst
als infolge der Glaubensspaltung im 16. Jahrhundert auch die Berech-
tigung der Wallfahrten angegriffen wurde, begann man die Wunder
und Gnadenerweise zu verzeichnen und zu sammeln.» Ringholz,

Wallfahrtsgeschichte, S. 185-186.

" So der Pilgerfiihrer des Hermann Kiinig von Vach (1495), der Pilger-
bericht des Sebald Ortel aus Niirnberg (1521) und des Hans Stockar
aus Schafthausen (1519).

4 Ringholz, Geschichte, S. 615-616.



Andererseits ermoglichen kritische Ausserungen zum
Einsiedler Wallfahrtsgeschehen nach dem Ausbruch der
Reformation einzelne Riickschliisse auf das volksfromme
Tun der Pilger in Einsiedeln. So dusserte sich Ulrich
Zwingli (1484-1531) unter anderem in seiner wihrend
der Engelweih-Feierlichkeiten von 1522 gehaltenen «Pre-
digt von der ewig reinen Magt Maria, der Mutter Jesu
Christi, unseres Erlosers» kritisch iiber die Einsiedler Wall-
fahrt. Zwingli verteidigte in seiner Engelweih-Predigt
einerseits die echte Marienverehrung;: wir sollen Maria, die
Mutter Jesu, als Muttergottes wie als auserwihlte Jungfrau
chren und verehren. Andererseits bekimpfte er eine falsch
verstandene Marienfrommigkeit der Pilger. So betonte
Zwingli eindringlich, der Gruss des Engels an Maria — «Sei
gegriisst, du Begnadete» — sei ein Grusswort und diirfe
nicht als ein Gebetswort an Maria gebraucht werden. Im
Besonderen aber kimpfte er gegen das sehr verdusserlichte
Beten der Pilger. Bei ihrem Beten und Opfern bei und in
der heiligen Kapelle gehe es nicht mehr um die reine Ehre
Gottes oder der Gottesmutter. Entscheidendes Leit-Motiv
fiir ihr Wallfahren, fiir ihr Beten, sei vielmehr die Uberle-
gung, wie viel Lohn, sprich Ablass, erhalte ich fiir mein
Beten vor dem Bild U. L. Frau in der heiligen Kapelle.“®

Theophrastus von Hohenheim (1493(?)-1541)," ge-
nannt Paracelsus, bekannte sich zu einem sehr vergeistigten,
verinnerlichten Christentum und kimpfte in verschie-

45 Zwingli, Marienpredigt.

% (...) vil sind leider, ja der grost Teil dero, die man geistlich nempr, die

[beim Beten] niitz thuond on den barzelten lon. (...) Bittend sy nur
ein Vaterunser, wellend sy von Stund an wiilen, wie viel es inen gel-
ten werde. Und hat das einvaltig Volck sélchen Gyl ouch von uns
gelernet. Ja wir habend sy solich Irtumb gelert, wie viel ein ietliches
gelt; ist doch alweg das Becke, Kiibel oder Kisten darneben gstanden.
Demnach hand sy nummen nachhin gfraget, was der Will Gottes sy,
sunder nur wie sy die begangnen Siind 68en und bezalen méchtind,
biff es dahin kummen, das ein yeder toller Fantast umd de Siind, Hell
und Himelrich gemirtzlet [gefeilscht] hat als umb ein Ros, Suw oder
Rind; hat aby keiner geacht, das er sich zu deer gnidigen
Barmherzigkeit Gottes karte (...) sunder alle sine Siin uff den Kouff
geriist also: Eya, thuo nur diese Siinde, styl nur, roub nur, ermiird nur,
schlach nurzu Tod! Du wirst’s wol mit diflem Gebet, Ablassgelt oder
Walfartrennen wider eebn machen». Zwingli, Marienpredigt, S. 150
151.

7 Allgemein wird als Geburtsjahr des Paracelsus das Jahr 1493 angege-

ben, «es konnte aber ebenso gut 1494 sein». Bingisser, Paracelsus,

S. 25-26.

48 Daracelsus erblickte in der Nihe der Teufelsbriicke, am alten Pilgerweg

von Rapperswil nach Einsiedeln, das Licht der Welt. Wohl nach dem

denen Schriften gegen alle Ausserlichkeiten wie «kirchen-
gehen», «beten in der steinern kirchen», «wallfahrt und
dergleicheny. In seinem um 1530 geschriebenen Psalmen-
kommentar wies er unter anderem auf die Wallfahrt in
Einsiedeln hin, «als ich furwar in mein vaterland Einsidel,
do ich geboren bin, treffentlich gesehen hab».%® In der
Schilderung der «abgotterei», welche Menschen betreiben,
die einen Wallfahrtsort aufsuchen, gibt uns Paracelsus
ungewollt einige Hinweise auf Frommigkeitsformen, die
wohl in Finsiedeln im Schwange waren. «Abgotterei»
betrieben «menschen, ... die richten kirchen auf, tempel,
henken ir zeichen auf, schreiben an und spreiten weit umb,
und das volk kompt dohin, mit wachs und krucken, mit
fasten, beten und dergleichen, als sie sagen [wie sie — die
pfaffen — es befehlen] auch mit gehaltnen gotsdinsten und
seligen opfer».49 Einige Riickschliisse auf das Wallfahrtsge-
schehen und die Marienverehrung erlaubt auch die um
1523/24 zusammengestellte zeitgendssische Denkschrift
iiber die religivsen Zustinde in Einsiedeln zu Beginn der
schweizerischen Glaubensspaltung.”

Aufs Ganze gesehen wird es in Einsiedeln nicht anders
gewesen sein als an den meisten damaligen alten und auch
an den sehr jungen Wallfahrtsorten: In verschiedenen For-
men der Heiligen- und der Marienverehrung, in der Weise
des meditierenden Betens, zum Beispiel des sogenannten
«Grossen Gebetes»,”! durch Prozessionen, im vertrauenden

friihen Tod seiner Mutter verliess er mit seinem Vater 1502 Einsiedeln
und zog nach Villach in Kirnten. Ob Paracelsus Einsiedeln in spite-
ren Jahren wieder aufgesucht hat, ist ungewiss. Die Wendung im Psal-
menkommentar: «als ich furwar in mein vaterland (...) treffentlich
gesehen hab» lisst es aber vermuten. Zur Kinderzeit des Paracelsus in
Einsiedeln und zur Einsiedler Wallfahrt in diesen Jahrzehnten, vgl.
Bingisser, Paracelsus, S. 33-37, 3740, 47-49.

49 Paracelsus, Psalmenkommentar, S. 108—109. Zum Verhiltnis Paracel-

sus zur Muttergottes und zur Marienverehrung vgl. Biegger, De invo-
catione, und Biegger Schwarz, Paracelsus.

%0 Zeitgendssische Denkschrift.

51 Das Grosse Gebet «besteht aus einer Reihe kurzer Betrachtungspunkre

aus der Heilsgeschichte der Menschheit, von der Erschaffung der Welt
an bis zur Ausgiessung des heiligen Geistes mit cingefiigten Gebeten.
Nach jedem Betrachtungspunkte werden nimlich ein oder drei oder
fiinf Vaterunser und Ave Maria gebetet, und zwar in einer bestimmten
und 6fters wechselnden Kérperhaltung, entweder kniend oder ste-
hend, sitzend oder auf den Knien liegend und tief vorn iibergebeugt,
mit gefalteten Hinden oder ausgespannten [zcrtanen] Armen (in der
Venie)». Ringholz, Das «Grosse Gebet», S. 126.

Nach Ringholz, Geschichee, S. 354, erscheint das Grosse Gebet 1423
in ersten Spuren; im Alten Ziirichkrieg (1448) und im Schwabenkrieg

295



Abb. 3: Romanische Marienfigur von Einsiedeln, Privatbesitz.
Maglicherweise dlteste Marienstatue in der Einsiedler Gnadenkapelle, 12.
Jahrhundert, Anfang des 13. Jahrhunderts durch eine «reicher gestaltete
romanische, ebenfalls sitzende Madonna» ersetzt, wie sie das
Konventsiegel um 1239 zeigt.

Anrufen der Mutter Jesu, in der Mitfeier der Gottesdiens-
te, im Erlangen der vielen, vor allem nur in Einsiedeln er-
hiltlichen Ablissen und so weiter suchten die sehr grossen
Pilgerscharen Gnade, Trost und Heil, Sicherheit und
Versicherung fiir das ewige Leben.>

Zu beachten ist aber auch, dass der Konvent zu Einsie-
deln, als Betreuer und Hiiter des Wallfahrtsortes, im aus-
gehenden Mittelalter nur noch ein Schatten seiner Grésse
im 11. bis 13. Jahrhundert gewesen ist.”® 1513 bestand der

296

Konvent gerade noch aus dem 73-jihrigen Abt Konrad
von Hohenrechberg und dem etwas tber 25-jihrigen
Monch (und Pfleger) Diebold von Geroldseck.” Nach-
wuchs war keiner vorhanden. Die Seelsorge (der Pfarrei
Einsiedeln) und die Betreuung der Pilger, die verschiede-
nen Messverpflichtungen wie auch der Chordienst und die
vielen Prozessionen zu den Altiren in der Kloster- und
Wallfahrtskirche (im Oberen und im Unteren Miinster),
zur Heiligen Kapelle, zu einzelnen Kapellen im Freien wur-
den mit Hilfe des Leutpriesters und der Klosterkapline
aufrecht erhalten.”

(1499) und dann vor allem zur Zeit der Kappeler-Kriege (1529-1531)
«machten die Linden, das heisst die Urkantone, Schwyz voran, (...)
grosse Bittfahrten nach Einsiedlen und verrichteten auf dem Wege,
am Gnadenort selbst und zu Hause das Grosse Gebet. Von Einsiedeln
aus soll es in andere Kléster, und an verschiedene Orte, besonders der
Mittelschweiz, gekommen sein.» Ringholz, Das Grosse Gebet, S. 127,
128. Zur Rezeptionsgeschichte des Grossen Gebetes und Ringholz’
Vermutungen, vgl. Ochsenbein, Das Grosse Gebet, S. 148-157.

52 Wie sich die Frommigkeit des mittelalterlichen Menschen an Wall-

fahrtsorten 4usserte, vgl. Ohler, Pilgerstab, S. 199-234; Krétzl, Pilger,
S. 211-239; Ganz-Blittler, Andacht und Abenteuer, S. 115-137
(Erlebnis Jerusalem), S. 145-151 (Erlebnis Santiago de Compostela).

> Zum geistig-religiosen Zustand des Klosters Einsiedeln am Vorabend

der Reformation vgl. Tschudi, Kloster Einsiedeln, S. 9-18.

>4 Diebold von Geroldseck erblickte als Sohn Gangolfs I. und der Grifin
Kunigunde von Montfort auf Burg Hohengeroldseck bei Lahr das
Licht der Wele. Um 1499 kam er nach Einsiedeln und legte um 1505
die Profess ab. 1513 wurde er, neben dem 73jihrigen Abt Konrad ein-
ziger Professe, Pfleger des Klosters Einsiedeln. 1516 berief er Ulrich
Zwingli als Leutpriester nach Einsiedeln. 1525 verliess er Einsiedeln
und ging heim zu seinen Briidern. Nach der Berufung von Ludwig
Blarer von Wartensee als Nachfolger von Abt Konrad III. von Hohen-
rechberg zum Abt von Einsiedeln nahm Diebold von Geroldseck An-
fang 1527 in Ziirich Wohnsitz. Mit Zwingli zog Geroldseck den
11. Oktober 1531 in die Schlacht bei Kappel, wo er an der Seite
Zwinglis fiel. Henggeler, Professbuch, S. 261-262.

> Am 4. Juli 1450 wurde der neue Leutpriester von Einsiedeln, der

«Pfaffe Nikolaus Has» von Lottstetten mit einem Revers eidlich ver-
pflichtet, « (...) dem Abte Treue und Gehorsam zu halten, (...) die
Pfarrei mit einem Helfer, (...) mit Predigten, Messehalten, Beichtho-
ren, Sakramenten-Spendung u.s.w. zu versehen und auch den Pilgern,
wenn notwendig, zu predigen. Er verspricht, wenn jemand etwas in
den Stock U. L. Frau in die Kapelle, oder dahinter an den Bau U. L.
Frau zu dem Heiltum, oder in den Stock der Bruderschaft opfern will,
es nicht hindern, sondern cher beférdern zu wollen. Von irgend je-
mand Beichtgeld zu fordern, ist ihm untersagt (...) Er und sein Helfer
[Kaplan] sollen allen kirchlichen Tagzeiten im Chor beiwohnen. Aus-
wirts darf er nur mit Erlaubnis des Abtes aushelfen.» Ringholz,
Geschichte, S. 416.



«Roemsche gnad uber die mafd»

Das Einsiedler Wallfahrtsgeschehen am Vorabend der Re-
formation gruppierte sich, stichwortartig gesagt, weitge-
hend um zwei Brennpunkte: um die «roemsche gnad», das
heisst um die «Engelweiher der «gottgeweihte Kapelle»
und die damit verkniipften Beichtvollmachten und Ablisse,
sowie um die «Marienverehrungy, das heisst um das «Bild
U. L. Frau» in der heiligen Kapelle.

Wie an anderen Wallfahrtsorten waren das Kloster res-
pektive der Leutpriester und die Klosterkapline dafiir be-
sorgt, dass die Wallfahrer die heiligen Sakramente empfan-
gen konnten. Sie feierten in der Heiligen Kapelle oder an
einem bestimmten Altar die ausgeschriebenen oder ver-
langten Gottesdienste, sie sassen zu Beichte und spendeten
«das heilig hochwirdig Sacrament», damit die Pilger auch
die Ablisse gewinnen konnten.

Als Abschluss seiner Jerusalem-Fahrt weilte vom 30. No-
vember bis 2. Dezember 1519 der Schaffhauser Hans
Stockar’® in Einsiedeln. Mehrmals besuchte er in dieser
Zeit «Unser Frauen Kapelle», um «Gott und seiner werten
Mutter Lob und Dank (zu sagen), dass sie mich so treulich
behiitet hatten und dass ich gesund wieder daheimgekom-
men war». Und als ihm gesagt wurde, dass sein Bruder ge-
storben sei, «da ging ich ins Kloster und bestellte drei Pfaf-

56 Hans Stockar (1490—1556), «aus Schaffhausen gebiirtiger Wein-, Salz-
und Pferdehindler begleitete 1519 zusammen mit einer nahezu zwan-
zigkdpfigen eidgendssischen Pilgergesellschaft (...) den Freiburger
Peter Falk auf dessen zweiten Jerusalemfahrt». Ganz-Blittler, Andacht
und Abenteuer, S. 91, 92.

°7 Ringholz, Geschichte, S. 611-612.

58 Sebald Ortel, Spross ciner angeschenen und reichen Niirnberger

Familie, 1494 geboren, verliess mit seinem Diener am 23. August
1521 seine Heimatstadt. Nach seiner Riickkehr von Santiago de Com-
postela heiratete er am 11. Februar 1522 in Niirnberg. Er starb 1552.
Herbers / Plotz, Nach Santiago, S. 235; Gotder, Jakobus und die
Stadt, S. 28-29.

%9 Herbers / Plotz, Nach Santiago, S. 239.

0 Teo Jud, Sohn eines elsissischen Geistlichen, war Pfarrer zu St. Hyppo-

lit (siidlich von Schlettstadt). Ulrich Zwingli rief ihn als seinen Nach-
folger 1519 nach Einsiedeln. 1522 iibernahm er die Leutpriesterstelle
zu St. Peter in Ziirich. Nachfolger Juds in Einsiedeln wurde Johann
Oechslin, der vorher in Burg (bei Stein am Rhein) auf einer Stiftspfarrei
gewesen war. Miiller, Diebold von Geroldseck, S. 49-50 (Leo Jud), S.
64-67 (Johannes Oechslin); Henggeler, Professbuch, S. 261.

«Meister Leo hat gered, wenn die capell da ussen uf dem feld stiiend,
so schatzt er si nit besser, denn ein andere capell, das hat menger from-
mer mensch von ihm gehdrt. Und ist doch die capell und die bullen
und brief und genad und ablass darkom von Gott und siner hilf von

61

fen, dass sie mir Messe hitten am Morgen in Unser Frauen
Kapelle und auf Unser Frauen Altar».”

Im Jahre 1521 besuchte Sebald Ortel von Niirnberg’®
auf seiner Santiago-Fahrt von Ziirich aus unseren Wall-
fahrtsort. In seinem Pilgerbericht lesen wir: «... morgen
frii an sant Egidijtag [1. September] giengen wir gen ein-
siedeln. ... da beichteten wir, und namen da das heilig
hochwirdig Sacrament, und befahlen uns unsren lieben
herrn, und assen, ... Darnach giengen wir wider an See
und fuhren gen Ziirich».”’

Der gutinformierte, anonyme Verfasser der «zeitgendssi-
schen Denkschrift» andererseits beklagte sich iber die er-
schreckenden Wallfahrtszustinde und iiber die Nachlissig-
keit in der Betreuung der Pilger in Einsiedeln wihrend der
Engelweih-Feierlichkeiten von 1522. Er berichtete seinen
Auftraggebern, wohl den Herren von Schwyz, unter anderem
iiber Gebets- und Frommigkeitsiibungen, die unter dem
Pfleger Diebold von Geroldseck und unter dem Leutpriester
Leo Jud®® um 1520/22 eingeschrinkt oder ganz abgetan wor-
den waren und {iber die Auswirkungen dieser Massnahmen
auf den Wallfahrtsort Einsiedeln. Die «gottgeweihte Kapelle»
wurde kaum mehr als «heilige Kapelle» angeschen und ver-
ehrt,! Prozessionen wurden nicht mehr gehalten, Litaneien
waren abgeschafftf2 Reliquien wurden nicht mehr in Ehren
gehalten, die Wachs- und die Geldopfer gingen zuriick,*

gottlichen, seligen liithen, ehrlicher, denn die pfaffen, die solliches also
verachtend, als ob si es gern wider dinnen oder abtheten.» Zeitgends-
sische Denkschrift, S. 138.

«Item in der fasten nahinwertz vermocht meister Leo so vil, daz sie die
letani abthaten und nit mee umbgiengen, die Mutter Gottes und die
licben heiligen nit mee anruften, als man vor in andern fasten war
umbegangen.» Zeitgenéssische Denkschrift, S. 134.

62

63 «Wo sind nun dieselben brief und sigel [um den Engelweih-Ablass
und die Weihe der heiligen Kapelle, d.h. wohl die Tafel mit dem Text
der Engelweih-Bulle beim Kapellen-Eingang] der lieben heiligen S.
Cuonrads heimlichkeit und S. Uolrichs und S. Gregorius [dritter Abt
des Klosters 964-996] und S. Eberhard [Griinderabt 934-958], der
zweier heiltumb si uss dem sarch genom hand und vergraben, da der
lichpriester ze bicht sitzt, so hat er sin fuss uf dem wiirdigen heil-
tumb.» Zeitgendssische Denkschrift, S. 137. Uber die Reliquien und
die Reliquienverehrung in Einsiedeln im ausgehenden Mittelalter vgl.
Henggeler, Reliquien, S. 12-21.

64 (Item herr Hanns Stuber von Ebikon, der von lang in unser lieben fra-

wen capell sigerist was, und darnach priester ward, allweg fromm und
wahrhaft, do der in die engelwihe kam un sach und merkt, wie es sich
gebosseret hat, gefiel es ihm vast iible, als er red: ja do ich hier sigerist
was, und es engelwihe was, do ward so vil wachs gen, das ich all abend
schier ein grossen sack voll uss der capell in min kimerlin ze tragen
und ze gehalten hatte. Aber das ich ietzt gesich, mag er sauft trigen
und ist bald gehalten. Warzu ist es kom, das Gott erbarm, ich méch-

297



der Opferstock der Bruderschaft®® wurde gedttnet und das
Geld weggenommen.®® Das Busssakrament wurde «lieder-
lich» verwaltet, viele beichteten nicht mehr,%” viele Pilger
gingen enttiuscht weg.

Wenig oder nichts berichten aber die zeitgendssische
Denkschrift wie die kritischen Ausserungen von Zwingli
wie von Paracelsus {iber das konkrete Verhalten und die
mehr individuellen Frommigkeitsformen der Pilger und

te nit mee hie sin, ich will bald enweg und mein, ich kémm niemmer
mee har.» Zeitgendssische Denkschrift, S. 135. «Item ein Mann, der
nannt sich ab dem Ziirichsee, der sprach, er hette der mucter gottes
fiinff Ziirich pfund verheissen, und die het er da; aber er wolt das gelt
wider heim trigen; denn etlich pfaffen hetten gered, es were niener fiir,
das er gelt dargebe, wes weren fantasien, die pfaffen hetten dest mee ze
verthun in biiberi». Zeitgendssische Denkschrift, S. 136.

 Ende des 15.Jahrhunderts gab es in Einsiedeln zwei Bruderschaften: die
1470 gegriindete «St. Meinradsbruderschaft», von Angehérigen der Pfar-
rei ins Leben gerufen, und die bereits 1353 erwihnte «Bruderschaft des
Gotteshauses», die im Laufe des 16. Jahrhunderts «Bruderschaft Unserer
Lieben Frau» genannt wurde. Ringholz, Geschichte, S. 483-486.

% «Der Stock der bruderschaft [Bruderschaft U. L. Frau von Einsiedeln]
war ufgethan und darus verstolen, was darinnen wa. Und nachdem als
vor allwegen darin funden ward, meinten si, das wol ob thusent gul-
den weren, auch fast tibel verbrunnen.» Zeitgenéssische Denkschrift,
S.139. Die Ertrige dieses Opferstockes, der vermutlich im unteren
Miinster stand und nicht identisch ist mit dem (Opfer-)Stock U. L.
Frau in der Kapelle sowie andere Gaben fiir die Bruderschaft wurden
«zur Besorgung der Gedichtnisse und Jahrzeiten fiir die Wohlciter
und fiir den Unterhalt der Kerzen und Lampen am Altar der hl.
Katharina [am Bruderschaftsaltar] verwendet, der Uberschuss aber
kapitalisiert und die Zinsen ebenfalls fiir die Bruderschaftsbediirfnisse
bestimmt». Ringholz, Geschichte, S. 485.

7 «Ouch fromb ehrbar man Nid dem wald hat, Ernj Sutter und ander
hand geered, sic welten den pfaffen mit dem niiwen glauben nit bich-
ten, und fragten, wo priester sessen, die nit des niiwen glaubens werend.
Item Hannss Langenstein von Stans fragt, wo ein pfaffe sesse, der aller-
liederlichst bicht hérte, sittemal es itze das best solt sin, so liderlich bich-
ten, so wolt er auch eim sollichen nachfragen. Thm ward geantwurt, es
fundis wol bede, das er nur zu meister Leo gienge, der machte ihms kurz
und liederlich genug.» Zeitgendssische Denkschrift, S. 136.

% Das Verweilen und Verhalten der spatmittelalterlichen Pilger in der

Einsiedler Wallfahrtskirche diirfte jenem in anderen Pilgerkirchen
dhnlich gewesen sein. «Die mittelalterliche Wallfahreskirche war kein
Ort stiller Andacht. Messen und liturgische Verrichtungen erfiillcen
den Raum in regelmissigem Abstand mit Gesang und Vortrag. Das
persénliche Bittgebet an Gott und an den Heiligen wurde laut und oft
emotionsvoll ausgesprochen oder ausgerufen, (...) Trinen fehlten

dabei nicht». Krétzl, Pilger, S. 219-220.

%" Abt Burkhard von Krenkingen-Weissenburg (1418-1438) liess «eine
schwere aus vergoldetem Kupfer gefertigte (Reliquien-)Monstranz»
fertigen. Bei einer Ausbesserung der Monstranz 1598 enthielt sie die
folgenden Reliquien: «Von der Dornenkrone Christi, von dem
Schwamm, mit welchem dem Heiland am Kreuze Essig gereicht wor-

298

Wallfahrer in der Einsiedler Wallfahrtskirche beziehungs-
weise in der heiligen Kapelle,®® iiber das «Heiltum» oder
die Reliquien und die besonderen Votivgaben, die in der
Wallfahrtskirche aufbewahrt und den Pilgern gezeigt wur-
den,*” nichts erzihlen sie uns iiber das Heiltum, das ver-
schenkt worden ist,”® kaum etwas iiber den Handel und
Verkauf von Kerzen und Wachsartikeln, von Wallfahrtsan-
denken (Pilgerzeichen, Bilder,” Kopien der Engelweih-

den war, von den unschuldigen Kindern und anderen Heiligen».
Ringholz, Geschichte, S. 355-356. Von besonderen Geschenken an
die Wallfahreskirche Einsiedeln seien u. a. genannt der vergoldete Ses-
sel Karls des Kiihnen aus der Burgunderbeute, der 1489 ins Kloster
kam, «denn in Einsiedeln sei er ehrlich, denn da kommen viel fremde
hin, die ihn sehen» und die «zwei hiibschen Banner», welche die Eid-
genossen 1512 von Papst Julius II. erhalten hatten. Ringholz, Wall-
fahresgeschichte, S. 180. Die beiden Julius-Banner diirften aber nicht
allein in der Kirche gehangen haben. Nach 1513 «pilgerte» der Anfiih-
rer des sogenannten «Lehener Bundschuhy, eine Vorliufer-Verschwo-
rung des deutschen Bauernkrieges in den Vorderésterreichischen Ge-
bieten, Jost Fritz als «Wallfahrer verkleidet (...) nach Einsiedeln, um
die Fahne des Bundes [der Bundschuh-Verschwirung] der Gottes-

mutter zu weihen». Franz, Bauernkrieg, S. 74.

70

Als wirkmichtiges Einsiedler Heiltum galten u. a. das Ol aus den
Lampen in der Gnadenkapelle, Wachs von den Kerzen, die geweihten
Zeichen (Pilgerzeichen und wohl auch Kupferstiche/Bilder) wie auch
Staub oder Erdreich von der heiligen Kapelle. Am 13. Mirz 1491
sandte der Humanist und Dekan des Stiftes, Albrecht von Bonstetten,
der Herzogin von Bayern nebst anderen Heiltiimern «in ainem klai-
nen buchflin erterich von dem hailigen Altar und der capellen Unnser
lieben frowen zuo den Ainsidelen, so dann von got dem almichtigen
selbs gewicht ist, die selb erde also gehalten wirdt unnd dafiir von vil
lutten geacht, wer die by imm wirdigklich trag, dem selben mégg kain
waffen nit geschaden, noch dehainer geberenden frow in kinds nétten
dabey nit misslingen unnd sunst fiir aller hannd krankhaytten unnd
zufill nutz, als sich daz ouch ann vil lutten erfunden hatt.» Ringholz,
Wallfahrtsgeschichte, S. 177, Anm. 1.

«Kirchenstaub, wie alles, was einmal mit Reliquien oder auch nur mit
heiligen geweihten Stiitten oder auch in Beriihrung gekommen ist, selbst
der Staub auf den Grabdenkmilern der Heiligen und in deren Kirchen,
galt schon im frithen Mittelalter fiir heilkriftig.» Handworterbuch des
deutschen Aberglaubens, Bd. IV, S. 1417-1418, In der Barockzeit bis
zur franzésischen Revolution wurde Staub / Erde aus der Gnadenkapelle
und gelegentlich auch Olresten aus den Lampen in der Gnadenkapelle
den sogenannten «Schabmadonnen» beigefiigt, um deren Heilkraft zu
verstirken. Hochenegg, Zerkratzte Marientaler, S. 150-151.

"I Wohl nicht nur wihrend der Grossen Engelweihe von 1466 wurden

die drei Kupferstiche des Meisters E. S. — die grosse, die kleine und die
kleinste Madonna von Einsiedeln — wie auch das auf die gleichen
Engelweihfeierlichkeiten geschaffene «Blockbuch» verkauft: «dis ist
der erst anfang, als unser licben frowen cappell zu den einsidlen vo
sant Meinrat selbs buwen wart mit sinen heiligen henden.» Ringholz,
Geschichte, S. 442-444. Zum «Meister E. S.» und die drei Stiche auf
die Engelweihe 1466, vgl. Schmidt, Kupferstiche; Meister E.S., Aus-
stellungskatalog; Apphun, Monogramm.



bulle und so weiter), von «Stecken» oder Pilgerstiben, die
im «Vorzeichen» feilgeboten wurden.”” Hingewiesen wur-
den die Pilger auf den alten Brunnen auf dem Platz vor
dem Kloster mit seinem wirkmichtigen Wasser,”® wie auch
auf die Moglichkeit, Einsiedeln verbunden zu bleiben
durch das Einschreiben in die «Bruderschaft».”* Uner-
wihnt bleibt in den zeitgendssischen Berichten und Auf-
zeichnungen der sicher damals schon geiibte Brauch, das
sogenannte «Handzeichen des Herrn» zu beriihren, bezie-
hungsweise die Finger in die fiinf Vertiefungen iiber der
Kapellen-Tiire zu legen.”> Praktisch nichts erfahren wir
tiber das Verhalten der Pilger bei den sogenannten Wegzei-
chen (Kapellen, Kreuze) in der Nihe des Klosters.”®

72 Ringholz, Geschichte, S. 447. Auf der iltesten Darstellung des Klos-
ters, einem Holzschnitt aus dem Jahre 1509, tragen prakrisch alle
Pilger auf den verschiedenen Wegen, die zum Heiligtum fiihren,
Pilgerstibe in den Hinden.

7> Die wirkmichtigen Wasser des «Fraubrunnens» auf dem Platz vor dem

Kloster werden schon 1314 von Rudolf von Radegg in seinem
Gedicht «Capella Heremitana» geriihmt und dem «Engelweih-Ablass»
praktisch gleichgestellt. «(...) Einige fragen, wie viel Ablass jeder / im
genannten Heiligtum erhalte. / (...) Deshalb weiss man, dass der Reu-
miitige und an Herz / und Hand Reine, welcher fromm die genannte
Stitte aufsucht, / es nicht verdient, [nur] einen Teilablass zu erhalten,
sondern / die Vergebung aller Siinden und die Verleihung des ewigen
Reiches. / Andrerseits wihrt der Ruhm de Ortes wegen des heilkrifti-
gen Brunnens, / welcher den Namen Mariens triigt. / Denn er ent-
springt unter dem Altar ihrer Kapelle, / wie man allgemein glaubt,
und das heiligt ihn. / Von da wird er unter dem Boden verborgen
abgeleitet / und zeigt sich uns am Fuss des Klosterhiigels. / Oder der
Brunnen gewihrte einst den Eremiten Nutzen, / zu Recht wird er
daher geheiligt genannt. / Dieser Brunnen verscheucht Krankheit und
senkt das Fieber, / den Kranken bringt er die Hilfe der Gesundung.»
(Verse 141-160). Radegg, Capella Heremitana, S. 229-230.

74 «Item man hat auch hie eine Bruderschaft [Bruderschaft U. L. Frau],

(...) Der hierin will genommen und geschrieben werden, der gang in
das fiir den Chor zu St.-Meinradsaltar oder zu dem Siegelhaus, da
schreibt man ihn [ein]». Engelweih-Verordnung fiir das Jahr 1522.
Ringholz, Geschichte, S. 615.

«Eine eigentiimliche (...) Andacht der Pilger galt dem angeblichen
Handzeichen des Heilandes. In dem Steinbalken oberhalb der Ein-
gangsthiire zur alten Gnadenkapelle [wie sie bis zur franzosischen
Revolution 1798 stand] waren ehemals fiinf nicht sehr tiefe Locher,
die aussahen, wie wenn sie mit den fiinf Fingern eingedriickt worden
wiren. Man glaubte, der Heiland habe nach der Einweihung der hei-
ligen Kapelle dieses Handzeichen gleichsam als sichtbare Urkunde des
Wunders hinterlassen.» Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 164. Man
darf wohl annehmen, dass schon im ausgehenden Mittelalter die klei-
nen Vertiefungen im Tiirbalken als «Handzeichen» des Herrn gedeu-
tet worden sind. Sie erscheinen schon auf der frithesten Darstellung
der «Gnadenkapelle nach 1465». Dass dem «Handzeichen» eine gros-

79

Abb. 4. Einsiedler Konventsiegel an einer Urkunde von 1239.

se Bedeutung innerhalb des Wallfahrtsbrauchtums zugemessen wurde,
ergibt sich aus der Tatsache, dass es in den dltesten auswirtigen Kopien
der Gnadenkapelle angebracht wurde, so in Teising bei Neumark
St. Veit (1625), in der Kapelle Geiermiihle bei Neukirchen vor dem
Wald (1641) und in Ediger an der Mosel (1666).

76 In den Versen 43—46 weist Hermann Kiinig von Vach den Pilger auf eine

wohl in Einsiedeln iibliche Frommigkeitsiibung hin: «Bei den Kreuzen
sollst du auf dein Knie fallen / Und sollst es Gott und Marien iiberlas-
sen / Und sollst sie bitten ohne Unterlass / Dass sie dich wollen behiiten
auf der Strass». Kiinig von Vach, Pilgerfiihrer, S. 13. «Bei den Kreuzen»
diirfte sich auf das steinerne Kreuz oder den «Grossen Herrgott» auf dem
Briiel bezichen, das Abt Gerold von Hohensax nach seiner Riickkehr aus
Ttalien 1464 aus Dankbarkeit errichten liess. Méglich ist aber auch, dass
Kiing von Vach die drei Kreuze meint, welche auf der iltesten
Darstellung des Klosters Einsiedeln, cinem Holzschnitt um 1509, etwas
weiter entfernt, wohl gegen die Teufelsbriicke hin, dargestellt sind.
Lustenberger, Einsiedeln und «die walfarts, S. 61-64.

299



Wirkmichtige Frau

So grundlegend und tragend fiir die Wallfahrt nach Einsie-
deln die «gottgeweihte Kapelle» auch war, emotionaler
Mittelpunke der Einsiedler Wallfahrt am Vorabend der Re-
formation diirfte aber ohne jeden Zweifel das Madonnen-
bild in der «gottgeweihten Kapelle» gewesen sein. In der
«Kapelle der Einsiedler» diirfte sich von Anfang an ein Ma-
donnenbild befunden haben; erstmals erwihnt wird eine
Marienstatue um 1350. Méglicherweise war es jene um
1170/1180 geschaffene romanische Marienfigur, die sich
heute in Einsiedler Privatbesitz befindet.”” Linus Birchler
vermutet, dass die sitzende romanische Madonna im Laufe
der Jahrzehnte verschiedentlich durch «weitere Varianten
sitzender Statuen» ausgewechselt worden ist.”® Unser heu-
tiges Gnadenbild, wohl um 1440/1450 geschaffen, fand
nach dem Brand von 1465 auf die grosse Engelweihe von
1466 hin in der ausgebrannten <heiligen Kapelle» seinen
Platz. Es ist aber kaum als Gnadenbild oder Kultbild fiir
die «heilige Kapelle» geschaffen worden; es kam in die
Kapelle, weil es dem «Zeitgeschmack» entsprach und nach
dem Brand von 1465 gerade zur Verfiigung stand.” Sehr
bald aber wurde das neue, im sogenannten weichen Stil
gearbeitete Madonnenbild dank der Verehrung der vielen
Pilger «zu einem mit sakraler Kraft aufgeladenen Gegen-
stand, in dem man unmittelbar dem Hexllgen begegnete»,
zum Kult- oder Gnadenbild von Einsiedeln.®

77 Holzherr, Einsiedeln, S. 19; Birchler, Gnadenbild, S. 11-12.
78 Birchler, Gnadenbild. S. 11-12.

™ Die Aufzeichnungen iiber den grossen Brand vom 21. April 1465
sprechen zwar «nichts davon, dass das alte romanische Gnadenbild
(...) verbrannt sei. Da der Brand aber durch die Nachlissigkeit des
Sakristans in der Kapelle ausgebrochen war, liegt es nahe, dass dabei
das romanische Gnadenbild zerstért wurde. Denn es wird berichtet,
dass alles, was in der Kapelle und Miinster darin war von Holzwerckh,
alle gezierd, Kelch, Biicher, Kleinod, das Geld im stock in der Capell
vnd blieb nichts, dann die mauren auffrecht stehn. Und besonders der
Capell Unser Lieben Frauwen beschach kein Leid an den mauren,
wiewohl vill Holzwerckh darob ware». Salzgeber, Gnadenbild, S. 192~
193; vgl. Anm. 35.

8 Marchal, Bildersturm, S. 265-266. Der Ubergang vom Madonnenbild
zum Gnadenbild wire in Einsiedeln freilich recht ziigig verlaufen. Be-

300

Nicht endgiiltig beantwortet werden kann die Frage, ob
die Einsiedler Madonna nur iiber die Verehrung durch die
Wallfahrer oder nicht auch durch das Einftigen von Reli-
quien oder «Heiltum» in die Madonnenstatue zum Kult-
oder Gnadenbild geworden ist. Es ist bekannt, dass im
ausgehenden Mittelalter eine Statue oder ein Bild durch
Einfiigen von «Heiltum» in eine kleine Offnung zum Gna-
denbild oder «Ablassbild» werden konnte.®! Wir vermuten,
dass die immer noch vorhandene «langrechteckige Aus-
hohlung» im Hinterkopf des Einsiedler Gnadenbildes, «die
urspriinglich ist», fiir die Aufnahme von «Heiltum» ge-
schaffen worden ist, und nicht nur, um das Sprengcn des
Holzes zu verhindern.®? Dass «Heiltum» nicht nur in der
Klosterkirche, sondern auch in der «gottgeweihten Kapel-
le» aufbewahrt und wohl auch verehrt (das heisst gezeigt)
worden ist, darauf verweist schon die mehrfach erwihnte
«zeitgendssische Denkschrift iiber die Zustinde in Einsie-
deln». Gegen Ende seines Berichtes schildert der Verfasser,
was der Pfleger Diebold von Geroldseck, der Leutpriester
Leo Jud und Magister Lukas (genannt Lux) nach der
Engelweihe 1522 in der heiligen Kapelle verindert haben,
wie Inschriften und Bilder zerstort worden sind und fihrt
dann fort:

«hinden am chérli der capell das gross papier, daran das
heiltumb des gottshus gemalet ist, das ist [von Diebold von
Geroldseck?] unden angeziint, das es briinnen soll, ist aber
nit durch aufgebrunnen».*

reits 1484, kurze Zeit nach der Durchfithrung einer Klosterreform und
der Einfiihrung strengerer Klausurvorschriften, erhile das chemalige
Dominikanerinnen-Kloster in St. Gallen ein «frowen bild», eine Kopie
des Einsiedler Gnadenbildes, weil sie nicht mehr nach Einsiedeln wall-
fahren kénnen. «Uns het geben unser recht liebi schwéster Endly
Muntpratin unser lieben frowen bild mit dem kindlin uf dem arm. Das
ist ze gelicher wis wie daz zuo den ainsidelen mit der kron und mit ainem
tiichly und mit ainem blawen sidin mantell Gar schén geziert.»
(Varnbiihl-Chronik, Blatt 28v, 291). Lustenberger, Alteste Kopie, S. 20.

Zum Vorgang, Reliquien oder anderes Heiltum in Statuen oder Bilder
zu bergen sowie zur Bedeutung des Verhiillens der Gnadenbilder vgl.
Diinninger, Hostiensepulcren, S. 72-84; Diinninger, Gnad und Ab-
lass, S. 135-150.

82 Birchler, Gnadenbild, S. 15-16, 13 (Abb. 6).
8 Zeitgenossische Denkschrift, S. 143.



Fiirbitterin und Patronin der «eytgenossen»

Angerufen und aufgesucht wurde Unsere Lieben Frau von
Einsiedeln in der «gottgeweihten Kapelle» von den verschie-
densten Volksschichten, von Reich und Arm, Hoch und
Niedrig, in den verschiedensten Anliegen: als Mittlerin der
Gnaden, als Trosterin der Betriibten, als wirkmichtige Fiir-
bitterin bei threm Sohne, als Zuflucht der Siinder, als Heil
der Kranken. Im Laufe des 14. Jahrhunderts kam ein neuer
Akzent der Verehrung hinzu. Einsiedeln mit seiner Wallfahrt
zur heiligen Kapelle und zum Madonnenbild wurde mehr
und mehr zum religiosen Mittelpunkt der werdenden
Eidgenossenschaft;** das Marienheiligtum von Einsiedeln
wurde zum Landesheiligtum der Eidgenossen. Am 10. Ja-
nuar 1471 schrieben die Eidgenossen an Herzog Galeazzo
Maria Sforza von Mailand, fiir sie sei «die Einsiedler Gna-
denkapelle die kostbarste Blume im Kranze ihrer Linder, [sie
seien fest iiberzeugt,] dass alles Gliick, das ihnen zuteil
werde, von jener gebenedeiten Kapelle aus zustréme».*
1311 ist der Kreuzgang (oder Bittgang) der Schwyzer zu
U. L. Frau von Einsiedeln erstmals urkundlich bezeugt.
Dem Schwyzer Kreuzgang folgten andere Landeswallfahr-

84 Sieber, Adelskloster, S. 41-51.

% Henggeler, Eidgenossen, S. 15.

8 Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 113-118.

¥ (Tagsatzungen wurden mit Vorliebe in Einsiedeln gehalten, so in

unserer Zeit [zwischen 1480 und 1526] nicht weniger als 15mal».
Ringholz, Geschichte, S. 613.

88

«Auf ihrem Weg nach Hause pflegten die eidgendssischen Krieger
tiber Einsiedeln zu ziehen, wie jene, die nach der Einnahme von Grii-
ningen um Juni 1443 das Feld verliessen, um rechtzeitig zur Heuernte
heimzugelangen. Sie unterliessen es nicht, diir unser lieben frowen zu
Einsidlen> zu zichen, «a sy ir gebete tatend> vor jener Muttergottes,
«die den frommen eidgenossen ir hilf und gnad mitgeteilt hatte, das
sy an eren redlichen bestanden sind und iere vyende und grossen
angstlichen not so manlichen iiberwunden hattent.» Marchal, «Metz
zuo Neisidlen», S. 314.

89

Sieber, Adelskloster, S. 49. «(...) vor dem Auszug nach Bellenz hatte
Hans Murer sie [die Luzerner] gewarnt und ersucht, zur Abwendung
der gefahr ein Opfer Unsrer Frau nach Einsiedeln zu schicken und das
Banner zu erheben in dem Namen des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes. Da wollte sich aber niemand daran kehren; darnach
verloren wir bei Bellenz. Kein volles Jahr spiter beschloss der Rat:
Nun wollen wir dasselb> Opfer tun und von jeglichem Haus in der
Stadt cinen Pfennig nehmen und Unsrer Frau gen Einsiedeln opfern,

was auch geschah.» Ringholz, Geschichte, S. 353.

Abb. 5, 6: Schwarze Madonna von Einsiedeln, ohne Behang, vor der Res-
taurierung des Gnadenbildes 1933/1934. Aufnahme vom 16. September
1933. Die dlangrechteckige Aushshlung» im Hinterkopf des Gnadenbil-
des (Bild 6) diente méglicherweise der Aufnahme von «Heiltumo.

ten und Bittginge einzelner Orte oder Stidte: so Ziirich
(1351), Brugg (1364), Rapperswil (1385), Basel (Pestjahr
1411, 1439), Zug (1426), Zurzach (1439), Luzern (1445),
Solothurn (1466).%¢ In Einsiedeln trafen sich die Abgeord-
neten der einzelnen Orte zur Tagsatzung, um allen gemein-
same Fragen zu erdrtern, um Streitigkeiten zu schlichten.?’
U. L. Frau von Einsiedeln verehrten die Eidgenossen auch
als Beschiitzerin und Mitstreiterin in den verschiedenen
Kriegsziigen. Sie besuchten Einsiedeln, wenn sie in die
Schlachten zogen oder wenn sie von einem Feldzug heim-
kehrten, zum Beispiel im Alten Ziirichkrieg,* im Schwa-
benkrieg oder bei den ennetbirgischen Kriegsziigen.*
Nach Einsiedeln brachten die siegreichen Eidgenossen
Teile der Kriegsbeute oder erhaltene Auszeichnungen.

301



Einsiedler Marienverehrung am Vorabend
der Reformation

Obwohl sich das Stift Einsiedeln Ende des 15. und zu Be-
ginn des 16. Jahrhunderts, am Vorabend der Reformation
oder Glaubensspaltung in der Schweiz, in einem desolaten
Zustand befand und wohl die dunkelsten Jahrzehnte als
Benediktinerkloster durchlebte, erlebte die vom Kloster
Einsiedeln getragene und geforderte Wallfahrt eine gross-
artige Blitezeit. In den religiosen und politischen Gi-
rungsprozessen, in den Unruhen und Verunsicherungen
des 15. Jahrhunderts ging es vielen Gliubigen um die
Sicherung und Versicherung des ewigen Heils. Durch Er-
langen von Ablissen mit Hilfe von Gebet, Wallfahrt und
Opfergaben hofften sie die drohenden (oder schon vor-
handenen) Siindenstrafen zu mindern, vor dem Sterben
von Siinde und von Siindenstrafen méglichst frei zu sein,
um nicht im Fegefeuer auf Zeit oder in der Verdammnis
der Hélle auf ewig biissen zu miissen. Es wird in Einsiedeln
nicht anders gewesen sein als an den meisten damaligen
alten oder auch sehr jungen Wallfahrtsorten: in verschie-
denen Formen der Heiligen- und der Marienverehrung, in
der Weise des meditiernden und/oder des gemeinsamen
Betens, durch Prozessionen, im vertrauenden Anrufen der
Mutter Jesu, in der Mitfeier der Gottesdienste, im Erlan-
gen der méglichen, vor allem des nur in Einsiedeln erhilt-
lichen vollkommenen «Engelweih-Ablass» suchten die
vielen Pilgerscharen personliches Heil, Sicherheit und
Versicherung.”

Es sind aber zugleich diese verschiedenen Formen der
Marien- und der Heiligenverehrung, die Einsiedeln in den
Strudel der Veridusserlichungen zogen. Es fehlte auch in
Einsiedeln mehr und mehr die entsprechende innere Ge-
sinnung, auf Gottes Wort zu horen und es zu befolgen. Die
kritischen Stimmen zur Einsiedler Marienverchrung am
Vorabend der Reformation eines Ulrich Zwingli und ande-
rer Reformatoren, aber auch Paracelsus, bestanden zu
Recht, auch wenn sie fiir unsere Ohren gclegenthch zu
pointiert einseitig formuliert sind. Genauso wie auch viele
Stimmen, die sich fiir die Verteidigung und Rettung der
hergebrachten Ordnung und damit des Wallfahrtsortes
Einsiedeln einsetzten, ebenfalls einseitig pointiert formu-
liert daherkamen.

Im Grossen und Ganzen diirfte sich das Wallfahrtsge-
schehen in Einsiedeln am Vorabend der Reformation, was
die Sonnenseiten und was die Schattenseiten betraf, nicht
besser und wohl auch nicht schlechter prisentiert haben als

302

an anderen Wallfahrtsorten. Trotz aller Mingel war die
Marienverehrung in Einsiedeln am Vorabend der Reforma-
tion sehr lebendig und im religivsen Bewusstsein des Vol-
kes tief verankert. Dank der lebendigen Marienverehrung,
dank der Stellung und Bedeutung als Landesheiligtum der
Eidgenossen hat «das Kloster Einsiedeln die Stiirme der
Reformation iiberdauert, blieb «Einsiedeln ein besonderer
Ort der Gnade und des Trostes» fiir alle Menschen.”!

Literaturnachweis

Apphun, Monogramm
Apphun Horst, Das Monogramm des Meister E.S. und die Pilger-
fahrt nach Einsiedeln, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archiolo-
gie und Kunstgeschichte 45 (1988), S. 301-314.
Biegger, De invocatione
Biegger Katharina, «De invocatione Beatae Mariae Virginis», Para-
celsus und die Marienverehrung (Kosmosophie 6), Stuttgart 1990.
Biegger Schwarz, Paracelsus
Biegger Schwarz Katharina, Paracelsus iiber Maria — Weiblichkeit
und Heiligkeit, in: Nova Acta Paracelsica NF 14 (2000), S. 3-18.
Bihlmeyer, Kirchengeschichte
Bihlmeyer Karl, Kirchengeschichte. Zweiter Teil: Das Mittelalter,
neubesorgt von Hermann Tiichle, 13. durchgesehene Auflage,
Paderborn 1952.
Bingisser, Paracelsus
Bingisser Ernst-Louis, Paracelsus und das damalige Einsiedeln.
Historische, biographische und philosophische Aspekte zu Theo-
phrast Bombast von Hohenheim (1493(2)-1541. Zum 500. Ge-
burtsjahr des grossen Einsiedlers, (Schwyzer Hefte, Bd. 59), Ein-
siedeln 1993.
Birchler, Gnadenbild
Birchler Linus, Das Einsiedler Gnadenbild. Seine dussere und
innere Geschichte, in: Einsidlensia. Gnadenbild, Restaurierung
der Stiftskirche, iltere Klosterbauten (Verdffentlichungen des
Instituts fiir Denkmalpflege an der Eidgendssischen Technischen
Hochschule Ziirich, 13.2), Ziirich 1984, S. 9-28.
Bock, Einsiedeln
Bock Hanna, Einsiedeln. Das Kloster und seine Geschichte. Mit
einem Beitrag von Georg Holzherr, Ziirich-Miinchen 1989.
Biichi, Bonstetten
Biichi Albert (Hrsg.), Albrecht von Bonstetten. Briefe und ausge-
wihlte Schriften (Quellen zur Schweizer Geschichte 13), Basel
1893, S. 171-216.

% Es sei verwiesen auf die eingehende Schilderung der religidsen Zustin-
de am Vorabend der Reformation bei: Lortz, Reformation, S. 69-138.

91 Tschudi, Kloster, S. 18.



Bugmann, Engelweihbulle
Bugmann Kuno, Die Einsiedler Engelweihbulle und die Reichen-
au-Renaissance im 12. Jahrhundert, in: Freiburger Di6zesanarchiv
95 (1975), S. 135-148.

Diinninger, Ablassbilder
Diinninger Hans, Ablassbilder. Zur Klirung der Begriffe «Gna-
denbild» und «Gnadenstitte», in: Jahrbuch fiir Volkskunde,
Wiirzburg-Innsbruck-Fribourg 1985, S. 50-91.

Diinninger, Gnad und Ablass
Diinninger Hans, Gnad und Ablass — Gliick und Segen. Das Ver-
hiillen und Enthiillen heiliger Bilder, in: Jahrbuch fiir Volkskunde,
NF 10 (1987), S. 135-150.

Diinninger, Hostiensepulcren
Diinninger Hans, Zur Frage der Hostiensepulcren und Reliquien-
rekondierungen in Bildwerken, in: Jahrbuch fiir Volkskunde,
NF 9 (1986), S. 72-84.

Favreau-Lilie, Civis peregrinus
Favreau-Lilie Marie-Luise, Civis peregrinus. Soziale und rechtliche
Aspekte der biirgerlichen Wallfahrt im spiten Mittelalter, in:
Archiv fiir Kulturgeschichte 76 (1994), S. 321-350.

Franz, Bauernkrieg
Franz Giinther, Der deutsche Bauernkrieg, 7. Auflage, Darmstadt
1965.

Ganz-Blictler, Andacht und Abenteuer
Ganz-Blittler Ursula, Andacht und Abenteuer. Berichte europiii-
scher Jerusalem- und Santiago-Pilger (1320-1520), (Jakobus Stu-
dien Bd. 4), Tiibingen 1990.

Gottler, Jakobus und die Stadt
Gottler Werner, Jakobus und die Stadt. Luzern am Weg nach San-
tiago de Compostela, (Luzerner Historische Veréffentlichungen,
Bd. 35), Basel 2001.

Handwérterbuch
Handworterbuch des deutschen Aberglaubens. Herausgegeben
unter besonderer Mitwirkung von E. Hoffmann-Kryer von Hanns
Biichtold-Stiubli, Bd. IV, Berlin und Leipzig 1931/1932.

Henggeler, Eidgenossen
Henggeler Rudolf, Die Eidgenossen und U. L. Frau von Einsie-
deln, in: Benziger’s Einsiedler Kalender, Jg. 98 (1938), S. 15-23.

Henggeler, Professbuch
Henggeler Rudolf, Professbuch der fiirstlichen Benediktinerabtei
Unserer Lieben Frau von Einsiedeln. Festgabe zum tausendjihri-
gen Bestand des Klosters (Monasticon-Benedictinum Helvetiae,
Bd. III), Einsiedeln 1933.

Henggeler, Reliquien
Henggeler Rudolf, Die Reliquien der Stiftskirche Einsiedeln, Ein-
siedeln 1927.

Herbers / Plétz, Nach Santiago
Herbers Klaus / Plétz Robert, Nach Santiago zogen sie. Berichte
von Pilgerfahrten ans «Ende der Welt» (dtv 4718), Miinchen
1996.

Hochenegg, Zerkratzte Marientaler
Hochenegg Hans, Zu den «zerkratzten Marientalern» und dem
«heiligen Staub», in: Osterreichische Zeitschrift fiir Volkskunde,
Neue Serie Bd. 24 (Gesamtserie Bd. 73), Wien 1970, S. 149-151.

Holzherr, Einsiedeln
Holzherr Georg, Einsiedeln. Kloster und Kirche Unserer Lieben
Frau von Einsiedeln. Von der Karolingerzeit bis zur Gegenwart
(Grosser Kunstfithrer 141), Miinchen und Ziirich 1987.

Krotzl, Pilger
Krotzl Christian, Pilger, Mirakel und Alltag. Formen des Verhal-
tens im skandinavischen Mittelalter (Studia Historica 46), Helsin-
ki 1994.

Kiinig von Vach, Pilgerfiihrer
Kiinig von Vach Hermann, Pilgerfiihrer nach Santiago (1495), hg.
von Ludwig Hengstmann (Originaltext und Nachschrift in heuti-
ger Schreibweise), 2. Auflage, Solingen 1998.

Lortz, Reformation
Lortz Joseph, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Be-
trachtung. Bd. I: Altertum und Neuzeit, Miinster/W 1962.

Lustenberger, Alteste Kopie
Lustenberger Othmar, Alteste (bis heute bekannte) Kopie des Ein-
siedler Gnadenbildes, in: Mitteilungen des Historischen Vereins
des Kantons Schwyz 77 (1985), S. 15-30.

Lustenberger, Bild und Abbild
Lustenberger Othmar, Bild und Abbild. Einsiedler Pilgerzeichen —
Einsiedler (Gnaden-)Kapellen — Einsiedler Gnadenbilder. Ein
Forschungsbericht, in: Lang Odo (Hrsg.), Sankt Meginrat. Fest-
schrift zur zwolften Zentenarfeier seiner Geburt, St. Ottilien
2000, S. 257-295.

Lustenberger, Einsiedeln und «die walfart»
Lustenberger Othmar, Einsiedeln und «die walfart und straf} zu
sant Jacob» des Hermann Kiinig von Vach, in: Mitteilungen des
Historischen Vereins des Kantons Schwyz 91 (1999), S. 49-66.

Lustenberger, Wallfahrtsort
Ein Wallfahresort im Wandel. Gedanken zur Entwicklung der
Einsiedler Wallfahrt in den letzten dreissig Jahren, in: Ldhrer
Magnus / Steiner Markus (Hrsg.), Lebendiges Kloster. Festschrift
fiir Abt Georg Holzherr zum 70. Geburtstag, Freiburg (Schweiz)
1997, S. 399-428.

Marchal, Bildersturm
Marchal Guy P, Bildersturm im Mittelalter, in: Historisches Jahr-
buch 113 (1993), S. 255-282.

Marchal, «Metz zuo Neisidlen»
Marchal Guy P, Die «Metz zuo Neisidlen»: Marien im politischen
Kampf, in: Opitz Claudia / Rockelein Hedwig / Signori Gabriela /
Marchal Guy P (Hrsg.), Maria in der Welt. Marienverehrung im
Kontext der Sozialgeschichte 10.~18. Jahrhundert, Ziirich 1993,
S. 309-321.

Meister E.S., Ausstellungskatalog
Meister E.S., ein oberrheinischer Kupferstecher der Spitgotik.
Ausstellungskatalog: Staatliche Graphische Sammlung Miinchen
(10. Dezember 1986-15. Februar 1987), Kupferstichkabinett
Staatliche Museen Berlin (11. April-14. Juni 1987), Miinchen
1986.

Miiller, Geroldseck
Miiller Johann Baptist, Diebold von Geroldseck, Pfleger des Got-
teshauses Einsiedeln. Ein Bild aus der Zeit der schweizerischen
Glaubensspaltung. Hg. nach des Verfassers Tod von Odilo Ring-

303



holz, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz 7 (1890), S. 2-101.

Ochsenbein, Das Grosse Gebet
Ochsenbein Peter, Das Grosse Gebet der Eidgenossen. Uberliefe-
rung — Text — Form und Gehalt, Bern 1989.

Ochsner, Kloster und Religion
Ochsner Elisabeth, Kloster und Religion, in: Kiichler Meinrad /
Ochsner Elisabeth / Doerfel Christine / Gottesmann Jean / Kilin
Walter / Staub Markus / Bingisser Albert, Einsiedeln zur Zeit von
Paracelsus (Schriften des Kulturvereins Chirnehus Einsiedeln 19),
Einsiedeln 1993, S. 5-10.

Ohler, Pilgerstab
Ohler Norbert, Pilgerstab und Jakobsmuschel. Wallfahrt in Mit-
telalter und Neuzeit, Diisseldorf und Ziirich 2000.

Ohler, Zur Seligkeit
Ohler Norbert, Zur Seligkeit und zum Trost meiner Seele. Lii-
becker unterwegs zu mittelalterlichen Wallfahrtsstitten, in: Zeit-
schrift des Vereins fiir Liibeckische Geschichte und Altertums-
kunde 63 (1963), S. 83-106.

Paracelsus, Psalmenkommentar
Theophrast von Hohenheim, gen. Paracelsus, Simtliche Werke,
herausgegeben von Kurt Goldammer, 2. Abt., Bd. 6, Wiesbaden
1959.

Radegg, Capella Heremitana
Radegg Rudolf von, Capella Heremitana, bearbeitet und iibersetzt
von Paul J. Brindli (Quellenwerk zur Entstehung der Schweizeri-
schen Eidgenossenschaft, Abt. III, 4), Aarau 1975.

Raff, Pilgerzeichen
Raff Th., Pilgerzeichen, in: Marienlexikon 5 (1993), S. 229

Ringholz, Brand
Ringholz Odilo, Der Brand der heiligen Kapelle und der Stiftskir-
che zu Einsiedeln im Jahre 1465 und die Engelweihe im Jahre
1466, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz 7 (1890), S. 159-162.

Ringholz, Das «Grosse Gebet»
Ringholz Odilo, Das «Grosse Gebet», in: Zeitschrift fiir Schwei-
zergeschichte 11 (1917), S. 126-130.

Ringholz, Geschichre
Ringholz Odilo, Geschichte des Fiirstlichen Benediktinerstiftes
U. L. Frau von Einsiedeln, seiner Wallfahrt, Propsteien, Pfarreien
und {ibrigen Besitzungen. Mit besonderer Beriicksichtigung der

304

Kultur-, Rechts- und Wirtschaftsgeschichte. 1. Vom heiligen
Meinrad bis zum Jahre 1526, Einsiedeln 1904.

Ringholz, Wallfahrtsgeschichte
Ringholz Odilo, Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von
Einsiedeln. Ein Beitrag zur Culturgeschichte, Freiburg i. Br. 1896.

Ruprecht, Chroniken
Ruprecht Ph. (Hrsg.), Die Chroniken der Stadt Konstanz, Kon-
stanz 1891,

Salzgeber, Gnadenbild
Salzgeber Joachim, Die Geschichte des gotischen Einsiedler Gna-
denbildes, in: Lang Odo (Hrsg.), Sankt Meginrat. Festschrift zur
zwélften Zentenarfeier seiner Geburt, St. Ottilien 2000, S. 191—
200.

Schmidt, Kupferstiche
Schmidt Peter, Die Kupferstiche des Meisters E.S. zur Wallfahrt
nach Einsiedeln. Einige Uberlegungen zum Publikum, Programm
und Kontext, in: Fiissel Stephan / Hiibner Gert / Knape Joachim
(Hrsg.), Artibus. Kulturwissenschaft und deutsche Philologie des
Mittelalters und der frithen Neuzeit. Festschrift fiir Dieter Wurtke
zum 65. Geburtstag, Wiesbaden 1994, S. 293-318.

Sieber, Adelskloster
Sieber Christian, Adelskloster, Wallfahrtsort, Gerichtshof, Landes-
heiligtum — Einsiedeln und die Alte Eidgenossenschaft, in: Mittei-
lungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz 88 (1990),
S. 41-51.

Tschudi, Kloster Einsiedeln
Tschudi Raimund, Das Kloster Finsiedeln unter den Abten Lud-
wig II. Blarer und Joachim Eichhorn 1526-1569, Einsiedeln 1949.

Zeitgendssische Denkschrift
Eine zeitgendssische Denkschrift tiber die Zustinde in Einsiedeln
beim Beginn der schweizerischen Glaubensspaltung, herausgege-
ben von Odilo Ringholz, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kir-
chengeschichte 13 (1919), S. 129-145.

Zuppke, Vorreformatorische Kirchengeschichte
Zuppke P. (Hrsg.), Die vorreformatorische Kirchengeschichte der
Niederlande nach W. Moll. II. Periode, Leipzig 1895.

Zwingli, Marienpredigt
Zwingli Ulrich, Marienpredigt, in: Zwingli Ulrich, Hauptschrif-
ten, [. Teil: Zwingli, der Prediger, Bearb. Oscar Farner, Ziirich
1940, S. 121-164.



	Einsiedler Marienverehrung am Vorabend der Reformation

