
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 94 (2002)

Artikel: Einsiedler Marienverehrung am Vorabend der Reformation

Autor: Lustenberger, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einsiedler Marienverehrung am Vorabend der Reformation1

P. Othmar Lustenberger

Am Vorabend der Reformation, zur Zeit, als Theophrastus
Bombastus Aureolus von Hohenheim, genannt Paracelsus,
in der Nähe der Teufelsbrücke am Pilgerweg nach Einsiedeln

das Licht der Welt erblickte, erlebte die Einsiedler
Marienverehrung oder allgemein die vom Stift Einsiedeln
betreute Einsiedler Wallfahrt einen absoluten Höhepunkt.
In den gleichen Jahrzehnten befand sich andererseits das
Stift Einsiedeln als Benediktinerkloster auf einem absoluten

Tiefpunkt und durchlebte seine dunkelste Zeit in seiner

bis dahin 500-jährigen Geschichte.

Desolater Zustand des Klosters Ende des
15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts

Bald nach der Gründung des Klosters im Jahre 934 an der
Stelle, wo 861 der heilige Eremit Meinrad erschlagen worden

war, erlebte das junge Kloster eine erste Blütezeit, die
bis ins 12. Jahrhundert dauerte.2 Im 13. Jahrhundert kün¬

digte sich ein langsamer Niedergang an, hervorgerufen
einerseits durch wirtschaftliche und politische Rückschläge,3

aber auch durch jene Entwicklung, die nur noch

Adelige von Geburt Aufnahme im Kloster Einsiedeln
finden liess.4 Im ausgehenden Mittelalter galt Einsiedeln den

Mönchen ganz selbstverständlich als «spital» des Adels, das

heisst als Versorgungsanstalt nachgeborener Adelssöhne.
Dieser Stiftungszweck hatte Vorrang, auch gegenüber der

Ordensregel des heiligen Benedikts.
Das Stift wurde mehr und mehr zu einer Pfründe einiger

weniger, miteinander verwandter Adelsfamilien.6
Dementsprechend schrumpfte die Zahl der Mönche, und die

wenigen Konventualen pflegten unter sich die einzelnen
Ämter wie Dekanat, Kustorei, Kellerei, Sängerschule und
so weiter mit den dazu bestimmten Einkünften zu verteilen,

verbrauchten die Einkünfte nach Belieben, wohnten
zuweilen abgesondert in einzelnen Häusern, gingen nach
der Sitte jener Zeit auf die Jagd und erschienen selten beim
Gottesdienst, welchen die Kapläne besorgen mussten.7

1

Vortrag bei der Jahresvetsammlung und det öffentlichen Tagung dei
Schweizeiischen Paracelsusgesellschaft: «Pilgern und Reisen. Paiacel-
sus im Kontext det frühneuzeitlichen Mobilität» am 11. Novembei
2000 im Klostei Einsiedeln. Füi die Diucklegung in den Mitteilungen

des Historischen Veteins des Kantons Schwyz wurde dei Voitiag
übetaibeitet und eiweitert.

2 Zur Geschichte des Klosters Einsiedeln und der Einsiedler Wallfahit
bis zui Reformation: Ringholz, Geschichte, Bock, Einsiedeln, S. 13-
34; Holzherr, Einsiedeln, S. 4-26.

3 Verwiesen sei auf die Klosteibrände 1029, 1226, 1465 und 1509, auf
die Rechtshändel wegen det Vogteirechte über das Kloster, auf den
Marchenstreit und den Alten Zürichkrieg mit ihten Folgen. Ringholz,
Geschichte, S. 57-58, 88, 430-31, 559-560 (Brände), 344 (Vogtei)
224-227 (Maichenstreit), 383-389 (Alter Zürichkrieg).

4 Die Anfänge dieser Entwicklung reichen vetmutlich bis ins 11. Jahr¬
hundert zurück. «Das Stift Einsiedeln geholte von seinen Anfängen an
bis in das eiste Drittel des 16. Jahthundeits hinein zu den Klöstern,
die nui Gliedei hochadeligei [nobiles vel illustres], besondeis freiherrlicher

Familien aufnahm. Bevor man ein neues Mitglied in den
Konvent aufnahm, eikundigte man sich peinlich genau nach seinem
Gebuitsstande, und oft genug mag das Kapitel getade in det Zeit, in

weichet wii jetzt stehen [Abt Petei II. von Wolhusen (1376 bis

1386/87)], sich bei dei Prüfung eines Kandidaten hauptsächlich mit
seiner Adelsprobe befass! haben.» Ringholz, Geschichle, S. 264, 428-
429, 698 Woitlaut des von Papst Pius II. 1464 bestätigten
Gewohnheitsrechtes); Ochsnet, Kloster und Religion, S. 5-8; Bingisser,
Paracelsus, S. 33-37.

5 Sieber, Adelsklostet, S. 43
6 «Von den viet Konventualen des Abtes Gerold [von Hohensax 1452-

1480] waren drei mit ihm verwandt».
Anm. 1.

Müller, Geroldseck, S. 8,

7 Müller, Geroldseck, S. 8

Müller beruft sich auf Albtecht von Bonstettens 1494 etschienene

Beschreibung «Von der loblichen Stiftung des hochwirdigen gotzhus
Ainsideln unser lieben Frowen»: Darnach «söllent im gotzhaus sein

vier hoche ämpter: Ain tecchant sol des aptes gaistlichkeit regieren.
Item ayn senget sol zuo hochen tagen andern im chot voisingen. /
Item ain custos zuo dem hailtum und den zieiden. / Item ain kam-

meiei sol sein syn pflegei und fürmünder dei jungen heuen. Item aber
sollend sein drey emptei undei den nächsten vieren: / Item zum ersten
ain gross kellet. / Item ain poitner. / Item und ain spitalheir / Item
diese vorgeschriben ämpter sind lange zeit nit alle in brauch gewesen.»
Büchi, Bonstetten, S. 206.

287



Allgemeine Pläne für die Hebung der Klosterdisziplin,
wie sie zum Beispiel die Konzilien von Konstanz (1414-
1418) und von Basel (1431-1437) erliessen, wie auch der
konkretere Reformplan des Bischofs Hermann III. von
Konstanz um 1469,8 blieben in Einsiedeln weitgehend
Papier. Das Adelsprivileg war stärker.9

Blühende Wallfahrt mit gewaltigen Pilgerzahlen

Der Niedergang des monastischen Lebens im Kloster
Einsiedeln im Laufe des 14. und 15. Jahrhunderts hatte aber
kaum Einfluss auf die Bedeutung und Grösse der Einsiedler

Wallfahrt. Die Wallfahrt zu «Unserer Lieben Frau»
erlebte gerade in den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts

und in den beiden ersten des 16. Jahrhunderts einen
absoluten Höhepunkt. Einsiedeln sah an den grossen
Wallfahrtsfesten, vor allem an den «Engelweih-Feierlichkeiten»,
nie wieder solche Pilgerzahlen wie am Vorabend der
Reformation, die Jahrzehnte des ausgehenden 19. Jahrhunderts
sowie die ersten Jahrzehnte nach dem Zweiten Weltkriege
ausgenommen. Einsiedeln mit seiner gottgeweihten Kapelle

und dem Bild U. L. Frau zählte im ausgehenden Mittelalter

zu den ganz grossen und vielbesuchten Wallfahrtsorten

des Abendlandes.10

Eine Konstanzer Chronik berichtet über die Feierlichkeiten

der Engelweihe im Jahre 1466:
«Anno dfomini] 1466 jar do waz ain engelwihin zuo

den Ainsidelen und da bin ich gesin und me den 80'000
menschen am anfang und 400 man von Rom, on
frowen, und sassent 400 priester, die bicht hortend. Und
an des haiigen crütz tag [14. September], der was am

sunnentag, do gieng vor crütz umb fünf 100 man, zwen
und zwen, und 20 und 100 frowen, und waz daz dreng
von den lütten also gros, daz vil lüt nie in unser frowen
cappelen nit kundent komen und nit kundent bichten.
und werot die recht engellwihin 14 tag und sus werot der

aplas über jar untz zu der nächsten engelwihin, und so
vacht den si aber also an, untz das man den menschen uss

rieht von siner sünd für schuld und pin, daz man sus im
jar nit tat. Und darnach als die engelwihin usgieng, do
hat man usgerechnet an den zaichen, die do bilgrim
kofen ain umb 2 schilling, das hunderttusend und
30'000 bilgrin da sind gesin, und hant doch nit alle
zaichen genomen.»11

Über die Besucherzahlen an den folgenden Engelweihfesten

fehlen nähere Nachrichten. Dass man grosse
Pilgerscharen erwartete, zeigen die erlassenen Geleitbriefe oder

Mahnungen der Eidgenossen oder einzelner Orte auf eine
einfallende Engelweihe hin,12 erhaltene Verordnungen für

Ringholz, Geschichte, S. 464-467. «Von Reformbewegungen, die im
Benediktinerorden aufkommen, hält man sich fern. 1469 versuchte
det Bischof von Konstanz eine Refoim: Abt und Konvent sollen alle

am Chotgebet teilnehmen; wenigstens an den Fronfasten und den viei
Hochfesten sollen sie beichten und kommunizieren.» Holzhen,
Einsiedeln, S. 24; Ochsner, Klostet und Religion, S. 8

Zum Niedergang des kirchlich-religiösen Lebens im ausgehenden
Mittelalter und zum Ruf nach Reform an Haupt und Gliedein vgl.
Lortz, Geschichte der Kirche, S. 416-466; Bihlmeyer, Kitchenge-
schichte, S. 446^62, 499-513.

10 Tschudi, Kloster, S. 17-18.
11

Ruprecht Ph. (Hrsg.), Die Chroniken der Stadt Konstanz, Konstanz
1891, S. 260. Ringholz, Brand, S. 160-161.

12 Auf die glosse Engelweihe von 1466 erliessen die eidgenössischen
Orte den nachfolgenden Geleitbrief: «Allen und jeglichen, geistlichen
und weltlichen Fütsten, Grafen, Freiherren, Rittern und Knechten
und sonst allen andern Personen, in was Würden und Wesen die sind,
niemanden darin ausgeschlossen, verkünden wir Bürgermeistet,
Schultheissen, Ammänner und Räte diesel nachgeschriebenen Städte
und Landet mit Namen Züiich, Bern, Luzern, Uri, Schwyz, Untei-
walden ob und nid dem Keinwald, Zug und das äussere Amt, so zu
Zug gehört, und Glarus. Als dann dei allmächtige Gott seinet wütdi-

gen Muttet und reinen Magd Marien zu Lob und Ehre auf den
vierzehnten Tag des Septembeis detselben seiner Muttei Kapelle in dem

wüidigen Goüeshaus zu Einsiedeln im Konslanzei Bistum gelegen,
selbst mit seinem himmlischen Heere geweiht hat, datum die mit
Andacht auf den nächst künftigen heiligen Kreuztag zu Herbst, das

auch der vierzehnte Tag des obgenannten Monats ist, begangen wiid,
und dei hoch übertreffende Schatz des Ablasses dutch die heiligen
Vätei und Päpste dahin gegeben und insbesondere von Papst Pius,
dem nächsten [zweiten], für Pein und Schuld nach Inhalt seiner Bulle

bestätigt, aufgeschlossen und denen, die sich, ihn zu erlangen, würdig
machen, mitgeteilt wild. Wann abei die Läufe jetzt allenthalb leidet so

ungetreu sind, dass vielleicht etliche Leute, die [den] Willen hätten,
solche Gnade zu suchen, sich [wegen] solcher Läufe in unsern
Ländern und Gebieten auch besorgen [Sorge machen] und darum die
Gnade und den Ablass desto mindei suchen möchlen, also um dessen

willen, dass allermänniglich zu solch grossei Gnade und Ablass gefördert

und unseithalb niemand den desto mindei zu suchen Uisach

gegeben, noch deshalb einige Säumnis an uns eischeinen und eifun-
den weiden, so schreiben und geben wii euch allen und allen denen,

so zu dem obgenannten Gotteshaus zu Einsiedeln kommen, es sei vor
der Engelweihe, in der Engelweihe oder darnach, und die würdige
Hofstatt [auf] suchen werden, niemand ausgeschlossen, mit diesem

unserem Briefe Sichetheit und Geleit hiei zwischen dem Bodensee

und dem Rheine durch unsere und aller unsrigen Städte, Dötfet,

288



die Pilgerschifffahrt auf dem Zürichsee13 oder
Vierwaldstättersee14 wie auch vorsorgliche Massnahmen in Einsiedeln

und seiner näheren Umgebung. So bot das Kloster
Einsiedeln auf die Engelweihe 1511 156 Mann als Schirmer15

auf. Krämer, Wirte, Bäcker und Metzger der Waldstatt

erhielten besondere Verhaltensregeln für die Betreuung

der Pilger. An verschiedenen Orten in der Kirche und
in den Klostergebäuden waren geistliche und weltliche

Vertrauensmänner zur Überwachung und Aufrechterhaltung

der Ordnung aufgestellt, auf dem Etzelpass, auf dem

Übergang vom Zürichsee ins Einsiedler Hochtal, stand

eine Wache, damit nicht zu viele Bettler und kein Gesindel
während der Festtage nach Einsiedeln kämen.16

Die Scharen der Wallfahrer kamen im Spätmittelalter
von überall her nach Einsiedeln, aus den Orten der
Eidgenossenschaft und den umliegenden süddeutschen, burgun-

Länder, Gebiete, Getichte, Zwinge und Banne, dahin zu kommen, da

zu sein und wiedeium dadurch sichet und frei ihres Leibes und Gutes

zu wandeln und zu fahren, fur uns alle insgemein und alle die Unsern,
die uns zu Versprechen stehen odet mit uns in Vereinigung sind, und
allermänniglichen. Und dessen zu wahrem Zeugnis und fester
Urkunde, so haben wir unseret Städte und Landet Sekret und Insiegel
öffentlich lassen hängen an diesen Btief, dei gegeben ist [zu] Züiich
auf Dienstag vor St. Georgentag, des heiligen Ritters [22. April], da

man zählt von det Geburt Christi unsers lieben Herrn Tausend
vierhundert sechzig und im sechsten Jahre.» Zitiert nach Ringholz,
Geschichte, S. 444-445.
Am 11. Juli 1511 schrieben dei Schultheiss und det Rat zu Bein dem
Schultheissen und Rat von Btugg: «Wir, der Schultheiss und Rat zu
Bern, entbieten den ehrsamen unsern lieben, getreuen Schultheissen
und Rat zu Brugg unseren Gruss und alles Gute zuvor und tun euch
kund zu wissen, dass uns anlanget [angeht], als sich dann in kurzem
die Engelweihe zu Einsiedeln wird begeben, dass etlich möchten [sich]
unterstehen, die Schiffe in den Lindmagspitz [d. h. Limmatspitz bei
dei Einmündung der Limmat in die Aaie] und andere ungewöhnliche
Orte zu stellen, die Pilger aufzuwiegeln, einzusetzen und hinweg zu
veitigen [führen]; den Wirten und andern, so sich mit Speisen und
anderweg auf solche Fahtt füsten, auch uns an unseret Gerechtigkeit
des Zolles zu Schaden und Abbiuch, zudem dass zu Zeiten solche
biesthafte Schiffe dargstellt, auch die dermassen überladen, damit
bideibe Leute an Leib und Gut weiden geschädigt. Und so uns nun
will gebühren, dem vor zu sein, befehlen wir euch ernstlich, solches

gemeldetes Vornehmen und ungewöhnliches Hinfuhren abzustellen
und mit den Schiffleuten zu verschaffen, wo sie je die Pilger wollen
führen, alsdann die Schiffe an die rechten Ländinen [Landungsplätze]
zunächst untei Brugg zu stellen, und die Pilger von den rechten, alten
Strassen nicht zu ziehen, sondern sie dieselben brauchen und wandeln
zu lassen, wie dann von altei her gekommen. Dem wollen nachkommen

und hierin nicht säumig erscheinen, das ist unser Wille. Datum
untei unserm aufgedrückten Siegel auf Mittwoch vor sant Kaiser
Heintichs Tag im fünfzehnhundert und einliften Jahr». Zitiert nach

Ringholz, Geschichte, S. 563.

13 Zütich erliess verschiedentlich Verordnungen bezüglich der Beförde¬

rung der Einsiedler Pilger auf dem Ober- und dem Nieder-Wasset, so

unterm 13. Juli 1419. Ringholz, Geschichte, S. 350.

14 «Die erste Nachricht von der Pilgerschifffahrt auf dem Vierwaldstät¬
tersee stammt aus dem Jahre 1376 und betrifft das Schiffifahrts-
recht der Fergen zu Küssnacht. Dorthin fuhren die Pilgetschiffe von
Luzern und Obwalden, besonders zur Zeit der Engelweihe, wo grosse
vierzehn-, sechzehn- und achtzehnrudrige Nauen im Gebrauch
waren.» Ringholz, Geschichte, S. 256.

15 Schirmet odei Söldnet wuiden jene Mannet genannt, die am
Engelweihfest untei den Pilgeimassen die Oidnung aufrecht halten mussten.

Diese Schiimei zu stellen gehörte zu den Leistungen det sechs

Dinghöfe Einsiedeln, Pfäffikon, Neuheim, Erlenbach, Stäfa und
Kaltbrunn. Ringholz, Geschichte, S. 527.
Schiimei / Wachtet odet auch Aufsichtspersonal kannten auch andere

Wallfahrtsorte. «In den ausführlicheren Beschreibungen der

Reliquienmirakel werden häufig Wachtet (custodes) angeführt, welche

veischiedene Funktionen ausübten. Eine wichtige Funktion det
Wachtet wat die Bewachung der Reliquien, der kostbaren Reliquien-
schteine und lituigischen Objekte sowie der von den Pilgern gespendeten

Votivgaben, da diese geme das Opfer von Dieben wurden».

Krötzl, Pilger S. 215.

16 «Mindestens im Monat August hielten die zuständigen Beholden Sit¬

zungen (Session) und eiliessen genaue Vorschriften bezüglich der
Wacher, Feuerordnung und Bettlet. Das Stift eiinnerte die Krämer,

Wirte, Backet und Metzget an ihre <Oidnungen>». Ringholz,
Wallfahrtsgeschichte, S. 51.
«An verschiedenen Orten, in der Kirche und den Stiftsgebäuden wurden

geistliche und weltliche Vertrauensmänner aufgestellt zur
Überwachung und Aufrechtethaltung der Ordnung. So hatten Meistei
Hans Ftiedtich von Thun und Heu Adam Propst von Obeikirch,
im <Lerchengarten> und im <SigilIhaus> [Raum im Kreuzgang des

Klostets, wo die Wallfahrts- und Beichtscheine besiegelt, Kopien dei
Engelweihbulle vetkauft, und die Wallfahret auf ihr Verlangen in die
Btuderschaft U. L. Flau aufgenommen wuiden], ihren Posten, um
den Beichtvätern ihre Stellen anzuweisen. Zu det Biuderschaft in dem

Kirchhof der Herren waren die geistlichen Heften Koniad Kissling
von Winterthut und Hans Öchslin, Pfarrer von Burg, verordnet. Im
Wechseigaden, wo das Wachs veikauft wutde, wat Heu Hans Rislet

mit einem Genossen, im .rechten Wechselgaden> der Wechsler und
Goldschmied Lienhard aufgestellt. Im Wechseigaden vor dem

•Träygaden> [vielleicht der Gaden / Ort, wo die Rosenkränze gefertigt
(<gettäyt>) und vetkauft wuiden] hatten Amtmann Ludwig Steinbock

von Züiich, beim Btudetstock in der Kirche Herr Hans Vytz,
Kramers Bruder, ihren Platz. In U. L. F.-Kapelle walteten Herr Schwa-
derus Badischwiler, Pfarrer von Brütten, und Sigrist Heini Lienhaid
ihres Amtes. Vor der Kapelle in dem <Kästlin> [eine Art Poitieiloge?]

wat Hans Albeggei von Gross, hintet dei Kapelle Franz Mathis
postiert. Zu dem Heiligtum, den Reliquien, musste Hans Stuber sehen.

Als (hinteret Sigrist) war Herr Kaspar tätig. Zu jeglichem Altai wurden
<Gesellen> beordert, <die geschickt) waren. Auf den Etzel wurde
Herr Barholome verordnet, der vormals auch dort gewesen ist. Diesel
Posten war ein Wachtposten, damit nicht zu viel Bettler und kein
schlechtes Gesindel nach Einsiedeln zögen.» Ringholz, Geschichte,
S. 562.

289



*»•«»¦

t*k
•f\

% èh. ti V*
wmtM

fi-fi %
¦i

I4
cni

Ott*
Vi'ä «M»

,4££. 7: Einsiedeln um 1509.
Ausschnitt aus dem Einblatt-Holzschnitt

«Wickiana» in dei Zenttal-
bibliothek Züiich. Pilger mit
Pilgerstäben - zu Fuss oder zu Pfetd -
auf dem Weg zur Einsiedler
Gnadenkapelle, vorbei an der St.

Gangulfkapelle und dem «Grossen

Heirgott»; andere Pilget lauschen
dem Prediger auf der freien Kanzel
auf dem Brüel. Am unteren
Bildrand rechts die Richtstätte mit
dem Galgen und die «drei Kreuze».

dischen, mailändischen Landschaften. Sie kamen aber
auch aus den Niederlanden,17 aus Ungarn,18 aus den
Hanse-Städten,19 aus dem preussischen Ordensland,20 aus
den südlichen Regionen Skandinaviens.21 Zur Sicherung
und Versicherung ihres ewigen Lebens bestimmten zum
Beispiel wohlhabende Lübecker Bürger in ihren Testamenten

beträchtliche Geldsummen für Wallfahrten an
verschiedene ferne Wallfahrtsorte, die nach dem Ableben des

Testators von Stellvertretern auszuführen waren. Insgesamt
konnten in Lübecker Testamenten des 14. und 15. Jahr-

17 Man traute «dei Wundetmacht dei Reliquien und Marienbildern alles

zu Unfruchtbare Flauen gingen nach Einsiedeln in die Schweiz»,
schreibt W Moll in seiner vorreformatotischen Kirchengeschichte det
Niederlande, und er führt als Beispiel Elsebe Hasenbroecks an. Diese
«Edeldame, vertieft in die Eitelkeit dei Welt, betrübt ob ihrer
Unfruchtbarkeit», suchte um 1390 Einsiedeln auf. «Als sie betend vor
dem Bild der Maria lag, wurde sie <von so grosser Gnade überschüttet,
dass sie ganz von sich selbei kam>, und seitdem wai sie eine
<Schauetin>, die beständig mit Visionen begnadigt wutde». Zuppke,
Voiiefoimatorische Kirchengeschichte, S. 327, 353.

18 In ihrem Empfehlungsschreiben für den Einsiedler Dekan Albrecht
von Bonstetten vom 10. Januar 1471 schrieben die Eidgenossen, dass

«Pilger beidet Geschlechtei aus der ganzen Christenheit, von Ungarn,
Flandern und andern sehr entlegenen Gegenden kommen, da Gott an

unserem Gnadenorte verschiedene Wunder wirke». Ringholz,
Geschichte, S. 481.

19 Im Jahre 1454 vetbot der Hamburger Rat Pilgerfahrten von Hamburg
nach Einsiedeln, während andere Fernwallfahrten, zum Beispiel nach

Rom, Santiago odet Jetusalem, weiteihin erlaubt blieben. Favreau-

Lilie, Civis peregrinus, S. 328-329.

20 1384 und 1385 besuchte Dorothea von Montau bei Maiienwetdet
(preussische Provinz der Deutschherren) mit ihrem Mann und ihrer
kleinen Tochtet über Aachen und Köln Einsiedeln. Ringholz,
Geschichte, S. 268-270, 689-691. Die heilige Dorothea von Montau,
geboren 6. Februar 1347 zu Gross-Montau als Kind wohlhabender
Bauern, gestorben als Reklusin am Dom von Marienwerder am 25. Juni
1394, ist dank der Lebensbeschreibung des Johannes Marienwerder
wohl die bestdokumentierte Einsiedler Pilgerin der voneformatori-
schen Zeit. Ringholz, Geschichte, S. 268-270, 689-691.

21 Neben Rom, Santiago de Compostela und Jetusalem, in den schriftli¬
chen Quellen Skandinaviens am häufigsten erwähnte Ziele von
Fernwallfahrten im 15. und beginnenden 16. Jahrhundert, erscheinen in
den Quellen Pilgerfahrten nach Aachen, Wilsnack, Riga, Köln (Drei
Könige), Maastricht (Servatius), Einsiedeln und Listet. Untet anderen
erscheint Einsiedeln mit Köln, Maastricht und Listet am 25. Januar
1421 in einem eine Busspilgerfahrt aus Nyköping (Schweden)
betreffenden Dokument. Krötzl, Pilget, S. 126-127.

290



hunderts 704 solcher Stellvertreter-Wallfahrten ausgemacht

werden. Mit 72 Nennungen rangiert Einsiedeln
nach Aachen, Wilsnack, Tann im Elsass und Rom an fünfter

Stelle unter den 42 erwähnten Zielorten, noch vor
Santiago de Compostela.22 Einsiedeins Ruf und Ruhm am
Vorabend der Reformation, die grosse Ausstrahlungskraft
der «gottgeweihten Kapelle» von Einsiedeln bezeugen auch
die Pilgerzeichen,23 die bei Ausgrabungen gefunden worden

sind oder als apotropäisches Heiltum beim Glocken-
guss verwendet wurden.2

22 Ohler Norbert, Zur Seligkeit, S. 94-96; vgl. auch Ohlei, Pilgerstab,
S. 28, 72-74.

23 Pilgerzeichen sind «kleine, aus Blei- oder Zinnlegierung gegossene
Abzeichen, die vom 12. bis ins 16. Jahrhundert an vielen Pilgerzielen
verkauft wurden». Raff, Pilgerzeichen, S. 229.

24 Einsiedler Pilgerzeichen mit der Darstellung der Engelweihe oder des
Todes des hl. Meinrad auf mittelalterlichen Glocken gab / gibt es

untei anderen in det Schweiz: Betg am Itchel, Freienbach SZ, Hildis-
rieden, Muttenz, Schinznach-Dotf, Tiuns; in Deutschland: Alpenrod,
Berringen, Wienhausen, Fuhlenhagen, Hirschfeld, Hohenzieritz,
Rossbach, Salz; in Dänemark: Daler, Fröslev, Levring, Lomborg,
Praestö, Ttoslev, Vejl; in Schweden: Giötlingbo. Original-Pilgerzeichen

finden sich untei anderen im Diözesanmuseum Klagenfurt, im
Heimatmuseum der Stadt Zofingen, im St. Annen-Museum in Lübeck,
im Museum Boymans-van Beuningen in Rotteidam. Lustenbeiger,
Bild und Abbild, S. 263-266.

25 Hermann Künig war Mönch des Servitenordens im Kloster Vacha an
der Werra (nordöstlich von Fulda). Herbers / Plötz, Nach Santiago,
S. 165-168; Ganz-Blättler, Andacht und Abenteuer, S. 85; Lustenbei-
ger, Einsiedeln und «walfatt», S. 49-52. Wann er die «fart gen sant
Jacob» unternommen hat, ist nicht genau zu bestimmen. 1479 ist
Heimann Künig als Terminirer (Almosenbittei) in der Klostergeschichte

Vacha nachgewiesen, 1486 ist er abwesend. Nach Göttler,
Jakobus und die Stadt, S. 48 (über den Aufenthalt von Hermann
Künig in der Stadt Luzern), dürfte Hermann Künig «zwischen 1489
und 1494 durch Luzern gereist» sein.

26 Künig von Vach, Pilgeifühtet, S. 10 (Verse 19-22, 28-29.
7 Die Schenkung geschah «in usum monachorum deo sanctaeque

genitrici illius ibi die noctuque servientium». Ringholz, Geschichte,
S. 37, Anm. 3.

28 Radegg, Capella Heremitana, S. 225.

In Einsiedeln - «da findestü Roemsche gnad
über die maß»

Am St. Annentag 1495 vollendete der Servitenmönch
Hermann Künig aus dem Kloster Vacha bei Fulda seinen
Reiseführer nach Santiago de Compostela, «die walfart und
Straß zu sant Jacob».25 Er begann die Pilgerfahrt in
Einsiedeln:

Zuo dem ersten wan du wilt ußgan
So saltu got syner hulff ermanen
Darnach Marien aller gnaden eyn schryn
Das se dir wollen froelich helffen da hyn...
Und salt erst zu den Eynsideln gan
Da findestü Roemsche gnad über die maß26

Mit der Aussage «Da findestü Roemsche gnad über
die maß» gibt uns der Fuldaer Servitenmönch wohl den
entscheidenden Grund dafür an, weshalb man im
Mittelalter bis zum Vorabend der Reformation den
Wallfahrtsort Einsiedeln aufsuchte. Obwohl bereits 980 eine

Schenkungsurkunde Kaiser Ottos II. festhält, dass im
«Marienkloster der Einsiedler» die Mönche von Anfang
an «Tag und Nacht Gott und der heiligen Gottesmutter»
gedient haben,27 und obwohl seit 1239 das grosse
Konventsiegel des Klosters eine sitzende romanische
Madonna zeigt und der Einsiedler Schulmeister Rudolf
von Radegg in seinem 1314 verfassten Gedicht «Capella
Heremitana» schreibt:

Milde Jungfrau, die Weihe des Heiligtums
geschah für dich, damit uns daraus Heil erwachse!

Dort verehrt dich der Pilger, der Fremde sucht dich,
der Kranke fleht dich an, / und der Gesunde verehrt
dich dort,28

stand in Einsiedeln die Marienverehrung im strengen
Sinn des Wortes (noch) nicht im Vordergrund. Einsiedeln
wurde am Vorabend der Reformation aufgesucht wegen
der vielen Privilegien, vor allem wegen seiner sehr grossen
Beichtvollmachten zugunsten der Pilger und Wallfahrer. Im
Besonderen war es der von Papst Leo VIII. gewährte und
von vielen späteren Päpsten erneuerte und an den Besuch
der «gottgeweihten heiligen Kapelle von Einsiedeln»
gebundene «Engelweih-Ablass» und weitere Ablässe und
Gnadenerlasse, deren man in Einsiedeln teilhaftig werden
konnte, die jedes Jahr unzählbar viele Pilgerinnen und Pilger

Einsiedeln aufsuchen liessen, besonders aber dann,
wenn der Weihetag der Heiligen Kapelle, der «heilig
Kreuztag im Herbst», der 14. September, auf einen Sonntag

fiel.

291



Um 1150 finden sich in zwei Handschriften Einträge
von einer Reichenauer Hand zum 14. September 948, die
besagen, die Kapelle zu Einsiedeln, die «Kapelle der
Einsiedler» über der Klause des Eremiten Meinrad, sei

«caelitus», das heisst «von Gott her», geweiht worden.29
Aus der gleichen Zeit datiert eine auf den 10. beziehungsweise

11. November 964 zurückdatierte und im Kloster
Reichenau erstellte Papsturkunde oder Bulle von Papst Leo
VIII., die sogenannte «Engelweih-Bulle».30 Ein gutes
Jahrhundert später heisst es im Jahrzeitbuch des St. Vinzenz-
münsters in Bern, Christus selbst habe in Begleitung von
Engeln die heilige Kapelle seiner Mutter Maria geweiht.31
Diese Engelweih-Überlieferung oder «Engelweih-Legende»
will, schreibt Abt Georg Holzherr, den Wechsel des Weihetitels

von der «Erlöser-Kapelle» zur «Marien-Kapelle»
erklären.32 In der Barockzeit werden dann die Engelweih-
Prediger im Rückgriff auf die spätmittelalterliche Überlieferung

wortreich ausführen, Christus sei als Erlöser vom

Himmel, d.h. vom Kreuz herabgestiegen, um am Ort, wo
Meinrad gelebt, seiner Mutter Maria einen Gnadenthron

zu errichten, damit Maria an dieser heiligen Stätte als

Mittlerin der Gnade, als Zuflucht der Sünder, als Trösterin
der Betrübten wirken könne.

Gross war darum das Bemühen der Einsiedler Äbte, die

mit der sogenannten «Engelweih-Bulle» verbrieften
Freiheiten, Rechte, Privilegien (Beichtvollmachten) und Ablässe

zugunsten der Pilger und Wallfahrer immer wieder zu
erlangen, bis sie Papst Pius II. im Jahre 1464 Abt Gerold

von Sax33 «für ewige Zeiten» gewährte: das Recht, den

Pilgern die heiligen Sakramente, im besonderen das Buss-

Sakrament zu spenden und ihnen die Absolution auch von
bischöflichen und verschiedenen päpstlichen Reservatfällen

erteilen zu dürfen und den Pilgern die entsprechenden
Ablässe oder gar den vollkommenen «Engelweih-Ablass»
zu gewähren, auch ohne oder gar gegen die Zustimmung
und Billigung der Bischöfe von Konstanz.34

29 Holzherr, Einsiedeln, S. 18.

30 Die Bulle oder Urkunde ist nur in einer unter dem 25. Dezember
1382 beglaubigten Abschrift erhalten. Ringholz, Wallfahrtsgeschichte,
S. 312-315.

Bugmann, Engelweihbulle, weist die Schaffung dei «Engelweih-Bulle»
dem Reichenauer Kustos, Archivar und Schulmeister Udalrich von
Dapfen (t nach 1165) zu und vermutet, dass der «Reichenauer
Bullenfälscher» die Anregung für die «Engelweihe-Bulle» einer 1140
erschienenen Schrift des Abtes Suiget von St-Denis über «eine angeblich

von Christus selbst vollzogene Weihe der Abteikiiche St-Denis bei
Paris» entnommen habe.

<i Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 8-9.
32 «Der Erlöser (Salvator) weiht die Kapelle seiner Mutter Maria. Die

Reichenauer mögen von ihrer alten Lebensbeschreibung St. Meiniads

ausgegangen sein, wo sie lasen, der Erlöser sei dem Einsiedler Meinrad
in seiner Kapelle erschienen, habe sie also geheiligt. Legenden wollen
mit einet wundetbai faibig ausgemalten Etzählung tiefere Einsichten
eingängig vermitteln. Die Engelweih-Legende (wie sie zuvor ähnlich
anderswo, zum Beispiel in Glastonbury, Augsburg, Le Puy und so weitet

etzählt wurde) spricht vom Ineinander von himmlischer und
irdischer Lituigie, von Christus als ewigem Hohenpriestei und von der
«Gemeinschaft dei Heiligen». Die Legende zeigt, dass himmlische
Gnade immer Gnade des Erlösers ist, auch und geiade an dieser heiligen

Stätte, wo die <Muttei Christi) als <Fürsprecherin> angerufen
wird.» Holzherr, Einsiedeln, S. 19.

33 Gerold von Sax, Sohn des Freiherrn Ulrich Eberhard von Sax und der
Gräfin Elisabeth von Werdenberg-Sargans sowie Bruder von Abt
Rudolf III. von Sax (1438-1447), erscheint im Kloster Einsiedeln
erstmals 1428 bei der Ämterverteilung, wobei er die Kantorei und
Kellerei bekam. 1452 wurde er zum 33. Abt des Stiftes gewählt. 1465
fielen die Gnadenkapelle und das Münster bis zum Fronaltar dem

grossen Brand zu Opfer; in der Folge wurden die Spannungen
zwischen dem Abt und den Schwyzern, welche die Schiimvogtei über das

Kloster innehatten, immet grösser. Am 27. Oktobet 1469 verzichtete
Abt Gerold auf die Abtei und zog sich nach St. Gerold (Vorarlberg)
zurück, wo er am 15. Oktobei 1480 staib. Henggeler, Professbuch,
S. 96-99.

34 Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 330-348, listet die Bestätigungen
dei durch die «Engelweih-Bulle» verliehenen Freiheiten, Privilegien
und Ablässe durch die Päpste auf und zitiert die meisten Bullen im
Wortlaut. Erstmals bestätigte (oder erneuerte) Papst Nikolaus IV. am
23. August 1290 den von Papst Leo VIII. gewählten vollkommenen
Ablass. Ihm folgten Eugen IV. (11. Mäiz 1433), Nikolaus V (25. April

1452), Pius II. (1. Febmar und 10. April 1464), Julius II. (2. Januar
1513), Leo X. (10. Dezember 1518), Pius IV (10. Februar 1563),

Gregor XIII. (1. Juli 1573), Clemens VIII. (24. Juli 1579) und Pius

VI. (17. Mai 1793). Immer wieder liess das Kloster die päpstlichen
Bullen odei Breve auch von den Bischöfen von Konstanz beglaubigen
und vidimieren.
Bischof Otto III. von Konstanz (1411-1433) drängte in seinem Bistum

um 1430 auf die Einhaltung von Canon 21 des 4. Laterankonzils von
1215, wonach «jedei Gläubige verpflichtet ist, wenigstens einmal im
Jaht dem eigenen Piiester [das heisst Pfarrer] die Sünden zu bekennen».

Das Stift Einsiedeln sah in diesem Voigehen des Oitsbischofs
eine wesentliche Beschränkung und Eingtenzung dei alten Freiheiten
und Privilegien, vor allem im Bereich der Sakramenten-Spendung.
Ohne die Zustimmung oder Erlaubnis des Bischofs hätten in Einsiedeln

keine Pilger mehr die Sakramente, vor allem das Busssakrament,

empfangen und die Ablässe gewinnen können. Mit den von Papst Pius

II. 1464 neu auf «ewige Zeiten» verbrieften Rechten und Freiheiten
fand ein langer und zeitweise auch unetquicklicher Machtkampf um
die Spendung dei Sakramente, und damit auch um Einsiedeln als

Wallfahrtsort, zwischen dem Klostei Einsiedeln und dem Bischof
Konstanz ein für das Stift wie für die Wallfahrt gutes Ende.

292



Abb. 2: Einsiedler Gnadenkapelle
nach dem Brand von 1465 im
«Buch der Stifter und der
Guttäter» von 1558. Im Türbalken
über dem Eingang die fünf, nicht
seht tiefen Löcher, das sogenannte
«Handzeichen des Herrn». Die
(Weihe-) Inschrift unterhalb der

Votivgaben: «hie ist volkomne
genad und ablass aller sünden für
pin und schuld» wurde unter
Diebold von Geroldseck oder Leo Jud
entfernt.

ww
Y/•

¦

V

FSsäSsv

Vi

Nach dem grossen Brand von 1465,35 der in der heiligen

Kapelle entstanden war, die Kapelle ausbrennen liess
und auch auf die Kirche bis zum Fronaltar und teilweise
auf das Kloster übergriff, hiess für das Stift Einsiedeln die
entscheidende Frage: sind durch den Brand auch die
Grund- und Aussenmauern der Kapelle so sehr beschädigt
worden, dass die Kapelle neu aufgebaut und demzufolge
auch neu geweiht werden muss. Denn nur wenn die heilige

Kapelle nicht neu aufgemauert und dementsprechend

neu geweiht werden musste, blieb das einmalige und
besondere «Heiltum» von Einsiedeln, die «göttliche Weihe»
durch Jesus Christus im Jahre 948, erhalten.

Der Entscheid der Bauleute, dass die brandgeschädigten
Mauern halten und deswegen nicht abgebrochen und neu
gebaut werden müssen, demzufolge die «gottgeweihte
Kapelle» nicht neu geweiht werden muss, war für Abt Gerold
von Hohensax und die drei damaligen Mönche Konrad
von Hohenrechberg,36 Albrecht von Bonstetten37 und Bar-

5 Über den Brand von 1465 heisst es in einem zeitgenössischen Bericht,
den Gerold Edlibach in seine Chronik aufgenommen hat: «Item es ist
zu wüssen, dz lieben frowen kappelen zu den einsidlen verbrunnen ist

gantz vnd gai vnd dz münstet ouch vntz an fronaltar hinderhin, der
beleih [blieb] vnd dz gewelb ob dem fronaltar vnd dz heltm [Heilig-
thum] im alter, dz beleih ouch, vnd dz vorzeichne vor vnsser lieben
frowen kapel, dz beleih ouch, da man die stecken und dz brott feil
hatt. Vnd ist sust dz münstet vnd vnser frow sta maria capei gantz vnd
gar verbrunnen, vnd ist nüt beliben, weder in vnser frowen cappel
noch jn münstet, dan die blossen münstet (Mauren), dz man nun den
blossen himmel sach obnan ussin; weder kelch noch messgewand
noch keinerley nach weder glogen noch die orgeln noch keinerley, vnd
ist die biunst jn vnset frowen cappel angangen, vnd hatz der sigrist
verwarlosset vnd geschach die brunst acht tag nach ostren am sunen-
tag ze nacht am xxj tag abtillen, jm M.CCCC.LXV jat vnd wz dazu-
mall bischoff ze constentz het butkaitt von randek vnd wz dozemal

apptt zu einsidlen zu vnusser lieben frowen her gerold von sagsen ouch
da man zalt von gotz geburt M.CCCC.LXV jar.» Zitiert nach Ringholz,

Brand, S. 159-160.

Koniad von Hohenrechberg, ein Neffe des Abtes Franz von Hohen-
rechbetg (1447-1452) und ein Vettet des Abtes Gerold von Sax, 1440

geboren, befand sich bereits 1454 im Kloster Nach der Resignation
von Abt Gerold wurde er zum Pfleger des Gotteshauses ernannt. 1480
wählte das aus drei Mitgliedern bestehende Stiftskapitel in der Schlosskapelle

von Pfäffikon Konrad von Hohenrechberg zum 34. Abt des

Gotteshauses. 1513 ernannte er mit Zustimmung von Schwyz den
einzigen Konventualen, Diebold von Geroldseck, zum Pfleger des Gotteshauses,

Abt Konrad III. von Hohenrechberg zog sich nach St. Gerold
zutück. Dei 86-jährige Abt verzichtete am 26. Juli 1526 auf die Abtei
in die Hände von Landammann und Rat zu Schwyz. Abt Konrad starb
bereits am 1. Septembet 1526. Henggelet, Professbuch, S. 100-105.

Albtecht von Bonstetten, Sohn des Kaspat von Bonstetten und dei
Elisabeth von Sax, einei Schwestei der Äbte Rudolf von Sax und
Gerold von Sax, kam um 1454 ins Klostei Einsiedeln. Ftühjahi 1466
bis Frühjahr 1474 Studien in Freiburg i. Br., Basel und Pavia. Am
9. März 1469 erscheint et erstmals als Dekan des Stiftes. Gestotben

voi dem 11. Januat 1505. Henggelet, Professbuch, S. 256-259.

293



nabas von Mosax38 mehr als nur Befreiung von Bausorgen.39

Der Entscheid garantierte den Fortbestand der Wallfahrt

nach Einsiedeln, denn die «Kapelle der Einsiedler»
blieb die «von Christus seiner Mutter geweihte Kapelle».
Es blieben daher auch der in der «Engelweih-Bulle»
gewährte und immer wieder beglaubigte «Engelweih-Ab-
lass» und die weiteren gewährten Gnadenerweise und
Privilegien zugunsten der Pilgerinnen und Pilger in Kraft. Die
lateinisch und deutsch geschriebene Inschrift über dem
Eingang der heiligen Kapelle konnte weiterhin verkünden:
«hie ist volkomne genad und ablass aller sünden für pin
und schuld».40

Wallfahrtsalltag in Einsiedeln

Wie verhielten sich die Pilger in Einsiedeln und in der
Wallfahrtskirche? Wie gestaltete sich ihr Aufenthalt in
Einsiedeln? Welchen Frömmigkeitsübungen oblagen sie? Über
die Wallfahrtspraxis in diesen Jahrzehnten haben wir nur
wenige konkrete Hinweise und Anhaltspunkte. Es gibt
praktisch keine Einsiedler Mirakelberichte,41 welche uns
über die zeit- und ortspezifische Ausgestaltung der Einsiedler

Wallfahrt wie über das religiöse Tun der Pilger in
Einsiedeln, vor und in der «gottgeweihten Kapelle» und beim
Bild U. L. Frau von Einsiedeln nähere Auskunft geben
könnten.42 Auch überkommene Pilgerberichte,43 wie auch
die erhaltenen Verordnungen für die Feier der Engelweihe,
zum Beispiel für das Jahr 1522,44 geben wenige Anhaltspunkte

über das frömmigkeitsspezifische Verhalten der Pilger

in Einsiedeln.

38 Barnabas von Mosax, ein Verwandter des Abtes Gerold von Hohensax,
erscheint eistmals am 17. Dezember 1465 in einer Urkunde. 1480,
bei der Wahl des Abtes Kontad III. von Hohentechbeig, war er
Kustos; 1490 etscheint er als Pfleget des Stiftes. 1498 übernahm er die
Propstei St. Gerold, behielt abet die Pflegerschaft in Einsiedeln bei.
Barnabas statb am 31. August 1501 in Einsiedeln. Henggelet, Professbuch,

S. 259-260.

39 «Während dei Bauaibeiten [für die Wiederherstellung der brandge¬
schädigten Kapelle] tauchte der Zweifel auf, ob Kirche und Kapelle
einer neuen Konsekration bedütften, obwohl die Mauetn beider
Gebäude noch wohl erhalten seien. Abt und Konvent fragten deshalb
Bischof Burkhard [von Konstanz] an. Diesel betraute seinen Kommissar,

Johann Kaltschmid, Schulmeistet in dei Ptopstei Züiich, mit dei
Untersuchung des Sachverhaltes. Da die Mauein wiiklich noch gut
waren und nicht einzustürzen drohten, entschied dei Bischof, eine
neue Konsekration sei nicht notwendig.» Ringholz, Geschichte, S. 432.

40 Die Inschrift wurde nach der Engelweihe von 1522 vom Pfleger Die¬
bold von Geroldseck entfernt. «(...)da min herren all dannen kamen
[nicht meht in Einsiedeln weilten], do kam ouch die geschiift voi
unser Üben Frowen capell dannen, die vot zweimal abhat gefeit was,
die also staht in latin und tütsch: hie ist volkomne genad und ablass

allei sünden für pin und schuld (...)»; vgl. Zeitgenössische
Denkschrift, S. 142. Wann die Inschrift über der Kapell-Türe angebracht
wotden ist, ist nicht bekannt. Auf det Darstellung dei «Gnadenkapelle
nach 1465» im unter Abt Ulrich Wittwiler geschriebenen «Buch der
Guttäter», ist die Inschrift gelöscht, während die hölzernen und
wächsernen Votive ihren Platz über der Inschrift behalten haben. Die
Inschrift kam wohl zu Beginn des 17. Jahthunderts wieder an den

angestammten Platz übet dem Kapelleneingang, später zierte sie den

Bogen des Chörleins; unter Abt Nikolaus II. (1734-1773) wurde sie

endgültig entfernt und durch die Worte: S[anctus], S[anctus], Sanctus]

Deus in Aula gloiiosae Vitginis, miserere nobis» aus dem Topos
der Engelweihlegende etsetzt. Ringholz, Geschichte, S. 617. Wie die

gegenseitige Zuordnung: «gottgeweihte Kapelle», beziehungsweise
«Gnadenbild» und «vollkomne genad und ablass allei sünden» im
Umfeld der spätmittelalterlichen Frömmigkeit zu veistehen ist, vgl.
Dünninger, Ablassbilder.

41 «Mirakelberichte hatten verschiedene Funktionen zu erfüllen. Eine

vordergründige Aufgabe jeder Mirakelsammlung lag im Nachweis der
Kraft und Macht des Heiligen, um Heiden und Zweifelnde zum rechten

Glauben zu bekehren und um den Ruhm des Heiligen zu verbreiten.

Die Miiakelsammlungen mehrten damit auch gleichzeitig den

Ruhm und den Bekanntheitsgiad dei jeweiligen Kirche oder des

jeweiligen Klosters und Ortes und lockten Pilger an, welche Opfergaben
und Einkünfte brachten. Die Mirakelberichte sollten auch im
didaktisch-moralischen Sinne die Gläubigen zui Frömmigkeit, Nächstenliebe,

Freigebigkeit, Hilfe an den Mitmenschen und weiteren Verhaltens-

und Denkweisen anregen. Die Mirakelberichte waren neben den

Exempla und Predigten eines der wichtigsten Mittel zur Popularisierung

theologische! Ideale und Gedanken, die dem Volke sonst fremd

geblieben wären.» Ktötzl, Pilger, S. 35.

42 «Merkwürdigerweise war man im Stifte Einsiedeln bis zum 16. Jahr¬

hundert nicht seht bemüht, die Gebetsethöiungen und Wunder zu
sammeln und der Nachwelt zu überliefern. Man war eben zu seht von
dem wunderbaren Charakter der Gnadenstätte überzeugt, als dass

man noch auf andere Beweise besonderes Gewicht gelegt hätte. Erst
als infolge der Glaubensspaltung im 16. Jahrhundert auch die Berechtigung

der Wallfahrten angegriffen wurde, begann man die Wunder
und Gnadenerweise zu verzeichnen und zu sammeln.» Ringholz,
Wallfahrtsgeschichte, S. 185-186.

43 So der Pilgerführer des Hermann Künig von Vach (1495), der Pilger¬
bericht des Sebald Örtel aus Nürnberg (1521) und des Hans Stockar

aus Schaffhausen (1519).

44 Ringholz, Geschichte, S. 615-616.

294



Andererseits ermöglichen kritische Äusserungen zum
Einsiedler Wallfahrtsgeschehen nach dem Ausbruch der
Reformation einzelne Rückschlüsse auf das volksfromme
Tun der Pilger in Einsiedeln. So äusserte sich Ulrich
Zwingli (1484-1531) unter anderem in seiner während
der Engelweih-Feierlichkeiten von 1522 gehaltenen «Predigt

von der ewig reinen Magt Maria, der Mutter Jesu
Christi, unseres Erlösers» kritisch über die Einsiedler
Wallfahrt.45 Zwingli verteidigte in seiner Engelweih-Predigt
einerseits die echte Marienverehrung: wir sollen Maria, die
Mutter Jesu, als Muttergottes wie als auserwählte Jungfrau
ehren und verehren. Andererseits bekämpfte er eine falsch
verstandene Marienfrömmigkeit der Pilger. So betonte

Zwingli eindringlich, der Gruss des Engels an Maria - «Sei

gegrüsst, du Begnadete» - sei ein Grusswort und dürfe
nicht als ein Gebetswort an Maria gebraucht werden. Im
Besonderen aber kämpfte er gegen das sehr veräusserlichte
Beten der Pilger. Bei ihrem Beten und Opfern bei und in
der heiligen Kapelle gehe es nicht mehr um die reine Ehre
Gottes oder der Gottesmutter. Entscheidendes Leit-Motiv
für ihr Wallfahren, für ihr Beten, sei vielmehr die Überlegung,

wie viel Lohn, sprich Ablass, erhalte ich für mein
Beten vor dem Bild U. L. Frau in der heiligen Kapelle.46

Theophrastus von Hohenheim (1493(?)-1541),47
genannt Paracelsus, bekannte sich zu einem sehr vergeistigten,
verinnerlichten Christentum und kämpfte in verschie¬

denen Schriften gegen alle Äusserlichkeiten wie «kirchen-

gehen», «beten in der steinern kirchen», «wallfahrt und

dergleichen». In seinem um 1530 geschriebenen
Psalmenkommentar wies er unter anderem auf die Wallfahrt in
Einsiedeln hin, «als ich furwar in mein Vaterland Einsidel,
do ich geboren bin, treffentlich gesehen hab».48 In der

Schilderung der «abgotterei», welche Menschen betreiben,
die einen Wallfahrtsort aufsuchen, gibt uns Paracelsus

ungewollt einige Hinweise auf Frömmigkeitsformen, die

wohl in Einsiedeln im Schwange waren. «Abgotterei»
betrieben «menschen, die richten kirchen auf, tempel,
henken ir zeichen auf, schreiben an und spreiten weit umb,
und das volk kompt dohin, mit wachs und krucken, mit
fasten, beten und dergleichen, als sie sagen [wie sie - die

pfaffen - es befehlen] auch mit gehaltnen gotsdinsten und

seligen opfer».49 Einige Rückschlüsse auf das Wallfahrtsgeschehen

und die Marienverehrung erlaubt auch die um
1523/24 zusammengestellte zeitgenössische Denkschrift
über die religiösen Zustände in Einsiedeln zu Beginn der

schweizerischen Glaubensspaltung.50
Aufs Ganze gesehen wird es in Einsiedeln nicht anders

gewesen sein als an den meisten damaligen alten und auch

an den sehr jungen Wallfahrtsorten: In verschiedenen

Formen der Heiligen- und der Marienverehrung, in der Weise
des meditierenden Betens, zum Beispiel des sogenannten
«Grossen Gebetes»,51 durch Prozessionen, im vertrauenden

45 Zwingli, Marienpiedigt.
46 «(...) vil sind leidet, ja der gröst Teil dero, die man geistlich nempt, die

[beim Beten] nütz thuond on den barzelten lon. Bättend sy nur
ein Vateiunset, wellend sy von Stund an wüßen, wie viel es inen gelten

werde. Und hat das einvaltig Volck solchen Gyl ouch von uns
gelernet. Ja wir habend sy sölich Irtumb geleit, wie viel ein ietliches

gelt; ist doch alweg das Becke, Kübel odet Kisten darneben gstanden.
Demnach hand sy nummen nachhin gfraget, was der Will Gottes sy,
sundet nut wie sy die begangnen Sund lößen und bezalen möchtind,
biß es dahin kummen, das ein yedet tollet Fantast umd de Sund, Hell
und Himelrich gemärtzlet [gefeilscht] hat als umb ein Ros, Suw oder
Rind; hat aby keinet geacht, das er sich zu deer gnädigen
Barmherzigkeit Gottes karte sunder alle sine Sün uff den Kouff
gerüst also: Eya, thuo nur diese Sünde, styl nur, roub nur, ermürd nur,
schlach nurzu Tod! Du wirst's wol mit dißem Gebet, Ablassgelt odet
Walfartrennen wider eebn machen». Zwingli, Marienpredigt, S. 150-
151.

47 Allgemein wird als Geburtsjahr des Paracelsus das Jahr 1493 angege¬
ben, «es könnte aber ebenso gut 1494 sein». Bingisset, Paracelsus,
S. 25-26.

48 Paracelsus erblickte in der Nähe der Teufelsbrücke, am alten Pilgerweg
von Rapperswil nach Einsiedeln, das Licht der Welt. Wohl nach dem

frühen Tod seiner Mutter vetliess er mit seinem Vater 1502 Einsiedeln

und zog nach Villach in Kärnten. Ob Paracelsus Einsiedeln in späteren

Jahren wieder aufgesucht hat, ist ungewiss. Die Wendung im Psal-

menkommentat: «als ich furwat in mein vatetland treffentlich

gesehen hab» lässt es aber vermuten. Zur Kinderzeit des Paracelsus in
Einsiedeln und zui Einsiedler Wallfahrt in diesen Jahrzehnten, vgl.

Bingisser, Paracelsus, S. 33-37, 37-40, 47-49.

49 Paracelsus, Psalmenkommentar, S. 108-109. Zum Verhältnis Paracel¬

sus zur Mutteigottes und zui Marienverehrung vgl. Biegger, De invo-

catione, und Biegget Schwarz, Paracelsus.

50 Zeitgenössische Denkschrift.

31 Das Grosse Gebet «besteht aus einer Reihe kurzer Betiachtungspunkte
aus dei Heilsgeschichte der Menschheit, von dei Erschaffung der Welt

an bis zui Ausgiessung des heiligen Geistes mit eingefügten Gebeten.

Nach jedem Betrachtungspunkte weiden nämlich ein oder drei oder

fünfVaterunser und Ave Maria gebetet, und zwar in einer bestimmten
und öfters wechselnden Körperhaltung, entwedei kniend odei
stehend, sitzend odei auf den Knien liegend und tief vorn übergebeugt,
mit gefalteten Händen odei ausgespannten [zeitanen] Atmen (in dei
<Venie>)». Ringholz, Das «Grosse Gebet», S. 126.

Nach Ringholz, Geschichte, S. 354, eischeint das Grosse Gebet 1423

in eisten Sputen; im Alten Zürichkrieg (1448) und im Schwabenkrieg

295



¦^^

EM %»'.-t

Abb. 3: Romanische Marienfigur von Einsiedeln, Privatbesitz.
Möglicherweise älteste Marienstatue in der Einsiedler Gnadenkapelle, 12.
Jahthundett, Anfang des 13. Jahrhunderts dutch eine «reichet gestaltete
romanische, ebenfalls sitzende Madonna» ersetzt, wie sie das

Konventsiegel um 1239 zeigt.

Anrufen der Mutter Jesu, in der Mitfeier der Gottesdienste,
im Erlangen der vielen, vor allem nur in Einsiedeln

erhältlichen Ablässen und so weiter suchten die sehr grossen
Pilgerscharen Gnade, Trost und Heil, Sicherheit und
Versicherung für das ewige Leben.52

Zu beachten ist aber auch, dass der Konvent zu Einsiedeln,

als Betreuer und Hüter des Wallfahrtsortes, im
ausgehenden Mittelalter nur noch ein Schatten seiner Grösse
im 11. bis 13. Jahrhundert gewesen ist.53 1513 bestand der

Konvent gerade noch aus dem 73-jährigen Abt Konrad
von Hohenrechberg und dem etwas über 25-jährigen
Mönch (und Pfleger) Diebold von Geroldseck.54
Nachwuchs war keiner vorhanden. Die Seelsorge (der Pfarrei
Einsiedeln) und die Betreuung der Pilger, die verschiedenen

Messverpflichtungen wie auch der Chordienst und die
vielen Prozessionen zu den Altären in der Kloster- und
Wallfahrtskirche (im Oberen und im Unteren Münster),
zur Heiligen Kapelle, zu einzelnen Kapellen im Freien wurden

mit Hilfe des Leutpriesters und der Klosterkapläne
aufrecht erhalten.55

(1499) und dann vor allem zur Zeit dei Kappeier-Kriege (1529-1531)
«machten die «Landen, das heisst die Uikantone, Schwyz voian,
grosse Bittfahiten nach Einsiedlen und vettichteten auf dem Wege,
am Gnadenort selbst und zu Hause das Grosse Gebet. Von Einsiedeln
aus soll es in andere Klöstet, und an verschiedene Orte, besondets dei
Mittelschweiz, gekommen sein.» Ringholz, Das Grosse Gebet, S. 127,
128. Zur Rezeptionsgeschichte des Grossen Gebetes und Ringholz'
Vetmutungen, vgl. Ochsenbein, Das Grosse Gebet, S. 148-157.

52 Wie sich die Frömmigkeit des mittelalterlichen Menschen an Wall¬
fahrtsorten äusserte, vgl. Ohlet, Pilgerstab, S. 199-234; Krötzl, Pilger,
S. 211-239; Ganz-Blättler, Andacht und Abenteuer, S. 115-137
(Erlebnis Jerusalem), S. 145-151 (Erlebnis Santiago de Compostela).

53 Zum geistig-religiösen Zustand des Klosters Einsiedeln am Vorabend
der Reformation vgl. Tschudi, Kloster Einsiedeln, S. 9-18.

Diebold von Geroldseck erblickte als Sohn Gangolfs I. und der Gräfin
Kunigunde von Montfort auf Butg Hohengetoldseck bei Laht das

Licht dei Welt. Um 1499 kam er nach Einsiedeln und legte um 1505
die Profess ab. 1513 wutde er, neben dem 73jährigen Abt Konrad
einziger Professe, Pfleger des Klosteis Einsiedeln. 1516 berief er Ulrich
Zwingli als Leutptiestet nach Einsiedeln. 1525 verliess er Einsiedeln
und ging heim zu seinen Brüdern. Nach der Berufung von Ludwig
Blarer von Wartensee als Nachfolget von Abt Koniad III. von
Hohenrechberg zum Abt von Einsiedeln nahm Diebold von Geroldseck
Anfang 1527 in Zürich Wohnsitz. Mit Zwingli zog Geioldseck den
11. Oktobei 1531 in die Schlacht bei Kappel, wo er an der Seite

Zwinglis fiel. Henggelet, Professbuch, S. 261-262.

'5 Am 4. Juli 1450 wurde der neue Leutpriester von Einsiedeln, der
«Pfaffe Nikolaus Has» von Lottstetten mit einem Revers eidlich
verpflichtet, « dem Abte Treue und Gehorsam zu halten, die
Pfarrei mit einem Helfer, mit Predigten, Messehalten, Beichthö-
ren, Sakiamenten-Spendung u.s.w. zu vetsehen und auch den Pilgern,
wenn notwendig, zu predigen. Ei verspricht, wenn jemand etwas in
den Stock U. L. Frau in die Kapelle, oder dahinter an den Bau U. L.

Frau zu dem Heiltum, odet in den Stock det Bruderschaft opfern will,
es nicht hindern, sondern eher befördetn zu wollen. Von itgend
jemand Beichtgeld zu foidetn, ist ihm untetsagt Er und sein Helfer
[Kaplan] sollen allen kirchlichen Tagzeiten im Chot beiwohnen.
Auswärts darf er nur mit Erlaubnis des Abtes aushelfen.» Ringholz,
Geschichte, S. 416.

296



«Roemsche gnad über die maß»

Das Einsiedler Wallfahrtsgeschehen am Vorabend der
Reformation gruppierte sich, stichwortartig gesagt, weitgehend

um zwei Brennpunkte: um die «roemsche gnad», das

heisst um die «Engelweihe» der «gottgeweihte Kapelle»
und die damit verknüpften Beichtvollmachten und Ablässe,
sowie um die «Marienverehrung», das heisst um das «Bild
U. L. Frau» in der heiligen Kapelle.

Wie an anderen Wallfahrtsorten waren das Kloster
respektive der Leutpriester und die Klosterkapläne dafür
besorgt, dass die Wallfahrer die heiligen Sakramente empfangen

konnten. Sie feierten in der Heiligen Kapelle oder an
einem bestimmten Altar die ausgeschriebenen oder
verlangten Gottesdienste, sie sassen zu Beichte und spendeten
«das heilig hochwirdig Sacrament», damit die Pilger auch
die Ablässe gewinnen konnten.

Als Abschluss seiner Jerusalem-Fahrt weilte vom 30.
November bis 2. Dezember 1519 der Schaffhauser Hans
Stockar in Einsiedeln. Mehrmals besuchte er in dieser
Zeit «Unser Frauen Kapelle», um «Gott und seiner werten
Mutter Lob und Dank (zu sagen), dass sie mich so treulich
behütet hatten und dass ich gesund wieder daheimgekommen

war». Und als ihm gesagt wurde, dass sein Bruder
gestorben sei, «da ging ich ins Kloster und bestellte drei Pfaf¬

fen, dass sie mir Messe hätten am Morgen in Unser Frauen

Kapelle und auf Unser Frauen Altar».57

Im Jahre 1521 besuchte Sebald Örtel von Nürnberg58
auf seiner Santiago-Fahrt von Zürich aus unseren
Wallfahrtsort. In seinem Pilgerbericht lesen wir: «... morgen
frü an sant Egidijtag [1. September] giengen wir gen
einsiedeln. da beichteten wir, und namen da das heilig
hochwirdig Sacrament, und befahlen uns unsren lieben

herrn, und assen, Darnach giengen wir wider an See

und fuhren gen Zürich».39

Der gutinformierte, anonyme Verfasser der «zeitgenössischen

Denkschrift» andererseits beklagte sich über die
erschreckenden Wallfahrtszustände und über die Nachlässigkeit

in der Betreuung der Pilger in Einsiedeln während der

Engelweih-Feierlichkeiten von 1522. Er berichtete seinen

Auftraggebern, wohl den Herren von Schwyz, unter anderem

über Gebets- und Frömmigkeitsübungen, die unter dem

Pfleger Diebold von Geroldseck und unter dem Leutpriester
Leo Jud60 um 1520/22 eingeschränkt oder ganz abgetan worden

waren und über die Auswirkungen dieser Massnahmen

auf den Wallfahrtsort Einsiedeln. Die «gottgeweihte Kapelle»
wurde kaum mehr als «heilige Kapelle» angesehen und
verehrt,61 Prozessionen wurden nicht mehr gehalten, Litaneien

waren abgeschafft,62 Reliquien wurden nicht mehr in Ehren

gehalten, 3 die Wachs- und die Geldopfer gingen zurück,64

56 Hans Stockai (1490-1556), «aus Schaffhausen gebürtige! Wein-, Salz-

und Pfetdehändlei begleitete 1519 zusammen mit einet nahezu
zwanzigköpfigen eidgenössischen Pilgeigesellschaft den Fteiburger
Peter Falk auf dessen zweiten Jerusalemfahrt». Ganz-Blättler, Andacht
und Abenteuer, S. 91, 92.

57 Ringholz, Geschichte, S. 611-612.
58 Sebald Örtel, Spross einer angesehenen und reichen Nürnberger

Familie, 1494 geboren, verliess mit seinem Dienei am 23. August
1521 seine Heimatstadt. Nach seiner Rückkehr von Santiago de

Compostela heiratete er am 11. Februar 1522 in Nürnberg. Er starb 1552.
Heibeis / Plötz, Nach Santiago, S. 235; Göttlet, Jakobus und die
Stadt, S. 28-29.

59 Hetbers / Plötz, Nach Santiago, S. 239.
60 Leo Jud, Sohn eines elsässischen Geistlichen, war Pfarrer zu St. Hyppolit

(südlich von Schlettstadt). Ulrich Zwingli rief ihn als seinen Nachfolger

1519 nach Einsiedeln. 1522 übernahm ei die Leutpiiestetstelle
zu St. Peter in Zürich. Nachfolger Juds in Einsiedeln wurde Johann
Oechslin, der vorher in Burg (bei Stein am Rhein) auf einer Stiftspfarrei

gewesen war. Müller, Diebold von Geroldseck, S. 49-50 (Leo Jud), S.

64-67 (Johannes Oechslin); Henggeler, Professbuch, S. 261.
61 «Meistet Leo hat gered, wenn die capell da ussen uf dem feld stüend,

so schätzt er si nit besser, denn ein andere capell, das hat menger frommer

mensch von ihm gehört. Und ist doch die capell und die bullen
und biief und genad und ablass datkom von Gott und sinet hilf von

göttlichen, seligen lüthen, ehrlicher, denn die pfaffen, die sölliches also

verachtend, als ob si es gern wider dannen oder abtheten.» Zeitgenössische

Denkschrift, S. 138.
62 «Item in der fasten nahinwertz vermocht meister Leo so vil, daz sie die

letani abthaten und nit mee umbgiengen, die Mutter Gottes und die

lieben heiligen nit mee anruften, als man voi in andern fasten wat
umbegangen.» Zeitgenössische Denkschiift, S. 134.

63 «Wo sind nun dieselben brief und sigel [um den Engelweih-Ablass
und die Weihe dei heiligen Kapelle, d.h. wohl die Tafel mit dem Text
der Engelweih-Bulle beim Kapellen-Eingang] der lieben heiligen S.

Cuonrads heimlichkeit und S. Uolrichs und S. Gregorius [dritter Abt
des Klosteis 964-996] und S. Eberhard [Gründerabt 934-958], der

zweier heiltumb si uss dem sarch genom hand und vergraben, da der

lüthpriestet ze bicht sitzt, so hat ei sin fuss uf dem würdigen
heiltumb.» Zeitgenössische Denkschrift, S. 137. Übet die Reliquien und
die Reliquienverehrung in Einsiedeln im ausgehenden Mittelalter vgl.

Henggeler, Reliquien, S. 12-21.
64 «Item heir Hanns Stuber von Ebikon, der von lang in unser lieben fra¬

wen capell sigerist was, und darnach priester ward, allweg fromm und

wahrhaft, do der in die engelwihe kam un sach und merkt, wie es sich

gebösseret hat, gefiel es ihm vast üble, als er red: ja do ich hier sigerist

was, und es engelwihe was, do ward so vil wachs gen, das ich all abend

schier ein grossen sack voll uss der capell in min kämerlin ze tragen
und ze gehalten hatte. Abel das ich ietzt gesich, mag er sauft trägen
und ist bald gehalten. Waizu ist es kom, das Gott erbarm, ich möch-

297



der Opferstock der Bruderschaft65 wurde geöffnet und das

Geld weggenommen.66 Das Busssakrament wurde «liederlich»

verwaltet, viele beichteten nicht mehr,67 viele Pilger
gingen enttäuscht weg.

Wenig oder nichts berichten aber die zeitgenössische
Denkschrift wie die kritischen Äusserungen von Zwingli
wie von Paracelsus über das konkrete Verhalten und die
mehr individuellen Frömmigkeitsformen der Pilger und

Wallfahrer in der Einsiedler Wallfahrtskirche beziehungsweise

in der heiligen Kapelle,68 über das «Heiltum» oder
die Reliquien und die besonderen Votivgaben, die in der
Wallfahrtskirche aufbewahrt und den Pilgern gezeigt
wurden,69 nichts erzählen sie uns über das Heiltum, das

verschenkt worden ist,70 kaum etwas über den Handel und
Verkauf von Kerzen und Wachsartikeln, von Wallfahrtsandenken

(Pilgerzeichen, Bilder,71 Kopien der Engelweih¬

te nit mee hie sin, ich will bald enweg und mein, ich komm niemmet
mee hai.» Zeitgenössische Denkschrift, S. 135. «Item ein Mann, det
nannt sich ab dem Züiichsee, dei sprach, et hette det muttet gottes
fünff Zürich pfund verheissen, und die het et da; aber er wolt das gelt
widet heim trägen; denn etlich pfaffen hetten geied, es were niener für,
das er gelt datgebe, wes weren fantasien, die pfaffen hetten dest mee ze
veithun in bübeti». Zeitgenössische Denkschrift, S. 136.

° Ende des 15Jahihunderts gab es in Einsiedeln zwei Brudeischaften: die
1470 gegründete «St. Meintadsbtuderschaft», von Angehörigen der Pfarrei

ins Leben gerufen, und die bereits 1353 erwähnte «Btudetschaft des

Gotteshauses», die im Laufe des 16. Jahrhunderts «Bruderschaft Unserer
Lieben Frau» genannt wutde. Ringholz, Geschichte, S. 483^486.

66 «Det Stock dei biuderschaft [Bruderschaft U. L. Frau von Einsiedeln]
war ufgethan und darus verstolen, was datinnen wa. Und nachdem als

vor allwegen darin funden ward, meinten si, das wol ob thusent gulden

weren, auch fast übel vetbtunnen.» Zeitgenössische Denkschrift,
S. 139. Die Etträge dieses Opferstockes, der vermutlich im unteren
Münstet stand und nicht identisch ist mit dem (Opfer-)Stock U. L.
Frau in der Kapelle sowie andere Gaben für die Bruderschaft wurden
«zur Besotgung der Gedächtnisse und Jahtzeiten für die Wohltätet
und füt den Unteihalt der Kerzen und Lampen am Altar der hl.
Katharina [am Bruderschaftsaltar] verwendet, der Überschuss aber

kapitalisiert und die Zinsen ebenfalls für die Bruderschaftsbedürfnisse
bestimmt». Ringholz, Geschichte, S. 485.

67 «Ouch fromb ehrbar man Nid dem wald hat, Etnj Suttei und andet
hand geeted, sie weiten den pfaffen mit dem nüwen glauben nit bich-
ten, und fragten, wo ptiester sessen, die nit des nüwen glaubens weiend.
Item Hannss Langenstein von Stans fragt, wo ein pfaffe sesse, dei allei-
liederlichst bicht hörte, sittemal es itzt das best solt sin, so lideilich bich-
ten, so wölt er auch eim sollichen nachfragen. Ihm ward geantwurt, es

fundis wol bede, das et nut zu meistet Leo gienge, der machte ihms kutz
und liederlich genug.» Zeitgenössische Denkschrift, S. 136.

68 Das Verweilen und Verhalten der spätmittelalterlichen Pilger in der
Einsiedler Wallfahrtskirche dürfte jenem in anderen Pilgetkirchen
ähnlich gewesen sein. «Die mittelalterliche Wallfahrtskirche wai kein
Ort stillet Andacht. Messen und liturgische Verrichtungen erfüllten
den Raum in regelmässigem Abstand mit Gesang und Vortrag. Das
persönliche Bittgebet an Gott und an den Heiligen wurde laut und oft
emotionsvoll ausgesprochen oder ausgerufen, Tränen fehlten
dabei nicht». Ktötzl, Pilger, S. 219-220.

69 Abt Butkhard von Ktenkingen-Weissenburg (1418-1438) liess «eine
schwere aus vergoldetem Kupfet gefeitigte (Reliquien-) Monstranz»
fertigen. Bei einer Ausbesserung der Monstranz 1598 enthielt sie die
folgenden Reliquien: «Von dei Dornenkrone Christi, von dem
Schwamm, mit welchem dem Heiland am Kreuze Essig gereicht wor¬

den war, von den unschuldigen Kindern und anderen Heiligen».
Ringholz, Geschichte, S. 355-356. Von besonderen Geschenken an
die Wallfahrtskirche Einsiedeln seien u. a. genannt der vergoldete Sessel

Karls des Kühnen aus der Burgundeibeute, dei 1489 ins Kloster
kam, «denn in Einsiedeln sei er ehrlich, denn da kommen viel fremde
hin, die ihn sehen» und die «zwei hübschen Banner», welche die

Eidgenossen 1512 von Papst Julius II. erhalten hatten. Ringholz,
Wallfahrtsgeschichte, S. 180. Die beiden Julius-Bannet dütften abei nicht
allein in dei Kirche gehangen haben. Nach 1513 «pilgerte» der Anführer

des sogenannten «Lehenei Bundschuh», eine Votläufer-Verschwörung

des deutschen Bauernkrieges in den Vorderösteiteichischen
Gebieten, Jost Fritz als «Wallfahrer verkleidet nach Einsiedeln, um
die Fahne des Bundes [dei Bundschuh-Verschwörung] der Gottes-
muttei zu weihen». Franz, Bauernkrieg, S. 74.

70 Als wirkmächtiges Einsiedler Heiltum galten u. a. das Öl aus den

Lampen in dei Gnadenkapelle, Wachs von den Kerzen, die geweihten
Zeichen (Pilgerzeichen und wohl auch Kupferstiche/Bilder) wie auch
Staub oder Erdreich von der heiligen Kapelle. Am 13. März 1491
sandte det Humanist und Dekan des Stiftes, Albiecht von Bonstetten,
det Hetzogin von Bayern nebst anderen Heiltümetn «in ainem Hainen

buchßlin eitetich von dem hailigen Altai und det capellen Unnsei
lieben frowen zuo den Ainsidelen, so dann von got dem almächtigen
selbs gewicht ist, die selb eide also gehalten witdt unnd dafür von vil
lütten geacht, wet die by imm witdigklich trag, dem selben mögg kain
waffen nit geschaden, noch dehainet geberenden frow in kinds nötten
dabey nit misslingen unnd sunst für aller hannd krankhaytten unnd
zufäll nutz, als sich daz ouch ann vil lütten erfunden hatt.» Ringholz,
Wallfahrtsgeschichte, S. 177, Anm. 1.

«Kirchenstaub, wie alles, was einmal mit Reliquien odet auch nur mit
heiligen geweihten Stätten odet auch in Beiührung gekommen ist, selbst

det Staub auf den Grabdenkmälern der Heiligen und in deren Kirchen,
galt schon im frühen Mittelalter für heilkräftig.» Handwörterbuch des

deutschen Aberglaubens, Bd. IV, S. 1417-1418. In der Barockzeit bis

zui französischen Revolution wurde Staub / Eide aus der Gnadenkapelle
und gelegentlich auch Öftesten aus den Lampen in dei Gnadenkapelle
den sogenannten «Schabmadonnen» beigefügt, um deren Heilkraft zu
verstäiken. Hochenegg, Zetkratzte Maiientalet, S. 150-151.

71 Wohl nicht nui während det Grossen Engelweihe von 1466 wuiden
die drei Kupferstiche des Meistets E. S. - die grosse, die kleine und die
kleinste Madonna von Einsiedeln - wie auch das auf die gleichen
Engelweihfeieilichkeiten geschaffene «Blockbuch» vetkauft: «dis ist
der erst anfang, als unser lieben frowen cappell zu den einsidlen vo
sant Meinrat selbs buwen wart mit sinen heiligen henden.» Ringholz,
Geschichte, S. 442-444. Zum «Meister E. S.» und die drei Stiche auf
die Engelweihe 1466, vgl. Schmidt, Kupfeistiche; Meister E.S.,
Ausstellungskatalog; Apphun, Monogramm.

298



bulle und so weiter), von «Stecken» oder Pilgerstäben, die
im «Vorzeichen» feilgeboten wurden.72 Hingewiesen wurden

die Pilger auf den alten Brunnen auf dem Platz vor
dem Kloster mit seinem wirkmächtigen Wasser,73 wie auch
auf die Möglichkeit, Einsiedeln verbunden zu bleiben
durch das Einschreiben in die «Bruderschaft».74
Unerwähnt bleibt in den zeitgenössischen Berichten und
Aufzeichnungen der sicher damals schon geübte Brauch, das

sogenannte «Handzeichen des Herrn» zu berühren,
beziehungsweise die Finger in die fünf Vertiefungen über der
Kapellen-Türe zu legen.75 Praktisch nichts erfahren wir
über das Verhalten der Pilger bei den sogenannten Wegzeichen

(Kapellen, Kreuze) in der Nähe des Klosters.76

72 Ringholz, Geschichte, S. 447. Auf det ältesten Datstellung des Klos¬

ters, einem Holzschnitt aus dem Jahre 1509, tragen praktisch alle

Pilger auf den vetschiedenen Wegen, die zum Heiligtum führen,
Pilgerstäbe in den Händen.

73 Die wiikmächtigen Wasser des «Fraubrunnens» auf dem Platz vor dem
Klostei werden schon 1314 von Rudolf von Radegg in seinem
Gedicht «Capella Heremitana» getühmt und dem «Engelweih-Ablass»
ptaktisch gleichgestellt. «(...) Einige ftagen, wie viel Ablass jeder / im

genannten Heiligtum erhalte. / Deshalb weiss man, dass der
Reumütige und an Herz / und Hand Reine, welcher fromm die genannte
Stätte aufsucht, / es nicht veidient, [nur] einen Teilablass zu erhalten,
sondern / die Vetgebung aller Sünden und die Verleihung des ewigen
Reiches. / Andrerseits wählt dei Ruhm de Ortes wegen des heilkräftigen

Brunnens, / welcher den Namen Mariens trägt. / Denn et
entspringt unter dem Altai ihiet Kapelle, / wie man allgemein glaubt,
und das heiligt ihn. / Von da wild et untei dem Boden verborgen
abgeleitet / und zeigt sich uns am Fuss des Klosteihügels. / Odet der
Brunnen gewährte einst den Eremiten Nutzen, / zu Recht wind er
daher geheiligt genannt. / Dieset Biunnen verscheucht Krankheit und
senkt das Fieber, / den Kranken bringt er die Hilfe der Gesundung.»
(Verse 141-160). Radegg, Capella Heremitana, S. 229-230.

74 «Item man hat auch hie eine Btudetschaft [Bruderschaft U. L. Frau],
Der hierin will genommen und geschrieben werden, der gang in

das für den Chor zu St.-Meiniadsaltat oder zu dem Siegelhaus, da
schreibt man ihn [ein]». Engelweih-Verotdnung füt das Jaht 1522.
Ringholz, Geschichte, S. 615.

5 «Eine eigentümliche Andacht det Pilget galt dem angeblichen
Handzeichen des Heilandes. In dem Steinbalken obethalb dei Ein-
gangsthüte zui alten Gnadenkapelle [wie sie bis zui französischen
Revolution 1798 stand] waten ehemals fünf nicht sehr tiefe Lochet,
die aussahen, wie wenn sie mit den fünf Fingern eingedtückt worden
wären. Man glaubte, dei Heiland habe nach der Einweihung der
heiligen Kapelle dieses Handzeichen gleichsam als sichtbare Uikunde des

Wundeis hinteilassen.» Ringholz, Wallfahttsgeschichte, S. 164. Man
datf wohl annehmen, dass schon im ausgehenden Mittelalter die kleinen

Vertiefungen im Türbalken als «Handzeichen» des Herrn gedeutet

woiden sind. Sie erscheinen schon auf der frühesten Darstellung
der «Gnadenkapelle nach 1465». Dass dem «Handzeichen» eine gros¬

si

S

\

Abb. 4: Einsiedler Konventsiegel an einer Urkunde von 1239.

se Bedeutung innethalb des Wallfahttsbiauchtums zugemessen wutde,

ergibt sich aus der Tatsache, dass es in den ältesten auswärtigen Kopien
der Gnadenkapelle angebracht wurde, so in Teising bei Neumark
St. Veit (1625), in dei Kapelle Geietmühle bei Neukirchen vor dem

Wald (1641) und in Ediger an der Mosel (1666).

76 In den Versen 43-46 weist Hermann Künig von Vach den Pilger auf eine

wohl in Einsiedeln übliche Frömmigkeitsübung hin: «Bei den Kreuzen

sollst du auf dein Knie fallen / Und sollst es Gott und Maiien übeilas-

sen / Und sollst sie bitten ohne Unterlass / Dass sie dich wollen behüten

auf dei Sttass». Künig von Vach, Pilgeifühter, S. 13. «Bei den Kreuzen»

dürfte sich aufdas steinerne Kreuz oder den «Grossen Herrgott» auf dem

Brüel beziehen, das Abt Gerold von Hohensax nach seinei Rückkehr aus

Italien 1464 aus Dankbaikeit ettichten liess. Möglich ist aber auch, dass

Küng von Vach die drei Kreuze meint, welche auf det ältesten

Datstellung des Klosters Einsiedeln, einem Holzschnitt um 1509, etwas

weitet entfernt, wohl gegen die Teufelsbtücke hin, datgestellt sind.

Lustenbetget, Einsiedeln und «die walfatt», S. 61-64.

299



Wirkmächtige Frau

So grundlegend und tragend für die Wallfahrt nach Einsiedeln

die «gottgeweihte Kapelle» auch war, emotionaler
Mittelpunkt der Einsiedler Wallfahrt am Vorabend der
Reformation dürfte aber ohne jeden Zweifel das Madonnenbild

in der «gottgeweihten Kapelle» gewesen sein. In der
«Kapelle der Einsiedler» dürfte sich von Anfang an ein
Madonnenbild befunden haben; erstmals erwähnt wird eine
Marienstatue um 1350. Möglicherweise war es jene um
1170/1180 geschaffene romanische Marienfigur, die sich
heute in Einsiedler Privatbesitz befindet.77 Linus Birchler
vermutet, dass die sitzende romanische Madonna im Laufe
der Jahrzehnte verschiedentlich durch «weitere Varianten
sitzender Statuen» ausgewechselt worden ist.78 Unser heutiges

Gnadenbild, wohl um 1440/1450 geschaffen, fand
nach dem Brand von 1465 auf die grosse Engelweihe von
1466 hin in der ausgebrannten «heiligen Kapelle» seinen
Platz. Es ist aber kaum als Gnadenbild oder Kultbild für
die «heilige Kapelle» geschaffen worden; es kam in die

Kapelle, weil es dem «Zeitgeschmack» entsprach und nach
dem Brand von 1465 gerade zur Verfügung stand.79 Sehr
bald aber wurde das neue, im sogenannten weichen Stil
gearbeitete Madonnenbild dank der Verehrung der vielen
Pilger «zu einem mit sakraler Kraft aufgeladenen Gegenstand,

in dem man unmittelbar dem Heiligen begegnete»,
zum Kult- oder Gnadenbild von Einsiedeln.80

Nicht endgültig beantwortet werden kann die Frage, ob
die Einsiedler Madonna nur über die Verehrung durch die
Wallfahrer oder nicht auch durch das Einfügen von
Reliquien oder «Heiltum» in die Madonnenstatue zum Kultoder

Gnadenbild geworden ist. Es ist bekannt, dass im
ausgehenden Mittelalter eine Statue oder ein Bild durch
Einfügen von «Heiltum» in eine kleine Öffnung zum
Gnadenbild oder «Ablassbild» werden konnte.81 Wir vermuten,
dass die immer noch vorhandene «langrechteckige
Aushöhlung» im Hinterkopf des Einsiedler Gnadenbildes, «die

ursprünglich ist», für die Aufnahme von «Heiltum»
geschaffen worden ist, und nicht nur, um das Sprengen des

Holzes zu verhindern.82 Dass «Heiltum» nicht nur in der

Klosterkirche, sondern auch in der «gottgeweihten Kapelle»

aufbewahrt und wohl auch verehrt (das heisst gezeigt)
worden ist, darauf verweist schon die mehrfach erwähnte

«zeitgenössische Denkschrift über die Zustände in Einsiedeln».

Gegen Ende seines Berichtes schildert der Verfasser,

was der Pfleger Diebold von Geroldseck, der Leutpriester
Leo Jud und Magister Lukas (genannt Lux) nach der

Engelweihe 1522 in der heiligen Kapelle verändert haben,
wie Inschriften und Bilder zerstört worden sind und fährt
dann fort:

«hinden am chörli der capell das gross papier, daran das

heiltumb des gottshus gemalet ist, das ist [von Diebold von
Geroldseck?] unden angezünt, das es brunnen soll, ist aber

nit durch aufgebrunnen».83

7 Holzherr, Einsiedeln, S. 19; Birchler, Gnadenbild, S. 11-12.

78 Birchler, Gnadenbild. S. 11-12.

9 Die Aufzeichnungen über den grossen Brand vom 21. April 1465

sprechen zwar «nichts davon, dass das alte romanische Gnadenbild
verbrannt sei. Da der Brand aber durch die Nachlässigkeit des

Sakristans in der Kapelle ausgebrochen war, liegt es nahe, dass dabei
das romanische Gnadenbild zerstött wurde. Denn es wird berichtet,
dass alles, was in dei Kapelle und Münstet datin wat von Holzwerckh,
alle gezierd, Kelch, Bücher, Kleinod, das Geld im stock in dei Capell
vnd blieb nichts, dann die mauren auffrecht stehn. Und besondets dei
Capell Unser Lieben Frauwen beschach kein Leid an den mauren,
wiewohl vili Holzwerckh datob ware». Salzgeber, Gnadenbild, S. 192-
193; vgl. Anm. 35.

0 Marchai, Bilderstutm, S. 265-266. Dei Übergang vom Madonnenbild
zum Gnadenbild wäre in Einsiedeln freilich recht zügig veilaufen. Be-

300

reits 1484, kurze Zeit nach der Durchführung einer Klostenefoim und
der Einführung strengerer Klausurvorschriften, erhält das ehemalige
Dominikanerinnen-Klostei in St. Gallen ein «frowen bild», eine Kopie
des Einsiedler Gnadenbildes, weil sie nicht meht nach Einsiedeln
wallfahren können. «Uns het geben unset recht liebi schwöster Endly
Muntptatin unset lieben frowen bild mit dem kindlin uf dem aim. Das

ist ze gelichet wis wie daz zuo den ainsidelen mit det krön und mit ainem

tüchly und mit ainem blawen sidin mantell Gar schön geziert.»
(Varnbühl-Chronik, Blatt 28v, 29t). Lustenberger, Älteste Kopie, S. 20.

81 Zum Vorgang, Reliquien oder anderes Heiltum in Statuen oder Bilder

zu bergen sowie zur Bedeutung des Verhüllens der Gnadenbilder vgl.

Dünninger, Hostiensepulcren, S. 72-84; Dünningei, Gnad und
Ablass, S. 135-150.

82 Birchler, Gnadenbild, S. 15-16, 13 (Abb. 6).

83 Zeitgenössische Denkschrift, S. 143.



Fürbitterin und Patronin der «eytgenossen»

Angerufen und aufgesucht wurde Unsere Lieben Frau von
Einsiedeln in der «gottgeweihten Kapelle» von den verschiedensten

Volksschichten, von Reich und Arm, Hoch und
Niedrig, in den verschiedensten Anliegen: als Mittlerin der
Gnaden, als Trösterin der Betrübten, als wirkmächtige
Fürbitterin bei ihrem Sohne, als Zuflucht der Sünder, als Heil
der Kranken. Im Laufe des 14. Jahrhunderts kam ein neuer
Akzent der Verehrung hinzu. Einsiedeln mit seiner Wallfahrt
zur heiligen Kapelle und zum Madonnenbild wurde mehr
und mehr zum religiösen Mittelpunkt der werdenden
Eidgenossenschaft;84 das Marienheiligtum von Einsiedeln
wurde zum Landesheiligtum der Eidgenossen. Am 10.

Januar 1471 schrieben die Eidgenossen an Herzog Galeazzo

Maria Sforza von Mailand, für sie sei «die Einsiedler
Gnadenkapelle die kostbarste Blume im Kranze ihrer Länder, [sie
seien fest überzeugt,] dass alles Glück, das ihnen zuteil
werde, von jener gebenedeiten Kapelle aus zuströme».85

1311 ist der Kreuzgang (oder Bittgang) der Schwyzer zu
U. L. Frau von Einsiedeln erstmals urkundlich bezeugt.
Dem Schwyzer Kreuzgang folgten andere Landeswallfafir-

84 Sieber, Adelskloster, S. 41-51.

85 Henggeler, Eidgenossen, S. 15.

86 Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 113-118.

7 «Tagsatzungen wurden mit Votliebe in Einsiedeln gehalten, so in
unseret Zeit [zwischen 1480 und 1526] nicht weniger als 15mal».

Ringholz, Geschichte, S. 613.

88 «Auf ihrem Weg nach Hause pflegten die eidgenössischen Krieget
übet Einsiedeln zu ziehen, wie jene, die nach det Einnahme von Giü-
ningen um Juni 1443 das Feld verliessen, um rechtzeitig zur Heuernte
heimzugelangen. Sie unterliessen es nicht, <für unser lieben frowen zu
Einsidlen) zu ziehen, <da sy ir gebete tatend> vor jener Muttergottes,
<die den frommen eidgenossen ir hilf und gnad mitgeteilt» hatte, das

sy an eren redlichen bestanden sind und iere vyende und grossen
angstlichen not so mänlichen überwunden hattent.» Marchai, «Metz

zuo Neisidlen», S. 314.

89 Siebet, Adelsklostet, S. 49. «(...) voi dem Auszug nach Bellenz hatte
Hans Muter sie [die Luzerner] gewarnt und ersucht, zur Abwendung
der gefahr ,ein Opfei Unsrer Frau nach Einsiedeln zu schicken und das

Banner zu etheben in dem Namen des Vatets, des Sohnes und des

Heiligen Geistes. Da wollte sich abet niemand daian kehren; darnach
verloren wir bei Bellenz. Kein volles Jahr spätet beschloss der Rat:
<Nun wollen wir dasselbi Opfer tun und von jeglichem Haus in der
Stadt einen Pfennig nehmen und Unsrer Frau gen Einsiedeln opfern,
was auch geschah.» Ringholz, Geschichte, S. 353.

-

{$
J*^

-

Abb. 5, 6. Schwarze Madonna von Einsiedeln, ohne Behang, vor der

Restaurierung des Gnadenbildes 1933/1934. Aufnahme vom 16. Septembet
1933. Die «langtechteckige Aushöhlung» im Hinteikopf des Gnadenbildes

(Bild 6) diente moglichetweise der Aufnahme von «Heiltum».

ten und Bittgänge einzelner Orte oder Städte: so Zürich
(1351), Brugg (1364), Rapperswil (1385), Basel (Pestjahr
1411, 1439), Zug (1426), Zurzach (1439), Luzern (1445),
Solothurn (1466).86 In Einsiedeln trafen sich die Abgeordneten

der einzelnen Orte zur Tagsatzung, um allen gemeinsame

Fragen zu erörtern, um Streitigkeiten zu schlichten.87

U. L. Frau von Einsiedeln verehrten die Eidgenossen auch
als Beschützerin und Mitstreiterin in den verschiedenen

Kriegszügen. Sie besuchten Einsiedeln, wenn sie in die

Schlachten zogen oder wenn sie von einem Feldzug
heimkehrten, zum Beispiel im Alten Zürichkrieg,88 im
Schwabenkrieg oder bei den ennetbirgischen Kriegszügen.89
Nach Einsiedeln brachten die siegreichen Eidgenossen
Teile der Kriegsbeute oder erhaltene Auszeichnungen.

301



Einsiedler Marienverehrung am Vorabend
der Reformation

Obwohl sich das Stift Einsiedeln Ende des 15. und zu
Beginn des 16. Jahrhunderts, am Vorabend der Reformation
oder Glaubensspaltung in der Schweiz, in einem desolaten
Zustand befand und wohl die dunkelsten Jahrzehnte als

Benediktinerkloster durchlebte, erlebte die vom Kloster
Einsiedeln getragene und geförderte Wallfahrt eine grossartige

Blütezeit. In den religiösen und politischen
Gärungsprozessen, in den Unruhen und Verunsicherungen
des 15. Jahrhunderts ging es vielen Gläubigen um die

Sicherung und Versicherung des ewigen Heils. Durch
Erlangen von Ablässen mit Hilfe von Gebet, Wallfahrt und
Opfergaben hofften sie die drohenden (oder schon
vorhandenen) Sündenstrafen zu mindern, vor dem Sterben

von Sünde und von Sündenstrafen möglichst frei zu sein,

um nicht im Fegefeuer auf Zeit oder in der Verdammnis
der Hölle auf ewig büssen zu müssen. Es wird in Einsiedeln
nicht anders gewesen sein als an den meisten damaligen
alten oder auch sehr jungen Wallfahrtsorten: in verschiedenen

Formen der Heiligen- und der Marienverehrung, in
der Weise des meditiernden und/oder des gemeinsamen
Betens, durch Prozessionen, im vertrauenden Anrufen der
Mutter Jesu, in der Mitfeier der Gottesdienste, im Erlangen

der möglichen, vor allem des nur in Einsiedeln erhältlichen

vollkommenen «Engelweih-Ablass» suchten die
vielen Pilgerscharen persönliches Heil, Sicherheit und
Versicherung.90

Es sind aber zugleich diese verschiedenen Formen der
Marien- und der Heiligenverehrung, die Einsiedeln in den
Strudel der Veräusserlichungen zogen. Es fehlte auch in
Einsiedeln mehr und mehr die entsprechende innere
Gesinnung, auf Gottes Wort zu hören und es zu befolgen. Die
kritischen Stimmen zur Einsiedler Marienverehrung am
Vorabend der Reformation eines Ulrich Zwingli und anderer

Reformatoren, aber auch Paracelsus, bestanden zu
Recht, auch wenn sie für unsere Ohren gelegentlich zu
pointiert einseitig formuliert sind. Genauso wie auch viele
Stimmen, die sich für die Verteidigung und Rettung der
hergebrachten Ordnung und damit des Wallfahrtsortes
Einsiedeln einsetzten, ebenfalls einseitig pointiert formuliert

daherkamen.
Im Grossen und Ganzen dürfte sich das Wallfahrtsgeschehen

in Einsiedeln am Vorabend der Reformation, was
die Sonnenseiten und was die Schattenseiten betraf, nicht
besser und wohl auch nicht schlechter präsentiert haben als

an anderen Wallfahrtsorten. Trotz aller Mängel war die

Marienverehrung in Einsiedeln am Vorabend der Reformation

sehr lebendig und im religiösen Bewusstsein des Volkes

tief verankert. Dank der lebendigen Marienverehrung,
dank der Stellung und Bedeutung als Landesheiligtum der

Eidgenossen hat «das Kloster Einsiedeln die Stürme der
Reformation überdauert», blieb «Einsiedeln ein besonderer

Ort der Gnade und des Trostes» für alle Menschen.91

Literaturnachweis

Apphun, Monogramm
Apphun Horst, Das Monogramm des Meist« E.S. und die Pilgerfahrt

nach Einsiedeln, in: Zeitschrift füi Schweizeiische Archäologie

und Kunstgeschichte 45 (1988), S. 301-314.
Biegget, De invocatione

Biegger Katharina, «De invocatione Beatae Mariae Viiginis»,
Paracelsus und die Maiienvetehiung (Kosmosophie 6), Stuttgart 1990.

Biegget Schwatz, Paracelsus

Biegget Schwatz Kathaiina, Paracelsus übet Matia - Weiblichkeit
und Heiligkeit, in: Nova Acta Paracelsica NF 14 (2000), S. 3-18.

Bihlmeyer, Kitchengeschichte
Bihlmeyet Kail, Kitchengeschichte. Zweitei Teil: Das Mittelalter
neubesotgt von Heimann Tüchle, 13. durchgesehene Auflage,
Padetboin 1952.

Bingisser, Paracelsus

Bingisser Einst-Louis, Paracelsus und das damalige Einsiedeln.
Histoiische, biographische und philosophische Aspekte zu Theo-

phiast Bombast von Hohenheim (1493(?)—1541. Zum 500. Ge-

buitsjahi des grossen Einsiedlets, (Schwyzer Hefte, Bd. 59),
Einsiedeln 1993.

Bitchlet, Gnadenbild
Birchlet Linus, Das Einsiedlei Gnadenbild. Seine äussere und
innere Geschichte, in: Einsidlensia. Gnadenbild, Restautieiung
dei Stiftskirche, ältere Klosteibauten (Veröffentlichungen des

Instituts füi Denkmalpflege an dei Eidgenössischen Technischen
Hochschule Züiich, 13.2), Züiich 1984, S. 9-28.

Bock, Einsiedeln
Bock Hanna, Einsiedeln. Das Klostet und seine Geschichte. Mit
einem Beitrag von Geoig Holzhen, Zürich-München 1989.

Büchi, Bonstetten
Büchi Albert (Hrsg.), Albiecht von Bonstetten. Briefe und
ausgewählte Schtiften (Quellen zui Schweizet Geschichte 13), Basel

1893, S. 171-216.

0 Es sei verwiesen auf die eingehende Schilderung der religiösen Zustände

am Voiabend der Reformation bei: Lortz, Reformation, S. 69-138.

91 Tschudi, Klostet, S. 18.

302



Bugmann, Engelweihbulle
Bugmann Kuno, Die Einsiedler Engelweihbulle und die Reichen-
au-Renaissance im 12. Jahrhundert, in: Freiburger Diözesanarchiv
95(1975), S. 135-148.

Dünninger, Ablassbilder

Dünninger Hans, Ablassbilder. Zur Klärung der Begriffe
«Gnadenbild» und «Gnadenstätte», in: Jahibuch füi Volkskunde,
Wüizbuig-Innsbtuck-Fiibourg 1985, S. 50-91.

Dünninger, Gnad und Ablass

Dünninger Hans, Gnad und Ablass - Glück und Segen. Das
Verhüllen und Enthüllen heiliget Bildet, in: Jahibuch füi Volkskunde,
NF 10(1987), S. 135-150.

Dünninget, Hostiensepulcten
Dünninget Hans, Zui Ftage dei Hostiensepulcten und Reliquien-
tekondietungen in Bildwetken, in: Jahibuch füi Volkskunde,
NF 9 (1986), S. 72-84.

Favteau-Lilie, Civis petegtinus
Favteau-Lilie Marie-Luise, Civis petegtinus. Soziale und rechtliche
Aspekte dei bütgerlichen Wallfahrt im späten Mittelalter, in:
Archiv für Kulturgeschichte 76 (1994), S. 321-350.

Franz, Bauernkrieg
Franz Günther, Der deutsche Bauetnktieg, 7. Auflage, Darmstadt
1965.

Ganz-Blättlet, Andacht und Abenteuer
Ganz-Blättlei Ursula, Andacht und Abenteuer. Belichte europäische!

Jetusalem- und Santiago-Pilgei (1320-1520), (Jakobus
Studien Bd. 4), Tübingen 1990.

Göttlei, Jakobus und die Stadt
Göttlei Werner, Jakobus und die Stadt. Luzetn am Weg nach
Santiago de Compostela, (Luzerner Histoiische Veröffentlichungen,
Bd. 35), Basel 2001.

Handwöitetbuch
Handwöttetbuch des deutschen Abelglaubens. Herausgegeben
untei besondeiei Mitwiikung von E. Hoffmann-Kiyei von Hanns
Bächtold-Stäubli, Bd. IV, Berlin und Leipzig 1931/1932.

Henggeler, Eidgenossen
Henggelet Rudolf, Die Eidgenossen und U. L. Frau von Einsiedeln,

in: Benzigei's Einsiedlet Kalender, Jg. 98 (1938), S. 15-23.
Henggeler, Professbuch

Henggelet Rudolf, Professbuch der fütstlichen Benediktineiabtei
Unseret Lieben Frau von Einsiedeln. Festgabe zum tausendjährigen

Bestand des Klosters (Monasticon-Benedictinum Helvetiae,
Bd. III), Einsiedeln 1933.

Henggelet, Reliquien
Henggelei Rudolf, Die Reliquien dei Stiftskirche Einsiedeln,
Einsiedeln 1927.

Hetbets / Plötz, Nach Santiago
Heibets Klaus / Plötz Robeit, Nach Santiago zogen sie. Berichte
von Pilgerfahrten ans «Ende dei Welt» (dtv 4718), München
1996.

Hochenegg, Zeiktatzte Matientalei
Hochenegg Hans, Zu den «zetktatzten Maiientalein» und dem
«heiligen Staub», in: Östeiteichische Zeitschrift füt Volkskunde,
Neue Serie Bd. 24 (Gesamtseiie Bd. 73), Wien 1970, S. 149-151.

Holzheit, Einsiedeln
Holzhett Geotg, Einsiedeln. Klostet und Kirche Unserer Lieben
Frau von Einsiedeln. Von der Karolingerzeit bis zur Gegenwart
(Giosset Kunstfühiei 141), München und Züiich 1987.

Kiötzl, Pilget
Krötzl Christian, Pilgei, Mirakel und Alltag. Formen des Verhaltens

im skandinavischen Mittelaltei (Studia Histotica 46), Helsinki

1994.

Künig von Vach, Pilgetfühiei
Künig von Vach Heimann, Pilgetfühiei nach Santiago (1495), hg.

von Ludwig Hengstmann (Originaltext und Nachschtift in heutiger

Schreibweise), 2. Auflage, Solingen 1998.

Lortz, Reformation
Lortz Joseph, Geschichte det Kiiche in ideengeschichtlichet
Betrachtung. Bd. I: Altertum und Neuzeit, Münstet/W 1962.

Lustenberger, Älteste Kopie
Lustenbeiget Othmai, Älteste (bis heute bekannte) Kopie des

Einsiedlet Gnadenbildes, in: Mitteilungen des Histotischen Vereins
des Kantons Schwyz 77 (1985), S. 15-30.

Lustenberger, Bild und Abbild
Lustenbergei Othmai, Bild und Abbild. Einsiedlet Pilgetzeichen -
Einsiedlet (Gnaden-) Kapellen - Einsiedlet Gnadenbildei. Ein
Fotschungsbericht, in: Lang Odo (Hrsg.), Sankt Meginrat.
Festschrift zui zwölften Zentenatfeier seiner Geburt, St. Ottilien
2000, S. 257-295.

Lustenberger, Einsiedeln und «die walfart»

Lustenbeiget Othmar, Einsiedeln und «die walfatt und stiaß zu

sant Jacob» des Heimann Künig von Vach, in: Mitteilungen des

Historischen Vereins des Kantons Schwyz 91 (1999), S. 49-66.
Lustenbeiget, Wallfahrtsort

Ein Wallfahrtsort im Wandel. Gedanken zui Entwicklung det
Einsiedlet Wallfahrt in den letzten dreissig Jahren, in: Löhret
Magnus / Steinet Matkus (Hisg.), Lebendiges Klostei. Festschrift
für Abt Georg Holzherr zum 70. Geburtstag, Freiburg (Schweiz)

1997, S. 399-428.
Marchai, Bildetstutm

Marchai Guy P., Bildetstutm im Mittelaltet, in: Historisches
Jahrbuch 113 (1993), S. 255-282.

Marchai, «Metz zuo Neisidlen»
Marchai Guy P., Die «Metz zuo Neisidlen»: Mafien im politischen
Kampf, in: Opitz Claudia / Röckelein Hedwig / Signori Gabtiela /
Marchai Guy P. (Hisg.), Malia in dei Welt. Maiienvetehtung im
Kontext dei Sozialgeschichte 10.-18. Jahrhundert, Zürich 1993,
S. 309-321.

Meistet E.S., Ausstellungskatalog
Meist« E.S., ein obenheinischei Kupferstechei dei Spätgotik.
Ausstellungskatalog: Staatliche Graphische Sammlung München
(lO.Dezembei 1986-15. Febiuai 1987), Kupfeistichkabinett
Staatliche Museen Beilin (11. April—14. Juni 1987), München
1986.

Mullet, Geroldseck
Mühet Johann Baptist, Diebold von Getoldseck, Pfleget des

Gotteshauses Einsiedeln. Ein Bild aus dei Zeit dei schweizeiischen

Glaubensspaltung. Hg. nach des Veifassets Tod von Odilo Ring-

303



holz, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz 7 (1890), S. 2-101.

Ochsenbein, Das Grosse Gebet
Ochsenbein Peter, Das Gtosse Gebet dei Eidgenossen. Übetliefe-

rung - Text - Fotm und Gehalt, Bein 1989.
Ochsner, Klostet und Religion

Ochsner Elisabeth, Klostet und Religion, in: Küchlei Meinrad /
Ochsnet Elisabeth / Doeifel Christine / Gottesmann Jean / Kälin
Walter / Staub Matkus / Bingissei Albeit, Einsiedeln zui Zeit von
Paracelsus (Schriften des Kultuiveieins Chärnehus Einsiedeln 19),
Einsiedeln 1993, S. 5-10.

Ohlei, Pilgerstab
Ohler Norbert, Pilgeistab und Jakobsmuschel. Wallfahrt in
Mittelalter und Neuzeit, Düsseldotf und Züiich 2000.

Ohler, Zur Seligkeit
Ohler Norbert, Zui Seligkeit und zum Tiost meinet Seele.
Lübeck« unterwegs zu mittelalterlichen Wallfahrtsstätten, in:
Zeitschrift des Vereins füi Lübeckische Geschichte und Altertumskunde

63 (1963), S. 83-106.
Paracelsus, Psalmenkommentar

Theophrast von Hohenheim, gen. Paracelsus, Sämtliche Wetke,
herausgegeben von Kurt Goldammet, 2. Abt., Bd. 6, Wiesbaden
1959.

Radegg, Capella Heremitana
Radegg Rudolfvon, Capella Heremitana, beaibeitet und übeisetzt

von Paul J. Blandii (Quellenweik zui Entstehung dei Schweizerischen

Eidgenossenschaft, Abt. III, 4), Aarau 1975.
Raff, Pilgerzeichen

RaffTh., Pilgerzeichen, in: Matienlexikon 5 (1993), S. 229
Ringholz, Brand

Ringholz Odilo, Dei Bland der heiligen Kapelle und der Stiftskirche

zu Einsiedeln im Jahre 1465 und die Engelweihe im Jahre
1466, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz 7 (1890), S. 159-162.

Ringholz, Das «Grosse Gebet»

Ringholz Odilo, Das «Grosse Gebet», in: Zeitschrift für
Schweizergeschichte 11 (1917), S. 126-130.

Ringholz, Geschichte

Ringholz Odilo, Geschichte des Fürstlichen Benediktinerstiftes
U. L. Frau von Einsiedeln, seiner Wallfahrt, Propsteien, Pfarreien
und übrigen Besitzungen. Mit besondeiei Betücksichtigung dei

Kultui-, Rechts- und Wirtschaftsgeschichte. 1. Vom heiligen
Meinrad bis zum Jahre 1526, Einsiedeln 1904.

Ringholz, Wallfahttsgeschichte
Ringholz Odilo, Wallfahttsgeschichte Unseret Lieben Frau von
Einsiedeln. Ein Beitrag zur Culturgeschichte, Freiburg i. Br. 1896.

Ruprecht, Chroniken
Ruprecht Ph. (Hisg.), Die Chroniken der Stadt Konstanz,
Konstanz 1891.

Salzgebei, Gnadenbild
Salzgeber Joachim, Die Geschichte des gotischen Einsiedlet
Gnadenbildes, in: Lang Odo (Hisg.), Sankt Megintat. Festschrift zur
zwölften Zentenarfeier seiner Geburt, St. Ottilien 2000, S. 191-
200.

Schmidt, Kupfetstiche
Schmidt Petei, Die Kupfeistiche des Meisteis E.S. zui Wallfahrt
nach Einsiedeln. Einige Übeilegungen zum Publikum, Programm
und Kontext, in: Fussel Stephan / Hübner Gert / Knape Joachim
(Hisg.), Aitibus. Kulturwissenschaft und deutsche Philologie des

Mittelaltets und dei frühen Neuzeit. Festschrift für Dietet Wuttke
zum 65. Geburtstag, Wiesbaden 1994, S. 293-318.

Siebet, Adelsklostet
Sieber Christian, Adelsklostet, Wallfahrtsort, Gerichtshof,
Landesheiligtum - Einsiedeln und die Alte Eidgenossenschaft, in: Mitteilungen

des Histotischen Vereins des Kantons Schwyz 88 (1990),
S. 41-51.

Tschudi, Klostet Einsiedeln
Tschudi Raimund, Das Klostet Einsiedeln untei den Äbten Ludwig

II. Blarer und Joachim Eichhorn 1526-1569, Einsiedeln 1949.

Zeitgenössische Denkschrift
Eine zeitgenössische Denkschtift übet die Zustände in Einsiedeln
beim Beginn der schweizerischen Glaubensspaltung, herausgegeben

von Odilo Ringholz, in: Zeitschrift füi Schweizerische

Kitchengeschichte 13 (1919), S. 129-145.
Zuppke, Vottefoimatoiische Kitchengeschichte

Zuppke P. (Hisg.), Die votreformatorische Kirchengeschichte dei
Niedetlande nach W. Moll. II. Periode, Leipzig 1895.

Zwingli, Marienpredigt
Zwingli Ulrich, Marienpredigt, in: Zwingli Ulrich, Hauptschtif-
ten, I. Teil: Zwingli, dei Prediget, Beatb. Oscar Farner, Zürich
1940, S. 121-164.

304


	Einsiedler Marienverehrung am Vorabend der Reformation

