
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 90 (1998)

Artikel: Herrschaft im Alltag : das Alte Land Schwyz zur Zeit der Helvetik

Autor: Gerig, Anita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herrschaft im Alltag: Das Alte Land Schwyz zur Zeit der Helvetik

Anita Gerig

Inhaltsverzeichnis

Vorwort

1.

1.1

1.2

2.1

2.1.1
2.1.2
2.2
2.2.1
2.2.2
2.3
2.3.1
2.3.2
2.4
2.4.1
2.4.2
2.4.3
2.4.4
2.4.5
2.5

3.
3.1

3.1.1
3.1.2
3.1.3
3.2

3.3
3.3.1
3.4

4.
4.1

Seite

96

96
98
98

Einleitung
Forschungsstand
Quellenübersicht

Vorbedingungen: Das Alte Land Schwyz
im Ancien Régime
Die Alte Eidgenossenschaft
Politik der Gesamteidgenossenschaft
Die Landsgemeinde
Die politische Elite
Militärunternehmertum
Untergang des Militärunternehmertums
Die Beisassen
Rechtsverhältnisse und Abschliessungstendenz 107
Politische und gesellschaftliche Stellung
Aufklärung in der Innerschweiz
Bildung und Wohlfahrt
Kirche und Klerus
Gesellschaften und Sozietäten
Die Helvetische Concordiagesellschaft
Der vaterländische Gedanke

Zusammenfassung Kapitel zwei

100
100
101
101
104
104
106
107

Umbruch
Die Ereignisse im Alten Land Schwyz
Die Gleichstellung der Beisassen

Die Landschaften
Neuer Status - Alte Loyalität
Einschränkungen des Einflussbereiches
der Kirche
Die Helvetische Republik
Grundzüge der Helvetischen Verfassung
Zusammenfassung Kapitel drei

Weltliche Herrschaft
Bürokratisierung der neuen Republik

108
109
111

112
113
114
114
115

116
117
117
119
119

121

122
122
124

124
125

4.2 Die Helvetische Zentralverwaltung
4.2.1 Die politische Elite
4.3 Die Helvetische Kantonsverwaltung
4.3.1 Die Regierungsstatthalter
4.3.2 Die Distriktstatthalter
4.4 Die Helvetische Gemeindeverwaltung
4.4.1 Die Agenten
4.4.2 Agentenschicksale
4.4.3 Die Munizipalisten
4.5 Veränderte Alltagsstrukturen
4.6 Zusammenfassung Kapitel vier

5. Symbolische Herrschaft
5.1 Kirche
5.1.1 Schicksal der Klöster
5.1.2 Armenwesen
5.1.3 Die Armenpflege der Klöster
5.1.4 Prozessionen und Wallfahrten
5.1.5 Wunderliches und Kurioses
5.2 Sitte und Moral
5.3 Symbole der Helvetik
5.3.1 Der Freiheitsbaum
5.3.2 Nationale Identität
5.3.3 Alte Mythen - neue Symbolik
5.3.4 Fahnen und Banner
5.4 Zusammenfassung Kapitel fünf

6. Schlussbetrachtungen
6.1 Fazit und Ausblick

Anhang

Chronisten

Quellen
1. Ungedruckte Quellen
2. Gedruckte Quellen

Bibliographie

127
127
129
129
131

132
132
134
136
137
138

139
141

142
143
144
146
147
149
152
153
154
155
156
158

159
162

163

163

164
164
165

165

95



Vorbemerkung
Anita Gerigs Lizentiatsarbeit «Herrschaft im Alltag: Das
Alte Land Schwyz zur Zeit der Helvetik» wurde 1996 an
der Universität Zürich angenommen. Die Redaktion
veröffentlicht diese Arbeit gerne in den «Mitteilungen». Sie

passt in das seit mehreren Jahren verfolgte Konzept, Arbeiten

über die Helvetik zu publizieren. Die Arbeit befasst
sich mit dem Alten Land. Aus dieser Region, die von der
französischen Besetzung ab Herbst 1798 und den Kämpfen

des Jahres 1799 hart mitgenommen wurde, fehlten bis

jetzt im Rahmen der Beiträge in den «Mitteilungen» grössere

Darstellungen. Interessant ist diese Lizentiatsarbeit
insbesondere, weil sie nicht nur auf den Alltag - von den

Schwierigkeiten der Agenten über die wichtige Rolle des

Klerus bis zum Kampf um die Symbole -, sondern auch
auf die Vorgeschichte eingeht. Insbesondere die beinahe
fehlende Aufklärung und die wirtschaftliche Situation -
die Wirtschaft im Kanton Schwyz verharrte weitgehend in
den traditionellen Bahnen der Viehwirtschaft und des

Militärunternehmertums, der Weg der Protoindustrialisie-

rung wurde nur in Ansätzen (Seidenverarbeitung in
Gersau) beschritten - helfen, den heftigen Zusammenprall
zwischen den Ideen der Französischen und Helvetischen
Revolution sowie der Mentalität der Schwyzer Bevölkerung

zu verstehen. Die Redaktion

Vorwort

Die Helvetik hat einen besonderen Stellenwert im kollektiven

Gedächtnis der Schweiz. Sie stachelt hin und wieder
zu kontroversen Diskursen an, wird in der Regel aber aus
der historischen Debatte ausgeschlossen. In der Historiographie

insgesamt fristet sie ein stiefmütterliches Dasein.
Bis heute haftet der Helvetik ein negativ konnotierter
Mythos an, der wie kaum ein anderer das Geschichtsbe-
wusstsein der Schweizerinnen und Schweizer geprägt hat.
Die Helvetik geistert als «Franzosenzeit», als «Franzoseninvasion»

oder als «Untergang der Alten Eidgenossenschaft»
durch die Geschichtsbücher. Wie Nikiaus Meienberg zwar
zynisch, aber treffend bemerkte, wird nirgends über «die
Ankunft der bürgerlichen Freiheiten», vom «Beginn der
demokratischen Praxis» oder gar von «der Einführung der
Menschenrechte» geschrieben.' Die überkommenen
Darstellungen der Helvetik sind denn auch eher ablehnend
oder zumindest ambivalent, wobei die Negativbeurteilungen

meistens überwiegen.

Ein noch unausgewogeneres Bild über die Zeit der
Helvetischen Revolution und die Helvetik wird einem in den

Darstellungen über den Kanton Schwyz vermittelt. In der
älteren Geschichtsschreibung wird die Helvetik, weil von
den Franzosen aufgezwungen, durchwegs schlecht beurteilt,

und neuere Arbeiten liegen nur wenige vor.2 Schliesslich

zeigt der Beschluss des Nationalrates, im Jahre 1998
auf Bundesebene keine Gedenkfeierlichkeiten zur Erinnerung

an die Helvetische Revolution zu veranstalten, dass

der Diskurs über die Helvetik auch 200 Jahre später immer
noch politisch dominiert ist. Es scheint, dass sich nicht nur
die Historikerinnen und Historiker, sondern auch Politikerinnen

und Politiker an das Motto hielten, lieber nichts zu

sagen als etwas Falsches.

Als «ausgewanderte» Schwyzerin hat es mich gereizt,
mir ein - so hoffe ich - objektiveres und facettenreicheres
Bild über die Helvetik im Kanton Schwyz zu verschaffen.

1. Einleitung

«Wenn man die Schaffung der modernen Schweiz nicht auf
ein bestimmtes Ereignis reduziert, sondern als Prozess

interpretiert, kann man die gesamte Periode von 1798 bis 1848 als

Inkubationszeit bezeichnen. Damit rückt die 1798 gegründete
Helvetische Republik in den Blickpunkt.»3
Die mehr als fünfzig Jahre dauernde Umwälzung der

Alten Eidgenossenschaft zu einem politischen System mit
bürgerlich-demokratischer Ordnung hat zweifellos mit der
Helvetischen Revolution ihren Anfang genommen. Mit
der Revolution wurden die alten gesellschaftlichen Verhältnisse

und Institutionen in der gesamten Alten Eidgenossenschaft

in Frage gestellt. Die Reaktionen der Kantone
auf den Umbruch waren unterschiedlich: Obwohl nicht
konsequent nach Konfession aufgegliedert werden kann,
zeigt sich, dass die reformierten Kantone eher befürwortend,

die katholischen eher abweisend reagierten. Eine
Sonderstellung unter den katholischen Gebieten nahmen
aber zweifellos die Urkantone ein, die geprägt durch ihren
kulturellen und politischen Hintergrund nicht gewillt
waren, sich der neuen Ordnung zu fügen.

1

Meienberg, S. 121.

: Vgl. Forschungsstand, Kap. 1.1.

3 Uts Altermatt, Weltwoche, 23, 8. Juni 1995.

96



Im Mittelpunkt meiner Arbeit steht das Alte Land
Schwyz, das durch seine katholische und altdemokratische

Ausrichtung auf die Neuerungen nicht vorbereitet war. Ich
habe mir die Frage gestellt, wie Schwyz auf die Umwälzungen

und den Übergang zur Helvetischen Republik reagiert
hat und welche Gründe oder möglichen Erklärungen für die
ablehnende Haltung geltend gemacht werden können. Die
Antworten zu dieser Frage suchte ich auf verschiedenen
Ebenen der Herrschaft, welche ich vor dem Hintergrund des

Alltags untersucht habe. Es sei gleich vorweg genommen,
dass meine Annäherung an den Alltag auf indirekte Weise

geschieht. Ich bezeichne mit diesem Begriff nur sehr am
Rande die Arbeits- und Lebenswirklichkeit der Bevölkerung;
im Zentrum der Begrifflichkeit stehen die kulturelle Praxis,
die Religion, die Mythen und Rituale, welche das Leben der

Bevölkerung bestimmten. Gleichermassen bezieht sich der

Begriff auf den Umgang der Helvetischen Regierung mit den

Schwyzerinnen und Schwyzern und die Auswirkungen der

neuen Herrschaft auf deren Alltag.
Unter den verschiedenen Ebenen der Herrschaft verstehe

ich die weltliche und symbolische Herrschaft, von denen

jede für sich diverse Blickwinkel zulässt. Mit weltlicher
Herrschaft beschreibe ich im Sinn von Max Weber die
«Bürokratische Herrschaft», welche hauptsächlich über die

Besetzung bestimmter Ämter erreicht werden kann. Der
Einflussbereich der Beamten umfasst im idealen Fall die zu
Beherrschenden, im schlechten Fall richtet er sich gegen die
Beamten selbst und zerstört ihre persönlichen Lebensstrukturen.

Die symbolische Herrschaft ist auf Mythen und
Riten aufgebaut und bestimmt dadurch das Handeln und
Denken der Menschen. Von der Bevölkerung selbst nicht
bewusst wahrgenommen, beeinflusst symbolische
Herrschaft den Alltag auf subtile Weise. Sowohl die Machthaber
wie die Opposition hatten immer wieder versucht, diese

gezielt für ihre politischen Programme einzusetzen.
Den zeitlichen Schwerpunkt meiner Untersuchung habe

ich auf den Beginn der Flelvetik in den Jahren 1798 und
1799 gesetzt. Nachdem Schwyz kapituliert und die neue
Verfassung angenommen hatte, verlief das erste Jahr der
Helvetischen Republik relativ ruhig. Die neu gewählte
Regierung und die Bevölkerung waren mit den inneren
Umstrukturierungen beschäftigt. Mit dem Ausbruch des

zweiten Koalitionskrieges im März 1799 wurde die
Schweiz zum Kriegsschauplatz der europäischen Mächte.

Bohnenblust, S. 373.

Die Monarchien Österreich, Grossbritannien und Russland

hatten sich gegen Frankreich verbündet. Im März
1799 drangen französische Truppen über den Oberrhein in
Süddeutschland ein. Von den Österreichern geschlagen,

mussten sie Deutschland wieder räumen. Diese Nachricht
nahm die Bevölkerung von Schwyz zum Anlass, sich

erneut gegen die französischen Truppen und den französischen

Einheitsstaat zu erheben. Die Aufstände wurden von
den französischen Soldaten mit aller Härte niedergeschlagen

und weitere Unabhängigkeitsbestrebungen
unterdrückt. Im Herbst des gleichen Jahres zog der russische

General Suworow durch das Muotatal. Doch weder den
Russen noch den Österreichern gelang es, die Franzosen zu
besiegen, und letztere behielten die Obermacht in der
Schweiz. Das erste Kriegsjahr bescherte vielen Kantonen

Hunger und Elend. Auch das Alte Land Schwyz hatte

enormen Schaden erlitten; bedingt durch die vielen

einquartierten Soldaten waren alle Vorräte aufgebraucht und
das Land stand kurz vor einer Hungersnot.4 Dieses Kriegsjahr

brachte viele Veränderungen in den Alltag der
Bevölkerung und geriet gleichermassen zur Hauptprobe für die
Helvetische Republik. Als Untersuchungsfeld ist dieser

Zeitabschnitt deshalb besonders interessant.
Die folgenden Jahre bis zum Ende der Helvetik im Jahre

1803 waren schon bald durch parteiinterne Streitigkeiten
und Staatsstreiche geprägt und eignen sich deshalb weniger
für die Untersuchung von Herrschaft im Alltag. Die letzten

Jahre der Helvetik habe ich deshalb nur noch am Rand
berührt.

Ich habe meine Arbeit in sechs Kapitel gegliedert, wobei
das erste Kapitel nebst der vorliegenden Einleitung den
aktuellen Forschungsstand und die Quellenlage beleuchtet.

In Kapitel zwei und drei befasse ich mich mit den
kulturellen, politischen und sozialen Bedingungen vor 1798
und zu Beginn der Helvetik; sie bilden das Fundament, auf
dessen Perspektive die nachfolgenden Kapitel erst
verständlich werden. Das Kapitel zwei beleuchtet anhand von
Sekundärliteratur die Situation in Schwyz vor der Helvetik.

Ich zeige die Herrschaftsstrukturen auf und gehe auf
die Organisation der Gesellschaft im Alten Land Schwyz
ein. Die Schwerpunkte liegen bei der althergebrachten
Landsgemeinde, bei den starren Strukturen der Schwyzer
Gesellschaft, die sich aus Honoratiorenfamilien, gewöhnlichen

Landleuten, Beisassen und Tolerierten zusammensetzte,

und schliesslich bei der Grundlage der Französischen

und Helvetischen Revolution, der Aufklärung und
ihrer Perzeption im Land Schwyz.

97



In Kapitel drei umreisse ich den Übergang vom Ancien
Régime zur Helvetischen Republik. Ich greife dabei die

wichtigsten Veränderungen auf: Die Gleichstellung der
Beisassen, die Einschränkungen des kirchlichen Einflusses
und die Grundzüge der neuen Helvetischen Verfassung.

Der Schwerpunkt meiner Arbeit liegt auf den Kapiteln
vier und fünf, in welchen ich die verschiedenen Formen
der Herrschaft und deren Auswirkungen auf den Alltag
untersuche. Im Gegensatz zu den vorhergehenden Kapiteln

arbeite ich hier nicht vorwiegend mit Darstellungen,
sondern mit Primärquellen. Im vierten Kapitel befasse ich
mich mit weltlicher Herrschaft. Anhand von Max Webers
theoretischen Überlegungen zu «Bürokratie und
Herrschaft» analysiere ich die neu geschaffenen Ämter der
Helvetik und überprüfe, ob die Helvetik im weberschen Sinne
die Bedingungen für einen modernen Staat erfüllte.
Ausserdem interessiert mich, wer die neuen Ämter besetzte,

um auf mögliche Auswirkungen der neuen Verfassung auf
den Alltag sowohl der Beamten selbst als auch auf jenen
der Bevölkerung zu schliessen. In einem Nebenkapitel
versuche ich, anhand von Quellen über Gewerbetreibende
einen Einblick in deren Alltag zu vermitteln.

In Kapitel fünf untersuche ich zwei unterschiedliche
Aspekte von symbolischer Herrschaft: Die symbolische
Herrschaft der Kirche und die konkrete Symbolik der
Helvetischen Republik. Die Herrschaft der Kirche hätte auch
im vierten Kapitel über die weltliche Herrschaft eingegliedert

werden können. Doch weil von der Kirche nebst der
konkreten, weltlichen Herrschaft ebensoviel Symbolik und
symbolische Herrschaft ausgeht, habe ich mich für die
Zuordnung zum Kapitel Symbolische Herrschaft entschieden.
Die Schwerpunkte habe ich beim Armenwesen, bei den
Wallfahrten und dem eng damit verbundenen Aberglauben

der Bevölkerung gelegt. Die Ausführungen bezüglich
Sitte und Moral stehen ebenfalls in Zusammenhang mit
der Kirche, weil sich der Klerus für das sittliche Verhalten
der Gläubigen verantwortlich fühlte.

In meinem Beitrag über die Symbole der Helvetik
untersuche ich die theoretische Bedeutung symbolischer
Herrschaft und welche konkreten Symbole während der
Helvetik verwendet wurden. Der Helvetische Staat
übernahm als neues, abstraktes Gebilde Aufgaben, die bis anhin
an eine Person, eine Personengruppe oder an eine
bestimmte Institution gebunden waren. Unter Berücksichtigung

dieser umwälzenden sozialen Veränderungen hat
mich besonders die herausragende Bedeutung der von der
machthabenden Partei als «richtig» erachteten Symbole

interessiert. Wie können sich die Inhalte von Symbolen
verändern? Was passiert, wenn Regierung und Opposition
die gleichen Symbole verwenden?

Im Kapitel sechs schliesslich fasse ich in den
Schlussbetrachtungen meine Resultate zusammen und halte in
einem Fazit Rückschau auf meine Arbeit und Ausschau auf
das Jahr 1998.

1.1 Forschungsstand

Die Forschung über die Helvetik befindet sich im Umbruch
und ist kantonal sehr unterschiedlich weit fortgeschritten.
Im Hinblick auf 1998 arbeitet in Luzern unter der Leitung
von Guy P. Marchai eine Gruppe Historiker und Historikerinnen

an einer neuen Publikation über die Helvetik in der

Innerschweiz. Abgesehen davon hat sich mit dem Kanton
Schwyz, aus den in der Einleitung erwähnten Gründen, in
letzter Zeit kaum jemand befasst. Es existiert aus dem Jahre

1989 eine Lizentiatsarbeit von Jürg Auf der Maur (Universität

Bern), der damit einen wichtigen Beitrag zur Sozial- und

Wirtschaftsgeschichte des Kantons Schwyz geleistet hat. Das

Hauptgewicht dieser Arbeit liegt aber nicht bei der Helvetik
selbst, sondern bei der Person von Karl Zay. Ebenfalls ein

aktueller Beitrag ist von Paul Wyrsch-Ineichen in den Mitteilungen

des Historischen Vereins des Kantons Schwyz
(MHVS, Bd. 83, 1991) zur 700 Jahresfeier erschienen. Leider

lässt er jegliche sozialgeschichtlichen Aspekte beiseite

und bestätigt nur nochmals das überkommene Negativbild
der Helvetik. Von JosefWiget liegt eine kommentierte

Übersetzung der «Bürgler-Chronik» vor (MHVS Bd. 86, 1994).
Die neuste Publikation ist eine umfassende Bibliographie
mit dem Titel Schwyz während der Helvetik, die Erwin Horat
zusammengestellt hat (MHVS Bd. 87, 1995). Bereits die

Einleitung dazu bestätigt, dass zum Kanton Schwyz keine

neuen Darstellungen erschienen sind.
Dass die Helvetik nicht in Vergessenheit geraten ist, ist

den Veranstaltern des Helvetik-Kolloquiums zu verdanken,
die sich schon Jahre vor dem Jubiläumsdatum mit dem
Thema befasst haben. Die Beiträge erscheinen jeweils in
der Reihe ITINERA, herausgegeben von der Allgemeinen
Geschichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz.

1.2 Quellenübersicht
Die Quellen über die Zeit der Helvetik sind sehr zahlreich
und prinzipiell gut überschaubar, da sie sich nur über die
Dauer von fünf Jahren erstrecken.

98



In gedruckter Form liegt die von Strickler und Rufer
bearbeitete Aktensammlung der Helvetischen Republik
(ASHR) vor. Darin sind hauptsächlich die Gesetze und die
Stellungnahmen des Senats und des Grossen Rates
abgedruckt; es handelt sich also vorwiegend um amtliche Quellen.

In der Aktensammlung sind neben den amtlichen
Vernehmlassungen und Beschlüssen auch Briefe von Agenten
abgedruckt, welche an die Unterstatthalter - oder in
dringenden Fällen direkt an eine höhere Instanz gerichtet worden

waren. Diese Briefe stellen oft eine interessante
Durchmischung von amtlichen Angelegenheiten sowie der
Schilderung privater Not dar.

Die ungedruckten Quellen verteilen sich auf folgende
Archive:
Bundesarchiv in Bern: Sammlung aller amtlichen Akten

aus der Zeit der Helvetik. Dazu existiert ein detailliertes
Verzeichnis über die vorhandenen Quellen.5 Für meine
Studie war das Bundesarchiv weniger von Interesse, weil
ich mich nicht vordergründig mit der zentralen Verwaltung

der Helvetischen Republik befasst habe.
Waldstätterarchiv in Zug: Hier werden hauptsächlich

Akten verwaltet, welche den Kanton Waldstätten
betreffen. Dieses Archiv war aus dem bereits genannten
Grund bezüglich der Quellen aus dem Bundesarchiv für
meine Untersuchung nicht von zentraler Bedeutung.

Staatsarchiv in Schwyz: Der Hauptteil der von mir
berücksichtigten Quellen stammt aus diesem Archiv. Sämtliche

Chroniken und Zeugnisse von Gemeinde-,
Distrikt- und Kantonsangelegenheiten werden hier
aufbewahrt. Die Fülle der Akten und Protokolle ist sehr

gross. Leider fehlt ein systematischer Katalog zu diesen
Quellen. Dieser Umstand verunmöglichte es mir, im
Rahmen einer Lizentiatsarbeit alle Quellen durchzusehen.

Bei den Protokollen habe ich mich auf die ersten
zwei Jahre der Helvetik beschränkt, bei den Akten
musste die Auswahl teilweise zufällig erfolgen.
Die Aktensammlung enthält unzählige Akten, die in
irgend einer Form den Kanton Schwyz betreffen. Nur
ein kleiner Ausschnitt aus der gesamten Aktensammlung

betrifft die Helvetik. Ich habe die «Zivilstand- und

5 Das Zentralarchiv der Helverischen Republik 1798-1803, 2 Bde.
Bern 1990 und 1992.

Ehesachen», die Untersuchungsakten und die «Akten
betreffend Krieg und sonstige Ereignisse in unserem
Kanton, inkl. Merkwürdigkeiten» untersucht. Die
Untersuchungsakten sind besonders interessant und würden

genügend Stoff für eine umfangreiche Forschungsarbeit

hergeben.
Die Archivbücher enthalten die Protokolle der Landsgemeinde,

der Munizipalität und der Centralgemeinds-
verwaltung. Da fast täglich Protokolle aufgenommen
wurden, ist diese Quellengattung alleine nicht zu
bewältigen. Wegen der enormen Zahl dieser Quellen habe

ich mich auf die Jahre 1798 und 1799 beschränkt und
auch hier teilweise eine zufällige Auswahl getroffen. In
den Munizipalitätsprotokollen werden die Probleme
der Gemeinde Schwyz mit Teilen der Bevölkerung, mit
den fremden Soldaten und mit der Zentralregierung auf
einer nüchternen, amtlichen Ebene abgehandelt. So

fehlen die Eintragungen über direkte Klagen der
Einwohnerinnen und Einwohner zwar meistens, aber aus
den Briefen und Beschlüssen der Beamten kann die
Sichtweise der Bevölkerung leicht rekonstruiert und
nachvollzogen werden. Eine ähnliche Quellengattung
stellen die Protokolle der Centralgemeindsverwaltung
dar. Der Unterschied zu den Munizipalitätsprotokollen
besteht einzig darin, dass in diesen Protokollen die

Verwaltung des gesamten Distrikts Schwyz enthalten
ist. Die Landsgemeindeprotokolle existieren nur aus
den ersten Wochen der Helvetik - danach fanden keine

Landsgemeinden mehr statt. Die Landsgemeindeprotokolle
vermitteln einen sehr schönen Eindruck der

Anfangszeit der Helvetik. Besonders an den letzten
Landsgemeinden wurden die Sorgen und Ängste der Schwyzer

Bevölkerung hinsichtlich des bevorstehenden
Regierungswechsels thematisiert.
Die Personalakten geben Aufschluss über die Genealogie
von Schwyzer Geschlechtern. Je nach Bekanntheitsgrad
der Familien und einzelnen Personen sind die Akten
mehr oder weniger umfangreich.
Der Staatskalender, ein gedruckter Schreibkalender, enthält

im Anhang ein Verzeichnis aller Personen, die in
der Schwyzer Regierung tätig waren. Der Kalender war
als Taschenkalender gedacht und enthält eine Agenda
und weitere Informationen über Feiertage, Märkte etc.
Chroniken und Tagebücher sind zahlreich vorhanden
und haben mir als Hauptquellen gedient. Für eine
nähere Beschreibung der Verfasser verweise ich auf den
Anhang.

99



2. Vorbedingungen: Das Alte Land Schwyz
im Ancien Regime

Die soziale und politische Situation im ausgehenden
18. Jahrhundert im Alten Land Schwyz weist erst auf den
zweiten Blick auf die konfliktbeladene Zukunft hin, die
der innerschweizerischen Bevölkerung bevorstand. Ihr
heftiger Widerstand gegen den von Frankreich ausgelösten
Umsturz zu Beginn der Helvetik muss vor dem Hintergrund

der politischen Kultur des 18. Jahrhunderts betrachtet

werden. Um diesen zu ergründen, müssen verschiedene
soziale, ökonomische und geistig-religiöse Umstände
berücksichtigt sowie deren Zusammenhänge erklärt werden.
Ziel dieses zweiten Kapitels ist es, Schwyz im 18. Jahrhundert

möglichst umfassend darzustellen. Dieser
Gesamtüberblick scheint mir wichtig, um das politische und auch

geistige Verhalten der Innerschweizer und Innerschweizerinnen

vor und während der Helvetik nachvollziehen zu
können. Um von der politischen Kultur auf Herrschaftsstrukturen

schliessen zu können, habe ich vier Hauptpfeiler

gesetzt, die ich als massgebend für die Zementierung
der soziopolitischen Verhältnisse im Ancien Régime im
Land Schwyz erachte:

Den Landsgemeindekantonen kommt im Rahmen der
Alten Eidgenossenschaft eine ganz spezielle Bedeutung zu.
Wie in keiner anderen Gegend hat man sich hier auf die
alten Freiheiten des gemeinen Mannes berufen, die in der
Landsgemeinde ihren Ausdruck fanden. Wenn wir uns die
Frage stellen, weshalb die Urkantone an der traditionellen

- aber von der Dominanz der Elite unterwanderten -
Landsgemeinde festgehalten haben, so müssen wir dem
Mythos und der Organisation der Landsgemeinde auf den
Grund gehen. (Kap. 2.1)

Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts konzentrierte sich
die Macht fest in den Händen von einzelnen führenden
Familien, die sich vorwiegend aus dem Militärunternehmertum

rekrutierten. Die politisch massgebenden sowie
ökonomisch und sozial einflussreichen Personen waren
weitgehend einer einzigen gesellschaftlichen Schicht
zuzuordnen. Diese Machtkonzentration hatte für den gemeinen

Landmann nicht nur Nachteile. So konnte er vom
Militärunternehmertum direkt oder indirekt auch profitieren.

Die Verankerung der Magistratenfamilien in den alten
Traditionen und Sitten verunmöglichte ihnen den Einstieg
in die aufkommende Industrialisierung und liess sie am
untergehenden und wenig gewinnträchtigen Militärunternehmertum

festhalten. (Kap. 2.2)

Die Gesellschaft in der Innerschweiz war nicht homogen.

Neben den Tolerierten, die ganz rechtlos waren, gab es

die Klasse der Beisassen.6 Sie waren hauptsächlich
Handwerker und unterlagen rechtlich einer ganzen Reihe von
Einschränkungen. Mit der Helvetischen Revolution veränderte

sich der Status der Beisassen, und sie wurden endlich
den Landleuten gleichgestellt. (Kap. 2.3)

Die Aufklärung, der prägende politische Begriff des

18. Jahrhunderts, drang nur allmählich und an die
Umstände angepasst in die Innerschweiz vor. Um die abwartende

geistige Haltung der Schwyzerinnen und Schwyzer
zu verstehen, ist es sehr wichtig, sich mit der Rezeption
und der Auswirkung der Aufklärung in der Innerschweiz
auseinanderzusetzen. Denn auch die Kirche, die in den
katholischen Gebieten in allen Lebensbereichen eine grosse

Rolle spielte, war von den Strömungen der Aufklärung
betroffen. Schliesslich war es ein Verdienst der Aufklärung,
dass in Frankreich eine Revolution stattfand und die

Umwälzung 1798 auf die Schweiz übergriff. (Kap. 2.4)

2.1 Die Alte Eidgenossenschaft

Schwyz stand mit seinen Problemen im Ancien Régime
nicht alleine da. In der gesamten Eidgenossenschaft ist ein
Strukturwandel zu beobachten, der durch politische,
wirtschaftliche und soziale Veränderungen bedingt war. Braun7

spricht von einer Konfliktkultur, die sich im Formenreichtum

des Regierens und des Regiertwerdens spiegelte. Viele
Aspekte aus Politik, Kirche und Wirtschaft brachten dieses

Konfliktpotential zum Ausdruck. In der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts kam es in vielen Regionen zu sozioöko-
nomischen Spannungen, die in Aufständen und Revolten
sowohl in der Stadt als auch auf dem Land sichtbar wurden.

Das Spannungspotential entstand gemäss Braun
durch das gruppenspezifische und individuelle Erleben
und Bewältigen blockierter Partizipations-, Aufstiegs- und
letztlich Lebenschancen.8 Diese Entwicklung und die

Veränderungen in den städtischen Gebieten müssen getrennt

6 Im Gegensarz zu städtischen Gemeinden gab es in den Gebieten mit
Landsgemeinde keine Burger. Während sich die Rechte der Stadtbewohner

(Burgerrechte) ziemlich einheitlich entwickelten, gestalteten
sich die Gemeindeverhältnisse und die politische Teilhabe in den

Landgemeinden sehr verschieden. (Vgl. Styger, S. 1).

Braun, besonders Kapitel VI, S. 256-313.

8 Braun, S. 257.

100



von denen in den Landsgemeindekantonen betrachtet werden.

Die Entwicklung des öffentlichen Raisonnements als

konstituierende Basis für inszenierte und spontane
Unmutsbekundungen verlief in städtischen Gebieten anders
als in ländlichen. Ob aber in der Stadt oder auf dem Land

- überall im ausgehenden 18. Jahrhundert war die Zeit
überreif für Veränderungen.

2.1.1 Politik der Gesamteidgenossenschaft
In der Alten Eidgenossenschaft, die aus den dreizehn
Orten9 und deren zugewandten Orten10 bestand, war die

Tagsatzung das einzige Forum, in welchem die Interessen
der einzelnen Orte debattiert wurden. Weil nie etwas
schriftlich festgesetzt worden war, funktionierte die
Tagsatzung rein gewohnheitsmässig.11 Von jedem der
dreizehn Orte wurden zwei Gesandte an die Tagsatzung
geschickt, von den zugewandten Orten einer. Sie sassen nach
einer streng eingehaltenen Reihenfolge in einem Viereck.
Hinter allen Gesandten standen ihre Weibel, gekleidet in
den Landesfarben. Die Gesandten konnten nicht autonom
sprechen und abstimmen, sondern nur nach den schriftlich
mitgegebenen Instruktionen. Kam etwas zur Sprache,
worüber sie nicht instruiert worden waren, wurde das

Geschäft auf die nächste Tagsatzung verlegt, weil die
Gesandten zuerst Anweisungen vom Rat einholen mussten.

Die Tagsatzungsbeschlüsse waren nicht bindend,
unabhängig davon ob sie ein- oder mehrstimmig gefasst wurden.

Die Durchführung blieb dem Willen der einzelnen
Orte überlassen. Bei jedem Traktandum fand eine Umfrage
statt. Kam es bei der nachfolgenden Abstimmung zu einer
Stimmengleichheit, fiel dem Landvogt der Stichentscheid
zu. Anfänglich versammelte sich die Tagsatzung immer in
Baden. Nach dem zweiten Villmergerkrieg (1712) wollten
die katholischen Orte aber nicht mehr im ganz an Bern
und Zürich verlorenen Baden tagen und erreichten die

Verlegung nach Frauenfeld. Neben der traditionellen Juli-

Souveräne Kantone: ZH, BE (heute Kantone Bern, Aargau, Waadr),
LU, UR, SZ, UW, GL, ZG, FR, SO, BA (Basel, ohne Halbkantone),
SH, AP (Appenzell, seit 1597 zwei Halbkantone).

10 Mit den Kantonen verbündet: Abtei St. Gallen, Stadt St. Gallen, Stadt
Biel, Stadt Mühlhausen, Stadt Rottweil, Fürstentum Neuenburg,
Bistum Basel, Stadt Genf.

11 Die nachfolgenden Ausführungen beziehen sich auf Peyer, Hans
Conrad. Verfassungsgeschichte der alten Schweiz.

12 Nach Peyer, Verfassungsgeschichre, S. 107.

Tagsatzung fanden hauptsächlich wegen konfessionellen

Streitigkeiten Sondertagsatzungen im katholischen Luzern
und im protestantischen Aarau statt. Mit dem Abflauen
der konfessionellen Gegensätze hatte die ordentliche Juli-
Tagsatzung gegenüber der Sondertagsatzung wieder an

Bedeutung zugenommen. Trotz der lockeren Führung der

Tagsatzung nahmen die zu erledigenden Geschäfte laufend

zu. Zu den alten Geschäftsbereichen, wie der gemeinsamen
Aussenpolitik und der Schlichtung innereidgenössischer

Angelegenheiten, kamen Fragen des Söldnerwesens und in
zunehmendem Masse auch wirtschaftliche Angelegenheiten

hinzu.
Die Tagsatzung funktionierte aber nur so lange, wie den

Antagonismen der einzelnen Orte durch gemeinsame
Interessen Einhalt geboten werden konnte. Sobald wegen
unterschiedlicher sozialer, politischer oder ökonomischer

Voraussetzungen und Ideale ein Kompromiss hätte
gemacht werden müssen, versagte die Tagsatzung. Um diese

politische Pattsituation zu ändern, hätten die einzelnen

Orte ihre eigene Souveränität zugunsten des Bundes
einschränken müssen. Dies widersprach aber dem System
bzw. dem alten Grundsatz, dass die «Freiheit» nicht
eingeschränkt werden dürfe, selbst wenn dies den Bund
politisch blockierte. Das Schwergewicht der Auseinandersetzungen

verlegte sich so von aussen nach innen. Das heisst,
dass nicht mehr die Streitigkeiten mit anderen Mächten im
Zentrum standen, sondern der Gegensatz zwischen dem
straffer werdenden Obrigkeitsstaat und den einzelnen, an
ihren Sonderrechten festhaltenden Kantonen. Zusätzlich
wurde die Kluft zwischen den direkt-demokratischen,
katholischen Landsgemeindekantonen und den städtischen,
reformierten Gebieten immer tiefer. Der Zürcher Johannes
Escher schrieb 1778 nach dem Besuch der Landsgemeinde
in Glarus: «Ich wusste nichts, was mich bewegen könnte, die

ersten Ratsstellen eines solchen Staates zu bekleiden. »n
Die letzte Tagsatzung fand am 27. Dezember 1797 in

Aarau statt. Sie dauerte bis zum 31. Januar 1798 und war
geprägt von Unentschlossenheit und Verwirrung. Die
französischen Truppen waren bereits in der Waadt stürmisch

begrüsst worden, und Basel hatte sich während der Tagsatzung

Frankreich angeschlossen. Es war zu spät, um selbst

eine Verfassungsrevision zu lancieren.

2.1.2 Die Landsgemeinde
Die Gründe, weshalb sich überhaupt im Spätmittelalter in
der Schweiz demokratische Formen herausgebildet hatten,
sind vielfältig. Sie sind im Niedergang des feudalen Adels,

101



dem Fehlen einer Zentralmacht, der Existenz souveräner
Stadt- und Landkantone ohne Dominanz eines einzelnen
Ortes oder in der Angst vor periodischen Volksaufständen
bei einer Alleinherrschaft zu suchen.13 Die demokratische
Landsgemeinde stellt nun gewissermassen die Urform der
Demokratie dar und gehört zum Inventar der
Staatsmythen der schweizerischen Eidgenossenschaft.14 Bereits
die Diskussion über den Ursprung der Landsgemeinde
deutet darauf hin, dass diese nie losgelöst von ihrem
symbolischen und mythischen Wert beurteilt werden kann.
Die ältere Geschichtsschreibung glaubt, die Landsgemeinde

auf germanischen Ursprung zurückführen zu können
und spielt somit auf die sagenhafte «germanische Urfrei-
heit» an: «In ihr (der Landsgemeinde) lebte die alte germanische

Volksgemeinde wieder auf welche nach Tacitus ebenfalls
über alle wichtigern Angelegenheiten des noch unentwickelten
Staates entschieden, während des Mittelalters aber nur
kümmerlich, mit sehr verminderter Bedeutung in den gau- und
landgräflichen Berichten sich fortgepflanzt hatter

Altere Historiker haben das auf personenrechtlicher
Bindung beruhende «Genossenschaftsrecht» der Germanen

dem römischen Recht gegenübergestellt. Römische
Berichte über germanische Gerichts- und Genossenschaftsversammlungen

dienten als Beweise. Es wurde entweder
die Hypothese vertreten, dass die versammlungsdemokratischen

Formen der Germanen überdauert hätten oder dass

die germanische Tradition in den Alpentälern reliktartig
erhalten geblieben und im 13. und 14. Jahrhundert unter
besonderen makropolitischen Umständen wieder aufgelebt
sei.1 Als weiterer Beweis für den germanischen Ursprung
diente der Zeitpunkt der Landsgemeinde, welche traditionell

im Mai stattfand. Auch die germanische Volks- und
Gerichtsversammlung, der Thing, fand im Frühling statt.
Doch ist dieser Zeitpunkt wohl eher durch den Arbeitsablauf

der Bauern (die später auf die Alp ziehen), denn
durch eine übernommene germanische Tradition gegeben.
Als zweiter Beweis gilt oft der Umstand, dass die Versammlungen

unter freiem Himmel tagten, was auch bei den
germanischen Stämmen üblich war. Doch wo hätten sich die
Landsgemeinden sonst versammeln sollen, wenn nicht
unter freiem Himmel, da wohl kaum ein Raum zur
Verfügung stand, der allen Stimmberechtigten Platz geboten
hätte. Selbst die Kirchen waren in den kleinen Gemeinden
zu klein, um alle «Mannen» der Landsgemeinde aufzunehmen.

Die neuere Geschichtsforschung hat von diesen reichlich

auf Mythen basierenden Hypothesen Abstand genom¬

men und mittels archäologischer Befunde aufgezeigt, dass

die germanischen Stämme Adelsherrschaften waren. Die
vermeintlich demokratischen Volksversammlungen hatten
für die archaische, schriftlose Kultur die Bedeutung eines

quasi funktionalen Erfordernisses für die Organisation
ihres Stammes.18

Wie sieht nun nach der Demontage der germanischen
Urfreiheit die neuere Geschichtsforschung den Ursprung
der Landsgemeinde?

Es sind hauptsächlich vier Hypothesen,19 die zur
Diskussion stehen und die ich in verkürzter Form wiedergebe:

- Der Form nach ist die Landsgemeinde aus der fränki¬
schen Gau- und Hundertschaftsversammlung heraus
entstanden. Aus den Gerichts- und Schwurversammlungen

wuchs eine politische Versammlung. Aus dem
fränkischen Richter, dem der König den Blutbann
übertragen hatte, konstituierte sich der Landammann.

- Im Früh- und Hochmittelalter gab es noch keine
Markgenossenschaft mit Gemeineigentum; diese entstand
erst im Spätmittelalter. Aus den Versammlungen der
freien Markgenossenschaft erwuchs im Spätmittelalter
die politische Versammlung - die Landsgemeinde.

- Im Hochmittelalter existierten Gemeinden, welche zu¬

gleich in einer Nutzungskorporation zusammengeschlossen

waren und die niedere Gerichtsbarkeit inne
hatten; der Zusammenschluss erfolgte zwecks Landnahme.

Das durch Rodung gewonnene Land wurde als

Gemeineigentum bezeichnet und von den nun
entstehenden Markgenossenschaften verwaltet. Die Landsgemeinde

liesse sich somit aus dem Zusammenschluss
dieser Gemeinden erklären.

- Die Landsgemeinde ist nicht auf autochthone Wurzeln
zurückzuführen, sondern sie orientierte sich an
ausländischen Vorbildern. Als Beispiele werden die oberitalienischen

Kommunen oder die Bauernstaaten an der
Nordseeküste angeführt.

13 Möckli, S. 13-21.

Eingehend befasse ich mich mir Mythen und deren Symbolik in
Kapitel 5.

15 Blumer, Bd. LS. 265.

If' Möckli, S. 17.

r Elsener, S. 131.

18 Möckli. S. 19.

19 Möckli, S. 20ff.

102



Eine gewisse Einigkeit besteht in der Forschung nur
darin, dass ausserordentlich günstige Voraussetzungen und
makropolitische Umstände die Entstehung der Landsgemeinde

als politische Versammlung möglich gemacht
haben. Zu diesen günstigen Voraussetzungen zählen der
Zerfall der Reichsgewalt, die Eliminierung des Feudaladels,
die Verlagerung des habsburgischen Interesses nach Osten
und die geographische Lage der Waldstätten am Rand des

Reichs in den Alpen.
Die demokratische Landsgemeinde war eine Institution,

die gegenläufig zu der in Europa dominierenden
aristokratischen oder monarchischen Staatsform existierte.
Sie war die höchste Gewalt und somit zugleich Legislative,
Exekutive und Jurisdiktion. Die Geschäfte der Landsgemeinde

waren klar geregelt: Der Eid wurde geschworen
und die Landeshäupter20 gewählt.

Die Teilnahme an der Mailandsgemeinde21 war für alle

volljährigen Männer, die das Landrecht von Schwyz besassen,

obligatorisch. Sie hatten bewaffnet an der Landsgemeinde

zu erscheinen. Bereits damit wurde das Gefühl
vermittelt, dass sie selbst die Staatsmacht verkörperten und
dass jeder auf seine Art ein kleiner König sei. Die
Benachteiligung der Frauen in fast allen Lebensbereichen war
dadurch ebenfalls legitimiert: Waffe und Stimmrecht
gehörten zusammen, Waffe und Frau nicht. Die Landsgemeinde

wurde durch das Beten von fünf Vaterunser, fünf
Ave Maria und dem Credo eröffnet.22 Durch viele solcher
Rituale wurde der Landsgemeinde zusätzlich Bedeutung
verliehen und indirekt mit dem Willen Gottes in Verbindung

gebracht. Die «Mannen» standen Schulter an Schulter,

jede Hand zählte gleichviel und dies wurde als sichtbarer

Beweis der Gleichberechtigung gewertet. Dem
Staatsvolk wurde damit die Staatsmacht sinnlich vor
Augen geführt und das Gefühl vermittelt, ein grosses, starkes,

traditionsreiches Volk zu sein, das mit Staat und Gott
vereint war.

Die Landsgemeinde war ein wichtiges gesellschaftliches
Ereignis. Für die Bauern, die zum Teil lange Wege auf sich

20 Landammann, Sratthalter, Landessäckelmeister, Landweibel,
Landschreiber, militärische Ämter. Genaue Beschreibung der Amtet vgl.
Blumer, Bd. 1, S. 275.

21
Abgesehen von den ausserordentlichen Landsgemeinden fand die

Versammlung einmal jährlich im Mai statt.

22 Elsenet, S. 134.

23 Schmidt, S. 225.

nehmen mussten, wurde das karge Alltagsleben für eine

Weile unterbrochen, und sie konnten für ein paar Stunden
der harten Arbeit entfliehen. Nach der Versammlung wurde

getrunken, gegessen und mancher Handel abgeschlossen.

Durch die bevorstehenden Festivitäten aufgelockert
und gelöst stieg die Bereitschaft, Beschlüsse zu akzeptieren,
die vom einzelnen Opfer forderten. Manchmal wurden

Verhandlungen sogar abgebrochen, damit schneller zum
gesellschaftlichen Teil übergegangen werden konnte.

Der Reisebericht von Christian Gottlieb Schmidt, einem
deutschen Pfarrer, der 1786 während einer Schweizerreise

der Landsgemeinde in Schwyz beiwohnte, bringt das

Verhalten der Männer auf der Landsgemeinde zwar karikierend,

aber wohl im Kern treffend, zum Ausdruck: «Der
sizende Rat liess durch den Landamman ein Proiect zur
Verbesserung des so erstaunendgesunknen Narungsstandes vortragen,

allein es ward Punct vor Punct verworfen, weil es etwas

Neues wäre. Endlich stund einer aufund sagte: Hochgeachter
Herr Landamman, liebe Bürger und Landleut, ich hätte auch

einen Ratschlag zu tun; als niemand etwas darwider
einzuwenden hatte, so fur er fort: Proiects hin, Proiects her, wir
hätten nun genug von Proiecten gehöret, ich tue nun den

Ratschlag mit dem ganzen Proiecte heut aufzuhören und es

beim alten zu lassen. Alles fiel ihm bei, und schrie mit
aufgehobenen Händen: il Uhi beim Alten! Hier zeigte sich die

Unvollkommenheit der demokratischen Regierungsform deutlich

wo aufden Ratschlag eines einzigen unwilligen dummen

Bauers, dem die Zeit zu lang wurd, die nützlichst vorgeschlagenen

Einrichtungen rückgängig gemacht, ia nicht einmal

ganz angehöret wurden. Kurz, in einem demokratischen Staat
kann zwar der Untertan nicht leichte von dem oberen tiran-
nisiret werden, allein das Land kann sich auch nie über einen

nur mittelmäsigen Grad physischer und moralischer Kultur
erheben. »23

Schmidts Urteil weist auf die der Landsgemeinde
immanenten Probleme hin und lässt bereits erahnen, dass

eine Veränderung auf die Dauer unvermeidlich war. Gegen
Ende des Ancien Régime hatte sich die Landsgemeinde so

sehr von ihrer Urform entfernt, dass eher von einer
aristokratischen oder oligarchischen denn von einer demokratischen

Staatsform die Rede sein muss. Was war geschehen,
dass die Landsgemeinde zu einem manipulierbaren
Machtinstrument verkommen war?

Am meisten hatte die Herrschaft einiger weniger
Patrizierfamilien die alte Landsgemeindedemokratie gefährdet.
Wie bereits besprochen stand der Landsgemeinde das Recht

zu, die höchsten Ämter zu besetzen. De jure wäre jeder

103



Landmann wählbar gewesen, de facto waren die höchsten
Ämter aber nur noch wenigen Familien vorbehalten. Wie
in Kapitel 2.2.1 zu zeigen sein wird, war das innerschweizerische

Militärunternehmertum ganz eng mit der politischen

Elite verknüpft. Es wurde eine Form des Ämterkaufs
oder der «legalisierten und sozialisierten Wahlbestechung»24
üblich. Um in die höchsten Ämter zu gelangen, musste ein
gewisses Auflagengeld bezahlt werden, das den Landleuten
direkten und indirekten finanziellen Gewinn brachte.

Ein weiterer Umstand, der zum Zerfall der demokratischen

Landsgemeinde führte, waren die Sitzgelder. Kaum
ein Beschluss konnte durchgebracht werden, ohne dass

diese Gelder bezahlt werden mussten. Die Höhe des

Sitzgeldes wurde von der Landsgemeinde festgesetzt und
musste an alle Landleute entrichtet werden. Das empfangene

Geld verpflichtete diese, ihre Stimme «richtig»
einzusetzen. Die Sitzgelder stammten entweder aus dem Landessäckel

oder von bestimmten Personen und Institutionen,
die an irgendeinem Entscheid besonders interessiert
waren.25 Auch ein neu gewählter Amtsinhaber musste
zuerst seinen Obolus entrichten. Wollte also jemand einen
Entschluss zu seinen Gunsten durchbringen oder gewählt
werden, so musste er ein hohes Sitz- oder Auflagengeld
anbieten, mit dem er sich die Stimmen kaufen konnte.

Abschliessend kann festgehalten werden, dass sich die

Organisation der Landsgemeinde auf die Entwicklung von
Schwyz hemmend auswirkte. Während die Städteorte mit
den Problemen der Stabilisierung spätabsolutistischer
Herrschaft konfrontiert waren, welche diese für patriotische

Reformbewegungen und Rationalisierung von
Herrschaft empfänglich machte, war in Schwyz durch die sozio-

politische Verstrickung von gemeinen Landleuten und
Patrizierschicht niemand an einer Veränderung interessiert.
Die Institution Landsgemeinde half dadurch mit, die
gesellschaftliche Ordnung zu erhalten und die sozialen
Ungleichheiten zu zementieren.

2.2 Die politische Elite
Wie bereits angesprochen wurde im ausgehenden Ancien
Régime das politische Leben in Schwyz fast vollständig von
einigen wenigen Patrizierfamilien bestimmt und kontrolliert.
Diese Familien haben zwar die geburtständische Ebenbürtigkeit

zum Adel kaum erreicht, doch seit der zunehmenden

Aristokratisierung im 16. Jahrhundert wurde die Besetzung
der Räte und wichtigsten Verwaltungsämter weitgehend
erblich.26 Die Amtstätigkeit war sehr schlecht oder gar nicht be¬

zahlt, und zudem hatten die Amtsinhaber sowohl vor als

auch nach der Wahl die bereits besprochenen Gelder zu
bezahlen.27 Der politischen Karriere ging daher auf jeden Fall

der wirtschaftliche Erfolg voraus. Die Grundlage dafür
bildete bis zum ausgehenden 18. Jahrhundert das privatwirtschaftlich

organisierte Militärunternehmertum.

2.2.1 Militärunternehmertum
Der Durchbruch der Geldwirtschaft im Alten Land
Schwyz war begleitet von einem sozialen und ökonomischen

Differenzierungsprozess.28 Zusammen mit Viehhandel,

Passverkehr und vor allem mit dem Militärunternehmertum

entstand eine soziale, ökonomische und politische
Elite, die sich in ihrer Lebensweise von der übrigen
Bevölkerungsschicht immer mehr unterschied.

Im 16. und 17. Jahrhundert gab es in Europa kaum eine

tonangebende Familie, die nicht im militärischen
Unternehmertum tätig gewesen wäre. Diese Entwicklung machte

auch vor der Eidgenossenschaft nicht halt, obwohl ihre

Tätigkeiten im europäischen Vergleich gering waren. Mit
dem Aufkommen der stehenden Heere in den 70er Jahren
des 17. Jahrhunderts gab es eine einschneidende Wende im
Militärunternehmertum. Entscheidend für den Kampf
waren nicht mehr der Einsatz und die Kriegstechnik des

einzelnen Soldaten, sondern das kollektive Ausharren und
Angreifen im Stellungskampf.29 Trotz der schwindenden
Attraktivität durch die zunehmend marginale Stellung
fremder Dienste verpflichteten sich noch bis ins 19.
Jahrhundert schweizerische Militärunternehmer unter fremden

Flaggen. Während die führenden Familien aus Solothurn,
Freiburg, Bern und Luzern hauptsächlich in Frankreich

tätig waren, engagierten sich die Innerschweizer in Frankreich,

Spanien und Neapel.

24 Braun, S. 274.

25 Felder, S. 339.

26 Peyer, Die Anfänge, S. 4.

2' Aus diesem Grund trifft gemäss Peyer auf die gesamte Schweizer

Oberschicht jener Zeit Max Webers Begriff der Honoratiorenherr-
schafr zu. Honoratioren sind Personen, die dank ihrer ökonomischen

Lage imstande sind, andauernd nebenberuflich zu regieren, die eine
solche soziale Schätzung geniessen und durch das Verttauen der

Bevölkerung zunächst freiwillig und schliesslich traditionell die Ämter
einnehmen können. (Vgl. Peyer, Die Anfänge, S. 4ff).

28 Felder, S. 337.

29 Suter, S. 9.

104



Das Militärunternehmertum war die wichtigste
Existenzgrundlage der Schwyzer Magistratenfamilien. Die
Bedeutung der fremden Dienste beschränkte sich aber nicht
nur auf ökonomische Interessen, sondern wies auch auf
anderen Gebieten grosse Attraktivität auf und wurde zum
eigentlichen Lebensinhalt der führenden Familien. Die
fremden Dienste ermöglichten das Erlernen von
Fremdsprachen sowie den Umgang und die Manieren der
höfischen Gesellschaft. Das Erlernte liess sich in der Heimat in
Bezug auf Distinktion und Absetzung in wirksamer Weise
einsetzen.30 Weil innerhalb der Schwyzer Amtsaristokratie

enge verwandtschaftliche Bande bestanden, gerieten viele

30 Kälin, Urs, S. 104.

31 Möckli, S. 76.

32 Kälin, Urs, S. 13lf.
33 Konflikt wegen Pensionsgeldern zwischen Schwyzer Patrizierfamilien

und Frankreich. Der Streit griff auf innere Angelegenheiten über und
richtete sich schliesslich gegen den Landammann Anton Reding.
Einfache Landleure gründeten unter der Leitung des Wirres Karl Dominik

Pfyl die Partei der Harten und machten den ehemaligen
Regierungsmitgliedern, den Linden, den Prozess. Pfyls Regierungsmerho-
den unterschieden sich indes bald nicht mehr von denen der alren

Regierung, und nach 3 Jahren konnten die ehemaligen Magistraten
wieder auf ihre Plätze zurückkehren. (Vgl. Schilter, Dominik. Die
Geschichte det Linden und Harten in Schwyz.)

34 Kistler, S. 69.

35 Nach Urs Kälins Untersuchungen ist es sehr fragwürdig, wie viele Ein¬
heimische überhaupt in Solddienste zogen. Er hat am Beispiel von Uri
gezeigr, dass bis anhin immer von viel zu hohen Prozentzahlen
einheimischer Söldner ausgegangen worden isr. Die Söldner wurden
nicht in den eigenen Reihen, sondern in den gemeinen Herrschaften
und im Ausland rekrutiert. (Vgl. Kälin, Urs, S. 104 ff. Angesichts det
Tatsache, dass auch die Schwyzer Landleure von Pensionen profitieren
konnten, ohne dass sie selbst in den Krieg zogen, könnte ich mir
vorstellen, dass Kälins Untersuchung auch füt Schwyz zutrifft. Da aber
leider für Schwyz keine neueren Untersuchungen vorliegen, muss ich
mich auf die bestehenden Werke von Suter und Kistler beziehen, die
beide davon ausgehen, dass Schwyzer in fremde Dienste zogen. Die
Untersuchung selbsr durchzuführen, würde den Rahmen dieser Arbeit
sprengen.

36 Suter, S. 116.

Als Schappe bezeichnet man ein aus verhältnismässig kurzen Fasern

(50-150 mm) bestehendes Seidengarn, das in langen Arbeitsvorgängen

aus Rohseidenabfällen aller Art sowie aus der Seide von durchbis-
senen oder beschädigten Kokons helgestellt wird. (Vgl. Fassbind,
Rudolf.S. 19).

38 Fassbind, Rudolf, S. 67 f.

Mitglieder der Magistratenfamilien unversehens in die

Militärunternehmungen hinein. Wenn für die Werbung von
Truppen grössere Aufwendungen nötig wurden, war es

selbstverständlich, dass man sich gegenseitig finanziell
aushalf. Oft führte aber diese Unterstützung, ausgelöst durch
das Desertieren der angeheuerten Soldaten, zu einem
finanziellen Desaster.

Doch nicht nur die Militärunternehmer, sondern auch

die gemeinen Landleute zogen in verschiedener Weise

Nutzen aus den fremden Diensten. Für die Truppeneinheiten
wurden Barmittel, die sogenannten Bundesfrüchte,

bezahlt. Diese Gelder flössen in die Staatskasse und kamen
dem Staatswesen als ganzem zu Gute. Ein Teil dieses

Geldes wurde als Teilkronen direkt unter die gemeinen
Landleute verteilt.31 Auf diese Weise konnten diese, auch

wenn sie selber keinen Solddienst leisteten, davon profitieren.

Die vertraglich festgesetzte Summe der Teilkronen
stellte aber nur einen kleinen Teil der tatsächlich an die
Landleute ausbezahlten Summen dar. Der Rest setzte sich

aus Verehrgeldern, Gratifikationen und aus verbilligten
Salzlieferungen zusammen. Der grösste Teil dieser Gelder

ging aber nicht an die Landleute, sondern floss zur Belohnung

ihrer Treue zum Dienstherrn in die Taschen einiger
weniger Magistraten.32 Diese heutzutage scharf verurteilte
Praxis wurde in Schwyz lange weder diskutiert noch
hinterfragt. Erst beim Handel der Harten und Linden33 wurden

diese Bestechungsgelder thematisiert.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts verzeichneten die
Militärunternehmer eine kontinuierliche Schmälerung der

Gewinnmarge. Da die Kampfkraft des einzelnen nicht
mehr zählte und der neue Drill unbeliebt war, meldete sich

niemand mehr bloss aus Freude am Kriegshandwerk. Der
einzige Grund, sich rekrutieren zu lassen, ergab sich aus

einer finanziellen Notlage. Doch mit dem aufkommenden
Verlagswesen,34 das es auch den Bauern ermöglichte, neben

dem Bauernbetrieb einem Zusatzerwerb nachzugehen, verlor

der Solddienst zunehmend an Attraktivität.3'
Bereits am Anfang des 18. Jahrhunderts zeigten sich

auch in der Innerschweiz zaghafte Versuche, das Überangebot

an Arbeitskräften durch neue Verdienstquellen
aufzufangen.36 Nach und nach wuchs eine konkurrenzfähige
Schappeindustrie37 heran, die hauptsächlich in Gersau

ansässig war.38 Die neuen Seidenherren in Gersau
profitierten zu guter Letzt gar von der Passivität der Schwyzer
Staatshäupter, indem sie die 1760 gegründeten Manufakturen

in aller Ruhe zu ansehnlichen Unternehmungen
ausbauten. Die Auswirkung dieser neuen Erwerbsquelle auf

105



das Militärunternehmertum ist in den Protokollen und
Musterungslisten sofort erkennbar: während in der
Musterungsliste unmittelbar vor der Eröffnung des Geschäftes

von Küttel und Camenzind 1760 noch drei Gersauer, die
in spanische Dienste gezogen waren, verzeichnet sind, ist
in denjahren 1763-1795 kein einziger mehr zu finden.39

Nicht im ganzen Land Schwyz konnte sich die
Protoindustrie entwickeln. Überall aber, wo es Arbeitsmöglichkeiten

gab, wurde die textilindustrielle Heimarbeit dem
Solddienst vorgezogen, weil die Arbeit zu Hause verrichtet
werden konnte und der Verdienst grösser war.

2.2.2 Untergang des Militärunternehmertums
Die Zahl der sich freiwillig stellenden Soldaten nahm ständig

ab. Bald rekrutierten sich die Söldnerheere nur noch
aus unzufriedenen Gesellen und Lehrlingen, aus Vaganten
und aus Deserteuren anderer Armeen.

Bereits im ersten Viertel des 18. Jahrhunderts erkannten
die potentiellen Söldner die veränderte Situation und
begannen ihrerseits Forderungen zu stellen: die einen wollten
nur in ihrem angestammten Beruf als Handwerker arbeiten,

° die anderen banden ihren Einsatz an Beförderungsversprechen.

All diese Entwicklungen führten dazu, dass

die Söldner zu einer Mangelware wurden und die
Werbeoffiziere immer zweifelhaftere Methoden anwandten, um
ihre Kompanien zu füllen.41 In Wirtshäusern beispielsweise

wurden den Rekruten üppige Speisen vorgesetzt, was
ihnen den angenehmen Lebensstandard eines Söldners
vorgaukeln sollte, und der «Engagierwein» floss in Strömen.

Nachdem die Rekruten guter Laune und oft nicht
mehr ganz zurechnungsfähig waren, steckte man ihnen das

Handgeld zu. Dieses Geld, das vor dem Abmarsch in die
Fremde ausbezahlt wurde, besiegelte den Vertrag. Steckte
der Angeworbene das Handgeld ein, hatte er seine Freiheit
für die nächsten 3 oder 4 Jahre verkauft. Theoretisch konnte

ein Reuiger das Geld zurückzahlen, doch da das Essen
und Trinken natürlich auf seine Rechnung ging, war kaum
einer in der Lage dazu.42 Für Männer, die tatsächlich in
einer akuten finanziellen Notlage waren, diente das Handgeld

auch oft für die sofortige Rückzahlung von Schulden
oder für die Unterstützung der Familie.43

Die Söldner ihrerseits erkannten wiederum das lukrative

Spiel vom Angeworbenwerden, Essen, Trinken,
Handgeldkassieren und dann Desertieren. Um das häufige
Desertieren zu verhindern, wurden die geworbenen Männer
oft wie Verbrecher gefesselt durch das Land geführt, was
einen abschreckenden Eindruck auf die Einheimischen

machte. Drakonische Strafen sollten die steigende Zahl der
Deserteure senken. Die Urner stellten 1743 den Antrag, in
Zukunft jedem Deserteur ein Ohrläppchen abschneiden

zu lassen, und in Schwyz mussten die Deserteure Gott und
die Obrigkeit auf den Knien um Verzeihung bitten und
danach solange als Söldner arbeiten, bis der geschädigte
Militärunternehmer befriedigt war.

Die Militärunternehmer hätten eigentlich merken müssen,

dass sie in einem sinkenden Schiffsassen. Weshalb war
es ihnen dennoch nicht möglich, von den militärischen zu
den zivilen Unternehmungen zu wechseln?

Die Schwyzer Patrizierfamilien waren seit dem
ausgehenden 15. Jahrhundert mit den bourbonischen
Königshäusern verbunden und zeichneten sich durch ausserge-
wöhnliche Treue aus. Ihre ganze Lebensweise, ihr eigentlicher

Lebensinhalt und ihre Existenzgrundlage waren auf
dieser 300jährigen Söldnertradition aufgebaut.45 Dem in
dieser Tradition verwurzelten Patriziat fehlte die nötige
Kraft, aus der veränderten Lage die Konsequenzen zu
ziehen. Das vielschichtige System von gegenseitigen
Abhängigkeiten hatte die Geschlechterherrschaft zementiert, und
es war äusserst schwierig, daraus auszubrechen. Die
Umstellung von politischen Institutionen auf private
Unternehmungen hätte die Auflösung von Verträgen und
Machtnetzen bedeutet und die Umstellungskosten wären
enorm hoch gewesen. Hinzu kam, dass die politische Elite
zu wenig an den Vorgängen im eigenen Land interessiert

war. Die im reiferen Alter aus dem Dienst zurückkehrenden

Männer stiegen zu Hause in die Politik ein und waren
keineswegs an einer Veränderung der bestehenden politischen

Verhältnisse interessiert. Allein die Tatsache, dass die
meisten jungen Männer aus den vornehmen Familien, welche

die wichtigsten potentiellen Erneuerer der sozioökono-
mischen Struktur darstellten, ungefähr vom 16. bis zum
40. Altersjahr in fremden Diensten weilten, trug viel zur
Erhaltung der traditionellen Strukturen bei.46 Die zurück-

39 Suter, S. 116.

40 Auflistung der Söldner nach Berufsgattung vgl. Suter, S. 132.

41 Surer, S. 37 S.

42 Surer, S. 45.

43 Surer, S. 135.

44 Suter, S. 47.

45 Suter, S. 108.

46 Felder, S. 338.

106



gekehrten, alternden Militärs verfügten sicher über eine
gehörige Portion Lebenserfahrung und -Weisheit, dafür fehlte

ihnen aber die Dynamik, die eine junge Elite hätte an
den Tag legen können.

In Neapel begann die Abschaffung des selbständigen
Militärunternehmertums bereits 1788/89, und in Spanien
war es 1795 soweit.47 Nur drei Jahre vor der Helvetik
verkannten die «gnädigen Herren und Oberer» die Situation
erneut. Nachdem Spanien die Abschaffung des selbständigen

Militärunternehmertums formell durchgesetzt hatte,
freute man sich in Regierungskreisen über den neuen
Soldvertrag, der einen kantonspolitsch-aristokratischen Erfolg
zu garantieren schien. In der neuen Kapitulation wurde
festgehalten, dass acht Standeskompanien unter diesem

Regiment formiert werden sollten und dass diese jederzeit
nur von Landeskindern besetzt werden könnten.48 Diese
revolutionäre Neuerung der Spanier, dass nämlich die
Beförderung für alle, auch für den einfachen Landmann, wieder

allgemein werden sollte, wurde von der Schwyzer
Regierung missverstanden und dahingehend uminterpretiert,
«dass solange sich unter besagten beyden Standes Regimentern
Officiers aus unserem gefreiten Land befinden, welche in

demselben haushäbig und regimentsfähige Landleute sind: diesere

Officiers bey der Beförderung oder Avancement zu den Stan-
descompanien allen anderen vorgezogen werden sollen.»^

2.3 Die Beisassen

Die schwyzerische Bevölkerung war keine homogene
Gesellschaft, sondern ständisch aufgebaut. Sie unterschied im
frühen Mittelalter zwischen Landleuten und unfreien
Bauern und vom Spätmittelalter bis zur Helvetik zwischen
Landleuten, Beisassen und Tolerierten. Die Standesunterschiede

in Schwyz entwickelten sich in zwei Phasen:50 Bis
ins 14. Jahrhundert existierte die Grundherrschaft, die sich
im 9. und 10. Jahrhundert gebildet hatte. Hand in Hand

47 Suter, S. 16.

Gemeint waren damir Offizierssrellen.

49 Nach Suter. S. 16.

50
Sryger, S. 5.

51
Styger, S. 9.

52 Stgyer, S. 12.

53
Styger, S. 14.

mit dieser Entwicklung bildete sich die Klasse der
Unfreien. Die Insassen der grundherrschaftlichen Höfe in
Schwyz waren freie Landbewohner gewesen, die mit ihren
Familien und ihrem Eigentum in die Abhängigkeit des

Grundherrn geraten waren. Sie mussten dem Grundherrn
jährliche Abgaben entrichten und waren an die Scholle

gebunden. Die Mehrheit der schwyzerischen Bevölkerung
setzte sich aber - im Gegensatz zu der übrigen Eidgenossenschaft

- aus freien Bauern zusammen. Bereits Mitte des

14. Jahrhunderts war Schwyz fast von den Grundherren
befreit, weil es diesen immer schwerer fiel, ihre
grundherrschaftlichen Rechte durchzusetzen. Nach einem Landsge-
meindebeschluss von 1389 war das Ende der Grundherrschaft

besiegelt. Es wurde beschlossen, dass Auswärtige ihre

liegenden Güter innerhalb von zwei Jahren an die Landleute

verkaufen mussten.51

Die Beisassen entwuchsen nicht dem Stand der
Unfreien, sondern waren eingewanderte Fremde. Der

Ursprung der Schicht der Beisassen reicht in die zweite Phase

der standesunterschiedlichen Entwicklung zurück, als die

alteingesessenen Markgenossen anfingen, Rechte zugunsten

des Landmannes und Einschränkungen gegenüber
den Eingewanderten aufzustellen. In den Quellen sind ab

Mitte des 14. Jahrhunderts die ersten Beisassen erwähnt.52

Zu diesem Zeitpunkt setzte die zweite Phase der
standesunterschiedlichen Entwicklung ein. Wenn es auch noch
sehr wenige Beisassen gab, so können sie doch bereits
definiert werden als jene Einwohner, denen es als eingewanderte

Fremde auch ohne Landrecht erlaubt war, dauerhaft
im Lande sesshaft zu bleiben. Der Stand der Beisassen war
mit der Zeit angewachsen und machte Ende des 18.
Jahrhunderts % bis Ko der Bevölkerung aus.

Wie ging der Stand Schwyz mit seinen Beisassen um?

Was war deren wirtschaftliche und politische Stellung und
welchen Einschränkungen waren sie unterworfen? Wie
reagierten die Beisassen auf ihre politische Rechtlosigkeit?

2.3.1 Rechtsverhältnisse und Abschliessungstendenz
Seit Anfang des 16. Jahrhunderts lassen sich
niedergeschriebene Rechtsgrundsätze, welche die Beisassen betreffen,

nachweisen.53 Alle Erlasse hatten jeweils den Zweck,
die Freiheiten der Beisassen möglichst einzuschränken.

Hauptsächlich stand hinter diesen Beschlüssen das

Anliegen, den freien Erwerb von Grundeigentum und die

Ausübung von Handel und Gewerbe möglichst zu verhindern.

Die Beisassenordnung enthielt neben allen

Einschränkungen und Pflichten das Recht, sich unter dem

107



Schutz der Obrigkeit frei und ungestört niederzulassen.
Das Beisassenrecht wurde durch Geburt oder Heirat
weitergegeben. Damit Eingewanderte in den Genuss des

Beisassenrechts gelangten, mussten die Interessenten ihr
«Mannrecht» bescheinigen lassen, was den Nachweis über
die persönliche Freiheit, das Heimatrecht und die
Ehrenhaftigkeit bedeutete. Ab 1705 wurde das Beisassenrecht

nur noch durch den Beschluss der Landsgemeinde erteilt.
Im folgenden 18. Jahrhundert wurden die Anträge so rigide

behandelt, dass innerhalb von fast hundert Jahren nur
noch fünf Bewerber aufgenommen wurden. In seltenen
Fällen wurde das Beisassenrecht zur Belohnung einer
heldenhaften Tat im Krieg verliehen oder einem unentbehrlichen

Handwerker geschenkt. Bei schlechtem Betragen
konnte das Beisassenrecht auch entzogen werden. Die
Heirat von Einheimischen mit Zugewanderten wurde sehr

ungern gesehen und entsprechend sanktioniert: Heiratete
eine Frau mit Landrecht einen Beisassen, verloren sie und
ihre Kinder das Landrecht. Starb ihr Mann vor ihr, konnte

sie für sich das Landrecht wieder geltend machen, für
ihre Kinder jedoch nur im Falle einer Wiederverheiratung
mit einem Landmann. Vermählte sich umgekehrt ein
Landmann mit einer Beisässin, erhielt diese das Landrecht
und konnte es auch nach seinem Tode behalten.54

Neben den Beisassen gab es Tolerierte. Die Tolerierten
hatten im Gegensatz zu den Beisassen nicht das Recht, sich
unbeschränkt im Land niederzulassen, sondern durften
sich nur für eine bestimmte Zeit im Land aufhalten und
ihr Gewerbe betreiben. Im 18. Jahrhundert wuchs der Stand
der Tolerierten, weil fast keine Beisassen mehr aufgenommen

wurden. Das von jedem Tolerierten zu entrichtende
Jahrgeld schnellte dementsprechend in die Höhe. Den
Tolerierten war es grundsätzlich verboten, sich im Lande
zu verheiraten.55

Die Beisassen waren vorwiegend als Handwerker tätig.
Obwohl sich gerade im handwerklichen Bereich mit der
Protoindustrialisierung vom späten Mittelalter bis zur
Helvetik vieles veränderte, erfuhren die betreffenden Gesetze,
die aus dem 16. Jahrhundert stammen, wenig Anpassung.
Grundsätzlich war es jedem Beisassen nur erlaubt, ein
einziges Gewerbe zu betreiben und keine Esswaren zu verkaufen.

Ein Beisasse durfte also Müller sein, nicht aber Brot
verkaufen.56 Weitere Einschränkungen gab es vor allem
beim Viehkauf, wo die Anzahl der Kühe bestimmt war,
und beim Schürten.57

Stark benachteiligt waren die Beisassen beim Kauf von
Grundeigentum. Es war ihnen nur unter grossen Ein¬

schränkungen möglich, eine Liegenschaft zu erwerben.
Doch schlimmer als diese Einschränkung war das

Zugrecht, das dem Landmann erhalten blieb. Wenn also ein
Beisasse eine Liegenschaft gekauft oder geerbt hatte, konnte

sie von einem Landmann jederzeit zu einem geschätzten
Preis zurückgekauft werden. Somit war für die Beisassen nie
sicher, ob sie auf ihrem Hof bleiben konnten oder nicht.58

Die Mitbenutzung der Allmend war ebenfalls genaustem

geregelt: Während nur eine bestimmte Anzahl Kühe
auf dem Genossenschaftsland weiden durfte, stand jeder
Beisassenfamilie genügend Holz und Pflanzland zur
Verfügung. Der Garten wurde ihnen zugesichert, weil die
eingeführten Lebensmittel sehr teuer waren und jede Familie
so weit als möglich autark leben musste. Sowohl das Holz
wie die Produkte aus dem Garten durften nicht verkauft
werden.59

Wie sehr die Bevölkerung in zwei Stände aufgeteilt war,
sollen folgende Beispiele illustrieren: Die Herstellung und
Reparatur des Galgens war eine Arbeit, die als «unehrlich»

galt, und ein Zimmermann mit Landrecht hätte diese

Arbeit bei noch so hoher Bezahlung nicht verrichtet. Um
dieses Problem zu beheben, wurde im Jahre 1680 beschlossen,

dass die beisässigen Zimmerleute diese Arbeit zu
verrichten hätten. Damit kein Beisasse dem anderen einen
Vorwurf machen konnte, wurden gleich alle Beisassen zu
dieser Aufgabe verpflichtet!60 Aber auch anhand des Friedhofs

lässt sich diese schichtspezifische Unterteilung
ablesen:61 An der besten Lage wurden die Landleute, an etwas

weniger prominenter Lage die Beisassen und ganz am Rand
die Tolerierten begraben.

2.3.2 Politische und gesellschaftliche Stellung
Dem Staat gegenüber waren die Beisassen völlig rechtlos,
und es wurden auch nie die geringsten Konzessionen
gemacht. Der betreffende Artikel in der Beisassenordnung

54
Styger, S. 87.

' Styger, S. 31.

% Styger, S. 72.

Vergleichbar mit dem heutigen Inkasso.

58
Styger, S. 80.

59
Styger, S. 94.

60
Styger, S. 76.

61
Styger, S. 119.

108



aus dem Jahre 1715 sagt über die politische Stellung der
Beisassen, dass sie weder weltliche noch kirchliche Landesämter

annehmen, keine Werbung für Söldner betreiben
dürfen, und dass es ihnen verboten ist, über obrigkeitliche
Beschlüsse zu diskutieren.62 Die Beisassen hatten also nicht
nur kein Stimm- und Wahlrecht, sondern sie durften auch

sonst keine politische Agitation betreiben. Es war ihnen
auch strengstens verboten, in den Landsgemeindering oder

nur schon in dessen Nähe zu kommen.
Pflichten gegenüber dem Staat hatten die Beisassen zum

grössten Teil die gleichen wie die Landleute. Abgesehen
von einigen Zusatzsteuern, die erhoben wurden, wenn die
Staatskasse leer war, wurden die Beisassen gleich besteuert
wie die Landleute.63 Die Beisassen waren wehrpflichtig,
und bei regelmässigen Beisassenmusterungen wurde
kontrolliert, ob sie über die nötigen Waffen verfügten. Alle
zum Kriegsdienst tauglichen Beisassen hatten mit «einem

guoten fusi und baionetten unndt Patrontaschen»64 anzutreten.

Wenn einer die erforderliche Ausrüstung nicht
beschaffen konnte, wurde ihm das Beisassenrecht so lange

entzogen, bis er dazu in der Lage war.65 Auch die Landleute
wurden bestraft, wenn sie ungenügend bewaffnet waren.
Ihnen wurde die Teilkrone oder die Pension so lange
entzogen, bis sie sich die erforderliche Ausrüstung leisten
konnten.

Wie lässt sich die seit dem 17. Jahrhundert immer
rigoroser werdende Abkapselung der Landleute gegenüber

den Beisassen erklären? Der Wunsch, möglichst unter
sich zu bleiben, war alt und gehörte mit zum Mythos der
Freiheit der Alten Eidgenossen. Unter dem Druck des

Bevölkerungswachstums und der Zunahme von landlosen
armen Leuten ist auf dem ganzen Gebiet der Alten
Eidgenossenschaft eine verschärfte Trennung zwischen
Landleuten und Zugezogenen zu beobachten. Es ging letztlich
immer um das gleiche: die Allmendnutzung für die

62
Styget, S. 114.

>3 Als Zusatzsteuer wurde 1640 ein «jerliches Schirmgeld» und letztmals
1655 eine zusätzliche Gewerbesteuer erhoben. (Vgl. Styger, S. 123.)

64 Nach Styger, S. 125.

65 Styger, S. 126.

66 Vgl. Kap. 2.4.

67 Vgl. Kap. 3.1.1.

68 Vgl. Kap. 3.1.3.

Einheimischen zu sichern und sich vor zu vielen armen
Leuten, für die man zu guter Letzt verantwortlich gewesen

wäre, zu schützen.
Die extrem ablehnende Haltung der Innerschweizer

gegenüber allem Fremden muss sicher auch im Zusammenhang

mit der fehlenden Aufklärung gesehen werden.66 Die
Angst vor fremden Einflüssen, die für einen zunehmenden
Sittenzerfall verantwortlich gemacht wurden, äussert sich

in diesem Verhalten. Der Gedanke an Gleichstellung war
den Innerschwyzern noch völlig fremd. Erst die Helvetische

Revolution, welche die neuen Ideen von Frankreich
auch in die Innerschweiz brachte, setzte der ständischen
Gesellschaft ein Ende.

In der von mir berücksichtigten Sekundärliteratur zu
den Beisassen - Quellenarbeit habe ich zu dieser frühen
Zeitepoche keine geleistet - werden keine Aufstände
erwähnt. Dies mag erstaunen, weil die Beisassen gegenüber
den Landleuten schlecht gestellt und die daraus erwachsenden

Benachteiligungen beträchtlich waren. Die ersten
Aufstände sind aber erst aus der Zeit ganz zu Beginn der

Helvetik bekannt, als die Beisassen aus der March auf ihr
neues Recht der Gleichheit pochten.67 Das Fehlen von
Aufständen lässt die Vermutung zu, dass die Beisassen

nicht in ihrer Existenz bedroht waren. Abgesehen vom
Ausschluss aus der Landsgemeinde waren sie nicht allzu
schlecht gestellt. Das soziale Schichtungssystem war trotz
aller Ungerechtigkeiten zu ausgeglichen, um grosse Unruhen

hervorzurufen. Möglicherweise hatte dieser Umstand
mit der Verflechtung von besser gestellten Beisassen mit
dem Klientelwesen68 zu tun.

2.4 Aufklärung in der Innerschweiz

Bei der Beschäftigung mit neuzeitlicher Geschichte ist es

unausweichlich, auf die Rezeption und die Auswirkung der

Aufklärung einzugehen. Alle politischen, gesellschaftlichen,
sozialen, ökonomischen und religiösen Auseinandersetzungen

und Veränderungen im 18. Jahrhundert waren geprägt
vom Geist der Aufklärung. Nach Kants berühmt gewordener

Definition bedeutet Aufklärung die Befreiung des

Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit.
Für grosse Kreise der gebildeten Bevölkerung wurde die

Aufklärung zur bestimmenden Weltanschauung; sie hat
das Bewusstsein des modernen Menschen nachhaltig
verändert und geprägt. Kennzeichnend für das neue Weltbild
war die Verbindung von Vernunft und Ethik. Der Mensch

musste sich von den äusseren Zwängen befreien und zu sei-

109



nem inneren Ich finden. Als vernunftbegabtes Wesen wurde
der Mensch zum Mass aller Dinge erhoben.69
In reformierten und städtischen Gebieten fanden die

neuen Ideen schnell Eingang in die gebildeten Kreise. Die
neuen Lehren ergänzten sich gut mit den reformierten
Glaubensgrundsätzen. Nicht so in den katholischen
Gebieten: Besonders in der katholischen Innerschweiz fehlten
die Voraussetzungen, die den Boden für die Aufnahme des

aufgeklärten Gedankenguts vorbereitet hätten. Wichtige
Bedingungen wie die Entwicklung einer Industrie oder
geistige Beziehungen zum Ausland, wie sie die protestantischen

Städte unterhielten, fehlten. Die Innerschweiz
brachte auch keine Vordenker und Wegbereiter der Aufklärung

hervor, welche für die günstige Rezeption der neuen
Ideen hätten besorgt sein können. Zusätzlich war die
katholische Gesellschaft des Ancien Régime viel stärker

geprägt durch Kirche und Staat, als es die reformierte war.
Die Kirche durchdrang den Alltag mit all ihren Feiern und
Riten; sie verlieh dem kargen Leben im Diesseits Sinn und
Trost durch das Versprechen auf die Erlösung im Jenseits.
Die katholische Kirche sah sich aber nicht nur als geistiges
Gebilde, sondern trat auch als rechtliche Grösse in Erschei-

-o
nung

Die Aufklärung bedeutete eine Umorientierung des Be-
wusstseins und verlangte von der verschlossenen
innerschweizerischen Gesellschaft eine fast unmögliche Abkehr
von der Vergangenheit und von den alten, unreflektiert
tradierten Wertmassstäben. Befasst man sich mit der
Aufklärung in der Innerschweiz, müssen diese Begebenheiten
berücksichtigt und die Massstäbe anders gesetzt werden.
Kälin71 fasst den Begriff Aufklärung in der Innerschweiz

dementsprechend weit: «(...) hier kann man schon als

Aufklärung im weitesten Sinne bezeichnen, was in den
Städten nur eine selbstverständliche Voraussetzung dafür war:
eine Erweiterung des Gesichtskreises, ein Grübeln über sich
selbst und das Verhältnis zum Mitmenschen. »72

Das 18. Jahrhundert brachte trotz der eingangs geschilderten

schlechten Voraussetzungen auch in die Abgeschiedenheit

der katholischen Innerschweiz eine Wende im
Denken einer kleinen Bevölkerungsschicht. Die Schweiz
wurde als Reiseland entdeckt. Dieses Reisefieber führte
viele aufgeklärte Männer aus dem In- und Ausland in die
entlegene Innerschweiz. Entweder waren es die Berge als

Symbol des Ursprünglichen, naturwissenschaftliche
Forschungen oder die Menschen in den Gebirgskantonen
selbst, die das Interesse der Fremden weckten. Durch die
Berichte der Reisenden wurden die Alpentäler in ein neues

Licht gestellt. Ein mystisches Naturgefühl wurde
heraufbeschworen, und die Innerschweiz rückte wieder ins Blickfeld

der Eidgenossenschaft. Das Bild, das die Reisenden

von der Bevölkerung zeichneten, war - obwohl oberflächlich

- sehr wohlwollend. Das Hirtenvolk73 war die Verkörperung

des Menschen der Naturlehre. Ein kritisches Auge
warfen die aufgeklärten Städter jedoch auf die Unwissenheit,

Trägheit und auf den Aberglauben, der sich in
religiösen Ritualen und Wällfahrten äusserte.74 Zwischen den
Reisenden, die in der Innerschweiz weilten und einer kleinen

gebildeten Schicht einheimischer Ärzte, Offiziere und
hauptsächlich Geistlicher entstanden Kontakte und
Freundschaften. Diese Beziehungen führten auch zu wechselseitigen

Einladungen und waren grundsätzlich die Voraussetzung

dafür, dass in der Innerschweiz zumindest eine gewisse

Popularisierung des aufgeklärten Gedankenguts möglich
wurde. Dieser angeregte Gedankenaustausch wurde auch
schriftlich unterhalten, und der Mangel an eigenen
Bibliotheken konnte ansatzweise durch auswärtige Bücherlieferungen

wettgemacht werden. Dadurch, dass die aufgeklärte
Literatur nicht über den Büchermarkt beschafft werden

musste, war sie der Zensur nicht zugänglich — viele
Zeitschriften, Journale, Wochenblätter und Zeitungen, die im
18. Jahrhundert aufkamen, um die neuen Ideen und
Erkenntnisse zu verbreiten, waren der Zensur unterworfen.75

Die Kirche reagierte vorsichtig, aber nicht eindeutig
ablehnend auf die Ideen der Aufklärung. Die Geistlichkeit
selbst war sich uneins in der Beurteilung der neuen
Geistesströmung. Es war also durchaus möglich, dass ein
Geistlicher parallel zu dem vorgeschriebenen Bildungs-

69 Allgemein zur Aufklärung vgl. Im Hof, Ulrich. Aufklärung in der
Schweiz; ders. Das gesellige Jahrhunderr; Valjavec, Fritz. Geschichte
der abendländischen Aufklärung.

70 Wicki, S. 13.

1 Kälin, Paul. Die Aufklärung in Uri, Schwyz und Unterwaiden im
18. Jahrhundert. Einziges bis heute erschiene Werk, das sich mit einer

Gesamtdarstellung der Aufklärung in der katholischen Innerschweiz
befasst.

72 Kälin, Paul, S. 3.

3 Zum Begriff des Hirtenvolks vgl. Walter, Francois. Lieux, paysages,

espaces. Les perceptions de la montagne alpine du XVIIe siècle à nos

jours. Walrer zeigt in seinem Aufsarz, dass sowohl das «Hirtenvolk» als

auch die verklärte «Landschaft» eine Erfindung der Aufklärung sind.

74 Kälin, Paul, S. 12.

75 Kälin, Paul, S. 34.

110



gang, mittels Lektüre und persönlicher Erfahrungen mit
der Aufklärung in Kontakt trat.76

Die Voraussetzung für eine fruchtbare Auseinandersetzung

mit den Ideen der Aufklärung war - egal ob für geistliche

oder weltliche Personen - stets die Beziehung zu
aufgeklärten, meist in städtischen Verhältnissen lebenden
Persönlichkeiten.

2.4.1 Bildung und Wohlfahrt
Während in aufgeklärten Gebieten der Bildung und Erziehung

der Jugend besondere Aufmerksamkeit geschenkt
wurde, verharrte die Innerschweiz in Bildungsarmut. Wie
hat man sich das Volksschulwesen im ausgehenden Ancien
Régime vorzustellen?77 Die Schule in katholischen Gegenden

war - nicht weniger als in protestantischen -
hauptsächlich für die religiöse und moralische Bildung der Kinder

zuständig. Der Schulbesuch wurde von der Kirche als

religiöse Pflicht gefordert. Der Pfarrer der jeweiligen
Gemeinde war die Aufsichtsbehörde der Schule, doch war der

Schulzwang nicht einmal in den Städten realisierbar. In der
vorwiegend agrarischen Gesellschaft der Innerschweiz hätte

ein regelmässiger Schulbesuch der Kinder eine
unzumutbare Belastung für die oft armen Bauernfamilien
bedeutet. Die Arbeitskraft der Kinder war für die Familie
lebensnotwendig. Der Unterricht fand daher nur im Winter,

manchmal sogar nur von Dezember bis Februar statt.
Die meisten Kinder der ländlichen Gegenden hatten höchstens

zwei oder drei Winter Schulbildung hinter sich und
konnten daher gerade knapp lesen oder buchstabieren.
Nur die wenigsten - und nur Knaben - wurden genügend
gefördert, so dass sie auch schreiben lernten. Die meisten
Gemeinden hatten eine Unterrichtsgelegenheit im Winter,

76 Kälin, Paul, S. 29.

7 Folgender Abschnirr beziehr sich auf Wicki, 3. Kapitel, S. 392 ff.

78 Zit. nach Kälin, Paul, S. 92.

9 Heinrich Zschokke lebte als süddeutscher Gelehrter in Luzern, war
ein grosser Befürworter der Helvetik und nahm als Bildungs- und
Kultutminister während der Helvetik eine wichtige Position ein. Zu
Zschokkes eigenen Erinnerungen vgl. Zschokke, Heinrich. Hisro-
rische Denkwürdigkeiten der helvetischen Staatsumwälzung.

80 Kälin, Paul, S. 92.

81 Kälin, Paul, S. 99.

82 Kälin, Paul, S. 99.

83 Kistler, S. 103 ff.

doch für die geringe Wirkung des Schulbetriebs waren
neben der mangelnden Motivation der Kinder auch die
Lehrer verantwortlich. Eine eigentliche Lehrerausbildung
gab es nicht, und die Lehrer rekrutierten sich oft aus den

untersten Berufsschichten. Ihre gesellschaftliche und materielle

Stellung war dementsprechend schlecht. Während in
reformierten Gemeinden die Schule aus dem Kirchenoder

Schulgut bestritten wurde, mussten in den katholischen

Gebieten die Eltern einen «Schulbatzen» für den
Lehrer bezahlen. Die Kirche und Gemeinde stellte höchstens

das Klassenzimmer zur Verfügung. Der Schulmeister

von Bürgein, Xaver Triner, formulierte noch einen weiteren

Grund, warum sich die Kinder mehr um Viehzucht
denn um die Schule kümmerten: «wass wird derJugend an

Aufklärung ligen, wenn die Altern in der Thumheit
schlummern»^ Die Einsicht, dass es auch für einen Bauern nützlich

ist, des Lesens und Schreibens mächtig zu sein, musste

erst noch reifen.
In den Reiseberichten wird der Bildungsstand der

Innerschweizer Bevölkerung auch entsprechend vernichtend

beurteilt. Zschokke79 warf den Geistlichen gar vor,
dass sie, um ihren Einfluss zu sichern, die Bewohner in
Unwissenheit verwildern Hessen. Der Vorwurf ist jedoch
nicht haltbar, denn die geistliche und weltliche Obrigkeit
war durchaus bemüht, die neuen Erkenntnisse in den

Schulen weiterzugeben.80 Es entstanden viele Pläne für
Reformen und für neue Schulen, doch blieb es meistens
bei der Planung, weil sich die betreffenden Lehrer und
Schulmeister als stur und uneinsichtig erwiesen. P. Isidor
Moser, ein Pädagoge aus dem Kloster Einsiedeln, der sich

mit Schulreformen beschäftigte, hatte sogar einen
Unterrichtskurs für die Schulmeister der Waldstatt Einsiedeln

organisiert.81 Doch so fortschrittlich dies klingen mag, das

Denken von Moser war fast ausschliesslich von Religiosität
geprägt. In seinen «Gedanken zur Einrichtung einer christlichen

und ganz christkatholischen Schule für die Kinder
der gemeinen Bürger und Bauern in Einsiedeln «orientierte

sich der Pädagoge am Ideal der gottesfürchtigen, ihren
Eltern demütig und der Kirche treu ergebenen Kinder.82

Die meisten Aufklärer der Innerschweiz stellten die
Bildung in den Dienst der Religion und spannten sie ein in
den Kampf gegen die kirchenfeindliche Aufklärung.

Der zweite Schlüsselbegriff des 18. Jahrhunderts ist

jener der Industrialisierung.83 Er wird zu Recht in
Zusammenhang mit der Aufklärung gebraucht, weil seine Wurzeln

im gleichen Fortschrittsglauben liegen. Genauso wie
über die Bildung wurde auch schlecht über den Stand der

111



Innerschweizer Industrialisierung berichtet. Müssiggang
und mangelnder Erwerbssinn wurden der Bevölkerung
zum Vorwurf gemacht. Man ging soweit, den Müssiggang
als eine Eigenart der Hirtenvölker zu betrachten.84 Es liegt
nahe, dass von protestantischer Seite die Geistlichkeit für
diesen Zustand verantwortlich gemacht wurde, denn das

Armenwesen lag in ihrer Obhut. Einerseits waren die
Armenanstalten nötig, damit die eigenen Leute nicht
verhungerten, andrerseits gehörte es für die Patrizierfamilien
zum guten Ton, die Kirche und somit das Armenwesen mit
finanziellen Gaben zu unterstützen und so gleichzeitig für
das eigene Seelenheil etwas zu tun. Dieses Zusammenspiel
verhinderte, dass die arme Bevölkerung über den täglichen
Gebrauch hinaus zu arbeiten lernte. Dass die Wohlfahrt
Aufgabe des Staates sein könnte, war eine Neuerung, die
erst durch die Helvetik ins Bewusstsein der Menschen trat.
Auch «aufgeklärte» Geistliche waren in der Vorstellung
gefangen, dass die katholische Religion die einzig notwendige

Voraussetzung für das Wohlergehen des Vaterlands sei.85

Sicher ist es eine Tatsache, dass die Innerschweizer nicht
den gleichen Geschäftssinn entwickelten wie die Bevölkerung

reformierter Gegenden. Dies lag einerseits daran, dass

die Gedanken der Aufklärung nicht wirklich bis zu ihnen
durchgedrungen waren und der Nutzen des Fortschritts
für den durchschnittlichen Landmann nicht ersichtlich
war. Zum anderen liegt die Ursache sicher im katholischen
Glauben, welcher, im Gegensatz zum reformierten, seine

Gläubigen nicht zu rastlosem Arbeiten aufforderte. Die
Armut wurde als Opfer im Diesseits angesehen, das dann
durch das ewige Leben im Jenseits belohnt würde. Es galt
also, die Armut zu ertragen und nicht durch Arbeit und
Innovation zu beheben.8

Eine andere Erklärung für die zurückgebliebene
Industrialisierung kann auch von den festgefahrenen
Gesellschaftsstrukturen her abgeleitet werden. Die Beisassen

waren hauptsächlich als Handwerker tätig gewesen. Weil
sie aber keine Rechte besassen, wurden die Entwicklung
des Handwerks und der individuelle Unternehmergeist
unterbunden. In zünftisch organisierten Gebieten
beispielsweise verfügte das Handwerk über grossen Einfluss.
Das Zunftwesen schränkte den Wettbewerb zwar ein, die
Mitglieder konnten aber ihre gesellschaftliche und politische

Stellung verbessern.

2.4.2 Kirche und Klerus
Die katholische Kirche nahm im Alten Land Schwyz eine
sehr wichtige Rolle ein. Kirche, Staat und Alltag waren aufs

Engste miteinander verknüpft. Sowohl Bildung und Kultur

als auch das Armenwesen waren der Kirche unterstellt.
Wie bereits erwähnt, war insbesondere die Kirche mit den

Veränderungen der Aufklärung konfrontiert.
Die Stellung der katholischen Kirche in der

Innerschweiz war nicht identisch mit jener in anderen Kantonen.

Wie Peter Blickle87 zeigt, unterschieden sich die

Voraussetzungen in der katholischen Innerschweiz gegenüber
anderen Gebieten der Alten Eidgenossenschaft darin, dass

die Kirche bereits vor der Reformation so organisiert war,
dass sie der Bevölkerung den grössten Nutzen brachte. Die
Seelsorgerstellen wurden entweder durch den Ammann
oder vom Rat vergeben. An die Pfarrwahl konnten auf
diese Weise Auflagen geknüpft werden, die der Bevölkerung

eigentlich gar nicht zustanden. Die wichtigsten
Forderungen waren, dass der Pfarrer im Ort wohnen musste
und keinen Stellvertreter schicken durfte. Damit wurde
verhindert, dass der Pfarrer zwar hohe Pfründe einkassierte,

aber keine Leistung dafür erbrachte. Er musste in der
Gemeinde anwesend sein, wenn jemand seiner bedurfte.
Die andere, eigentlich noch viel unverschämtere Forderung

war gemäss Blickle, dass sich der Pfarrer an die örtlichen

Gerichte halten musste - er durfte sich also nicht an
das bischöfliche Gericht von Konstanz wenden. Auf diese

Weise war garantiert, dass sich der gewählte Pfarrer an die

Abmachungen halten musste und nicht später bei einem
«fremden» Gericht sein Recht einfordern konnte. Das

Gesagte zeigt, dass die katholisch-innerschweizerischen
Gebiete am Vorabend der Reformation eine rechtliche Situation

geschaffen hatten, welche ihnen die Kirche weitgehend

unterwarf. Es war schon damals kein zwingender
Grund gegeben, grosse Veränderungen anzustreben. Um
politische Veränderungen voranzutreiben, braucht es nicht
nur Problemdruck, sondern auch Prozesse der kollektiven
Interessendefintion und -artikulation.

Diese konservative Einstellung wurde zu Beginn der
Helvetik stark auf die Probe gestellt. Der Klerus wollte
nicht auf seine Privilegien verzichten und die Bevölkerung
sah auch nicht ein, was ihnen diese Neuerungen bringen

84 Kälin, Paul, S. 104.

85 Kälin, Paul, S. 112.

86 Als Gegensatz zur katholischen Arbeitsehtik vgl. Webet, Max. Die
protestantische Ehtik und der ..Geisr» des Kapiralismus.

8 Blickle, Peter, Warum blieb die Innerschweiz katholisch?

112



sollten. Der Konflikt, den die protestantisch geprägte
Konstitution der Helvetischen Verfassung mit sich brachte, war
vorprogrammiert.

2.4.3 Gesellschaften und Sozietäten
Eine europaweit typische Erscheinung der Aufklärung ist
die Gründung von Gesellschaften und Sozietäten. Sie ist
aus dem Bedürfnis von Reformfreunden entstanden, sich
über die persönlichen Beziehungen hinaus zu organisieren
und zu treffen. Die Helvetische Gesellschaft, die eng mit
den aufgeklärten Sozietäten in Zürich und Bern verbunden

war, unterschied sich durch ihre Offenheit und den
nationalen Charakter von Anfang an von den anderen
Gesellschaften in der Schweiz.88 Das Ziel der Helvetischen
Gesellschaft war der Abbau konfessioneller und politischer
Vorurteile und die Überbrückung der Gegensätze zwischen
den Kantonen. Damit verbunden war die Zusammenfassung

aller gemeinschweizerischen Aktivitäten und die Pflege

des Patriotismus im Sinne der Aufklärung.89 Weil
erkannt wurde, dass über die Kirche die wesentliche
Erziehungsarbeit geleistet wurde, war es ein grosses Anliegen,
ein Ort der Begegnung für Theologen beider Konfessionen

zu sein. Das Hauptziel der Helvetischen Gesellschaft war
aber politisch: Man wollte die Mitglieder zu einem besseren

Verständnis der typisch schweizerischen Verhältnisse
führen, um sie zu befähigen, verantwortungsbewusst bei
Konflikten vermitteln zu können.90 Damit möglichst die

ganze Elite der Eidgenossenschaft in der Gesellschaft
vertreten war, wurden nach ihrer Gründung in Schinznach

Zu den Gesellschaften in der Schweiz allgemein vgl. Im Hof, Ulrich.
Das Gesellige Jahrhundert; ders. Die helverische Gesellschaft 2 Bde.;

Erne, Emil. Die schweizerischen Sozietäten, lexikalische Darstellung
der Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts in der Schweiz.

8') Im Hof, Aufklärung, S. 50.

90 Im Hof, Helverische Gesellschaft, Bd. I, S. 223.

91 Kälin, Paul, S. 50.

92 Nach Im Hof, Aufklärung, S. 51.

93 Kälin, Paul, S. 52.

94 Wicki, S. 109 ff.

5 Zu Zays Person und seinem Wirken vgl. Auf der Maur, Jürg. Beharren
und Aufbruch. Die Karriere des Polirikers Karl Zay (1754-1816) und
ihr finanzieller Hinrergrund. Unveröffenrlichre Lizentiatsarbeir. Bern
1989.

96 Im Hof, Helverische Gesellschaft, Bd. I, S. 323.

1762 an ausgewählte Personen aller Kantone Einladungen
verschickt. Die Einladungen stiessen gesamtschweizerisch
auf grosses Interesse - nur die Urkantone lehnten ab. Aus

Schwyz wurden namentlich Hauptmann und Sekretär

Reding und Säckelmeister Hedlinger gebeten, der Gesellschaft

beizutreten. Die beiden Männer fühlten sich zwar
geehrt und geschmeichelt, blieben aber der Gesellschaft

unter fadenscheinigen Ausreden fern.91 Sie wurden zwar in
Abwesenheit als Mitglieder aufgenommen, doch aus den

Präsenzlisten ist ersichtlich, dass sie nie an einer Sitzung
teilgenommen haben.

1766 wurden neue Statuten formuliert, die folgendes
über den Zweck der Gesellschaft aussagten: «Die
Gesellschaft soll zum einzigen Zweck und Gegenstand haben,

Freundschaft und Liebe, Verbindung und Eintracht unter den

Eidgenossen zu stiften und zu erhalten, die Triebe zu schönen,

guten und edlen Taten auszubreiten, und Friede, Freiheit und
Tugend durch die Freunde des Vaterlands auf künftige Alter
und Zeiten fortzupflanzen. »92

Obwohl aus diesen Statuten keine politischen Anliegen
hervorgehen, wirkte die Gesellschaft auf die Schwyzer
verdächtig. Grund für ihr Misstrauen schöpften die katholischen

Kantone im Jahre 1769 aus einer klosterfeindlichen

Flugschrift, die der Helvetischen Gesellschaft zugeschrieben

wurde.93 In diesen «Reflexionen eines Schweizers»

wurde die Frage gestellt, ob es nicht sinnvoll wäre, die

katholischen Orden einzuschränken oder gar zu verbieten.

Der Autor kam aber nicht wie vermutet aus katholischen
Kreisen der Helvetischen Gesellschaft, sondern es war der
Zürcher Ratsherr und Buchhändler Johann Heinrich Heidegger,

der sich, um auch bei der katholischen Leserschaft

anzukommen, als Katholik ausgab.9
Nach 1780, als die Gesellschaft nicht mehr in Schinznach,

sondern im zentraler gelegenen Ölten tagte, versuchte

man erneut, katholische Mitglieder in die Gesellschaft

aufzunehmen. Dr. Zay von Arth 5, der mehrmals um seine

Mitgliedschaft angefragt wurde, wäre von seiner Bildung
und Gesinnung her sicher ein achtbares Mitglied gewesen.
Zay war Arzt und Schriftsteller, hatte im Ausland studiert
und viele Freunde aus aufgeklärten Kreisen. Doch auch

diese Versuche scheiterten aus den «wohl bekannten
politisch-konfessionellen Bedenken».96 Ob Zay auf äusseren

Druck hin absagte oder ob ihn sein katholischer Glaube an
einem Beitritt hinderte, kann nicht schlüssig beantwortet
werden. Auf der Maur vermutet, «dass Zay ganz einfach

ein zu überzeugter Innerschweizer, ein sehr tief gläubiger
Katholik war, um der auch den Glauben in Frage stellen-

113



den Aufklärung vollumfänglich beizustimmen.»
Vielleicht aber hatte Zay bereits seine politische Karriere im
Auge und taktierte deshalb vorsichtig.

Neben der Helvetischen Gesellschaft war für die
Innerschweiz die Helvetisch-Militärische Gesellschaft von
Bedeutung. Sie unterhielt zwar keine offiziellen Beziehungen
zur Helvetischen Gesellschaft, war aber aus dem gleichen
Reformgeist hervorgegangen. Die Gesellschaft vereinigte -
vergleichbar mit der heutigen Offiziersgesellschaft - Offiziere

aller Stände, und es wurden militärische Angelegenheiten

diskutiert. Grossen Raum nahmen die Verhandlungen

über die Fragen der vaterländischen Aufklärung ein.
Man tauschte gegenseitig militärische Erfahrungen aus
und hoffte, dass diese «für das theure Vaterland gemeinnützig

werden.»98 Dass diese Gesellschaft in der
Innerschweiz einen besseren Ruf genoss als die Helvetische, zeigt
die Präsidentschaft von Landammann Jost Remigius Traxler

aus Nidwalden. Die Helvetisch-Militärische Gesellschaft

war den grossen gesellschaftspolitischen Umwälzungen

von 1798 nicht gewachsen. Die letzte Versammlung,
die bereits äusserst schwach besucht war, fand 1797 statt. 9

2.4.4 Die Helvetische Concordiagesellschaft
Die für die Innerschweiz wichtigste Gesellschaft war die
Helvetische Concordiagesellschaft. Sie war im Jahr 1768

aus einer geselligen Vereinigung entstanden und wirkte
hauptsächlich von 1775 bis 1782. Diese Gesellschaft, deren
Gründer der Luzerner Chorherr und Komponist Franz
Josef Leonti Meyer von Schauensee100 war, zog eine scharfe
Grenze zwischen sich und der Helvetischen Gesellschaft.
Da ausschliesslich Katholiken zugelassen waren, schränkte
sich der Wirkungsbereich auf die katholische Innerschweiz
ein. Die Concordia lebte aus der geistigen Selbstbeschränkung

auf die katholische Tradition und Kultur. Durch das

Studium der Geschichte und freundschaftlichen
Gedankenaustausch bezweckte sie, das katholische
Zusammengehörigkeitsgefühl zu stärken. Von Aufklärung sprach man
selten, allenfalls von der Pflege der Wissenschaften.101 Der
Geist der Concordia war stark in der barocken Tradition
des 17. Jahrhunderts verankert. Der ursprüngliche Name
«Ritterschaft des hohen Reichsritterordens vom goldenen
Konkordiastern» und die Vergabe von vierunddreissig
Ehrenämtern verweisen auf die Vorliebe für das barocke
Formelwesen.102 Obwohl sich die Concordia natürlich
nicht ganz der Aufklärung verschliessen konnte, blieb sie

auf dem Boden der streng kirchlichen Auffassungen. Die
Mitglieder oder Sympathisanten der Helvetischen Gesell¬

schaft blieben der Concordia fern und schwiegen sich in
ihren Briefen über sie aus. Einzig Zay, der von Amtes wegen
1778 eine Tafelrede halten musste, wehrte sich mehrmals

dagegen, für ein Mitglied der Gesellschaft gehalten zu werden.

3 Mangelnde Zielsetzung, Konservativismus und der

negative Einfluss aufklärerischer Ideen und Erkenntnisse

waren der Untergang der Concordia.104 Die Gesellschaft
löste sich bald nach dem Tode ihres Gründers 1789 auf.

2.4.5 Der vaterländische Gedanke
Was Kälin als «vaterländischen Gedanken»105 bezeichnet,
fasst Im Hof als «Helvetismus»106 zusammen. Beide
Ausdrücke stehen für das zur Zeit der Aufklärung neu begründete

gemeineidgenössische Nationalgefühl. Bei der

Beschäftigung mit der eigenen Geschichte kehrten die
Eidgenossen zum Ursprung ihrer Geschichte, zum Schwur der

Bünde, zurück. Die ethischen Grundsätze der

Aufklärungsphilosophie von der ursprünglichen Güte des
Menschen wurden ins öffentliche Leben übertragen. Diese
Lehre stiess - mit einigen patriotischen Gedanken ergänzt

- in der Innerschweiz auf offene Ohren. Der Grund dafür
ist im engen Bezug der «Gründungsgeschichte» der
Eidgenossenschaft zu den historischen Orten zu suchen. Der
vaterländische Gedanke setzte unter anderem auch eine
Diskussion über die Wahrheit der Wilhelm-Tell-Geschich-
te in Gang107. Bereits damals wurde sie öffentlich in Zweifel

gezogen. Die grosse Empörung, die dadurch hervorgerufen

wurde, zeigt, wie gross die Bereitschaft der
Innerschweizer war, ihre Identität auf das zweifelhafte Zeugnis
ihrer sogenannten Urväter abzustützen.108

9~ Auf der Maur, S. 61.

98 Nach Erne, Schweiz. Gesellschaftsbewegungen, S. 49.

9 Erne, Schweiz. Gesellschaftsgewegungen, S. 51.

100 Wicki, S. 65.

101 Kälin, Paul, S. 58.

102 Wicki. S. 64.

103 Kälin, Paul, S. 61.

104 Pfistet, Rudolf, S. 74.

105 Kälin, Paul, S. 67.

106 Im Hof, Aufklärung, S. 81.

I(r Kälin. Paul. S. 69.

los Qje pigUr "Te[[s als Sriftet nationaler Identität wurde zu Beginn der
Helverik nochmals neu belebr. (Vgl. Kap. 5.3.3).

114



Mit dem vaterländischen Gedanken einher ging die
Forderung nach der Erhaltung der Sitten. Man glaubte,
durch die Bewahrung der «Sitteneinfalt» alle fremden und
schlechten Einflüsse abwehren zu können. Die Hauptschuld

an den veränderten Umständen wurde nämlich
dem Eindringen fremder Sitten zugeschrieben, weshalb
oft an die Zeit der Väter und deren «Sitteneinfalt» erinnert
wurde. Selbst die Reformation wurde auf das Sittenverderbnis

zurückgeführt. Die Mittel zur Erhaltung der alten
Sitten sah man in patriotischen Reisen und Wallfahrten zu
historischen Orten, dem Singen von patriotischen Liedern
und der Pflege der vaterländischen Geschichte.109

Die bereitwillige Rezeption des vaterländischen Gedankens

in der Innerschweiz zeigt, wie gross die Angst vor
Veränderungen und fremden Einflüssen war. Regierung und
Kirche setzten alles daran, die alten Zustände zu bewahren.
Das idealisierte Bild des Hirtenvolkes, das als Vorbild in
den Köpfen herumspukte, stand aber im Widerspruch zu
den Ideen der Aufklärung, die in der französischen
Revolution ihren Ausdruck fanden. Angesichts dieser Tatsachen

erstaunt es nicht, dass man in Schwyz am Ende des

18. Jahrhunderts die politischen Zustände völlig falsch
einschätzte und darum keine Bereitschaft vorhanden war, sich
auf Neuerungen einzulassen.

2.5 Zusammenfassung Kapitel zwei

Der schwelende Konflikt zwischen der konservativen
Innerschweiz und der aufgeklärteren übrigen Eidgenossenschaft

kam gegen Ende des Ancien Régimes immer deutlicher

zum Ausdruck. Die Verteidigung der altdemokratischen

Verfassung stand einer modernen Staatsauffassung
gegenüber. Die unterschiedlichen Ansichten äusserten sich
in allen Lebensbereichen: Erziehung, Moral und Ethik
waren genauso betroffen wie wirtschaftlicher Fortschritt,
Wohlfahrt und soziale Gesellschaftsordnung.

Die Landsgemeinde als eigentliches Gerüst der
altdemokratischen Verfassung von Schwyz war sinnentleert und
verkam zu einem manipulierbaren Machtinstrument.

Die Regierungsvertreter aus der Patrizierschicht waren
nicht fähig, auf die Zeichen der Zeit zu reagieren. Der
Umstand, dass sich im Gegensatz zu anderen Kantonen in
Schwyz mit militärischen Unternehmungen verhältnismässig

lange Geld verdienen liess, verbaute den Schwyzern den

Kälin, Paul, S. 73.

Einstieg ins Verlagswesen und die Protoindustrie. In Zürich
beispielsweise war nur bis ins 17. Jahrhundert mit
Solddiensten Geld zu verdienen, was die zukünftigen
Industriellen dazu zwang, eine andere Verdienstmöglichkeit zu
finden. Im Bestreben, alte Tradition aufrecht zu erhalten,

verpassten die Schwyzer Magistratenfamilien, die potentiellen

Verleger und späteren Industriellen, den Zeitpunkt,
die «Branche» zu wechseln. Die rechtlose Stellung der

Beisassen hat auf die wirtschaftliche Entwicklung von Schwyz
möglicherweise ebenfalls hemmend gewirkt. Den im Handwerk

und Gewerbe tätigen Beisassen war eine Verbesserung
ihrer gesellschaftlichen Stellung verwehrt. Ohne die
Möglichkeit, sich gemeinsam organisieren zu können und
dadurch Einfluss und Kapital zu akkumulieren, waren ihnen
die Hände gebunden.

Unterstützend zu all diesen Faktoren wirkte die katholisch

geprägte Arbeitsmoral. Anders als bei den Protestanten

war Armut etwas Gottgegebenes und bot der reichen
Schicht Gelegenheit, durch Almosen für ihr eigenes
Seelenheil zu sorgen. Diese katholische Auffassung von Armut
und Wohlfahrt trug viel dazu bei, die ungleichen
Gesellschaftsstrukturen zu zementieren.

Mit der Aufklärung wurden viele Traditionen und
Lebensgewohnheiten der Schwyzer Bevölkerung in Frage
gestellt. Um die neuen Ideen von der Innerschweiz fernzuhalten,

versuchte man, den Mythos der Alten Eidgenossenschaft

neu aufleben zu lassen und das Land mental
abzuschotten. Hauptsächlich die Kirche, welche traditionell für
die Erziehung und die Wohlfahrt zuständig war, fürchtete,
an Machteinfluss zu verlieren. Für den angeblichen Sittenzerfall

wurden fremde Einflüsse verantwortlich gemacht
und die Wahrung der alten Traditionen als letzte Rettung
gepriesen. Die gleiche Argumentation begegnet uns
bezeichnenderweise während der Helvetik erneut und wird
in den folgenden Kapiteln immer wieder diskutiert.

Wie in der gesamten Alten Eidgenossenschaft gab es

gegen Ende des 18. Jahrhunderts auch in Schwyz unübersehbare

Zeichen für den Zusammenbruch des Ancien
Régimes. Doch durch die längst überholte alte Verfassung
und die erstarrten Formen der Landsgemeinde, kombiniert
mit der verhinderten wirtschaftlichen Entwicklung, wären,

so meine Vermutung, die Tage der alten Schwyzer Regierung
sowieso gezählt gewesen. Zweifellos beschleunigte die Helvetische

Revolution diese Entwicklung einerseits und bestärkte
andererseits die Schwyzer und Schwyzerinnen in ihrer
konservativen Reaktion. Ihre fremden- und städtefeindliche

Haltung, die an sich schon Ausdruck einer konservativen

115



Gesinnung ist, wirkte sich auf allen Ebenen entwicklungshemmend

aus. Ein letztes Mal liess man den Glauben an die

mythische Kraft der Urväter aufleben, bevor dann durch den
Ausbruch der Helvetischen Revolution die Strukturen des

Ancien Régime endgültig zusammenbrachen.

3. Umbruch

Die revolutionären Ereignisse in Frankreich, welche sich
seit dem Sturm auf die Bastille 1789 bis zum 1. Koalitionskrieg

1797 zugespitzt hatten, griffen langsam auf die
Schweiz über. Kurz vor der Wende zum 19. Jahrhundert
wurde auch in der Alten Eidgenossenschaft das festgefügt
geglaubte System des Ancien Régimes durch revolutionäre
Ereignisse erschüttert. Doch bereits 1797 hatte in
fortschrittlichen Kreisen die Hoffnung bestanden, die Schweiz
durch das Ende der Patriziate und die Gleichstellung der
Untertanen zu demokratisieren und dabei die bestehenden
föderalistischen Strukturen nach Möglichkeit zu übernehmen

oder gar auszubauen. Der Basler Peter Ochs erhielt
Ende 1797 vom französischen Direktorium den Auftrag
zur Ausarbeitung einer Verfassung für die künftige
Helvetische Republik. Auf der Grundlage von
Rechtsgleichheit, Volkssouveränität und Gewaltentrennung
entwarf Ochs eine Direktionalverfassung, die dem Helvetischen

Direktorium im Vergleich zur französischen
Verfassung ungleich mehr Machtfülle einräumte.110 Diese
Verfassung wurde von der französischen Regierung jedoch
in den Grundgesetzen abgeändert: dem Vorschlag von
Ochs genau entgegengesetzt sollte die Eidgenossenschaft
eine zentralistische Staatsform erhalten. Man hatte sich in
Frankreich längst entschieden, aus der Eidgenossenschaft -
nötigenfalls durch eine gewaltsame Revolution - eine
Frankreich zugehörige Republik zu formen.

Während in der französischen Hauptstadt die letzten
Vorbereitungen zur Umgestaltung der Alten Eidgenossenschaft

getroffen wurden, fand im Dezember 1797 bis zum
31. Januar 1798 die letzte Tagsatzung statt. Wie schon einmal

erwähnt, waren die Gesandten der Tagsatzung nicht
fähig gewesen, die alten Verhältnisse neu zu ordnen.
Obwohl Basel bereits am 4. Januar kapituliert hatte, beschlossen

die Gesandten, für die Reorganisation des Ancien
Régimes einen ruhigeren Zeitpunkt abzuwarten. Dieses

Zögern deutet auf die totale Lähmung und das Unvermögen

der Tagsatzungsgesandten hin, sich mit der neuen
Situation auseinanderzusetzen. Anstatt zu handeln be¬

schworen sie zum letzten Mal feierlich die alten Bünde und
machten damit deutlich, dass sie sich den Zeitzeichen
nicht beugen wollten.

Peter Ochs von Basel111 gelang am 20. Januar eine friedliche

Staatsumwälzung, und Basel wurde unter Beifall der

Bevölkerung als erster Kanton der Helvetischen Republik
Frankreichs gefeiert. Die Franzosen besetzten zur Sicherung

ihrer Pläne vorsorglich die Waadt und einen Südteil
des Kantons Freiburg. Ohne eine einzige Schlacht geführt
zu haben, hatten die Franzosen bereits in den schweizerischen

Grenzgebieten Fuss gefasst. Hinter der Abwehrfront
der Patrizierstädte Bern, Freiburg und Solothurn, welche
sich entschlossen hatten, die alte Ordnung zu bewahren,
trat die friedliche Helvetische Revolution ihren Siegeszug
an: Das Luzerner Patriziat dankte freiwillig ab, Zürich und
Schaffhausen gestalteten sich unter dem Druck von unten
zu repräsentativen Demokratien um, in der Ostschweiz
brach die alte Herrschaftsstruktur zusammen, und das

Tessin musste sich gegen Anschlussgelüste der cisalpinischen

Republik zur Wehr setzen.112

Die Umwälzung war also anfänglich keine blutige
Revolution, sondern jeder Kanton machte - freiwillig oder

gezwungen — seine eigene Revolution.113 Für grosse Teile
der Alten Eidgenossenschaft trifft auch Zschokkes
Einschätzung zu, wonach die Schweiz reif war für die
Revolution und es nicht die Franzosen, sondern die Schweizer
selbst waren, welche die Revolution vorantrieben.1

Obwohl auch die Strukturen des Landes Schwyz für
eine Umwälzung «reif» gewesen wären, verharrte die
Bevölkerung in den alten Traditionen und verurteilte alle

Abweichungen von der alten Ordnung. Schwyz begab sich,

anfänglich zusammen mit anderen Kantonen, in den
Widerstand.

110 Die französische Regierung erhielt als Reaktion auf den Terror in der

neuen Verfassung eine schwache Exekutive, die sich aus fünf Direkteren

zusammensetzte.

111 Die Entwürfe für die erste helvetische Verfassung stammten ebenfalls

von dem Basler Aufklärer und Gelehrten Peter Ochs.

112 Allgemein zur helverischen Staatsumwälzung vgl. Böning, Holget.
Revolution in der Schweiz: Das Ende der Alten Eidgenossenschaft.
Die Helvetische Revolution; Im Hof, Ulrich, Ancien Regime, Aufklärung,

Revolution und Fremdherrschaft.

113 Böning, S. 78.

114 Nach Böning, S. 103.

116



Im folgenden Kapitel schildere ich zuerst kurz die
historischen Ereignisse zu Beginn der Helvetischen Revolution
in Schwyz (Kap. 3.1). Vor diesem Hintergrund gehe ich
auf die Aufhebung der Standesunterschiede (Kap. 3.1.1
und 3.1.2) und die Eingriffe der Helvetischen Regierung
in das Machtgefüge der katholischen Kirche ein (Kap. 3.2).
In einem kurzen Abriss und anhand eines Schemas (Kap.
3.3 und 3.3.1) erkläre ich die Grundzüge der Helvetischen
Verfassung, die dann für das Verständnis des vierten
Kapitels von grosser Bedeutung sein werden.

Die Fragen, welche im vierten Kapitel im Zentrum
stehen werden, tauchen bereits in diesem Kapitel auf: Welche
Bevölkerungsschicht setzte sich eigentlich zur Wehr? Wie
verhielten sich die Obrigkeit, ehemalige und neue Landleute

und wie die Kirche und der Klerus?

3.1 Die Ereignisse im Alten Land Schwyz
Die Einstellung der Schwyzerinnen und Schwyzer bezüglich

der Umwälzungen im Land unterschied sich von der
Reaktion eines grossen Teils der restlichen Eidgenossenschaft.

Schwyz war fest entschlossen, die alte Ordnung zu
bewahren und sich notfalls mit Waffen gegen die Franzosen

zur Wehr zu setzen. Die Konstitution der Helvetischen
Republik war für die Innerschweizer Bevölkerung ein
Schreckgespenst. Sie glaubte, dass damit alle Verderbnis
von aussen in ihre noch heile Welt einbrechen werde.

Bevor sich Schwyz aber um die eigene Verteidigung
kümmerte, eilte es dem bedrohten Bern zu Hilfe. Die
Schwyzer Truppen hatten Bern noch nicht erreicht, da fiel
die Stadt am 5. März 1798. Während Schwyz versuchte,
anderen Gebieten Hilfe zu leisten, erfasste die Helvetische
Revolution den eigenen Kanton. Unter der Bevölkerung
von Schwyz herrschte indessen grosse Verwirrung. Unklarheiten,

Verleumdungen, Verschmähungen, mangelnde
Aufklärung und an religiösen Wahn grenzender Eifer stachelten

den ohnehin schon grossen Hass gegen die französischen

Eindringlinge zusätzlich an. «Was haben wir den
Franzosen zu leide gethan, dass sie uns so schimpflich behan-

115 Fassbind, Thomas, Geschichte, Bd. V, S. 429.
116 Fassbind, Thomas, Geschichte, S. 429.
117 Wytsch-Ineichen, S. 197 ff.

118 STASZ Landsgemeindeprotokoll 4. Mai 1798, MF 31, S. 514.

119 Fassbind, Thomas, Geschichte, S. 445.
120 STASZ Ruef, cod. 2660, MF 151/152, S. 81 und 179.

dein? Sind das die so oft gemachten Schwüre und Zusicherungen,

dass sie Frieden und Freundschaft pflegen wollen?

Nein! nein! nimmer nehmen wir das Joch aus der Franzosen

Hand. Gott sei allein unser Herr! wir dienen keinem anderen.

Für Religion, Freiheit und Vaterland wollen wir leben, streiten,

kämpfen siegen oder sterben. »115

An der ersten Nationalversammlung vom 12. April
1798 in Aarau - dem neuen Hauptort der Helvetischen

Republik - waren nicht alle Stände vertreten. Die fünf
Orte Uri, Schwyz, Unterwaiden, Zug und Glarus blieben
den Verhandlungen fern. Sie hatten beschlossen, die neue
Verfassung nicht anzunehmen und sandten Abgeordnete
mit der Bitte an den General Schauenburg, bei der alten

Ordnung bleiben zu dürfen. Das Gesuch wurde abgelehnt,
und Schauenburg forderte die fünf Orte in einem Dekret
auf, die Verfassung binnen zwölf Tagen anzunehmen. Die
Schwyzer beschlossen an der Landsgemeinde vom 16. April
1798, trotzdem bei der alten Ordnung zu bleiben.
«Thränen des gerechten Unwillensfunkelten in den Augen der

Greise, Männer undJünglinge. Mit Fluch war das Büchlein
der Helvetik belegt und der vogelfrei erklärt, der es anrathen,

gut auslegen und empfehlen würde.» '

Unter dem Schwyzer Landeshauptmann Alois Reding
wurde am 22. April eine Gegenoffensive auf Luzern, Zürich,
das Freiamt und das Berner Oberland gestartet. Nachdem
der Angriff gescheitert war, zogen sich die Innerschweizer

vorerst zurück. Am 26. April 1798 begann der Vormarsch
der französischen Truppen auf Zug und Schwyz. Nach
anfänglichen Erfolgen an der Schindellegi, auf St. Jost, bei

Rothenthurm, am Morgarten und bei Arth wurde die Lage
der Schwyzer immer hoffnungsloser.117 Nach einem
Waffenstillstand am 3. Mai beschloss anderntags die

Landsgemeinde schweren Herzens, die von den Franzosen

angebotenen Kapitulationsbedingungen anzunehmen.118

«Müssen ist nicht wollen»,1 kommentierte Fassbind

die folgenschweren Ereignisse. Doch Schwyz lehnte die

neue Verfassung nicht so geschlossen ab, wie Fassbind und

jüngere Historiker uns glauben machen wollen. Sowohl die

Kapuziner wie einige «Oberen» aus Schwyz stimmten der

Verfassung zu. Sie mussten ihre Überzeugung aber vor dem

Zorn eines grossen Teils der Bevölkerung verheimlichen, da

sie sonst ihres Lebens nicht mehr sicher gewesen wären.120

3.1.1 Die Gleichstellung der Beisassen
Die von Frankreich ausgehende Forderung nach der
Gleichheit aller Bürger - die Gleichheit der Bürgerinnen
folgte in der Schweiz bekanntlich erst in den 70er Jahren

117



des 20. Jahrhunderts - war in der ganzen Alten Eidgenossenschaft

im allgemeinen auf offene Ohren gestossen.
Verschiedene Städte - darunter Basel, Luzern, Zürich,
Solothurn und Schaffhausen - stellten ihre Untertanen
bereits Anfang 1798 den Landleuten gleich.121

«Die Beisassen, gesetzlich sehr eingeschränkt, drangen auf
alle mögliche Erleichterung. Die Sucht nach Freiheit
stürmte und eroberte alle Herzen und Gemüther von den
venetianisch-mailändischen Gränzen bis an den Fuss des St.
Gotthards.»122

Mit diesen Worten drückt Fassbind seinen Unmut
darüber aus, dass auch die eigenen Leute von den französischen
Ideen infiziert worden waren. Angesteckt durch das Beispiel
der Landschaft March, welche sehr entschieden auf eine

Neuordnung des Untertanenverhältnisses pochte, stellten
auch die schwyzerischen Beisassen den Antrag, ins Landrecht
aufgenommen zu werden. An der Landsgemeinde vom 18.
Februar 1798 reichten sie folgendes Gesuch ein: «Da
Freyheits Liebe ein naturs antrieb ist, mit deme Gott das Herz
eines jeden Menschen beseelet hat, so bitten Wir durch Alles uns
lieb ist, mit aller Ehrfurcht und Unterthänigkeit uns bey disser

allgemeinen Abänderung huldreicher Begnadigung doch nicht
in Vergessenheit zu sezen und wir hoffen voll der Zuversicht auf
Ihro Gnaden und Weisheiten in gütigster Recomendation und
anempfehlung an Seiner hohen Behörde, das das Neue Sonnenlicht

auch unsere Wenigkeit bestralen werde, und wir werden in
dankbahrer erkänntlichkeit mit Neu gebohrenem Freyheits
Muoth und vereinter Bruder Liebe für Religion, Freyheit und
Vatterland bey allen ereignissen der gefahren entweders zu sigen
oder zu sterben entschlossen sein.»123

Die Eingabe wurde zwar im Rat diskutiert, konkrete
Beschlüsse wurden aber keine gefasst. Bei der Formulierung
des Gesuches fällt auf, dass sich die Verfasser ihrer Sache

nicht so sicher waren. Sie definieren die Beisassen (also sich
selbst) als «unsere Wenigkeit» und bitten mit «aller
Ehrfurcht und Unterthänigkeit». Die Argumentation
verläuft zwar in sich stimmig, lässt aber schnell erkennen, dass

der Grundgedanke dieses Gesuches nicht aus aufgeklärtem
Gedankengut stammte. Es wird nämlich nicht mit
Menschenrechten oder der Gleichheit von Bürger und
Bürgerin argumentiert, sondern mit dem Grundrecht der Ur-
freiheit, einem Schlüsselwort in der damaligen Auffassung
von Demokratie. Die Verfasser begründen den Anspruch
auf Gleichstellung mit den allgemeinen Veränderungen,
wovon auch die Beisassen profitieren möchten. Sie scheinen

bemüht zu sein, die Obrigkeit nicht zu verärgern oder

gar zu provozieren. Gesamthaft wird ein Bild vermittelt, das

nichts mit revolutionären Neuerungen zu tun hat. Nichts
weist darauf hin, dass die Beisassen anstrebten, sich gegen
die Obrigkeit aufzulehnen oder gar mit den Franzosen

gemeinsame Sache zu machen. Sie zeigten sich der

Obrigkeit gegenüber als loyale Bürger und Bürgerinnen,
welche die Gunst der Stunde zu nutzen suchten, um ihren
schlechten gesellschaftlichen Status zu verbessern.

An der Landsgemeinde vom 18. April folgte der
Beschluss zu ihrem Gesuch: «Aufdie Bittschrift der Hrn. Bey
und Einsässen ist erkennt: dass die Beysässen, welche unter dem

Freyfahnen würklich gezogen, ziehn werden, und unter selben

schwöhren sollen würklich sie und ihre Kinder als gefreyte
Landleuth erklärt und anerkannt seyn; Die so nicht ziehen,
sollen um einen billichen Auskaufan die Kommission verwiesen

seyn und das Abtracktierte an die Mayen-Landsgemeind
zur Ratifikation vorgetragen werden. Was aber arme, presthaf
te, Kranke und unmündige Beysässen betriff, solle zu seiner

Zeit aufselbe einen billichen Bedacht genohmen werden.»124

Ähnlich zurückhaltend und vorsichtig wie die Formulierung

des Gesuches der Beisassen war auch die Antwort,
die sie - erst zwei Monate später - darauf erhielten. Diese

Verzögerungstaktik wurde damit begründet, dass der
Beschluss auf die traditionelle Mailandsgemeinde verschoben
werden sollte. Als aber die französischen Truppen immer
näher rückten und sich Schwyz zur Gegenwehr entschloss,
brauchte Schwyz die Leute für den militärischen Einsatz.
Da aus der Situation der umliegenden Kantone klar wurde,
dass es bald keine Untertanen mehr geben würde, wurden
Zwang und Nutzen miteinander verbunden: die Beisassen

wurden unter der fatalen Bedingung zu gefreiten Landleuten

erklärt, dass sie gemeinsam mit den alten Landleuten

gegen die Franzosen in den Krieg zu ziehen hatten. Wer
dies nicht wollte, musste bezahlen und warten, bis genaueres

an der Mailandsgemeinde beschlossen wurde.
Ein wichtiger Grund für das Einlenken der Obrigkeit

war ihr Bestreben, sich den Franzosen gegenüber möglichst
loyal zu verhalten. Wenn möglich wollte man die französischen

Forderungen erfüllen, um so im Kriegsfalle wenig
Angriffspunkte zu bieten. In der Frage der Gleichstellung
der Beisassen war also auch bei der Obrigkeit nicht etwa

121
Styger. S. 132.

122 Fassbind, Thomas, Geschichte, Bd. V, S. 414.

123 STASZ Landsgemeindeprotokoll 18.2.1798, MF 31, S. 497.

124 STASZ Landsgemeindeprotokoll 18.4.1798, MF 31, S. 508.

118



eine egalitäre Haltung ausschlaggebend, sondern eine
nüchterne Schaden-Nutzenanalyse.

Für den Augenblick war das Problem mit den Beisassen

gelöst. Mitten in den Kriegswirren dachte wohl niemand an
rechtliche Fragen, die geklärt werden mussten. Doch schon
bald stellte sich heraus, dass die neuen Landleute mehr
Forderungen stellten, als ursprünglich angenommen. Der
Hauptstreitpunkt lag bei der Nutzung der Allmend durch
die neuen Landleute. Die Beisassen forderten, dass sie die

Allmend gleich wie die alten Landleute voll nutzen durften.
Bis dieser Konflikt beigelegt sein würde, sollte es mehrere

Jahrzehnte dauern. Nachdem die Beisassen am Ende des Jahres

1800 und im April 1804 bei Verhandlungen vergeblich
auf ihren Anspruch gepocht hatten, beschritten sie den

Rechtsweg. Der Prozess endete am 29. Mai 1806 mit der
gerichtlichen Abweisung der ganzen Rechtsfrage der Beisassen.

Die Angelegenheit wurde erst im Jahr 1838 nochmals
aufgegriffen. Hauptmann Dominik Gemsch verlangte von der
juristischen Fakultät in Zürich eine Klärung der wichtigen
Rechtsfragen betreffend der Allmendnutzung. Der
Entscheid fiel moralisch im Sinne der Ansprüche der Beisassen

aus, weil die Sache aber von einem Gericht rechtsgültig
entschieden worden war, blieb der Entscheid von 1806 in
Kraft.125

3.1.2 Die Landschaften
Ähnlich wie bei den Beisassen verliefen die Vorgänge um
die Abschaffung der Ungleichheit der Landschaften. Wie in
anderen Kantonen des Ancien Régimes bestand Schwyz aus
dem Hauptort und den angehörigen Landschaften: March,
Einsiedeln, Küssnacht, und die Höfe Pfäffikon und Wollerau.126

Diese Landschaften hatten politisch kein
Mitbestimmungsrecht. In der Vorstellung der Helvetischen Republik
war diese Aufteilung nicht mehr tragbar. Die einzelnen
Kantone sollten in Distrikte eingeteilt werden, die von
Statthaltern überwacht und somit zentral verwaltet werden
konnten. Die Landschaften wurden zu folgenden Konditionen

als vollwertige Gebiete aufgenommen:127

- Die Landschaften wurden als frei und unabhängig
erklärt und die Landleute den gefreiten Landleuten von
Schwyz gleichgestellt. Die Ratifikation sollte erst an der
Mailandsgemeinde erfolgen.

125 Genaue Darstellung dieses Rechtsbegehrens vgl. Stygei, S. 227-288.
126 STASZ Landsgemeindeprotokoll 18.2.1798, MF 31, S. 497.

127 STASZ Landsgemeindeprotokoll 18.2.1798, MF 31, S. 497 ff.

- Eine von den alten Landleuten gewählte Ehrenkommission

sollte «Unterhandlungen» führen, wie die Vereinigung

genau aussehen und wie die zivilen und polizeilichen

Behörden dieser Landschaften mit denen von
Schwyz vereint werden könnten.

- Bei diesen Unterhandlungen sollte das Augenmerk auf
die künftige Nutzung von Holz und Feld gelenkt werden,

weil deren Nutzung getrennt geregelt werden sollte.

- Das Privateigentum und das Eigentum des Bundes soll¬

te unter den Schutz der Gesetze gestellt und somit
unantastbar gemacht werden. Weiter sollten die
Personen geschützt und die freie Ausübung der Religion
gesichert werden.
Der Antrieb für die Veränderungen kam auch hier nicht

von der Schwyzer Obrigkeit, sondern durch Druck von
aussen zustande. Die Bedingungen für die Ratifikation dieser

Veränderungen waren auf die Bedürfnisse von Schwyz
und auf die Landleute zugeschnitten. Von der Aufhebung
des Untertanenstatus der Beisassen war noch keine Rede,

obwohl der Antrag der eigenen Beisassen aus der gleichen
Zeit stammte. Diese Tatsache kann als weiteres Indiz dafür
betrachtet werden, dass die Obrigkeit die veränderte
politische Lage völlig verkannt und ignoriert hatte. Es stand

auch bei dem Zugeständnis an die ehemaligen Untertanengebiete

eine Schaden-Nutzenrechnung im Vordergrund.
Die Ratifikation an der Mailandsgemeinde fand nicht

mehr statt, weil die Konstitution der Helvetischen Republik

bereits am 4. Mai 1798 in Kraft trat und damit sowieso

alle Bewohner des Landes Schwyz auf einen Schlag

gleichgestellt wurden.

3.1.3 Neuer Status - Alte Loyalität
Obwohl sich die Situation der Beisassen grundlegend verändert

hatte, blieb ihre Loyalität gegenüber der alten Obrigkeit

bestehen. Aus den Quellen - besonders aus Chroniken
und Tagebüchern - geht hervor, dass es nicht vorwiegend
die Obrigkeit war, die sich gegen die Fremdherrschaft der

Franzosen wehrte, sondern die Gruppe der einfachen
Landleute. Die eigentlichen Kämpfe gegen die Franzosen

setzten also erst ein, nachdem die Untertanengebiete und
die Beisassen als gleichberechtigt erklärt worden waren. Es

war sogar der Rat selbst, der die Konstitution annahm und
dies der Bevölkerung verheimlichte: «Der Rath hat den

andern Tag mit einem grossen Mehr sich zur Annahme der

Konstitution entschlossen, weil man vernünftig nicht sehen

konnte, wie man einer so grossen Macht widerstehen wollte.

Man musste es aber vor den gemeinen Landleuten sorg-

119



fältig zu verhehlen suchen, sonst wäre der ganze Rat des Lebens

nicht mehr sicher gewesen Alle, welche ihrem
Enthusiasmus nicht beipflichteten, wurden als Verräter der

Religion und des Vaterlandes gehalten. vom 14. April bis

zum 7. Mai war eine allgemeine Verwirrung, Wahnsinn und
eine vollkommenen Anarchie im ganzen Land.»128

Der amtierende Landammann und Bannerherr Alois
von Weber verliess sogar am Tag der Schlacht von
Rothenthurm mit anderen Herren das Land, um sich und
sein Geld in Sicherheit zu bringen.129

Was brachte aber die gewöhnlichen Landleute - teilweise

arme Bauern - dazu, sich so erbittert gegen die

Neuerungen zu wehren, und wer organisierte den Widerstand?
Mit der Einführung der neuen Helvetischen Verfassung

wurde die Landsgemeinde abgeschafft und somit die
indirekte Demokratie eingeführt. Dies stellte in den Augen der

Bevölkerung einen Frontalangriff auf die Institutionen der
direkten Demokratie dar, denn Landsgemeinde und Demokratie

waren identische Begriffe. Waren die Landleute auch
nie direkt an den politischen Entscheiden beteiligt gewesen,
so hatten sie doch wenigstens finanziell und gesellschaftlich
davon profitiert.130 In der neuen Verfassung konnten sie nur
noch die Wahlmänner bestimmen, während sich die eigentlichen

Kandidaten wiederum aus den Reihen der gnädigen
Herren rekrutierten. Somit fühlten sich die Landleute nun
im Namen des gesellschaftlichen Fortschritts um den direkten

Einfluss auf die politischen Ereignisse geprellt.
Unbewusst spielte vielleicht auch noch die Unzufriedenheit
mit, dass es keine Beisassen mehr gab. Arme Landleute
konnten sich bis anhin durch ihren ererbten Status von den
Beisassen abgrenzen und waren somit in ihrem
Selbstverständnis bestärkt worden, sozial besser gestellt zu sein.
Durch die Gleichstellung aller Bürger waren diese
Unterschiede aufgehoben worden, und den gemeinen Landleuten
drohte die Gefahr, gesellschaftlich von gut gestellten ehemaligen

Beisassen übertrumpft zu werden.
Während sich der Widerstand der alten Landleute gegen

die Helvetik mit dem Verlust an politischem Einfluss
erklären lässt, ist die Auflehnung der Beisassen gegen die

neue Verfassung schwieriger nachvollziehbar. Als Beisassen

durften sie nie an der Landsgemeinde teilnehmen und hatten

somit weder gesellschaftlich noch finanziell von ihr
profitieren können. Was bewog die ehemaligen Beisassen dazu,
sich im Widerstand gegen die Franzosen zu engagieren?

Auf der nicht ganz einfachen Suche nach Erklärungen
könnte der Klientelismus, welcher leider im Kanton
Schwyz noch nicht untersucht worden ist, eine Antwort

bieten. Der Klientelismus, eine informelle Beziehung
zwischen zwei sozial ungleichen Partnern, war hauptsächlich
in Gebieten verbreitet, wo der Staat und andere formale

Organisationen wenig in die Gesellschaft vorgedrungen
waren.131 Wenn die Beisassen mit den Landleuten oder gar
mit der Obrigkeit durch klientelistische Beziehungen
verknüpft waren, so wäre verständlich, dass sie sich nicht
einfach aus den alten Netzen befreien konnten. Bei klienteli-
stischen Beziehungen waren folgende Personenketten
üblich:132 wenn die Patrons ihre Beziehungen zu den
zahlreichen Klienten nicht mehr selbst unterhalten konnten,
setzten sie einen Vermittlungsmann, einen sogenannten
broker ein. Da alle Kleriker lesen und schreiben konnten,
wurde oft der Pfarrer als broker eingesetzt. In der katholischen

Innerschweiz pflegten die Geistlichen eine sehr nahe

Beziehung zu den unteren Schichten. Beachtet man die
Tatsache, dass bei Aufständen gegen die Helvetik in
Schwyz Geistliche eine Führungsrolle spielten, und
verknüpft man diesen Umstand mit der klientlistisch bedingten

Loyalität der Beisassen gegenüber den Geistlichen, so
liesse sich der aktive Widerstand der Beisassen gegen das

Fremde teilweise erklären. Ein Aufstand gegen die broker,

in diesem Fall also gegen die Geistlichen, wäre den
Beisassen wie ein Verrat am Glauben und eine indirekte
Gotteslästerung vorgekommen. Leider muss diese Überlegung

hypothetisch bleiben.
Sicher ist, dass die Schwyzer und Schwyzerinnen,

unabhängig von ihrer Schichtzugehörigkeit, zur Zeit der
Helvetischen Revolution immer noch tief in archaischen

Vorstellungen verwurzelt waren. Somit fiel der Entscheid,
für «Gott und Vaterland» alles zu opfern, nicht verstandes-

mässig. Die Schwyzer Bevölkerung berief sich auf alte

Traditionen und Mythen, sah sich in der Nachfolge Teils
und suchte das Martyrium.

Es bleibt noch die brisante Frage, ob es Beisassen gab, die

von der Gleichstellung mit den Landleuten auf politischer
Ebene profitieren konnten. Während ihnen im Ancien

Régime der Zutritt zur Landsgemeinde und folglich zu allen

politischen Ämtern verwehrt gewesen war, war dieser

128 STASZ Ruef, cod. 2265. S. 16.

129 Wyrsch-Ineichen, S. 204.

130 vgl. Kap. 2.1.2.

131 Pfister, Ulrich, S. 29.

132 Pfister, Ulrich, S. 36.

120



Aufstieg nun theoretisch möglich geworden. In der
«Bürgler-Chronik» ist ein solcher Fall zu finden: «Denen

Ehemahligen beisässen wurde das bolitische landrecht gegeben
in der landtsgemeind Auch ist ihnen die gleich rechtgeben
worden zu Ehr und Ernteten zu wehlen und gewehlt zu werden.

Krispin Tusser wurd zu ein kantons richter erwehlt.»135

Der 1775 geborene Dusser war Kaufmann in der
Gemeinde Schwyz. Er wurde 1803 Fürsprecher im Neunergericht

und 1812 Kantonsrichter.134 Es dauerte also auch
bei ihm noch einige Jahre, bis er schliesslich Kantonsrichter

wurde, doch er hatte es als ehemaliger Beisasse
geschafft, ein politisches Amt zu übernehmen. Dussers

Beispiel ist in meiner Untersuchung das einzige, welches
den Aufstieg eines ehemaligen Beisassen in die politische
Elite dokumentiert. Wenn auch dieses eine Beispiel nichts
über die Wahrscheinlichkeit eines Aufstiegs ehemaliger
Beisassen in höhere Ämter aussagt, so zeigt es wenigstens,
dass dieser tatsächlich möglich geworden war.

Wieviele ehemalige Beisassen den Aufstieg in die
Verwaltung oder Regierung geschafft haben, musste in einer

gross angelegten Untersuchung für den ganzen Kanton
ermittelt werden.

3.2 Einschränkungen des Einflussbereiches der
Kirche

Am meisten betroffen von dem Umbruch war die katholische

Kirche. Eingeschüchtert von den Ereignissen in Frankreich

während und nach der Revolution, als die Klöster
enteignet wurden und viele Geistliche vor ihren Verfolgern
flohen, reagierten die katholischen Kirchenvorsteher beinahe

panisch auf die politischen Veränderungen in der alten
Schweiz. Auslösender Faktor für diese heftige Reaktion war
möglicherweise die Plünderung und Schliessung des Klosters
Einsiedeln, eine der ersten revolutionären Massnahmen der
Franzosen nach dem Einfall in die Innerschweiz.135

Aber nicht nur durch die Zerstörung und spätere
Schliessung des Klosters wurde die katholische Kirche ver-

133 STASZ Bürgler, cod. 2685, MF 152, S. 77.

1,4 Wiget, Geschichte, Anm. 72.

135 Ausfühtliche Diskussion vgl. Kap. 5.1.1.

136 Fatio, S. 212. Quellennachweis der einzelnen Erlasse in ASHR Bd. 1,
S. 1026, Bd. 2, S. 577 und S. 1 l42ff

13- Zum Armenwesen vgl. Kap. 5.1.2.

unsichert, es wurden auch viele neue Gesetze erlassen, welche

die Kirche und den Klerus in ihrer Macht stark
einschränkten:136

- Klöster wurden am 8. Mai 1798 für unnötig und
volksfeindlich erklärt. Das Armenwesen wurde den

Verwaltungskammern, also den Gemeinden, übertragen.137

- Die Aufnahme von Novizen und Novizinnen wurde am
20. Juli verboten. Klosterinsassen, welche bereit waren,
ihren Konvent zu verlassen, wurde als Anreiz eine Pension

oder eine Pauschalentschädigung zugesprochen.

- Alle Privilegien und die Immunität des katholischen
Klerus wurden per Gesetz am 31. August abgeschafft.

- Am 17. September wurden 133 Klöster und Stifte
säkularisiert und zu Nationalgut erklärt.

- Die Strafen, welche während des Ancien Regimes

wegen Äusserung abweichender religiöser Meinungen
verhängt worden waren, wurden abgeschafft.

- Das Zivilstandsregister wurde der Kirche entzogen und
der Gemeindeverwaltung übertragen. Ehestreitigkeiten
wurden neu den Zivilgerichten übergeben und konfessionell

gemischte Ehen erlaubt.

- Prozessionen und Wallfahrten wurden unter dem
Vorwand verboten, dass solche Veranstaltungen leicht zu
konterrevolutionären Versammlungen ausarten könnten.
All diese Massnahmen wurden damit begründet, dass

fortan keine Staatsreligion mehr geduldet, dafür aber volle

Religions- und Gewissensfreiheit garantiert werde. Die

neuen Gesetze und Verbote betrafen zwar nicht nur die
katholische Kirche, doch war sie zweifellos stärker tangiert
als die protestantische. Die Beziehungen zwischen der
mehrheitlich reformierten Helvetischen Regierung und den

Protestanten waren zwar historisch weniger vorbelastet,
doch lehnten auch die Protestanten eine nach französischem

Vorbild säkularisierte Spiritualität ab. Weil sich aber

der ideelle Überbau der Helvetischen Verfassung wesentlich

aus protestantischem Gedankengut nährte, wurde die
protestantische Kirche von den Revolutionären weniger
schikaniert als die katholische. Konkret bedeutete dies, dass der

Alltag der Bevölkerung in katholischen Gebieten von den

neuen Gesetzen viel stärker tangiert wurde.

Mit der Inkraftsetzung der neuen Gesetze wurde die bis

anhin übliche Vereinigung von Kirche und Staat radikal in
Frage gestellt. Durch die angestrebte Trennung zwischen
Kirche und Staatsgewalt wurde das traditionelle Weltbild
und Selbstverständnis von Klerus und Bevölkerung aus
den Angeln gehoben. Dies löste bei den Gläubigen und
dem Klerus Angst und Schrecken aus.

121



Eine oft diskutierte Frage in der Helvetikforschung
dreht sich darum, ob sich ohne die katholische Priesterschaft

überhaupt Widerstand gegen die Helvetik formiert
hätte. Die Meinungen teilen sich in zwei Lager:138 Die
liberale Geschichtsschreibung in der Tradition des 19. und
20. Jahrhunderts sah den katholischen Klerus als eine
reaktionäre Macht, welche die Bevölkerung aus Angst vor eigenem

Machtverlust gegen den Staat aufhetzte. Die konservativen

Historiker, oft Geistliche selbst, unterstellten dem
Helvetischen Staat eine antireligiöse Haltung und eine
gezielte Schikanierung der Katholiken.

Die meisten Arbeiten neueren Datums zu diesem Thema
weisen darauf hin, dass weder die eine noch die andere
Sichtweise der Situation gerecht wird. Weder war der katholische

Klerus durchwegs reaktionär und antihelvetisch
eingestellt, noch war die Gesetzgebung gezielt gegen die
Katholiken gerichtet. Das Bild der kriegstreibenden Priester
wurde nach diesen Darstellungen durch einzelne katholische

Kirchenführer geprägt, die sich im Kampf gegen die
neue Verfassung besonders hervorgetan hatten. Die konservative

Geschichtsschreibung hatte diese Betrachtungsweise
willentlich unterstützt und gefördert. Für den eng begrenzten

Raum in und um Schwyz kann vorweggenommen werden,

dass mit den beiden Oppositionsführern Thomas
Fassbind und Paul Styger der Widerstand von der Kirche
massgebend getragen und geleitet wurde.139 Ich gehe mit
Wyrsch-Ineichen nicht einig in der Annahme, dass sich der
Widerstand aus der Bevölkerung genährt und von selbst -
also ohne Unterstützung der Kirche - formiert hatte.140

Seine Argumentation, dass die Franzosen ihrerseits ihre eigenen

Greueltaten rechtfertigen wollten und deshalb die
Schwyzer absichtlich als eine verwirrte, von Priestern aufgehetzte

Menschenschar darstellten, scheint mir nicht haltbar.
In allen Chroniken und Tagebüchern berichten ihre
Verfasser immer von grosser Verwirrung und religiösem Wahn.
Es sind also nicht die Franzosen, sondern die Schwyzer
selber, welche ihre Mitbewohner und -bewohnerinnen als eine
verwirrte Menschenschar darstellten. Der Quellennachweis,
dass die Franzosen versuchten, die Geschichte
umzuschreiben, musste erst noch erbracht werden.

Mit der geplanten Zentralisierung der Wohlfahrtseinrichtungen

durch den Staat drohte der katholischen Kirche
eine grosse Machteinbusse. Die Kirche, die bis anhin die
Kontrolle über alle sozialen und ethischen Bereiche gehabt
hatte, versuchte diese drohende Machteinbusse abzuwenden.

In Kapitel fünf komme ich ausführlich auf diesen

Aspekt zu sprechen. Dabei wird ersichtlich, dass die Kirche

dank Umdeutung von Symbolen trotz der neuen
Gesetzgebung viel Macht bewahren konnte.

Die Polarisierung der Thesen und Argumente hinsichtlich

der Haltung der katholischen Kirche gegenüber der
Helvetik zeigt den bis anhin noch ungenügenden Stand
der Geschichtsforschung auf. Ich bin der Meinung, dass

die Stellung des katholischen Klerus zur Helvetik nur
durch eine Neubeurteilung der helvetischen Kirchenpolitik

und der Quellenlage in den verschiedenen Archiven zu
bewerten ist.

3.3 Die Helvetische Republik
Es lässt sich kaum ein grösserer Gegensatz denken als

zwischen der Alten Eidgenossenschaft und der Helvetischen
Republik. Die Zeit der Alten Eidgenossenschaft, ein loser
Verband einzelner Länder mit zugewandten Orten und
Untertanengebieten, war mit dem Beginn der Helvetischen

Revolution beendet. Nach der Idee von Freiheit und
Gleichheit und dem Grundsatz, dass sich die Staatsgewalt
mehr nicht in den Händen eines Standes, einer Gruppe
oder einzelner befinden dürfe, begründete die Helvetische
Republik die bürgerliche Gesellschaft und somit den

Anfang der modernen Schweiz. Dass der Bruch mit dem
Alten für gewisse Gebiete unvermittelt kam, zeigt sich am
Beispiel der Innerschweiz besonders deutlich.

3.3.1 Grundzüge der Helvetischen Verfassung
Die Helvetische Republik bestand 1798 zuerst aus 22,
nach der Erhebung und Unterwerfung der Waldstätte aus
19 Kantonen, die reine Verwaltungs-, Gerichts- und
Wahlbezirke ohne politische Eigenständigkeit waren. Die
Umstrukturierung der alten «Länder» hatte zum Teil
verwaltungstechnische, zum Teil machtpolitische Gründe.
Die Kantone Schwyz, Zug, Uri und Unterwaiden wurden
in einem gemeinsamen Kanton Waldstätten
zusammengefasst. Mit der Gründung des neuen Kantons sollte
der ewige Unruheherd Innerschweiz entschärft und besser

kontrollierbar werden. Erst nach dem föderalistischen
Staatsstreich vom 5. November 1801 wurde der Kanton
Waldstätten wieder aufgelöst und die Kantone Uri,

,38Lüber, S. 50 ff.

139 Vgl. Kap. 5.1.

140 Wyrsch-Ineichen, S. 205 ff.

122



Schwyz, Unterwaiden und Zug erneut zu eigenständigen
Verwaltungseinheiten erklärt.

Die Schweiz war zu einer repräsentativen Demokratie
geworden, die auf Volkssouveränität und Rechtsgleichheit
beruhte, wobei die Verfassung auf die Bedürfnisse einer
starken Exekutive zugeschnitten war. Die neue Verfassung
sollte, gestützt auf die Erfahrungen Frankreichs, mit der
Direktionalverfassung die äussere und innere Sicherheit
des revolutionierten Staates garantieren.142 An jährlich
stattfindenden Urversammlungen wurden die Wahlmänner
vom souveränen Volk gewählt. Dazu gehörte aber nur, wer
Helvetischer Bürger war, Eigentum in Helvetien besass

und die Abgaben bezahlte.143 Die Wahlmänner waren für
die Wahl der Legislativmitglieder und der Abgeordneten
des Senats und des Grossen Rats zuständig.

Die Legislative übten der grosse Rat und der Senat aus,
die Exekutive das Direktorium, das seinerseits die Minister
ernannte. Das Direktorium leitete die Aussenpolitik,
verfügte über die bewaffnete Macht und hatte die
unbeschränkte Kontrolle der gesamten Verwaltung inne. Es

ernannte die Regierungsstatthalter der Kantone; diese
bestimmten in den Distrikten die Unterstatthalter, diese die
Agenten in den Gemeinden. Die Gemeinden hatten keine
Autonomie mehr und wurden von der Munizipalität
verwaltet. Neben dem Direktorium war mittels dieser Beamten
ein politischer Machtapparat geschaffen worden, der es

theoretisch erlaubte, alle Winkel des Landes zu überwachen.
Als Nachteil der neuen Helvetischen Regierung erwies

sich der Umstand, dass der fachtechnische Vollzugsapparat
hierarchisch nicht gleich organisiert war wie der politische.
Den Ministerien der Helvetischen Republik entsprachen
zwar auf kantonaler Ebene die Verwaltungskammern, auf
Distrikts- und Gemeindeebene fehlten aber diese

Fachorgane. Die scheinbar unpolitischen Administrationszweige

wie Volkswirtschafts-, Finanz- und Gesundheitswesen,

welche auf kantonaler Ebene den Verwaltungskammern

oblagen, waren auf Distrikts- und Gemeindeebene
nicht geregelt. Dieser Umstand führte dazu, dass diese
Aufgabenbereiche den Distriktstatthaltern und den Agenten

1 ' Bandle, S. 117. Nach weiteren Anmetkungen waren es 18 Kanrone.
142 Fankhauser, Zentralbehörden, S. 36.

143 STASZ Sig. Fassbind 19, S. 5.

144 Fankhauser, Zentralbehörden, S. AG.

145 de Capitani, Beharren, S. 517.
146 Nach de Capitani, Beharren, S. 517.

übertragen wurden, was zu einer völligen Überforderung
dieser Beamten führte.

Als grösste Herausforderung der neuen Republik stellte
sich die Abschaffung der Feudallasten heraus. Es erwies
sich als schwierig, sich darüber zu einigen, wie die
Feudaleinkünfte durch eine allgemeine Steuer ersetzt werden sollten.

Die Helvetische Republik war ein Staat «ohne Geld».

Dieses Finanzloch verunmöglichte es, eine wirksame
Verwaltung zu schaffen, und ohne Verwaltung konnten keine
Steuern eingebracht werden.145

Institutionen der Helvetischen Verfassung146

Helvetische Republik

Legislative

Exekutive

Judikative

Senat Grosser Rat

Direktorium

Oberster
Gerichtshof

Minister

Zentralverwaltung

Kantonsebene: 18 Kantone
(Verwaltungseinheiten)

Statthalter

Verwalrungs-
kammer Kanronsgericht

Kantonale

Verwaltung

Wahlmänner: Auf 100 Bürger 1 Wahlmann
Durch Losentscheid Reduktion auf die Hälfte

Wahlkörperschaft 0.5 % aller Bürger

I I
Bürger: 330'000 männliche Bürger repräsentieren

das souveräne Volk

123



3.4 Zusammenfassung Kapitel drei

Die eigentliche Helvetische Revolution ging innert weniger

Monate über die Bühne. Nachdem die Bewohner und
Bewohnerinnen der Urkantone eingesehen hatten, dass

jeder weitere Widerstand gegen die übermächtigen
Franzosen sinnlos gewesen wäre, beruhigte sich die Opposition
vorerst. Schwyz kapitulierte am 4. Mai 1798 und nahm
wenig später widerwillig die neue Verfassung an. Die
Ereignisse, die sich vordergründig in wenigen Sätzen
zusammenfassen lassen, bergen eine Fülle von Problemen
und Neuerungen in sich, aufweiche weder die Helvetische
Regierung noch die Bevölkerung vorbereitet waren.

Die Gleichstellung der Beisassen und der Landschaften
geschah auf Druck Frankreichs. Die Schwyzer Regierung
verstand es, die Aufhebung des Standes der Beisassen für
eigene Zwecke zu nutzen: Einerseits war es eine Konzession

an Frankreich, um möglichst wenig Widerstandsfläche zu
bieten. Andererseits wurde die Gleichstellung an die
Bedingung geknüpft, dass die ehemaligen Beisassen sich am
Widerstand gegen die Franzosen beteiligen müssen - die
Schwyzer konnten somit ihre Truppen mit den ehemaligen
Beisassen verstärken. Ich bin der Frage nachgegangen, wieso
sich die Beisassen auf diesen Handel eingelassen haben. Da
ihnen die Gesetze der Helvetik die Befreiung aus dem bis
anhin rechtlosen Status - also eine gesellschaftliche Verbesserung

- gebracht hatten, ist ihr Verhalten auf den ersten Blick
unverständlich. Wenn wir uns aber die Alltagssituation der
Betroffenen vergegenwärtigen, ist durchaus eine Erklärung
zu finden: Die Kirchenführer von Schwyz waren mehrheitlich

gegen die Helvetik eingestellt. Im Falle einer
Sympathiebekundung für die Helvetik hätten sich die ehemaligen
Beisassen automatisch gegen die Kirche auflehnen müssen. Weil
die ehemaligen Beisassen aber im gleichen Masse in den
Traditionen der katholischen Kirche verankert waren wie die
Landleute, ist die Loyalität der Beisassen verständlich. Ihre
Unterstützung des Widerstandes war demnach nicht
hauptsächlich ein Zusammenschluss mit den ehemaligen Landleuten,

sondern ein Bekenntnis zur katholischen Kirche. Auf
diese Weise lässt sich auch ohne die hypothetische Erklärung
durch das Phänomen Klientelismus das Verhalten der
ehemaligen Beisassen erklären.

Die Rolle der katholischen Kirche konnte bisher nicht
schlüssig geklärt werden. Ich gehe in Kapitel fünf im
Zusammenhang mit symbolischer Herrschaft nochmals auf
das Verhältnis von katholischen Kirchenvertretern zur
Helvetik ein.

Im letzten Teil dieses Kapitels befasste ich mich mit der

Organisation der Helvetischen Verwaltung. Die auf die
Exekutive zugeschnittene Verfassung barg viele Probleme
in sich, die es schwierig gestalteten, die neue Republik zu
verwalten.

4. Weltliche Herrschaft

Der Begriff Herrschaft kann verschieden verstanden und
interpretiert werden. Mit dem Attribut weltlich versuchte
ich, gleich im Titel das Feld etwas einzugrenzen. Weltliche
Herrschaft steht hier insbesondere im Gegensatz zu
symbolischer Herrschaft: Ich umschreibe damit die Macht und
den Einfluss, die über die Besetzung bestimmter Ämter
erreicht oder verloren werden können, einen definierten
und - zumindest vordergründig - legitimierten Bereich
der Herrschaft, der, je nach politischem Umfeld, wechseln
kann.

Bei der Untersuchung der weltlichen Herrschaft lege ich
den Schwerpunkt auf die Analyse der verschiedenen politischen

Ämter, welche durch die Gründung der Helvetischen

Republik neu geschaffen und besetzt werden mussten.

Um über diese Ämter einen Bezug zwischen den
politischen Strukturen und dem Alltag herzustellen, habe ich

grundsätzlich zwei Fragenkomplexe verfolgt:

- Wer übte politische Ämter aus? Sind es die selben

Personen, die schon im Ancien Régime das Land
Schwyz regierten, und wie verliefen die politischen
Karrieren?
Um diese Frage zu beantworten, habe ich die alte und

neue politische Elite von Schwyz miteinander verglichen
(Kap. 4.2). Während auf dieser Ebene kaum ein Bezug
zum Alltag hergestellt werden kann, komme ich meiner
Fragestellung auf einer hierarchisch tiefer gelegenen Stufe
näher. Die Regierungs- und Distriktstatthalter waren dem
Unmut der Bevölkerung bereits viel stärker ausgesetzt als

die Mitglieder der Zentralregierung (Kap. 4.3). Am
interessantesten sind jedoch die Ämter auf Gemeindeebene.
Die Agenten und Munizipalisten waren mit den Problemen

der Bevölkerung direkt konfrontiert und ihrem
Unwillen gegen die neue Verfassung ausgeliefert. Die
herrschaftliche Durchdringung des Alltags, die über die

Verwaltung greifbar wird, lässt sich über die Agenten am
besten aufzeigen. Wie sich zeigen wird, stammten die

Agenten mit wenigen Ausnahmen aus dem Kleinbauerntum.

Die Munizipalisten dagegen rekrutierten sich teils

124



sogar aus den alten Honoratiorenfamilien und waren
entsprechend geachtet. Wie ist dieser Umstand zu erklären

(Kap. 4.4)?

- Wie wirkte sich die Herrschaft der neuen Amtsinhaber
auf ihren eigenen Alltag aus? Wie war es für die Beamten

persönlich möglich, unter der helvetikfeindlichen
Bevölkerung weiterzuleben?

Mit wenigen Ausnahmen war die politische Elite in
ihren eigenen Lebensstrukturen von den Umstrukturierungen

kaum betroffen. Doch wer waren diese Ausnahmen
und was löste den Bruch aus Kap. 4.2.1)?

Bei den Beamten auf kantonaler Ebene zeigt sich schon
ein ganz anderes Bild. Die für die Helvetik engagierten
Statthalter gerieten schwer unter den Beschuss der

Bevölkerung (Kap. 4.3.1/2). In Hinblick auf eine Annäherung

an den Alltag ist jedoch das Amt des Agenten am
interessantesten. Wieso war gerade er es, der am meisten
angegriffen wurde, und weshalb war er so verletzbar (Kap.
4.4.1/2)?

Einen weiteren Zugang zum Alltag, womit ich diesmal
die Arbeitsbedingungen bezeichne, habe ich über die
veränderten Verhältnisse der Gewerbetreibenden gesucht. Hat
sich ihr Alltag verändert und wenn ja, haben sie gemeinsame

Strategien entworfen, um sich gegen mögliche
Benachteiligungen zu wehren (Kap. 4.5)?

Neben diesen beiden Fragestellungen, die einen auf das

tägliche Leben bezogenen Blickwinkel verfolgen, gibt es

die theoretische Seite, die ich vor dem Hintergrund von
Max Webers Soziologie der Herrschaft betrachte. Im Rahmen

seines Werks Wirtschaft und Gesellschaft147 befasste

sich Weber mit Herrschaft und Herrschaftsverhältnissen.
Einen Teilaspekt dieser Herrschaftssoziologie bildet die

Bürokratisierung des Staates, welche Weber als Voraussetzung

für die Modernisierung eines Staates bezeichnet.
Weil ich die Helvetik als Ausgangspunkt für die

Umwandlung der Alten Schweiz zum modernen Bundesstaat

von 1848 betrachte, scheint mir Webers theoretische

147 Weber, Max. Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden

Soziologie. 2. Halbband. Besonders Kap. IX, Soziologie der
Herrschaft.

148 Weber, Wirtschaft, S. 544.

149 Weber, Wirtschaft, S. 542/543.

150 Wiget, Schwyz, S. 173.

131 Weber, Wirtschaft, S. 550.

Auseinandersetzung geeignet, um die Ereignisse im
Mikrokosmos Schwyz zu untersuchen. Obwohl ich die
Herrschaftsstrukturen im Alltag in Schwyz nicht vollumfänglich

im weberschen Sinne untersucht habe, war die

Auseinandersetzung mit den Entwürfen Webers sehr wertvoll
und interessant. Hauptsächlich in seiner Analyse zum
Thema Bürokratie und Herrschaft finden sich viele

Ansatzpunkte, die im Hinblick auf die Ereignisse während
der Helvetik und der darauf beruhenden modernen

Staatenbildung relevant sind. (Kap. 4.1)

4.1 Bürokratisierung der neuen Republik
Weber versteht unter Herrschaft in ihrem allgemeinsten
Sinn das wichtigste Element für das Gemeinschaftshandeln
und definiert die Herrschaft als Möglichkeit, den eigenen
Willen dem Verhalten anderer aufzuzwingen: «Unter

«Herrschaft» soll hier also der Tatbestand verstanden werden:

dass ein bekundeter Wille («Befehl») des oder der Herrschenden

das Handeln anderer (des oder der «Beherrschten»)

beeinflussen will und tatsächlich in der Art beeinflusst, dass dieses

Handeln, in einem sozial relevanten Grade, so abläuft, als ob

die Beherrschten den Inhalt des Befehls, um seiner selbst willen,

zur Maxime ihres Handelns gemacht hätten («Gehorsam»).»

Weber kristallisiert zwei einander entgegengesetzte
Typen von Herrschaft heraus:149 Herrschaft, welche auf
Interessenkonstellationen beruht und somit auf eine

Monopolstellung hinausläuft und Herrschaft, welche dank
Autorität zustande kommt und sich in Befehlsgewalt und

Gehorsamspflicht äussert.
Das Ancien Régime war eine Mischform der beiden

Herrschaftstypen. Die Regierungen der einzelnen Länder
der damaligen Schweiz basierten zwar auf Interessenkonstellationen

und es waren einige Monopolstellungen
vorhanden, doch war der autoritäre Herrschaftstyp viel stärker.

Er äusserte sich in der «hausväterlichen Herrschaft»,
wie sie Wiget beschreibt.150

Im Rahmen des «rational vergesellschafteten
Gemeinschaftshandelns»151 entwickelte sich als neuer Herrschaftstypus

die Bürokratie. In der Schweiz fiel dieser Prozess mit
dem Ende des Ancien Régimes und dem Beginn der
Helvetik zusammen. Mit der Bürokratisierung des Staates wurde

erreicht, dass nicht mehr einer Person, sondern einer Regel

gehorcht wurde. Weber bezeichnet die bürokratische
Herrschaft neben der traditionellen und der charismatischen

Herrschaft als einen der drei reinen Typen der legitimen

125



Herrschaft.152 Während bei der traditionellen Herrschaft aus
Pietät gehorcht wird und sich die reinste Form in der
patriarchalischen Herrschaft äussert, wird bei der charismatischen
Herrschaft wegen besonderer Fähigkeiten der herrschenden
Person gehorcht. Die letzteren zwei Herrschaftstypen
unterscheiden sich vom bürokratischen dadurch, dass diese bereits

vor der Rationalisierung des Staates Gültigkeit besassen,

während sich die bürokratische Herrschaft erst im Zuge der

Rationalisierung des Staates etablierte. Die Rationalisierung
war ein erklärtes Ziel der Helvetik, welche ihre Grundidee
und damit auch ihre Legitimation aus dem Gedankengut der

Aufklärung und schliesslich aus der französischen Revolution

schöpfte. Breuer153 schreibt in seinen Überlegungen zu
Webers Bürokratie- und Charismabegriffen, dass die
Transformation traditioneller politischer Verbände in rationale
Anstalten gegen die Interessenten des Status quo durchgesetzt

werden müsse, was nur mit einer Revolution durchzuführen

sei. Breuers Erkenntnis diente mir gewissermassen als

Beweis dafür, dass die Bürokratisierung der Schweiz erst mit
der Helvetik eingesetzt hatte.

Wie sehen aber die Voraussetzungen aus, damit ein
Beamtenstaat funktioniert? Ich habe aus Webers
Ausführungen154 die wichtigen Punkte herausgefiltert und werde
sie gleich mit einem Quervergleich zur Helvetik ergänzen:

- Geregelte Kompetenzen für die Beamten.
Beim Aufbau der Helvetik ein Hauptproblem. Während

die Aufgabenbereiche in der Exekutive ziemlich
klar waren, wurden sie in der Legislative auf Kantonsund

Gemeindeebene immer verwischter. Auf der untersten

Stufe waren die Kompetenzen der Agenten so
unklar, dass sie ihre Aufgabe niemals erfüllen konnten.
Zudem mangelte es an qualifizierten Leuten.

- Prinzip der Amtshierarchie, welches ein fest geordnetes
System von Über- und Unterordnung der Behörden
unter Beaufsichtigung der unteren durch die oberen
beinhaltet.
Dieses System bietet dem Beherrschten die Chance, via
eine untere Behörde an deren Oberinstanz zu appellieren.

Dieses Prinzip war in der Helvetik gegeben. Das
Direktorium sollte den gesamten Verwaltungsapparat
kontrollieren. Die Bürger und Bürgerinnen beschwerten

sich via Munizipalisten oder Agenten über die
schlechten Zustände. Die Klagen erreichten über die
Hierarchiestufen die betreffend höhere Instanz.

- Vollentwickeltes Amt nimmt die ganze Arbeitszeit des

Beamten in Anspruch (Professionalisierung der Verwaltung).

Auf der Ebene der oberen Beamten der Helvetik war
dies der Fall, bei den unteren nicht. Die Agenten und
Munizipalisten arbeiteten nicht vollamtlich für den
Staat. Die Amtsausführung wurde nur bei einigen
Angehörigen der Zentralverwaltung zum Beruf, nicht aber
bei den Beamten auf Gemeindeebene, wo das Amt
lediglich Honoratiorencharakter aufwies.

- Der Beamte bezieht einen regelmässigen Lohn.
Ähnlich wie beim oben erwähnten Punkt war auch die

Frage der Entlöhnung der Beamten nicht gelöst. Wie
das Beispiel von Ignaz Trutman aus Küssnacht aufzeigt,
funktionierte die Besoldung auf allen Beamtenebenen
sehr schlecht.155

- Es existiert eine Ämterlaufbahn, die den Beamten
Karrierechancen bietet.
Die nur fünf Jahre dauernde Helvetik ist zu kurz, um
diesen Punkt zu beurteilen. Beamtenlaufbahnen können

nur über eine längerer Zeitspanne beurteilt werden.
Wenn die Ämterlaufbahn schon nicht befriedigend
untersucht werden kann, so stellt sich aber die brisante

Frage, inwiefern die interessanten Beamtenstellen von
Leuten besetzt wurden, die bereits im Ancien Régime
gehobene Stellungen besetzten?15

All diese Merkmale, welche Weber als Bedingung für
das Funktionieren einer Beamtenschaft und somit der

Bürokratisierung des Staates aufzählt, sind in der Helvetik
nur ansatzweise zu finden. In Anbetracht der kurzen Dauer
und der vielen Neuerungen, welche die Helvetik mit sich
brachte, erstaunt dieses Ergebnis nicht. Betrachtet man
aber die Helvetik als Grundstein für die Bundesverfassung
von 1848, mit welcher der funktionierende Beamtenapparat

eingeführt wurde, so ist der Beitrag der Helvetik
zur Bürokratisierung des schweizerischen Staates doch
recht beträchtlich.

Werden zu den Voraussetzungen für die Entfaltung der
bürokratischen Herrschaft neben der spezifischen
Funktionsweise des Beamtentums noch die sozialen und
ökonomischen Bedingungen mit berücksichtigt, so wird

152 Weber, Wirrschaft, S. 552.

153 Breuer, S. 31.

154 Weber. Wirtschaft, S. 559 f.

155 Vgl. Kap. 4.3.1. Füt die Finanzierungsprobleme allgemein vgl.
Landmann, Julius. Die Finanzlage der Helverischen Republik.

Zu dieser Frage vgl. Kap. 4.2.1.

126



offensichtlich, dass die Helvetik der Beginn der Bürokratisierung

der modernen Schweiz bedeutete. Zu den wichtigsten

Voraussetzungen hierfür zählt Weber die Entwicklung
der Geldwirtschaft, die Entstehung von Parteien, die
Auflösung des Militärunternehmertums und der Solddienste
sowie die Umstrukturierung der bisherigen Heere zu
einem stehenden Berufsheer. All diese Veränderungen
gehen mit der Nivellierung der ökonomischen und sozialen

Unterschiede einher. Um mit den feudalen Vorrechten
der Verwaltung aufzuräumen, war die vollberufliche
Amtsausführung nötig, der die nebenamtliche
Honoratiorenverwaltung weichen musste.157

Alle diese Punkte setzten mit dem Übergang vom
Ancien Régime zur Helvetik ein und weisen auf die beginnende

Bürokratisierung und die Konstitution eines modernen

Staates hin.

4.2 Die Helvetische Zentralverwaltung
Der Kanton Waldstätten war in der Exekutive, auf deren
Bedürfnisse die gesamte Verfassung der Helvetik
abgestimmt war, meist gar nicht vertreten.158 Ausser Alois

157 Weber, Wirtschaft, S. 564-578.

138 Fankhauser, Exekutive, S. 127.

139 de Capitani, Beharren, S. 517.

160 Vgl. Züger, Edwin. Alois Reding und das Ende der Helvetik.

161 Weil die Wahlmänner nur zum einen Teil direkr gewählr, zum ande¬

ren Teil aber durch Losenrscheid besrimmr wurden, würde eine
Analyse der Wahlmänner kein aussagekräftiges Bild ergeben.

162 Mit Hilfe des Schwyzer Staatskalenders habe ich die Daten überprüft.
Um ein einigermassen repräsentatives Bild zu erhalten habe ich im
Jahre 1784 mir der Überprüfung begonnen und 1808 geendet.

163 STASZ Staatskalender 1784-1808.

164 Der Hintergrund des Sräfener Handels lag in der wirtschaftlichen
Macht und der Kultur der Unrerranen, welche durch die Indusrriali-
sierung ständig wuchsen, deren Rechte aber immer mehr beschnirren
wurden. Im Stäfener Handel 1794/95 forderten die Landleute unter
anderem die Aufhebung der städtischen Handels- und Zunftprivile-
gien, die Ablösung der Grundzinse und Zehnten und die Aufhebung
der Leibeigenschaft. Das Hauptanliegen der Landleure, vor allem der
Fabrikanten, lag jedoch in der Handels- und Produktionsfreiheit.
(Vgl. Custer, Annemarie. Die Zürcher Unterranen und die Französche
Revolution.)

165 Mörgeli, S. 193 f.

166 HBLS.

Reding, der im November 1801 zum ersten Landsmann
der Schweiz ernannt wurde, war nie jemand nach dem

«komplizierten Verfahren durch die beiden legislativen
Kammern»159 in die Exekutive gewählt worden. Diese

Untervertretung kam nicht von ungefähr. Die Helvetische

Regierung brauchte Männer, welche die Helvetik
befürworteten und fähig waren, ein solches Amt zu leiten. Wie
in Kapitel zwei dargestellt, waren aus dem Alten Land

Schwyz solche Leute kaum zu finden. Für das Direktorium
kamen nur Männer in Frage, welche bereit waren, aktiv am
Aufbau und am Gelingen der Helvetischen Republik
mitzuarbeiten. Dass Alois Reding überhaupt zum ersten
Landammann der Republik gewählt wurde, hat indes

weniger mit seinen Fähigkeiten als mit einem taktischen

Schachzug zu tun.1

4.2.1 Die politische Elite
Die Mitglieder des Senats, des grossen Rates und des

Obersten Gerichtshofes wurden von den Wahlmännern
bestimmt.'61 Auch der neu gegründete Kanton Waldstätten

musste eine bestimmte Anzahl Abgeordneter stellen.
Bei der nachfolgenden Überprüfung der Amtskarriere der

Abgeordneten bestätigte sich meine Vermutung, dass fast
alle aus der alten politischen Elite stammten.162

Im Senat war jeder Kanton durch vier Abgeordnete
vertreten. Weil der neu geschaffene Kanton Waldstätten
aus Uri, Schwyz, Unterwaiden und Zug bestand, stellte
das ehemalige Land Schwyz nur einen Abgeordneten. Es

handelte sich dabei um Karl Dominik Reding. Er gehörte
zum Clan der wohl berühmtesten Schwyzer Patrizierfamilie.

Sein Vater Karl war Major in französischen
Diensten und Statthalter, Landessäckelmeister und
Tagsatzungsbote in Schwyz gewesen. Der 1755 geborene
Karl trat in die Fussstapfen des Vaters und war in der
alten Regierung als Mitglied im Rat, Landessäckelmeister,

Statthalter und Landammann tätig.163 Dass sich
seine politische Meinung von der Mehrheit der
Ratsmitglieder unterschied, zeigte sich erstmals beim Stäfener
Handel.164 Reding hatte die Bittschrift aus Stäfa
wohlwollend gelesen und fiel durch sein Verständnis für die

Anliegen der Stäfener auf. 1798 wurde er zwar in den
Senat gewählt, musste dann aber als revolutionärer
Patriot verfolgt Hals über Kopf nach Chur fliehen.165 Von
Chur begab er sich nach Baden, wo er sich niederliess
und nie mehr nach Schwyz zurückkehrte. Er wurde später

Aargauer Regierungsrat und war der Begründer der

Reding-Linie im Aargau.166

127



Im grossen Rat in Aarau sassen aus jedem Kanton acht
Vertreter. Aus dem gleichen Grund wie bei der Senatsbesetzung

stammen aus Schwyz wiederum nur zwei Räte:

JosefMaria Camenzind und Franz Weber.

Der aus Gersau stammende Camenzind bekleidete vor
und nach der Helvetik mehrere Male das Amt des

Landammanns in Gersau. Zusätzlich sass er dort nach der
Helvetik im Bezirksrat. Er war der Sohn von Landschreiber
Andreas Camenzind, der 1771 die Seidenfirma Andreas
Camenzind & Sohn gründete. Josef Maria übernahm nach
dem Tode seines Vaters (1772) die Firma.167

Franz Xaver Weber stammte aus einer alten Schwyzer
Magistratenfamilie und hatte bereits vor der Helvetik viele
Ämter bekleidet. Er war Gesandter und Artilleriehauptmann,

Ehrengesandter des Rates, Landsleutesäckelmeister,
Landvogt und Kriegsrat. Nach der Helvetik bekleidete er
verschiedene Ämter im Gericht und war Kantons- und
Bezirksrat168.

Im Obersten Gerichtshofm Aarau war jeder Kanton durch
ein Mitglied vertreten. Aus Waldstätten war es der Einsiedler
Bernhard Eberlin. Eberle, wie er richtig hiess, war von 1783
bis zur Auflösung des Stiftes 1798 Sekretär im Kloster
Einsiedeln. Sein Vater war Wundarzt und ebenfalls Klostersekretär

(1776-1783). Bernhard Eberlin wurde 1798 in den
obersten Gerichtshof berufen, weil er sich als Helvetikanhän-

ger zu erkennen gab. 1801 kam er als Konservator des

Klosterarchivs nach Einsiedeln zurück. Als im Januar 1802 auch
der Abt Beat Küttel ins Kloster zurückkehren konnte,
beleuchteten alle Bewohner Einsiedeins ihre Häuser. Nur Eberles

Haus blieb dunkel, worauf es mit Steinen und Kot beworfen

wurde. Noch im gleichen Jahr verliess Eberle Einsiedeln
und liess sich in Baden nieder, wo er 1816 starb.169

In der Verwaltung in Aarau sassen zehn Männer aus
dem Kanton Waldstätten, drei davon aus Schwyz: Jacob
Castell, Ignaz Trutmann und Kaspar Camenzind.

Der aus Schwyz stammende Castell war vor der Helvetik

im Zusammenhang mit der Salzverwaltung bekannt
geworden. Nach der Helvetik war er Kantons- und
Bezirksrat.170 Die Castells zählten ebenfalls zu den massgebenden

Schwyzer Familien.
Der Küssnachter Ignaz Trutmann war vor dem

Umbruch Schreiber in der Landschaft Küssnacht gewesen.171
Während der Helvetik war er nur anfangs in der Verwaltung

tätig, später wurde er Statthalter von Schwyz.172
Der dritte Vertreter in der helvetischen Verwaltung war

Kaspar Camenzind aus Gersau. Sein Vater war ebenfalls
Seidenfabrikant und der Gründer der Firma Johann Mel¬

chior Camenzind & Sohn. Nach der Helvetik bekleidete

Kaspar das Amt des Landammanns und Statthalters und
war Präsident des Bezirksgerichts Gersau.173

Zusammenfassend ergibt sich folgendes Bild:

Tabelle 1)

Name Herkunft Amt Amt Amt
Honoratiorenvor während nach
familie Helvetik Helvetik Helvetik

Reding X x X —

Camenzind J. (x) X X X

Weber X x X X

Eberle - x X —

Castell X X X X

Trutmann - X X -
Camenzind K. (x) X X

Von den sieben Vertretern in der helvetischen Legislative,

Judikative und der Zentralverwaltung stammen drei

aus der ehemaligen politischen Elite aus Schwyz: für Weber
und Castell ging die Karriere nach der Helvetik nahtlos
weiter, für Reding war sie vorerst beendet.

Die anderen Vertreter lassen sich in zwei Gruppen
aufteilen: Die beiden Herren Camenzind stammten aus dem
Seidenfabrikantentum aus Gersau. Bei ihnen vermischten
sich bürgerliches Unternehmertum und alteingesessene

politische Elite. Ihre Karriere ging nach der Helvetik weiter.

Überhaupt hatte die Seidenindustrie die Zeit der
Helvetik schadlos überstanden.174

Trutmann und Eberle dagegen sind typische Vertreter
des aufstrebenden neuen Bürgertums. Die Gründe, warum

167 STASZ Pers. Akten Camenzind und STASZ Staatskalender
1804-1808.

168 STASZ Staatskalender 1784-1808.

^ Salzgeber, Einsiedler Anzeiger 3. 2.1981 /68. Beilage 9.

170 STASZ Sraatskalender 1784-1808.
171 STASZ Staatskalender 1784-1798.
172 Detailliette Angaben zu Trutmanns Herkunft und Funktion vgl. Kap.

4.3.1.

173 STASZ Staatskalender 1804-1808. Über Camenzinds Tärigkeit vor
der Helvetik fehlen mir die Angaben, weil Gersau zu dieser Zeit nicht
zu Schwyz gehörte. Die Gersauer sind demzufolge nichr im Schwyzer
Staatskalendet verzeichnet.

' 4 Gemäss Angaben von E. Horat, Archivar im STASZ.

128



Trutmann in seinem Amt scheiterte und nach der Helvetik
die Schweiz verliess, erläutere ich ausführlich im folgenden
Kapitel. Über Eberles Schicksal ist weniger bekannt. Er
war wegen seines Engagements als Helvetikbefürworter
bekannt. Solange er nicht in Einsiedeln wohnte, konnte er
sein Amt ausüben; eine Rückkehr in die Heimat war aber
auf die Dauer nicht mehr möglich.

Aus Tabelle 1) kann herausgelesen werden, dass der
überwiegende Teil der Vertreter der helvetischen Regierung aus
der alten politischen Elite kam. (Die beiden Seidenfabrikanten

mitgerechnet). Dies erstaunt nicht, weil sie durch die
Wahlmänner bestimmt wurden und diese kaum Neulinge,
die auf keine politische Verankerung und familiäre Tradition
zurückgreifen konnten, gewählt hätten. Vier Vertreter blieben

nach der Helvetik in der Regierung, drei mussten wegen
ihrer Sympathien und ihres Engagements für die Helvetik
den Kanton verlassen und kehrten nie mehr zurück.

4.3 Die Helvetische Kantonsverwaltung
Ungleich viel interessanter als die Funktion und die personelle

Zusammensetzung der Beamten der Helvetischen
Republik ist der Aufgabenbereich und die Besetzung der

Kantonsverwaltung. Um etwas über den Alltag und die
Herrschaftsstrukturen zu erfahren, müssen möglichst die
Ämter mit nahem Volkskontakt, das heisst die politisch
uninteressanten Posten, betrachtet werden. Denn nur da, wo
die Probleme der Bevölkerung präsent waren, wird ihr Alltag
greifbar. Während sich das Direktorium und die Minister
hauptsächlich mit der theoretischen Organisation und
Regierung der neuen Republik auseinandersetzten, waren die

173 Fankhauser, Zentralbehörden, S. 37.

"'' Fankhauser, Regierungsstatthalter, S. 225.

Fankhauser, Regierungsstatthalter, S. 254.
78 Ein von der Zentralschweizer CVP dominiertes, dreizehnköpfiges

Gremium, das als Ausschuss aus dem Ständetat über die Vorschläge
der Jubiläums-Festivitäten von 1998 befinden konnte, hat offensichtlich

die vor bald 200 Jahren erlirrene Niederlage immer noch nichr
verwunden. Dank der Unterstützung aus Appenzell befand die
Kommission, dass die Errungenschaften det Helvetischen Republik
nicht wertvoll genug seien, um 1998 gefeierr zu werden. (Vgl.
Weltwoche Nr. 15/13.4. und Nr. 23/8.6.1995.)
Luzern kam als Zufluchrsorr in Frage, weil die Stadt - obwohl auch
katholische Innetschweiz - der Helvetik gegenüber eine erstaunlich
offene Haltung einnahm. Allgemein zu Luzern vgl. Wicki, Hans. Sraar
Kirche Religiosirät: Der Kanton Luzern zwischen barocker Tradition
und Aufklärung; Schatz, Klaus. Aufklärung, Staatskirchenrum und
Ulttamontanismus im ersten Viertel des 19. Jahrhunderts.

Vertreter in den Kantons- und Gemeinderegierungen direkt
mit den Problemen der Bevölkerung konfrontiert.

4.3.1 Die Regierungsstatthalter
Der Regierungsstatthalter war eine der wichtigsten Personen

in der Verwaltung der helvetischen Regierung: Er war
gewissermassen die Schaltstelle zwischen Peripherie und
Zentrum.175 Wegen seiner wichtigen und verantwortungsvollen

Funktionen wurde er vom Direktorium für eine
unbestimmte Amtsdauer gewählt.176 Er musste regierungstreu
sein und die Fähigkeit aufweisen, das Amt zu führen. Die
ausgewählten Personen wurden zuvor nicht angefragt, ob sie

das Amt übernehmen möchten, was zu häufigen Ablehnungen

führte. Hatte der Gewählte das Amt einmal angenommen,

durfte er es ohne Erlaubnis der Exekutive nicht mehr

abgeben. Der Aufgabenbereich des Regierungsstatthalters
war vielfältig. Eine der Hauptaufgaben bestand in der Wahrung

der öffentlichen Sicherheit. Er konnte Verhaftungen
vornehmen und im Fall von Unruhen Truppen aufbieten.
Ein anderer Aspekt seiner Arbeit war die Überwachung des

Gesetzesvollzugs und die Beaufsichtigung des lokalen
Verwaltungsapparats. Er war der oberste Kantonsbeamte und
ernannte neben den Gerichtsbehörden den Präsidenten der

Verwaltungskammer und die Distriktstatthalter. Der direkte
Kontakt des Regierungsstatthalters mit der Bevölkerung war
kaum gegeben. Obwohl das Amt des Regierungsstatthalters
funktionell nahe bei der Bevölkerung war, bedeutete dessen

konkrete Ausübung hauptsächlich verwaltungstechnische
Arbeit. Dennoch symbolisierte der Regierungsstatthalter die
verhasste und aufoktroyierte Verfassung und wurde in der

Bevölkerung als eigentliches Feindbild betrachtet.
Für den Kanton Waldstätten wurde der republikanisch

gesinnte Unterwaldner Melchior Joseph Alois von Matt177

zum Regierungsstatthalter gewählt. Diese Wahl erwies sich

jedoch bald als Fehler, weil von Matt sehr volksfremd und
bei der Bevölkerung unbeliebt war. Der aus Unterwaiden
stammende Regierungsstatthalter wurde in Schwyz ausserdem

als Fremder empfunden, von dem sich niemand
Befehle erteilen lassen wollte. Auch die äusseren Umstände
schienen gegen von Matt zu sprechen: Der «Nidwaldner
Aufstand» vom 21.8-9.9.1798, in welchem die Nidwaldner
mit Unterstützung der übrigen Innerschweiz einen Angriff
gegen die Franzosen wagten und dabei eine völlige
Niederlage einsteckten, schürte den Hass gegen die Helvetik

ganz besonders nachhaltig.178 Von Matt war seines Lebens

nicht mehr sicher und floh nach Luzern, um seine

Regierungsgeschäfte von dort aus weiterzuführen.179 Doch

129



nicht genug mit den Wirren um den Nidwaldner-Aufstand,
denn von Matt musste auch noch den «Hirtenhemlikrieg»
der Schwyzer miterleben. Am 24.4.1799 erhoben sich die
Bauern von Schwyz gegen die in ihrem Land stationierten
französischen Soldaten. Weil der Überfall aus dem
Hinterhalt erfolgte, schien sich zuerst ein Sieg der Schwyzer
Bauern abzuzeichnen. Die sofort angerückte Verstärkung
der französischen Truppen zwang die Schwyzer aber einmal
mehr zur Kapitulation. Obwohl der Angriff völlig dilettantisch

geplant gewesen war und nur bei wenigen Schwyzern
auf Unterstützung stiess, war das ohnehin schwierige
Verhältnis der Schwyzer und Schwyzerinnen zur Helvetik
wieder auf dem Nullpunkt. Die Anführer wurden verhaftet
und bestraft.180 Nach diesem Aufstand war von Matt auch
in Luzern nicht mehr sicher und floh im Juni 1799 nach

Neuenburg, blieb aber noch bis am 6.2.1800 im Amt.
Von Matts Nachfolger wurde der aus Küssnacht

stammende Unterstatthalter von Arth, Franz Joseph Ignaz
Trutmann. Trutmann übernahm das Amt mit grossen Bedenken.

Er wusste aus den Erfahrungen von Matts, dass es

nicht einfach war, die Verwaltung der Waldstätter zu leiten.
Um bei der Bevölkerung mehr Vertrauen zu gewinnen,
versuchte er, Vertreter der ehemaligen politischen Elite zur
Mitarbeit zu bewegen. Doch sowohl Alois Reding als auch
Meinrad Schuler aus Schwyz lehnten ab.181 Trotzdem trat
Trutmann sein Amt mit viel Elan an. Doch die Voraussetzungen

für den neuen Regierungsstatthalter waren denkbar
schlecht: Die leere Staatskasse verhinderte die Besoldung
der Geistlichen und Beamten,182 Parteikämpfe tobten und
Verfassungsfragen lähmten das Parlament. Der erneute
Staatsstreich von 1801 führte zum Sturz Trutmanns.183

Für Trutmann hatte sein Engagement für die Helvetische

Republik weitreichende private Konsequenzen.
Obwohl es in den Augen der Bevölkerung wohl kaum einen
akzeptablen Regierungsstatthalter gegeben hätte, konnte
Trutmann tatsächlich etwas Konkretes vorgeworfen werden:

Er stammte zwar im Gegensatz zu seinem Vorgänger
aus dem Kanton Schwyz, war aber als Küssnachter ein
ehemaliger Landschäftler - also ein entlassener Untertan. Darüber

hinaus stammte er nicht aus einer Honoratiorenfamilie,

sondern war ein Vertreter der neu entstandenen
Bildungsaristokratie.184 Bei den Senatswahlen des Kantons
Schwyz im Juli 1801 unterlag Trutmann mit 13 zu 5 Stimmen

dem Schwyzer Distriktstatthalter Meinrad Suter.

Wegen innerparteilicher Kämpfe floh er 1802 zuerst nach
Luzern. 1804 verliess er die Schweiz, um sich in Wien
niederzulassen, wo er 1821 starb.185

Trutmann war ein typischer Verfechter der Helvetik.
Hätte es im Kanton Schwyz mehrere Vertreter des

aufgeklärten Bürgertums gegeben, so wäre die Helvetische Republik

wahrscheinlich nicht - oder zumindest nicht so
schnell - gescheitert. Doch gerade diese Schicht fehlte,
weil sie sich - nicht zuletzt wegen der starren Form der

Landsgemeindedemokratie - nicht entwickeln konnte.
Trutmann stellte aber auch den Idelatypus dar, den es nach
Max Weber braucht, um die Bürokratisierung des Staates

voranzutreiben. Es waren denn auch nicht so sehr seine

eigenen Bemühungen oder gar seine Unfähigkeit, die ihn
scheitern Hessen, sondern die äusseren Umstände. Weber

nennt die Besoldung der Beamten einen wichtigen Punkt
in der Entfaltung der bürokratischen Herrschaft.186 Die
Helvetik verfügte zwar für die damalige Zeit über einen
beachtlichen Beamtenapparat, doch weil die Staatskassen

leer waren, konnten die Beamten nicht entlöhnt werden.
Dieser Umstand führte dazu, dass es sich weiterhin nur die
alten Honoratiorenfamilien leisten konnten, monatelang
ohne Bezahlung ein Amt auszuüben. In Schwyz waren
diese ehemaligen Regierungsmitglieder aber denkbar
ungeeignet, weil sie der Helvetik ablehnend, oder zumindest
gleichgültig, gegenüberstanden. Sie waren zwar offiziell
durch die Wahlversammlung gewählt worden, doch zeichneten

sie sich durch Untätigkeit, Widerspenstigkeit oder

gar gegenrevolutionäre Tätigkeit aus.187 Sie zu ersetzen war
wiederum fast unmöglich, weil keine fähigen Nachfolger
vorhanden waren, die während Monaten unbesoldet hätten

arbeiten können.

180 Zum Hirtenhemlikrieg vgl. Ehrler, S. 28 ff; Stählin, S. 785-800.
181 Ehtler, S. 56.

182 Trutmann selbst war für sein Amt im Ancien Regime als Suppléant
der Verwaltungskammer regelmässig entlöhnt wotden. Für seine

Arbeit als Distriktstatthalter und als Regierungssrarthalter erhielt et
nie eine Entschädigung. (Vgl. Ehrler, S. 70.)

183 Ehrler, S. 58.

184 Trutmann war mir der 10 Jahre älreren Maria Cäcilia Meyer von
Schauensee aus Luzern verheiratet. Diese Ehe zeigt die Spuren des

beginnenden Zerfalls des Parriziats, weil sich die Gebuttsaristokrarie
der Sradt bereits mit der Geld- und Bildungsarisrokratie mehr oder

weniger unfreier Gemeinden verbinden konnre. Über die Familie
seiner Frau war Trutmann zu der Konkordia-Gesellschaft und zu den

aufgeklärten Innerschweizer Kreisen gestossen. (Vgl. Ehtler, S. 10.)

Ehrler, S. 93.185

186 Weber, Wirtschaft, S. 564.

187 Ehrler, S. 70.

130



Die vorerst ersatzlose Abschaffung der Feudallasten ging
schliesslich auf Kosten der Helvetischen Republik. Ohne
Geld konnten keine Beamten bezahlt werden und ohne
Beamte kein Besteuerungssystem eingeführt werden.

4.3.2 Die Distriktstatthalter
Der erste Distriktstatthalter in Schwyz war der aus Nidwalden

stammende Busiger. Er war zusammen mit dem
Regierungsstatthalter von Matt in Schwyz eingesetzt worden.
Bereits die Tatsache, dass kein Schwyzer, sondern ein
Nidwaldner das Amt besetzte, deutet darauf hin, dass in
Schwyz kein passender Mann gefunden werden konnte.
Da Busiger in den Quellen selten auftaucht, nehme ich an,
dass seine Funktion äussert gering war und dass auch er
sich in Schwyz besser nicht blicken liess.

Nach dem zweiten Staatsstreich vom 5.11.1801 wurde
Meinrad Suter zum Distriktstatthalter von Schwyz
ernannt. Gleichzeitig wurde der Kanton Waldstätten aufgelöst

und die alten Kantonsgrenzen wiederhergestellt. Suter

war als ehemaliger Land- und Kriegsratschreiber ein
Vertreter der alten Regierung.189 Er blieb ein Jahr im Amt und
wurde im November 1802 Regierungsstatthalter, was er bis

zum Ende der Helvetik bleiben sollte.
Wie sah aber die Funktion der Distriktstatthalter und

deren Verhältnis zu der Bevölkerung aus?

Die Distrikt- oder Unterstatthalter190 wurden vom
Regierungsstatthalter gewählt und waren für die Verwaltung
der Distrikte zuständig. Zu ihrem Aufgabenbereich zählte
die Verkündung neuer Verordnungen und die Sorge um
deren Einhaltung. Vor allem aber hatten sie viele
Beschwerden und Klagen aus der Bevölkerung an die
Zentralregierung weiterzuleiten. Während der Abwesenheit
des Regierungsstatthalters oder bei einer Vakanz führte der
Distriktstatthalter die Kantonsverwaltung. Die
Distriktstatthalter mussten an den Sitzungen des Kantons- und

188 Auch in den Darstellungen wird sehr sehen auf Busiger eingegangen.
Den einzigen Hinweis auf Businger habe ich bei Wiget gefunden:
«Auf eine Okkupation des Fleckens und des Landes Schwyz hatten
ausserdem der helvetische Regietungsstatthalter von Mart, der
Unterstatthalter Businger und einige wenige schwyzerische Franzosenfreunde

eifrig hingearbeitet.» (Vgl. Wiget, Franzosen, S. 6.)

IS') STASZ Staatskalender 1784-1798.

190 Die Bezeichnungen wurden synonym Verwender.

191 STASZ Akren 1, 486, Untersuchungsakten 1798.

192 STASZ Akten 1, 486, Untersuchungsakten 1798, Dep. Karl Schindler.

Distriktgerichts teilnehmen und die Urteile visieren. Ähnlich

wie beim Regierungsstatthalter war der Aufgabenbereich

des Unterstatthalters viel zu umfangreich, als dass

er vom Amtsinhaber einigermassen zufriedenstellend hätte

erledigt werden können.
Der direkte Einfluss der Unterstatthalter auf den Alltag

der Bevölkerung ist schwer zu beurteilen. Sicher waren der

Kontakt und die Konfrontation mit der Bevölkerung nicht
so intensiv und unmittelbar wie bei den Agenten und den

Munizipalisten, aber ihre Präsenz im Distrikt war viel grösser

als diejenige des Regierungsstatthalters. Der Unterstatthalter

war gemäss Verfassung sogar gezwungen, im
Distrikthauptort zu wohnen.

Die Unterstatthalter waren bei der Bevölkerung äusserst

unbeliebt, und es kam zu denkwürdigen und aus heutiger
Sicht manchmal auch belustigenden Zwischenfällen. In den

Untersuchungsakten191 findet sich ein Umschlag, in
welchem sich Akten betreffend der Verbreitung von Gerüchten

befinden. Darin ist zu lesen, dass fünf Männer aus Schwyz
und Brunnen verhört wurden, weil sie behauptet hatten, der

Teufel habe den Unterstatthalter von Obwalden geholt.
«(...) einige Leuth sagen, dass der Statthalter zu Obwalden

gestorben, andere aber sagen, dass benannter Statthalter vom

Teufel erwürgt worden seye, jeder besagter Statthalter tod über

dem Bett gelegen, und wo solcher auf das Bett gelegt worden

seye, so habe man gesehen, dass er schwarz im Angesicht
geworden.»^2 Alle Aussagen der fünf Verhörten stimmen darin

überein, dass der Statthalter schwarz gewesen sei im Gesicht

und dass der Teufel seinen Tod verursacht habe. Sehr

interessant scheint mir, dass sich am Ende des 18. Jahrhunderts
ein Gerücht über den Teufel immer noch so hartnäckig halten

konnte, dass es deshalb zu einer Untersuchung kam.

Während im Mittelalter und im Ancien Regime Teufel- und

Hexenprozesse nichts Aussergewöhnliches waren, erscheint

mir dieser Vorfall für die Zeit nach der Aufklärung sehr

erstaunlich und befremdend. Das Beispiel zeigt, wie sehr

sich das Weltbild der Vertreter der Helvetik von jenem der

einheimischen Bevölkerung unterschied. Während die

Vertreter der Helvetischen Republik in Aarau die zentrale

Verwaltung voranzutreiben versuchten, mussten sich die

kleinen Beamten auf dem Land mit dem Aberglauben der

Bevölkerung auseinandersetzen. Es ist sehr gut denkbar, dass

das Gerücht nur deshalb in Umlauf gesetzt wurde, weil der

Unterstatthalter in Tat und Wahrheit ermordet worden war
und mit diesem Gerücht der Täter gedeckt werden sollte.

Der Glaube an die Existenz des Teufels muss aber dennoch
sowohl bei der Bevölkerung als auch bei den kantonalen

131



Behörden gross gewesen sein, weil sonst die Sache kaum
untersucht und fünf Männer verhört worden wären!193

Selbst wenn die Untersuchungsrichter den Zeugenaussagen
keinen Glauben geschenkt hatten, so konnten die Zeugen
doch darauf zählen, dass ihre Darstellung nicht a priori als

unglaubwürdig verurteilt wurde.

4.4 Die Helvetische Gemeindeverwaltung
Die Gemeinden hatten mit der Einführung der
Helvetischen Verfassung ihre Autonomie verloren. Sie

waren neu politisch ganz den Distrikten und Kantonen
zugeordnet worden. Erstmals wurde damit im Lande
Schwyz auch eine Gemeindeverfassung eingerichtet.194 Auf
der Ebene der Gemeindeverwaltung sind die Agenten und
Munizipalisten wichtig. Während letztere direkt mit der

Gemeindeverwaltung beschäftigt waren, hatten die Agenten
eine Sonderstellung zwischen Gemeinde und Kanton.

4.4.1 Die Agenten
Gleich wie die Unterstatthalter wurden auch die Agenten
vom Regierungsstatthalter ernannt. Sie rekrutierten sich
aber nicht aus einer gebildeten Schicht, sondern es waren,
mit wenigen Ausnahmen, einfache Männer aus dem Volk,
die zwar lesen und schreiben konnten, sich aber sonst auf
keine Erfahrung oder Familientradition im öffentlichen
Bereich berufen konnten.195

Schon das Schriftbild in den Akten, die vielen Schreibfehler

und der hölzerne Stil der Agenten unterschied sie stark

von höheren Verwaltungsbeamten. Der folgende Textauszug
aus einem Brief des Agenten Marti aus der Gemeinde Illgau
an den Unterstatthalter soll diese Tatsache unterstreichen.
Marti beklagt sich beim Unterstatthalter, dass viele Gerüchte
das Dorf verunsichern und er von der Helvetischen
Regierung gerne Klarheit darüber hätte: «(...) Es entsteht

deswegen (wegen der Gerüchte) ganz natürlich ein auffallender
Kontrast, wenn man solche jetzt als eine gute Sache dem volke
vorstellen, um mit allem ansehen unterstüzen sollte, wie sich in
diesem und anderen ähnlichen Fällen zu benehmen, und das

allgemeine wohl zu beherzigen seye, werde mich gelegenheitlich
persönlich mit ihnen zu unterhalten nächstens die Ehre haben,

ich bin Amtes wegen meinen Leuthen mich ganz schuldig, und
mein Wunsch geht nurfür allgemeines wohl und Zufriedenheit.

Gruss und Bruderliebe Franz Anton Marti Agent»196
Im Gegensatz dazu einen Auszug aus der Antwort des

Unterstatthalters: «Da ihr euch äussert nächstens zu mir zu
kommen werde ich euch dann das neuere von Unterwaiden

erläutern, und euch als eine Ausnahme von dergemeinen Masse

mit Freuden über alles unterrichten und belehren. Inzwüschen

empfehle ich die Tätigkeit, die ihr bis dahin gezeiget habet

fortzusetzen und alles anzuwenden und beizutragen, was Ruhe

Ordnung undgute Stimmung unter dem Volk bewürken kann.

Republikanischer Gruss Der Unterstatthalter»197

Während das Antwortschreiben des Unterstatthalters
sowohl vom Stil wie auch von der Schrift her gut lesbar ist,
ist der Brief des Agenten äussert schwierig zu entziffern.

Agent Marti hat eine ungeübte Handschrift, und im Text
befinden sich viele Mundartausdrücke, die darauf hinweisen,

dass er kein geübter Schreiber war.
Die Aufgabe der Agenten bestand gemäss Verfassung in

der Aufsicht über die Angelegenheiten innerhalb der
Gemeinde. Die Agenten schlugen sich aber hautpsächlich
mit Problemen der Versorgung von Mensch und Tier und
mit Beschwerden aller Art gegen die Helvetische Regierung
herum. Diese Arbeit war zermürbend, weil sie den eigentlichen

Aufgabenbereich der Agenten weit überschritt und

gleichzeitig ihrer Unbeliebtheit Vorschub leistete. Zusätzlich
sollten die Agenten die Distriktstatthalter über die Situation
in den Gemeinden unterrichten, neue Gesetze bekanntgeben
und für deren Einhaltung sorgen. Ihre Tätigkeit kam der
Funktion eines Dorfpolizisten gleich. Weil vor allem zu

Beginn der Helvetik die Schwyzer Bevölkerung gegen die

neue Republik eingestellt war, hatten die Agenten eine
äusserst schwierige und undankbare Aufgabe zu erfüllen. Sie

waren die einzigen, die direkt mit der Bevölkerung und mit
deren Problemen konfrontiert wurden. Es erwies sich schon

bald als grosser Nachteil der Helvetik, dass der fachtechnische

und der politische Vollzugsapparat nicht gleich organisiert

waren.19 Der Mangel an Fachorganen auf Gemeindeebene

führte dazu, dass alle ungeregelten Aufgabenbereiche
den Agenten übertragen wurden, was zu einer völligen
Überforderung dieser Männer führte. Anhand unzähliger Klagen

''" Weil Obwalden nichr zu meinem Untersuchungsgebier gehört, habe

ich nicht verfolgr, was wirklich mit diesem Unterstatthalter geschah.

194 Wiget, Geschichte, S. 43, Anm. 14.

1,5 Vgl. Tabelle 2).

196 STASZ Akten 1, 487, Brief des Agenten von Illgau an den Unrerstatt-
halrer.

" STASZ Akten 1, 487, Antwort des Unterstatthalters an den Agenten
von Illgau.

198 Vgl. Kap. 3.3.

132



in den Munizipalitätsprotokollen199 lässt sich dieser
Missstand leicht nachvollziehen.

Nachfolgende Tabelle bietet einen Überblick über die
Agenten im Distrikt Schwyz.

Tabelle 2) 200

einde Agent Einwohnerzahl Beruf

Schwyz mit
Seewen, Ibach,
Kaltbach,
Schönenbuch,
Perfiden, Ybrig

Inderbizin, Franz 5000 gewesener
Gesandter und
Landvogt zu
Bellend

Sarrel Schnüriger, Domini 850 Bauer202

Illgau Marti, Franz Anton 162 Sigrist203

Gersau Nigg, Dionisius 1300 Küfer204

Morschach Schuler, Domini 487 Kirchenvogr205

Muorathal Schelbert, Erasmus 1100 Bauer206

Brunnen mit
Ingenbohl

Ulrich, Martin 1240 gewesener
Wachtmeister in

franz. Diensten10"

Steinen Ulrich, Werni 1209 Wirt208

Aus Tabelle 2) ist ersichtlich, dass pro politische
Gemeinde nur ein Agent, also unabhängig von der Einwohnerzahl,

zuständig war. Agent Franz Inderbizin aus Schwyz
hatte also aller Wahrscheinlichkeit nach sehr viel mehr zu
tun als Franz Anton Marti aus Illgau.

199 STASZ Munizipalitätsprotokolle, MF 153.
200 STASZ Akten 1,499, Verzeichnis der Agenten. Den Beruf der einzel¬

nen Agenten habe ich verschiedenen Quellen enrnommen. (Vgl.
betreffende Anm. bei Berufsbezeichnung.)

201 Fassbind/Waser, S. 152.
202 ASHR, Bd. XI, S. 1082.
203 STASZ Bürgler, cod. 2685, MF 152, S. 73.
204 Camenzind, Äussere Geschichte, S. 16.

205 STASZ Stammbuch Morschach. Identität nicht gesicherr.

Gwerder, S. 94.

STASZ Pers. Akten Ulrich.

STASZ Pers. Akren Ulrich.

STASZ Akten 1, 499, Verzeichnis der Wahlmänner.

STASZ Protokoll det Centtalgemeindsverwalrung 1799, MF 154.
2,1 Vgl. Kap. 3.1.3.
212 STASZ Sig. Kyd, Bd. 10.

213 STASZ Pers. Akten Ulrich.

207

208

209

210

Oft waren die Agenten in mehreren Ämtern gleichzeitig
engagiert: Domini Schnüriger, Martin Ulrich und Dionisi
Nigg waren nicht nur Agenten, sondern auch Wahlmänner

- letzterer gar deren Präsident.209 Auch in den Protokollen
der Centralgemeindsverwaltung210 sind Agenten als

Verwaltungsbeamte zu finden. (Die Agenten von Illgau, Muotathal

und Steinen). Diese «Doppelbelastung» erstaunt
nicht in Anbetracht der Schwierigkeit, Leute zu rekrutieren,

die sich für die Helvetische Republik engagieren wollten.

Wer bereit war, ein Amt zu übernehmen, wurde oft
gleich mehrfach belastet, was für die junge Republik nicht
förderlich war. Ein Vergleich mit der Situation in anderen,
die Helvetik befürwortenden Kantonen wäre sicher
interessant und könnte Aufschluss darüber geben, ob dort die

Organisation auf Distrikt- und Gemeindeebene besser

funktioniert hatte.
Dank der Angaben über die Berufe der Agenten können

sie sozial verortet werden. Ausser den beiden kursiv
markierten Agenten, auf welche ich speziell eingehen werde,

stammen alle aus der unteren Gesellschaftsschicht der

Kleinbauern. Auch die Agenten, welche von Beruf Sigrist,
Kirchenvogt, Küfer oder Wirt waren, besassen nebenbei
einen Bauernbetrieb, weil das Einkommen sonst nicht
ausgereicht hätte. Einen Sonderfall stellt möglicherweise der

Wirt Werner Ulrich dar. Er ist der Bruder von Martin
Ulrich und stammte aus einer angesehenen Familie aus

Steinen. Wirte haben im gesellschaftlichen und sozialen

Leben oft eine spezielle Rolle gespielt und waren oft ins
Klientelwesen verwickelt.211

Franz Inderbizin und Martin Ulrich bilden eine
Ausnahme. Inderbizin war wie sein Vater vor der Helvetik
«Ehrlenvogt» und gehörte als Gesandter von Bellinzona
zumindest zu den Dorfnotablen. Nach der Helvetik wurde

er Richter im Neunergericht und Kantonsrat.212 Ulrich
stammte aus einer angesehenen Familie aus Steinen. Sein

Vater war Richter und einer seiner zahlreichen Brüder war
Oberstleutnant in spanischen Diensten. Martin wurde
nach der Helvetik zum Ratsherrn ernannt.213 Es ist
bezeichnend, dass nur die beiden Agenten, die von ihrer
Herkunft her zu den Dorfnotablen gehörten und bereits vor
der Helvetik ein angesehenes Amt bekleidet hatten, auch

nach der Helvetik in der Regierung tätig waren. Leider ist
über ihre Motivation, warum sie sich in den Dienst der
Helvetik gestellt hatten, nichts bekannt. Ebenso schweigen
die Quellen über Belästigungen und Übergriffe von Seiten
der Bevölkerung. Ihre gesellschaftliche Stellung scheint sie

davor geschützt zu haben.

133



4.4.2 Agentenschicksale
Am meisten Veränderungen brachte das neue Amt der

Agenten nicht für das Leben der Gemeinde, sondern für
ihr privates Leben. Die geringe Macht im Dienst der neuen
Republik stand in keinem Verhältnis zu den Schmähungen
und Kränkungen, welche die Agenten von den
Dorfbewohnern und -bewohnerinnen einstecken mussten.

Den vorhandenen Quellen von und über die Agenten
ist zu entnehmen, dass sie keine leichte Arbeit zu verrichten

hatten. Wenn wir als erstes Beispiel die Untersuchungsakten
des Distrikts Schwyz214 wählen, ergibt sich folgendes

Bild:
Von 1798 bis 1802 sind 434 Untersuchungsfälle

überliefert. In neun dieser Fälle sassen Agenten des Distrikts
Schwyz auf der Anklagebank. Anlass der Verhöre waren
Verdächtigungen gegenüber den Agenten, diese seien an
illegalen Zusammenkünften beteiligt gewesen oder hätten
zumindest davon gewusst. Im folgenden Beispiel wird
Agent Marti aus Illgau verdächtigt, gewusst zu haben, dass

Josef Franz Pfihl eine Gruppe von Männer aufwiegeln
wollte, um den Bürgereid zu verweigern: «1. Frag: Ob er
sich erinnere, dass Jos. Franz Pfihl etwas Zeit bey ihm im
Hause gewesen und was er allenfalls da möchte gemacht
haben? Dep. Am 17 the Augstmonat seyen Josph. Franz Pfihl
zu ihm gekommen, der ihn dann befragte, wie es seye, ob sie

willens seyen zu schwören. Dep. Antwortete ihm mitja, Pfihl
aber sagte, dass man draussen das Gegentheil gestand seye,
den Bürgereid nicht abzulegen, sie haben sicher Ursache

wegen, da sie ungefehr 50 Männer beysammen waren, in alle
Durchgängen Männer gestellt, um der Leüthen zu vernehmen,

und zu schauen, dass vor jedem Kirchgang etwa 2 oder

3 Männer aufMorgens aufSchwyz ins Dorfkämen. Es seyen
dann von Dep.? Pfihl verschiedene Vorstellungen gemacht
worden, ruhig zu seyn, und bey der Capitulation die uns
verbinde die Constituion zu halten, zu verbleiben. Pfihl aber
erwiedert, dass sie von dieser Constituion nichts wüssen wolle,
und er solle die Güte haben, und es den Leuth anzeigen, dass

sie morgens aufSchwiz komm möchten.»21''

Wie auch in anderen Fällen hatte der Agent nicht direkt
mit der Sache zu tun, doch er wurde zumindest verdächtigt
und befragt.

Weil die meisten Agenten mehrmals vor Gericht standen,

waren in die erwähnten neun Untersuchungsfälle im
ganzen nur vier Agenten verwickelt: Ulrich aus Steinen,
Schuler aus Morschach, Marti aus Illgau und Ulrich aus
Brunnen. Dieser doch recht hohe Anteil an verhörten
Agenten unterstreicht die Vermutung, dass diese von allen

Seiten unter Druck gerieten.216 Sie bildeten die eigentliche
Pufferzone zwischen der Helvetischen Zentralregierung,
der lokalen Verwaltung und der Bevölkerung.

Wie die bereits zitierten Quellen vermuten lassen, sind
am meisten Zeugnisse von und über den Agenten Franz
Anton Marti aus Illgau überliefert.217 Bürgler führt ihn
gleich zu Beginn seiner Chronik wie folgt ein: «Hernach
kamen auch die Franzossen aufSchweiz - da wurde die alte

Regierung abgesetzt, aber doch Cantons bewohner - Auf
Illgau wurde auch ein aggent gestelt, Nemlich Frantz Antoni
Martig — der ein sehr Eifriger anhenger der Neuen
Ordnung.»219,

Bürglers Schilderung vom Agenten Marti ist sehr sachlich

und neutral. Abgesehen von der Bemerkung, dass

Marti ein Anhänger der neuen Ordnung war, äussert sich
der Chronist nicht negativ über dessen Person. Dies kann
als Hinweis auf Bürglers eigene, eher prohelvetische Gesinnung

betrachtet werden, denn bei anderer Gelegenheit hält
er sich mit Kritik nicht zurück.

Wie die Agenten aller Gemeinden von Waldstätten hatte
es auch Agent Marti nicht leicht, die Bürger und Bürgerinnen

von den Vorteilen der Helvetischen Republik zu
überzeugen und dabei sein eigenes Ansehen zu wahren.
Bereits aus der Anfangszeit existieren Verhörakten219 über
Marti. Er wurde von der Regierung verdächtigt, bei der

Planung der Aufstände in Nidwalden und bei der
Eidverweigerung beteiligt gewesen zu sein. Marti war aber kein
Aufwiegler, sondern eher bestrebt, Ruhe und Ordnung zu
wahren. Eigentlich wies Marti genau die Eigenschaften

STASZ Akren 1, 486-488, Untersuchungsakten.

STASZ Akten 1, Untersuchungsakten, Dep. Jos. Pfihl.

Um die prozentuale Beteiligung der Agenten in Untersuchungsfälle zu
beziffern, muss mirberücksichtigt werden, dass die 8 Agenten aus
Tabelle 2) nicht zwingend die gesamte Zeit dei Helvetik im Amt blieben.

Wenn wir annehmen, dass jede Agentenstelle im Schnitt von
zwei vetschiedenen Beamten besetzt worden war, so ergibt das für die

gesamte Zeit der Helvetik 16 Agenten. Von diesen 16 Agenten waren
vier in Untersuchungsfälle involviert. Das ergibt eine prozenruale
Beteiligung der Agenten in Untersuchungsfälle von ca. 25%.

Einerseits hat Balz Bürgler eine Chronik über Illgau erfassr (vgl.
Quellenlage) und andererseits sind von Marti selbst Briefe an den

Unterstatthalter erhalten.

STASZ Bürgler, cod. 2685, MF 152, S. 60-61.

Vgl. Anm. 215 und 216.

134



auf, die ein Agent hätte mitbringen sollen. In dem bereits
erwähnten Brief an den Unterstatthalter berichtet er
ausführlich, wie schwer es sei, die Illgauer von der guten Sache

der Republik zu überzeugen. Dass Marti ein sehr ergebener
und fleissiger Agent war und sowohl für die Republik wie
auch für seine Leute nur das Beste wollte, geht aus dem
Schlussatz des Briefes an den Unterstatthalter hervor.220

Doch es kam anders: Während der Unruhen von 1799,
als die Verhafteten und die Geflohenen des «Hirthemli-
krieges» zurückgekehrt waren, herrschte in den betroffenen
Gemeinden grosse Zwietracht. Die Fronten gingen quer
durch die Familien, und jeder hatte dem anderen etwas
vorzuwerfen. In dieser aufgebrachten Stimmung berichtet
Bürgler von einem schrecklichen Tag in Illgau (15. August
1799): «Der Agent Frantz Antoni Martig, der auch zugleich
Sigerist War, ist auch mit seinem Weib und kinderen zu hauss

geblieben; er wurde aber von den Franken aus dem haus

hinausgeführt und zu underst aufder Kirchmatt boden erschossen.

Seine Frau und des Pfarrs köchin Theresa Redig von Arth
hab ihn ohne Tothenbaum aufden kirchhofgetragen und
vergraben. »221

Aus Bürglers Aufzeichnungen geht hervor, dass das

gesamte Dorf, ausser dem Pfarrer und dem Agenten, in die

Berge und Wälder geflohen war. Die Hinrichtung Martis
durch französische Soldaten beruhte nach Meinung des

Chronisten auf einem Versehen: «Wen sie mer pauren
angetroffen beten, wurden sie auch mehr erschossen haben. »222

Der Agent hatte sich in einer verzwickten Lage befunden:

Als Angestellter der Helvetischen Regierung wollte er
offenbar nicht fliehen, sonst wäre er als Verräter dagestanden;

als Bürger von Illgau hätte er aber aus Solidarität mit
dem übrigen Dorf ziehen sollen. Das Beispiel zeigt, dass

die Ausübung einer Agentenstelle oftmals einem Spagat
gleich kam und die Beamten sowohl der Willkür ihrer
eigenen Gemeinde als auch jener der Franzosen ausgeliefert

waren.
Ein anderes, zwar nicht tödlich endendes, aber dennoch

sehr tragisches Beispiel ist das Schicksal des Agenten

220 «(...) Ich bin Amtes wegen meinen Leuthen mich ganz schuldig, und
mein Wunsch geht nur für allgemeines Wohl und Zufriedenheit.»

221 STASZ Bürgler. cod. 2685, MF 152, S. 73.

222 STASZ Bürgler, cod. 2685, MF 152, S. 73.

223 ASHR Bd. XI, S. 1085.

Schnüriger aus Sattel. Als Ehemann und Vater von fünf
Kindern wurde er wegen seiner Tätigkeit als Agent von
Bewohnern seiner Gemeinde derart gedemütigt und finanziell

ruiniert, dass er sich schriftlich mit folgender Klage an
den Unterstatthalter wandte: «(...) Mein Eifer für
Handhabung der Gesetzte und Beibehaltung der Ruhe und
Ordnung in hiesiger Gemeinde, nach angenommener helvetischer

Constituion, ist der hauptsächliche Anlass meiner zerrütteten
und fast zerstörten Glücksumstände. Wie wichtig, wie
mühesam, weil fast unausstehlich war ein solches Amt
überhaupt in hiesigem Lande, und wie viel schwerer (noch) war es

in der Gemeinde Sattel, wo Vorurteile, Unwissenheit, roher

Bauernsinn herrschte, die zugleich ein Spiel falscher Grüchte

und au(s)geklaubter Lügen waren. Endlich die Aufruhr
am 28. April 99 in District Schwyz hat mich den nahen

Todessschrecken fühlen lassen, da mich vier Männer mit
Gewehren zu Nachts(zeit) aus dem Hause von Frau und Kindern

wegholten mit Schimpf- und Drohworten, der Franzos

müsse auch mit, er seie mehr nicht wert als erschossen zu werden,

etc. von Speis und Trank, welches ich ihnen aus
dem Meinigen durch Anstiften schlechtdenkender Leute

anschaffen musste, nichts zu sagen, ward ich zum öftern
eingesperrt, wieder losgelassen, wieder in Verhaft genommen und
den 3. Heumonat 99 Abends von (dem) Caupziner Paul

Stiger und Consorten seinesgleichen als Vaterlandsverräter

gefangengesetzt und fortgeführt. Am 24. Weinmonat war
der glückliche Tag wo ich nach[er] hause kehren konnte.

Allein wie gross die Freude war, so gross war auch das Elend,
da ich zu Hause ankam. Fast alle meine Habseligkeiten
waren geraubt, das Haus geplündert, sodass kein Speis noch

Kleider (geblieben); kurz, alles war hinweg, (so)dass der
Schaden von Plündern (sich) auf900 Frk. belauft.»220

Der Brief wurde vom Distrikt- an den Regierungsstatthalter

weitergeleitet und von letzterem an den Minister des

Innern, von wo er schliesslich an den Vollziehungsrat
gelangte, welcher beschloss, dem Agenten 96 Franken mit
Dringlichkeit zu verschaffen - eine geringe Entschädigung,

gemessen am materiellen und vor allem am seelischen

Schaden, den Schnüriger und seine Familie erlitten hatten.
Der Hass der Bevölkerung auf die Agenten lässt sich

nachvollziehen, wenn man sich vor Augen führt, dass die

Agenten für einen grossen Teil der Bevölkerung die neue,
ungeliebte und aufgezwungene Verfassung personifizierten,

gegen die sich aufzulehnen beinahe schon eine
patriotisch-katholische Verpflichtung war. Die höheren Beamten
oder gar das Direktorium waren für die unzufriedenen

Schwyzer viel zu weit weg, als dass sie in diesen die Ur-

135



heber ihres Missmuts erkannt hätten. Die Agenten aber,
die «nur» für Ruhe und Sicherheit zu sorgen hatten, waren
greif- und vernichtbar. Die sozial und wirtschaftlich
schlechte Stellung der Agenten wirkte zusätzlich noch
verstärkend auf ihre Verletzlichkeit. Auch wenn ehemalige
Honoratioren einen politischen Weg einschlugen, der sich
nicht mit der Meinung der Mehrheit der Bevölkerung
deckte, waren sie niemals so sehr belästigt worden wie die
Agenten, oder sie haben andere Wege gefunden, sich zu

hren.224

Vergleicht man die Verzeichnisse der Munizipalitätsmitglieder

von 1798 und 1799226 miteinander, ergibt sich
folgendes Bild:

we
Der Umgang der Bevölkerung mit den Agenten und

mit den Statthaltern zeigt, dass die Bürokratisierung des

helvetischen Staates im weberschen Sinne tatsächlich
noch in den Kinderschuhen steckte und dass bis zur
verwaltungstechnischen Vollendung der Helvetischen
Republik noch ein langer Weg zurückzulegen war. Wenn
als Grundsatz für eine fortgeschrittene bürokratische
Herrschaft gilt, dass nicht mehr einer Person, sondern
einer Regel gehorcht wird, zeigt das Beispiel des Agenten
von Sattel, dass dort zwei grundlegend verschiedene
Weltvorstellungen aufeinanderprallten. Die kurzsichtige
Handlungsweise der Bevölkerung macht deutlich, dass

der Herrschaftsbegriff in ihren Köpfen noch stark von
patriarchalen Mustern geprägt war und ihnen das nötige
Abstraktionsvermögen zur Akzeptanz des Beginns eines
modernen Staates fehlte.

4.4.3 Die Munizipalisten
Wegen der schlechten Organisation der Verwaltung auf
Gemeindeebene waren die Gemeinden mit ihren alltäglichen

Problemen fast gänzlich sich selbst überlassen. Die
Statthalter und Agenten waren zwar über die Schwierigkeiten

im Bilde, doch waren sie nicht in der Lage, diese heikle

Situation zu entschärfen.
Die Munizipalisten waren nicht so verhasst wie die

helvetischen Beamten, denn die Gemeindeverwaltung war,
wenn auch in anderer Form, bereits aus dem Ancien
Regime bekannt. Abgesehen von den grösseren
Versorgungsschwierigkeiten und den Einquartierungen fremder
Truppen war der verwaltungstechnische Unterschied zum
Ancien Regime unbedeutend. Die Mitgliederlisten aus den
Munizipalitätsprotokollen225 von Schwyz zeigen auch, dass

ein grosser Teil der Munizipalisten bereits im Ancien Regime
in der Verwaltung tätig gewesen war. Der hohe Anteil an
altgedienten Ratsmitgliedern in der Munizipalität unterstützt

die Vermutung, dass das Amt des Munizipalisten
beliebter war als die übrigen neu geschaffenen Ämter.

Tabelle 3)

Petiode Vertreter
des Ancien
Regimes

Munizipalisten
neu

Munizip;
total

[listen Mitglieder
1798 und
1799

1798 4

1799 10
17

9

21

19 7

Die gesamte Anzahl der Munizipalisten blieb 1798 und
1799 fast konstant, doch interessant scheint mir, dass die
Zahl der ehemaligen Regierungsmitglieder 1799 massiv
zunahm.22 In den Munizipalitätslisten von 1799 sind drei
Richter, drei Räte, ein Landammann, ein Landvogt und
zwei Gesandte aus dem Ancien Régime zu finden. Wie
lässt sich diese Zunahme an alten Mitgliedern interpretieren?

Ich könnte mir vorstellen, dass sich zu Beginn der
Helvetik die Herren aus der alten Regierung zu schade

waren, um als Munizipalist zu arbeiten. Als sich zeigte, dass

in der Gemeindeverwaltung ziemlich unabhängig von der

Zentralregierung gearbeitet werden konnte, meldeten sich
noch weitere ehemalige Regierungsvertreter. Eine andere

Erklärung ist über die Finanzierung denkbar. Wegen der
leeren Gemeindekasse konnten die Munizipalisten nicht
oder nur sehr schlecht bezahlt werden. Auf die Dauer
konnten es sich einmal mehr nur die Vertreter der ehemaligen

Honoratiorengesellschaft leisten, ohne Entlöhnung
zu arbeiten.

Bei den sieben Munizipalitätsmitgliedern Tabelle 3), die
1798 und 1799 im Amt blieben, sind alle vier Vertreter aus

24 Karl von Reding, der für die Helverik arbeirere, konnte fliehen und
sich im Aargau eine neue Exisrens aufbauen. Für einen Kleinbauern

war dies undenkbar. (Vgl. Kap. 4.2.1).

23 STASZ Munizipalitäsprotokolle 1798 undl799, MF 153. Wegen des

grossen Umfangs der Protokolle habe ich nur diejenigen der ersten
zwei Jahre studiett.

26 STASZ Munizipalitätsprotokolle 1798 und 1799. MF 153.

2 Ich habe die Munizipalisten nicht im Staatskalender gesucht, sondern
mich direkt auf die Angaben der Munizipalirärslisten verlassen. Es ist
denkbar, dass ein Vergleich der Munizipalisren mit dem Staatskalender

das Resulrat zugunsten von ehemaligen Regietungsmitgliedern,
welche in der Zwischenzeit in die Munizipalität eingetreten waren,
verändern würde.

136



dem Ancien Régime inbegriffen. Dies ist interessant, weil
es zeigt, dass die alte Führungsschicht ihre Verantwortung
wenigstens auf Gemeindeebene wahrgenommen hat.

Doch welche Arbeiten verrichteten eigentlich die
Munizipalisten? Die Aufgabenbereiche verteilten sich in Schwyz
wie folgt:

- Ausgaben und Einnahmen

- Fuhrwesen

- Ankunft Heu

- Ankunft Holz

- Quartier
Es waren alles Verwaltungstätigkeiten, die aber oft viel

Improvisationsgeist und Nerven erforderten. Die Protokolle

sind voll von Klagen über Schwierigkeiten bei

Lieferungen von Heu und Holz und über Einquartierungen, die
nicht klappten.228 Wenn man bedenkt, dass die Munizipalisten

Fronarbeit leisteten, so war ihr Einsatz doch recht
beachtlich. Die Akzeptanz der Munizipalisten in der

Bevölkerung war gewährleistet; es ist jedenfalls nirgends
nachzulesen, dass sie ein ähnliches Schicksal ereilt hätte wie
die Agenten oder Statthalter. Dieser Unterschied ist leicht
erklärbar: Die Agenten und Statthalter waren Gesandte der

Republik, die in der Perzeption der Helvetikgegner
Unruhe und Schaden in die Gemeinde brachten. Die Munizipalisten

dagegen waren Gemeindeangestellte, viele unter
ihnen bekannt als Räte oder Richter aus dem Ancien
Régime. Diese waren in den Augen der lokalen
Bevölkerung um das Wohl der Gemeinde bemüht und daher
akzeptiert.

4.5 Veränderte Alltagsstrukturen
Bisher habe ich die Arbeit der Helvetischen Beamten auf
den verschiedenen Verwaltungsebenen, deren Einstellung
zur Helvetischen Regierung und ihre Aufgabe und Stellung
im Dorf untersucht.

Der Bezug zum Alltag war bis anhin nur indirekt gegeben,

weil die Beamten - auch wenn sie volksnah waren
oder direkt aus dem Volk kamen - trotzdem nicht den

Alltag der gemeinen Bevölkerung teilten. Ich habe
versucht, mich mit Zuhilfenahme von Einzelschicksalen von
Beamten möglichst nah an den Alltag heranzutasten.

228 STASZ Munizipalitätsprotokolle 1798 und 1799, MF 153.

229 STASZ Munizipalitätsprotokolle 1798, MF 153.

230 STASZ Munizipalitätsprotokolle 1798, MF 153.

In diesem Kapitel versuche ich, anhand der

Munizipalitätsprotokolle direkten Einblick in die Herrschaftsstrukturen

des Alltags zu gewinnen. Das Verhalten der Klein-
gewerbler - Wirte, Bäcker, Schuhmacher und Schneider -
gegenüber Verordnungen der Helvetischen Regierung
diente mir als Forschungsfeld.

Die Wirte waren hauptsächlich mit der Versorgung und

Einquartierung der französischen Ordonnanzen konfrontiert.

Was nach einem lukrativen Geschäft klingt, brachte

in Wahrheit den Wirten nur Ärger und Unkosten. Primär
ist sicher zu betonen, dass die Wirte die französischen

Gäste nicht willkommen hiessen, denn sie betrachteten
diese als Okkupanten, und niemand bewirtet gerne seine

Feinde. Der andere Grund war nicht ideologischer,
sondern wirtschaftlicher Natur: Die Rechnungen der französischen

Soldaten blieben oft unbezahlt, weil ihnen das Geld

fehlte, und es war für die Wirte äusserst schwierig,
nachträglich Geld einzutreiben. Erschwerend kam noch

hinzu, dass die Franzosen hohe Ansprüche stellten, welche

die Wirte oft nicht befriedigen konnten, weil es an

Nahrungsmitteln und Getränken fehlte.

In einem Munizipalitätsprokoll von 1798 wird verordnet,

dass «die hiesigen Wirtshäuser ihre Schilder wieder sollen

aufstecken wenn in Zukunft selbe ihre Wirtschaft auch wieder

profitieren wollen... »229

Die Wirte hatten zu einem einfachen Mittel gegriffen
und die Wirtshausschilder kurzerhand abgenommen. Diese

Methode war jedoch kaum sehr wirkungsvoll, weil die

Franzosen sicherlich trotzdem einen Weg zum Wirtshaus
fanden. Aber wie das folgende Beispiel zeigt, waren die

Wirte anpassungsfähig: Der Kronen- und der Rössliwirt

beklagten sich in einem Brief an die Munizipalität, dass

immer nur sie die Franzosen bewirten mussten, der Kreuzwirt

hingegen nie.230 Interessant an diesem Vorfall ist, dass

die klagenden Wirte ihre Strategie gewechselt hatten. Im
ersten Fall, der vom Beginn der Helvetik datiert, hatten die

Wirte ihre Schilder abgenommen, also zu einem illegalen
Mittel gegriffen. Beim Streitfall um die Einquartierungen,
der ungefähr ein halbes Jahr später aufgezeichnet wurde,
reichten die Wirte bereits eine Beschwerde an die Munizipalität

ein. Aus dieser Massnahme ist abzuleiten, dass sich

die beiden Wirte in der Zwischenzeit den Vorschriften der

Helvetik gebeugt hatten und auf dem Amtsweg neue

Lösungen suchten. Es ist anzumerken, dass zum Leidwesen
des Kronen- und des Rössliwirtes ihre Eingabe nichts nützte

und das Abmontieren der Schilder vielleicht doch
wirksamer gewesen wäre. Die letzte Verordnung der Munizi-

137



palität in dieser Angelegenheit lautete nämlich: «Rössli und
Kronenwirt müssen franz. Ordonnanzen bewirten und das

Gasthaus ausschliesslich diesen überlassen.»

Andere Gewerbetreibende wie die Bäcker, Schneider
oder Schuhmacher hatten, was die Franzosen betrifft,
ebenfalls mit Sorgen zu kämpfen. Entweder wurden zu
grosse Aufträge vergeben, welche mangels Naturalien nicht
erfüllt werden konnten, oder die fränkischen Handwerker
machten den Einheimischen die Arbeit streitig. Ein Bäcker
beispielsweise beklagte sich, dass er seinen Beruf nicht weiter

ausüben könne, wenn den französischen Bäckern nicht
ein anderer Ort zugewiesen würde.232 Die französischen

Truppen waren nämlich mit einem eigenen Stab von
Handwerkern unterwegs, versorgten ihre Leute selbst und
machten damit dem Bäcker die Arbeit streitig.

Andererseits beklagten sich die Bäcker, dass die Aufträge
zu gross waren und nicht erfüllt werden könnten, weil zu
wenig Getreide vorhanden sei: «Bürger Richli weiset den

Befehl vom Kriegskommissär welcher enthaltet dass diese

Nacht noch 6 Becken Brot backen sollen für die erwarteten
200 Mann und dieses Brot solle bis morgen um 8 Uhr im
Kornhaus sein. Wenn aber dieses Brot nicht in seiner Ordnung
gebacken, so sollen die Becken dafür verantwortlich sein.»20*'

Scheinbar war immer entweder zu viel oder zu wenig
Arbeit vorhanden! Die Munizipalitätsprotokolle sind voll
von widersprüchlichen Eingaben, Beschlüssen und
Handlungsanleitungen. Nur wenige Gewerbetreibende konnten
auf diese Weise aus der Anwesenheit der fremden Truppen
Kapital schlagen. Wenn sie die Aufträge, weil sie zu
kurzfristig erteilt wurden, nicht erfüllen konnten, wurden sie

dafür verantwortlich gemacht - wenn französische Truppen

in ihrer unmittelbaren Nähe stationiert waren, machten

die truppeninternen Handwerker das ortsansässige
Gewerbe kaputt. Interessant an den Aufzeichnungen in
den Munizipalitätsprotokollen ist, dass sie aufzeigen, wie
sehr der Alltag der Kleingewerbler von den neuen politischen

Umständen beeinflusst wurde. Hauptsächlich durch
den Krieg, der im Frühjahr 1799 auf die Schweiz übergriff,
spitzte sich die Situation zu, denn nicht Befehle oder neue
Verordnungen bedrohten die Existenz der Gewerbler,
sondern die veränderte Nachfrage, der sie nicht gewachsen
waren.

Nachdem die Gewerbetreibenden mit faulen Tricks
(Abnehmen der Wirtshausschilder) keinen Erfolg hatten,
versuchten sie, sich mittels Eingaben an die Munizipalität
zur Wehr zu setzen. Eine gemeinsame Strategie ist jedoch
nicht feststellbar.234 Eine Erklärung dafür ist die schlechte

Organisation und Entwicklung des Gewerbes. Wären die
Bäcker, Schneider und Wirte beispielsweise in Zünften
organisiert gewesen, hätten sie sich gemeinsam gegen die

Untergrabung ihres Gewerbes durch die Franzosen wehren
können. Doch weil das Gewerbe, wie in Kapitel zwei
geschildert, vorwiegend von den ehemaligen Beisassen
betrieben wurde und deshalb von ihren damaligen «Herren
und Oberen» nicht gefördert worden war, erstaunt es

nicht, dass die Gewerbler überrumpelt wurden.

4.6 Zusammenfassung Kapitel vier

Die Verwaltung des Ancien Régimes hatte keinen grossen
bürokratischen Aufwand erfordert, weil durch die
Selbstverwaltung der einzelnen Kantone die Verwaltungseinheiten

sehr klein gewesen waren. Das änderte sich mit der
Helvetischen Revolution schlagartig. Nach französischem
Vorbild sollte eine zentrale Verwaltung organisiert werden.
Die damit einsetzende Bürokratisierung im Sinne Max
Webers blieb in Schwyz in den Anfängen stecken. Viele
Voraussetzungen dazu waren am Anfang der Helvetik nur
sehr rudimentär oder überhaupt noch nicht vorhanden.
Der neu geschaffene Beamtenapparat stand vor unüber-
windbaren Problemen. Zwei Bedingungen, die Weber für
eine funktionierende Bürokratie voraussetzt, waren nicht
gegeben: Die Kompetenzverteilung der Beamten und
deren regelmässige Besoldung.

Theoretisch waren die Aufgabenbereiche der Beamten
sehr wohl abgesteckt, in der Praxis sah jedoch alles anders

aus. Gemäss Fankhauser235 wurde in der älteren Helvetik-
forschung besonders der Einfluss der Regierungsstatthalter
massiv überschätzt. Diese Fehleinschätzung beruhte, so

Fankhauser, auf dem Verfassungstext, in welchem dem
Statthalter grosse Aufgabengebiete zugedacht wurden.
Neuere kantonsgeschichtliche Untersuchungen zeigen nun
jedoch, dass der Regierungsstatthalter nur ein Vollzugs-

2,1 STASZ Munizipalitätsprotokolle 1798, MF 153.

232 STASZ Munizipalitätsprorokolle 1798, MF 153.

233 STASZ Munizipalitätsprotokolle 1798, MF 153.

2,4 Wegen det riesigen Menge von Munizipalirärsprotokollen konnte ich
sie nur auszugsweise lesen. Es ist also nicht ganz auszuschliessen, dass

bei einer grösser angelegten Untersuchung enrgegen meinen Vermu-

rungen eine gemeinsame Strategie der Gewerbetreibenden feststellbar
wäre.

233 Fankhauser, Regierungsstatthalter, S. 220.

138



organ mit geringem Handlungsspielraum war. Fankhausers

Beurteilung mag stimmen, doch ändert sie nichts an der
Tatsache, dass die Regierungsstatthalter die Schaltstelle
zwischen Peripherie und Zentrum waren und deshalb
trotzdem eine wichtige Stellung bekleideten. Das gleiche
Problem der unklaren Kompetenzzuweisung ist bei den
Distriktstatthaltern zu beobachten. Am gravierendsten war
aber der Unterschied zwischen praktischem und theoretischem

Handlungsspielraum der Agenten: Alle Aufgaben,
welche die höheren Beamten nicht erledigen konnten oder
wollten, lasteten auf ihnen, was zu einer grossen Überforderung

führte. Gemeinsam war allen drei Beamtentypen
ihr schlechtes Ansehen bei der Bevölkerung. Je tiefer sie auf
der Hierarchiestufe standen, desto direkter war der
Kontakt mit der Bevölkerung und umso verhasster waren
sie. Die Helvetischen Beamten waren für viele Helvetik-
gegner eine Art personifizierte Verfassung und ein beliebtes

Angriffsziel, um dem persönlichen Missmut Luft zu
verschaffen. Einzig gesellschaftlich und wirtschaftlich besser

gestellte Agenten konnten sich den Angriffen entziehen.

Fehlte das nötige Prestige, waren die Agenten den
Schikanen der Bevölkerung ausgeliefert.

Die fehlende Besoldung der Beamten war das zweite
Hindernis, das im weberschen Sinne das Funktionieren der
Bürokratisierung der Helvetischen Republik verhindert
hatte. Weil sich die Republik finanziell nie erholt hatte und
dadurch die Beamtenlöhne nicht ausbezahlt werden konnten,

blieb die alte Honoratiorenherrschaft mehr oder weniger

erhalten. In Schwyz interessierten sich die Angehörigen
dieser Schicht aber nicht für die neue Republik und waren
daher in der Exekutive nicht zu finden. Überhaupt fehlten
die Schwyzer in den Ämtern, die etwas Engagement für die
Sache gefordert hätten. Als bekennende Helvetiker konnte
ich nur drei Personen ausmachen: Karl Reding, welcher, als

revolutionärer Patriot verschrien, in den Aargau floh, der
Regierungsstatthalter Ignaz Trutmann und der im Gericht
und später im Klosterarchiv tätige Bernhard Eberlin, welche

beide aus dem aufsteigenden Bürgertum und nicht aus
einer Honoratiorenfamilie stammten. Sie mussten aus den
gleichen Gründen wie Reding den Kanton oder gar das

Land verlassen. Die drei einzigen Personen aus meinem
Untersuchungsgebiet, welche sich auf höherer Beamtenstufe

für die Republik eingesetzt hatten, scheiterten und
mussten die persönlichen Konsequenzen tragen.

236 Görlirz, S. 482 ff. Allgemein zu Symbolen vgl. Bourdieu, Pierre. Zur
Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurr a.M. 1974.

Ein weiteres Ziel dieses Kapitels war es, über die Beamten

einen Einblick in den Alltag der Bevölkerung zu erhalten.

Ich habe versucht, hauptsächlich über die hierarchisch
tief eingestuften Beamten, die Agenten, einen indirekten
Zugang zum Alltag zu finden. Durch das prohelvetische
Engagement der Agenten wurden sie und ihre Familien

eingeschüchtert und terrorisiert, was ihre persönlichen
Lebensstrukturen teilweise stark einschränkte.

In der Munizipalität zeigt sich ein anderes Bild. Hier
war ein Teil der alten Elite vertreten und sorgte für den

Ablauf der Gemeindeangelegenheiten. Die Anzahl alter

Regierungsmitglieder stieg von 1798 bis 1799 sogar an,
was auf eine zunehmende soziale und gesellschaftliche
Stellung dieser Ämter hinweist.

Einen direkten Einblick in die Arbeitswirklichkeit habe

ich schliesslich bei den Gewerbetreibenden bekommen.
Anhand meiner wenigen Quellenbeispiele war keine
einheitliche Widerstandsstrategie oder Verhaltensweise
feststellbar. Die Gewerbler konnten sich nicht effizient gegen
die Bestimmungen oder den Einfluss der Franzosen wehren.

Möglicherweise ist dies auch auf die mangelnde Tradition

einer gemeinsamen Organisation des Handwerks
zurückzuführen.

5. Symbolische Herrschaft

Während weltliche Herrschaft meist amtlich und hierarchisch

geordnet ist und im Zusammenhang mit Rationalisierung

- im weitesten Sinne gar mit Bürokratisierung -
des Staates betrachtet werden muss, bewegt sich die

Untersuchung symbolischer Herrschaft eher im Bereich des

Irrationalen. Die Arbeit mit symbolischer Herrschaft wird
erleichtert, wenn zuerst der Begriff geklärt und der

Zusammenhang von Symbol, Herrschaft und Alltag
hergestellt wird.

Immer schon waren Symbole, die nicht getrennt von
Mythen und Riten betrachtet werden können, mit Politik,
Herrschaft und/oder Macht verknüpft. Die Soziologie
definiert Symbole als «...codierte Signale, deren Sinn
versteht, der den Code entschlüsseln kann.»236 In diesem Sinn

symbolisiert die rote Nelke für die einen positiv konnotierte

Eigenschaften des Kommunismus, für die Spanier
und Spanierinnen eine mit unserer roten Rose

vergleichbare Liebesbotschaft, für andere ist sie eine typische
Friedhofsblume und nochmals für andere lediglich eine
unbedeutende Schnittblume mit aufdringlichem Ge-

139



schmack. Je nach soziokulturellem Kontext wird der Code
und somit auch das Symbol anders verstanden und assoziiert.

Die Symbole, die in einem Ritual eingeschlossen sind,
erleichtern folglich die Anpassung an eine neue Situation,
weil sie an ein bereits vorhandenes Repertoire von
Sinndeutungsmustern anknüpfen.237 Sinndeutungsmuster sind
es, die einer soziokulturellen und soziopolitischen
Ordnung im Bewusstsein sozialer Akteure Rückhalt verschaffen.

Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass bei der

Eroberung oder Erhaltung der politischen Macht der

Kampf um Symbole sehr wichtig ist.

Eng mit den Symbolen verknüpft sind die Riten und
Mythen, die in jeder Gemeinschaft verwurzelt sind und
einen Bestandteil ihrer Tradition und Kultur bilden.
Mythen bestimmen das Weltbild, ohne dass diese Tatsache

unbedingt ins Bewusstsein der Betroffenen tritt. «(...)
Symbol, Mythos und Ritus bringen, aufverschiedenen Ebenen
und mit den ihnen eigenen Mitteln, ein komplexes System von
zusammenhängenden Feststellungen über die letzte
Wirklichkeit der Dinge zum Ausdruck, ein System, das man
als Darstellung einer Metaphysik betrachten kann.»20*

Hinter den Zeichen stehen demnach Sinndeutungen,
die für die Menschen lebensnotwendig sind und die
Grenze zwischen Sakralem und Profanem überschreiten.
Die Menschen brauchen Mythen, weil es diese ermöglichen,

die Gegenwart mit einer als sinnvoll verstandenen

Vergangenheit zu verknüpfen.239 In politischen Festen wie
Gedenkfeiern oder Nationalfeiertagen werden die Mythen
konkret. Sie werden aufs Neue immer wieder beschworen,
und dabei wird die Akzeptanz für deren politischen Gehalt
hergestellt.

In den Ritualen wird die durch den Mythos hergestellte

Bindung an eine bestimmte Vergangenheit durch stets
gleichbleibende Wiederholungen bekräftigt. Das Spezielle
daran ist, dass die Zeit aufgehoben wird. Das heisst, dass

die Vergangenheit durch das Ritual lebendig wird, weil
Rituale nicht rational, sondern über das Unterbewusstsein,
also irrational, wirken.240 Als Beispiel sei die Eröffnung der

Landsgemeinde erwähnt. Sie wurde immer mit fünf Vater

unser, Ave Maria und dem Credo begonnen und vermittelte
dadurch der Bevölkerung das Gefühl, dass dies schon bei

den Urvätern so gewesen sei - die Brücke zur Vergangenheit

war geschlagen. In den Herzen der Beteiligten wurde
die Vergangenheit lebendig und nährte die Auffassung,
dass die Landsgemeinde die einzig richtige Form der
Demokratie sei. Durch das einführende Gebet war die
Landsgemeinde zudem symbolisch mit Gott verbunden;

die Landsgemeinde war der Gemeinde Gottes gleichgestellt

und erlangte auf diese Weise pseudo-sakralen
Charakter.

Neben dem sinnstiftenden Moment für die Vergangenheit

trägt das Ritual auch zur Stärkung des

Zusammengehörigkeitsgefühls einer Gruppe bei, indem diese innerlich
stabilisiert und gegen aussen abgegrenzt wird. Besonders
deutlich zeigt sich dies bei Wallfahrten und Prozessionen.
Das Bedürfnis der Menschen nach gemeinsamer Verehrung

der Heiligen diente neben der persönlichen
Heilsversprechung auch dem Zusammengehörigkeitsgefühl der
Gemeinde. Mit dem Wallfahrtsverbot wurden die Schwyzer

und Schwyzerinnen sowohl in ihrer religiösen Freiheit
als auch im stärkenden und sinnstiftenden «Wir-Gefühl»
verletzt (Kap. 5.1.4). Ähnliche Bedeutung wie die
Wallfahrten und Prozessionen hatten «kuriose Vorfälle» im
Sinne von Wundern oder Strafwundern. Die Bereitschaft
der Bevölkerung, «Zeichen des Himmels» als Bestätigung
für den richtigen Glauben oder eine gottgefällige Handlung

anzunehmen, war zur Zeit der Helvetik besonders

gross (Kap. 5.1.5).
In engem Zusammenhang mit symbolischer Herrschaft

muss die Kirche betrachtet werden. Vom Aufbau der
Machtstruktur her nimmt sie jedoch eine Zwitterstellung
zwischen symbolischer und weltlicher Herrschaft ein. Aus
Sicht der Helvetischen Regierung übte die Kirche eindeutig

weltliche Macht aus, weshalb die Regierung auch mit
Gesetzesänderungen und Verboten gegen die Kirche
vorging. Die patriarchalischen Züge passten nicht zum
revolutionären und aufgeklärten Gedankengut. Betrachtet man
die kirchlichen Herrschaftsstrukturen in Bezug auf den

Alltag der Bevölkerung, so stellt sich heraus, dass viel
Einfluss und Macht mit symbolischer Herrschaft gepaart
waren. Die katholische Kirche war (und ist) eine Institution,
die sehr stak von Symbolen lebt und für die Gläubigen eine

Verbindung zum Jenseits schaff. (Kap. 5.1 und 5.1.1).
Das Armen- und Unterstützungswesen muss in

Zusammenhang mit den sozialen Aufgaben der Kirche betrachtet
werden. Grundsätzliche Änderungen in der Auffassung

237 Voigt, S. 14.

238 Eliade, S. 9 ff.

239 Voigt, S. 11.

240 Voigt, S. 12.

241
Voigt, S. 14.

140



über Bettelei und den Umgang mit Armen erschwerten das

Leben der Klosterinsassen, welche bislang hauptsächlich
mit der Armenversorgung betreut gewesen waren (Kap.
5.1.2/3). Welchen konkreten Veränderungen war die Kirche

unterworfen und wie reagierten Klerus und Gläubige?
Eine weitere Verbindung zum Alltag lässt sich über die

neu erlassenen Gesetze und Vorschriften zu Sitte und
Moral herstellen. Hauptsächlich auf Druck von katholischen

Geistlichen trat eine ganze Reihe von Sittenmandaten

in das Leben der Bevölkerung, welcher zu recht oder
unrecht vorgehalten wurde, nicht mehr nach den traditionellen

Sittenvorschiften zu leben. Bei genauer Betrachtung
dieser Vorschriften stellte sich heraus, dass die Kirche ihre
Position als Sittenwächterin für politische Zwecke
missbrauchte, um dadurch den Widerstand gegen die Helvetik
zu verstärken (Kap. 5.2).

Erst im letzten Teil dieses Kapitels befasse ich mich mit
konkreten Symbolen (Kap. 5.3). Die Helvetische Regierung

musste sich von Anfang an mit der Frage der Symbolik

auseinandersetzen. Einige Symbole waren der Praxis
der französischen Revolution entliehen und stiessen bei der
Bevölkerung, welche die Helvetik ablehnte, auf grossen
Widerstand (Kap. 5.3.1). Andere Symbole der Republik
waren der Bevölkerung bekannt, denn sie stammten aus
den alten Staatsmythologien und wurden mit zeitgemäs-
sem Inhalt aufgeladen. Die Suche nach einer neuen,
sinnstiftenden und verbindenden Identität für die junge
Republik führte zurück zu den alten Mythen (Kap. 5.3.2—

5.3.4).
Wieso ist es so wichtig, dass die Partei, welche an der

Macht ist, die von ihr bestimmte Symbolik unter die Leute
bringt? Wie funktionierte die Verknüpfung eines neuen
Symbols mit der Vergangenheit oder umgekehrt - wie
wurde ein altes Symbol mit einem neuen Inhalt aufgeladen?

242 de Capitani, Rituale, S. 25.

243 Fatio. S. 209.

244 ASHR Bd. I, S. 827.

243 Philipp Albert Stapfer stammte aus einer Berner Pfarrersfamilie und
hatte sich bereits vor der Helvetik mit seinen privaten Studien und als

Professor der theologischen Fakultät einen Namen gemacht. Nachdem

er am Anfang der Helvetik zuersr Gesandter in Paris war, wurde
er zum «Minister der Künste und Wissenschaften» ernannr. Dieses

Amt beinhaltete nicht nur Kunst und Erziehung, sondern auch das

Kirchenwesen. (Vgl. Fario, S. 210).

5.1 Kirche

Die Kirche war von den durch die Helvetische Revolution

ausgelösten Umstrukturierungen stark betroffen. Besonders

hart trafen die neuen Regelungen die streng katholische

Innerschweiz, wo Kirche und Staat eng miteinander
verstrickt waren. Während der Helvetik diente die christliche

Religion nicht mehr zur Legitimierung des Staates,

sondern es wurde die Trennung von Kirche und Staat
angestrebt: Es musste eine neue «religion civile» gefunden werden,

die, wie Rousseau sie in seinem «contrat social»

skizzierte, den Grundstein des neuen Staates bilden sollte.2 2

Durch diesen Umstand mussten gleich auf zwei Ebenen

neue Rituale gefunden werden. Der Staat brauchte neue
Zeremonien zu seiner eigenen Legitimierung und

Festigung, währenddem die Kirche neue Formen suchen musste,

um trotz der vielen Verbote ihre Symbole beibehalten

zu können.
Wie in Kapitel 3.2 beschrieben, waren die neuen

Gesetze und Bestimmungen für die katholische Kirche sehr

einschneidend. All diese Massnahmen wurden dadurch

legitimiert, dass keine Staatsreligion mehr geduldet, dafür
volle Freiheit der Religion und des Gewissens garantiert
wurde.243 «Die Gewissensfreiheit ist uneingeschränkt; jedoch

muss die öffentliche Äusserung von Religionsmeinungen den

Gesinnungen der Eintracht und des Friedens untergeordnet
sein. Alle Gottesdienste sind erlaubt, insofern sie die öffentliche

Ruhe nicht stören und sich keine herrschende Gewalt oder

Vorzüge anmassen. Die Verhältnisse einer Sekte mit einer

fremden Obrigkeit sollen weder aufdie Staatssachen noch auf
den Wohlstand und die Aufklärung des Volkes einigen Einfluss
haben. »24A

Der zitierte Auszug aus dem Verfassungstext über die

Religionsfreiheit zeigt, dass dieser unglücklich formuliert
worden war. Die starke Abgrenzung von Kirche und Staat

wurde als zu französisch aufgefasst und die Katholiken
empfanden es als beleidigend, als Sekte bezeichnet zu werden.

Gleichzeitig mit den neuen kirchlichen Verhältnissen

musste auch der rechtliche Status des Klerus neu geordnet
werden. Seit die Zehnten im Zuge der Helvetischen
Revolution abgeschafft worden waren, hatte sich die finanzielle

Lage der Geistlichen massiv verschlechtert. Der
zuständige Minister Stapfer245 nahm sich mehrmals dieses

Problems an. Er war aus pragmatischen Gründen gegen
eine Trennung von Kirche und Staat. Die Geistlichen sollten

gemäss Stapfers Vorschlag vom Staat bezahlt werden,

141



weil sie politisch sowieso mitreden würden. Nur wenn sie

politisch integriert würden, so Stapfers Meinung, seien sie
auch kontrollierbar. Er ging sogar noch weiter und
entwickelte die Vision, den Klerus in den Dienst des Staates

zu stellen. Der Klerus sollte dann, als Angestellter des

Staates, für diesen werben.246 Obwohl die Geistlichen, wie
es Stapfer wünschte, tatsächlich Angestellte des Staates

wurden, erhielten sie wegen der leeren Staatskassen keine
Entschädigung für ihre Arbeit. Die Regierung ging trotz
Stapfers Bemühungen, das gespannte Verhältnis etwas zu
lockern, mit den Priestern nicht nachsichtig um. Bekräftigt
durch dessen Beteiligung am Nidwaldner Aufstand hielt
man den katholischen Klerus für reaktionär und für einen
Hort antirevolutionärer Agitation. Einige katholische
Geistliche gingen während der Helvetik in die Opposition
und wurden zu wahren Volkshelden stilisiert. In Schwyz
waren zwei dieser Vertreter anzutreffen: der Pfarrer von
Schwyz, Thomas Fassbind,247 und der Kapuziner Paul
Styger.248

5.1.1 Schicksal der Klöster
«Die Franzosen hielten endlich doch Wort, und wurde deshalb
den Bewohner Einsiedeins nichts Leides gethan, sondern lies-

sen ihre ganze Rache einzeln am dortigen Stifte aus. Aber rein
wurde dieses Stift ausgeplündert, die unschöpfbare grosse
Bibliothek und das Naturalien-Cabinet wurde nacher Arau
abgeführet, undganz ziemlich grosse Stift aller Borten, Betten,
Holzgeräth und Tischen und in Summa alles (ausser dem
Schatze, den die Herren des Stiftes zur Vorsorge schon früher
weggeschafft) beraubt undganz verödt. Der grosse wohlgefüllte

Weinkeller wurde ganz natürlich lustig ausgesoffen, waren
aber doch gar bald damit fertig. (...)»249

Auch wenn man berücksichtigt, dass der Verfasser dieses

Zitats ein scharfer Gegner der Helvetik war, wird klar,
dass die Zerstörung des Klosters als ein Akt grosser Aggression

empfunden wurde. Die Plünderung des Klosters war
eine der ersten Taten der französischen Truppen, nachdem
sie in die Innerschweiz vorgedrungen waren. Die Franzosen

hatten ja nicht das Zeughaus oder ein anderes Gebäude
zerstört, sondern das Kloster, welches als Verbindungsstätte
zwischen dem Dies- und Jenseits betrachtet wurde. In den

Augen der Bevölkerung und des Klerus war das Kloster ein
heiliger Ort. Mit dessen Verwüstung wurde ein Symbol
zerstört, das für beide Parteien grosse Bedeutung hatte.
Wären die Franzosen dem klösterlichen Betrieb gleichgültig

gegenüber gestanden, so wäre dieser Akt gar nicht
nötig gewesen. Die Franzosen legitimierten die Plünde¬

rung des Klosters jedoch losgelöst von symbolischem und
mythischem Gehalt: Die Einsiedler hatten bereits vor der
französischen Revolution intensive Kontakte zum französischen

Klerus gepflegt. Aufgrund dieser Kontakte war das

Kloster Einsiedeln während der französischen Revolution
zu einem Zufluchtsort des verfolgten französischen Klerus
geworden.250 Zu Beginn der Helvetischen Revolution warfen

die Franzosen den Einsiedler Mönchen deshalb
antirevolutionäres Verhalten vor. Obwohl die Franzosen sicher
auch einfach ihre Stärke und ihr Durchsetzungsvermögen
demonstrieren wollten, war das Kloster nicht zufällig als

Objekt ausgewählt worden. Man wusste um dessen
symbolischen Gehalt und wollte ihn aus dem Weg schaffen.

Geradezu von symbolischer Doppeldeutigkeit ist die

Fortsetzung in von Hettlingens Bericht: «Zum Spotte und
grösserer Ergötzlichkeit waren die Schildwachen öfter mit
einem Benediktiner Chorrock angethan und liefen wie
Masgeraden in Alben und Messgewändern auf dem Markte
herum. »251

Die Bekleidung der Mönche ist vergleichbar mit einer
Uniform, jedoch mit grösserem Symbolgehalt. Der Rock
steht für die Lebensweise der Mönche, die auf Enthaltsamkeit,

Gebet, Gehorsam und Armut ausgerichtet war. Wenn
nun die französischen Soldaten zum Spott diese Gewänder

anzogen, machten sie sich nicht nur über die Mönche,
sondern über das ganze Klosterleben lustig. Das Beispiel zeigt,
dass «die Entschlüsselung des codierten Signals» (Görlitz)
bestens funktionierte. Wenn jemandem der Benediktinerrock

als symbolhaftes Kleidungsstück nicht bekannt gewesen

wäre, hätte dieser den Spott der Franzosen gar nicht
verstanden und umgekehrt hätten die französischen
Soldaten die «Entweihung» der Mönchskluft nicht zur
Verhöhnung der katholischen Kirche missbrauchen können.
Es muss aber davon ausgegangen werden, dass in Einsiedeln

alle wussten, wie der Rock ihrer Mönche aussah. Die

246Fario, S. 211.

24T Vgl. Ochsner, Marrin. Pfarrer und Bischöflicher Kommissar Thomas
Fassbind von Schwyz.

248 Vgl. Casurt, P.L. Der «berüchrigre» Kapuziner P. Paul Styger (1764-
1824). Kritische Überprüfung seines Lebens; Ochsner, Marrin. Kapuziner

Pater Paul Styger.

249 STASZ, von Hettlingen, cod. 2670, S. 62.

230 Ochsner, Die kirchlichen Verhälrnisse, S. 5.

231 STSAZ von Hettlingen, cod. 2670, S. 62.

142



damit bekleideten Soldaten verwischten und negierten die
Grenze zwischen dem Sakralen und dem Profanen. Weil
Symbole eine Verbindung von Sakralem und Profanem
darstellen, wurde die Plünderung und Zerstörung des
Klosters von den Gläubigen als äusserst schändliche Tat
empfunden.

Die Schliessung des Klosters bedeutete für Einsiedeln
auch eine wirtschaftliche Katastrophe. Alle Einkünfte und
Verdienstmöglichkeiten hingen irgendwie mit dem Kloster
und der Wallfahrt zusammen. Weil es beides nicht mehr
gab, stand die Bevölkerung Einsiedeins kurz vor der Ver-

252
armung.

Der Erlass vom 8. Mai 1798, sämtliche Klöster, Stifte
und Abteien unter staatliche Verwaltung zu stellen,253 die
Erklärung der Klostergüter zu Nationaleigentum vom
17. Dezember 1798254 und das Verbot für die Aufnahme
von Novizen und Novizinnen vom 20. Juli255 legten das
Klosterleben scheinbar lahm. In der Praxis sah die Situation

aber anders aus. Während nach dem Zusammenbruch
der Alten Eidgenossenschaft fast alle Benediktineräbte in
den süddeutschen Raum geflüchtet waren,256 blieben die
Vorsteher oder die Vorsteherinnen der Bettelorden meist in
ihrem Kloster zurück. Das Interesse der Regierung an den
beiden Glaubenskongregationen war gleich gross, aber
ungleich gelagert. Die Benediktiner als reicher Prälatenorden

zogen wegen ihrem Reichtum die Aufmerksamkeit der
Behörden auf sich. Die Bettelorden waren wegen ihres
Einflusses auf die Bevölkerung durch volksnahe Predigten und
durch praktizierte Armenunterstützung gefürchtet. Da es

für die Bildung eines modernen Staates sehr wichtig ist, das

Armenwesen dem Einfluss einer spezifischen Interessengemeinschaft

zu entziehen und es der neutralen Staatsverwaltung

unterzuordnen, liegt bei den folgenden Betrachtungen

der Schwerpunkt auf den Bettelorden.

232 Vgl. Kap. 5.2.

233 ASHR Bd. I, S. 1026.

234 ASHR Bd. II, S. 1142.

233 ASHR Bd. II, S. 577.

236 Eine Ausnahme bildete der rodkranke Abt von Fischingen, der aus ge-
sundheirlichen Gründen nichr mehr reisen konnte.

237 Hausmann, S. 5.

238 Wie in reformierten Gebieten üblich, waren auch in katholischen
Gegenden die Familienangehörigen und teilweise die Gemeinde für den
Unterhalt der Armen verantwortlich; der Schwerpunkt meiner
Betrachtung liegt jedoch beim Engagement der Kirche.

5.1.2 Armenwesen
Die Auffassungen über Armenpflege und Bettelei gingen
im Ancien Régime in den verschiedenen Teilen der
Eidgenossenschaft diametral auseinander: Während die katholische

Innerschweiz dem mit vielen irrationalen Elementen

verknüpften Katholizismus verpflichtet war, strebten die
reformierten Städte eine sehr rationale Form des Protestantismus

an. Dieser städtisch/ländliche Gegensatz war auf die
unterschiedlich fortgeschrittene Industrialisierung und auf
die katholische bzw. protestantische Ethik zurückzuführen.
Abgesehen davon, dass das kommunale Unterstützungsprinzip

eidgenössisch geregelt war, war in der kantonsübergreifenden

Armenpolitik das einzig Verbindende, dass die
Protestanten und die Katholiken sämtliche Bettler und
Vaganten zu vertreiben suchten und regelmässig
eidgenössische Betteljagden veranstalteten.257

In den katholischen Urkantonen war das Armen- und
Unterstützungswesen mit dem Wohltätigkeitsgedanken
verknüpft und an die Kirche gebunden.25 Das Geld zur
Armenunterstützung stammte hauptsächlich aus Almosen
der reicheren Oberschicht. Die Almosen flössen reichlich,
weil noch die überkommene Vorstellung dominierte, dass

man sich mit der Caritas von manchen Sünden befreien
konnte. Die katholische Kirche erlaubte das Betteln aus

Not, oder wenn Armut aus religiösen Motiven freiwillig
gewählt worden war. Das Betteln aus reiner Faulheit wurde
zwar verurteilt, doch war es für die Spendenden oft nicht
möglich zu unterscheiden, ob es sich jeweils um «echte»

oder «falsche» Bettler handelte. Für die meisten Donatoren
war diese Frage auch nicht relevant, denn sie schenkten um
ihrer selbst Willen. Die Armen waren nach alter katholischer

Auffassung von Gott gesandt, um Dritten die
Möglichkeit zu bieten, Gutes zu tun. Das gespendete Geld sollte

nebst der Linderung der Not der Armen auch das

Seelenheil der Spendenden sichern. Dank dieser doppelten
Funktion des Spendens war für die Armen relativ gut
gesorgt. Das hauptsächlich über Almosen finanzierte
Unterstützungswesen hatte aber auch viele Nachteile: wirklich
Hilfsbedürftige konnten nicht auf eine konstante
Unterstützung zählen, und weil Armsein als gottgewollt akzeptiert

wurde, bestand für die Betroffenen kaum Anreiz, ihre
missliche Situation zu verändern. Die ständische Ordnung
verkörperte den Willen Gottes, weshalb ein Ausgleich unter
den sozialen Schichten gar nie angestrebt werden musste.
Das katholische Wohltätigkeitssystem half dadurch mit,
die vorherrschenden Schichtunterschiede hervorzuheben
und zu zementieren.

143



Die grossen Veränderungen im Umgang mit der armen
Bevölkerung kamen mit der Aufklärung. Während man
bisher die Armen als Bestandteil der Gesellschaft akzeptiert
hatte, glaubte man jetzt, durch die Möglichkeit richtiger
Erziehung den Mangel an Vernunft, Fleiss, Sparsamkeit
und Sittlichkeit wettmachen und so letztlich die Armut
aufheben zu können. Gestützt auf diese neuen Vorstellungen

wollte die helvetische Regierung das Armenwesen
zentralisieren und überwachen. Denn nur wenn die vielen
Bettler und Armen unter Kontrolle gebracht wurden,
konnten auch diese Menschen zu vollwertigen, der Republik

nützlichen Bürgerinnen und Bürgern gemacht werden.

Das Almosenspenden nach der katholischen Auffassung

wurde untersagt und das Armenwesen der
Verwaltungskammer zugeordnet.259

Die Vorstellung, dass nun der Staat die Verantwortung
für seine Bürger und Bürgerinnen trug, war gänzlich neu
und musste zuerst in das Bewusstsein der Bevölkerung
vordringen. Die Pläne der helvetischen Gesetzgebung liefen -
soweit sie überhaupt vorhanden waren - auf eine Verstaatlichung

des Armenwesens hinaus.260 Wegen der kriegerischen

Ereignisse kurz nach der Gründung der Helvetischen

Republik stieg die Armut plötzlich so stark an, dass

die Armenunterstützung zu einem zentralen Thema der
Helvetischen Regierung wurde. Die Organisation einer
grosszügigen Hilfsaktion zur Linderung der Kriegsnot bot
der Regierung nun aber Gelegenheit, die Kantone davon
zu überzeugen, dass durch den Zusammenschluss nicht ein
künstliches Gebilde, sondern eine Schicksalsgemeinschaft
entstanden war. Gleichzeitig konnte die neue Regierung
auch beweisen, dass sie neben den Rechten auch die
Pflichten der ehemaligen Kantonsobrigkeiten übernommen

hatte und so die Verantwortung wahrnahm.261 Eine
funktionierende staatliche Armenunterstützung wäre das

beste Mittel gewesen, die widerspenstigen Orte mit der

Republik zu versöhnen. Aus diesen Gründen waren die
Helvetischen Behörden bestrebt, das Armenwesen
möglichst zentral zu leiten und zur Sache des Staates zu
machen. Doch angesichts der sich zuspitzenden Situation
wurde dieses Vorhaben immer unmöglicher.262 Einerseits
wurde es durch die Finanznot der Republik und der
Gemeinden vereitelt,263 andererseits fanden die Ideen in den
katholischen Gebieten keine Unterstützung. Alle Betroffenen

wollten - zu ihrem eigenen Vorteil - lieber bei der
alten Regelung bleiben. Die Almosen spendenden
Patrizierfamilien bangten um ihr Seelenheil, die Klosterinsassen

sorgten sich um die Legitimation ihres Ordens, und die

Armen fürchteten sich vor der drohenden Umstrukturierung

ihres Lebens. Die nachfolgend zitierte Eingabe der
Gemeinde Schwyz an den Vollziehungsrat bringt die

schwyzerische Haltung auf den Punkt: «Es ist schmerzlich
und empörend für uns, die einzelnen Züge des namenlosen

Elends zu schildern, welche jetzt über das ehemals freie glückliche

Hirtenvolk kamen. -So ist zwischen Herr, Bauer
und Bettler die vollkommenste Gleichheit im wahren Sinne

eingeführt, weil alle Klassen gleich darben und keine mehr die
andere zu unterstützen im Stande ist. »264

5.1.3 Die Armenpflege der Klöster
Neben der privaten Wohltätigkeit spielten seit dem 17.
Jahrhundert die Bettelorden eine wichtige Rolle in der Mildtätigkeit.

Die Ordensleute hatten es sich zur Aufgabe
gemacht, für Arme und Kranke aufzukommen. Die Führer
der Helvetik wollten dies unterbinden, weil ihrer Ansicht
nach ein nach dem Giesskannenprinzip unterschiedslos an
alle verteiltes Almosen einer sinnlosen Geldverschwendung
gleichkam.265 Es lassen sich aber noch weitere Gründe
aufzeigen, weshalb die helvetische Regierung den kirchlichen
Institutionen die Verfügungsgewalt über das Armenwesen
entziehen wollten:

259 Damour, S. 7.

260 Im Gesamtwerk der Helvetik nahm das Atmenwesen eine marginale
Stellung ein. Der verantwortliche Innenminister war Albrecht Rengger,

ein Arzt aus Brugg. Seine grösste Leistung war die Neuordnung
des Gemeindewesens. Das Ancien Regime harte nut die Bürgergemeinde

gekannt, der lediglich diejenigen Einwohner angehörren, welche

das Bürgerrecht der betreffenden Wohngemeinde besassen, und

nur sie harren am Bürger- und Armenwesen teil. Rengger schuf neu
die politische Gemeinde (Einwohnergemeinde), der alle in der
betreffenden Gemeinde wohnhaften Schweizerbürger, unabhängig davon,
ob sie Bürger des Wohnortes waren oder nicht, gleichberechtigt
angehörten. (Vgl. Bohnenblust, S. 371).

261 Bächlin, S. 8.

262 Angesichts der steigenden Verarmung während des Krieges blieb der
Helverischen Regierung nichts anderes übrig, als auf die private
Wohltätigkeit zurückzugreifen. Weil die Nor überall sichtbar war, hatte dies
nichts mit der heilsversprechenden Caritas der Katholiken zu tun,
sondern war mit der protestantischen Ethik zu vereinbaren. (Vgl.
Bächlin, S. 170f).

263 Hausmann, S. 23-

264 Bei Meier, S. 10. Zuschrift der Gemeinde Schwyz an den Vollzie¬

hungsrat der Helvetischen Republik vom 14. April 1801.

Hausmann, S. 51.

144



- Nach dem Leitgedanken der französischen Revolution
sollten, um die «égalité» zu verwirklichen, Schichtunterschiede

möglichst aufgehoben werden. Dem Staat als

abstraktem Gebilde wurden Aufgaben zuteil, die früher
von privater Seite oder von der Kirche erledigt wurden.
Eine funktionierende staatliche Armenpflege wäre ein
Mittel gewesen, den Nutzen eines modernen Staats für
die Bevölkerung fassbar zu machen. Die Verantwortlichen

der Helvetischen Regierung waren sich dessen
bewusst und versuchten, durch die Umlagerung des

Unterstützungswesens von der privat-kirchlichen in die
öffentlich-staatliche Hand an Popularität zu gewinnen.

- In den Augen der neuen Machthaber hatte die Kirche
zu viel Macht. Ihr Einflussbereich musste massiv
eingeschränkt werden. Mit der Verstaatlichung der Armenpflege

wurden die Spendengelder überflüssig gemacht
und die Bettelorden verloren ihre Existenzgrundlage
und schliesslich ihre Berechtigung.
Im schwyzerischen Teil des Kantons Waldstätten gab es

zwei Bettelorden: Die Kapuziner in Schwyz und die
Franziskanerinnen in Muotatal. Letztere sind vor allem durch
das Tagebuch der Oberin Walburga Mohr bekannt
geworden.266 Ihre Aufzeichnungen konzentrieren sich auf die
Zeit um 1799, als die Russen unter General Suworow
durch das Muotathal nach Glarus und Graubünden zogen,
um zusammen mit den Österreichern gegen die Franzosen

zu kämpfen.267 Die Klosterfrauen hatten beschlossen, trotz
Aufnahmeverbot von Novizinnen und kriegerischen
Ereignissen, in Muotathal auszuharren. Im Kloster wurden un-

266 STASZ Prorocolum des Loblichen Gottshaus Muothathall 1795-
1800. cod. 2311

267 Die Erinnerung an den Durchzug der russischen Soldaten scheint bis
heute wach geblieben zu sein. Es gibt eine nach Suworow benannte
Brücke, und im Kloster exisriert ein Suworow-Zimmer; die Schwestern

untethalten immet noch Konrakre zu Russland. Zu Suworow
vgl. Camenzind, Alois. Maulriere machen Geschichte oder Suworows
Krieg in den Schweizeralpen im Jahre 1799.

268 Gilomen-Schenkel, S. 677.

269 Rey, S. 175.

270 Mayer, S. 26.

271 Lüber, S. 58.

272 STASZ Sig. Fassbind 4, S. 207.

273 STASZ Sig. Fassbind 4, S. 197 ff.

274 Lüber, S. 58.

zählige Soldaten und Befehlshaber aller am Krieg gegen die
Franzosen beteiligten Armeen aufgenommen und
verpflegt. Nachdem im Oktober 1799 die fremden Truppen
das Tal verlassen hatten, waren sämtliche Lebensmittelvorräte

des Klosters erschöpft. Der Winter stand vor der Tür,
und mit Abgaben aus der Bevölkerung war nicht mehr zu
rechnen. Um der drohenden Not auszuweichen, begab sich
der Beichtvater auf einen Bittgang nach Luzern, woher
bald Lebensmittelsendungen eintrafen.2

Im eigentlichen Blickfeld meiner Untersuchungen steht
aber das Kapuzinerkloster in Schwyz. Besitzlosigkeit und
Armut waren die höchsten Gebote der Kapuziner; ihren
Lebensunterhalt bestritten sie durch Almosen. Seit der

Gründungszeit war die seelsorgerische Tätigkeit eine
Aufgabe der Kapuziner. Sie waren in der Seelsorge in
Frauenklöstern, in Heeren (z.B. Paul Styger), in Gefängnissen
und in Krankenhäusern beschäftigt. Schon früh wurde
auch ihr Einbezug in die seelsorgerische Tätigkeit in der
Gemeinde von zentraler Bedeutung.269 Durch diese
aushilfsweise Vertretung oder Unterstützung des Dorfpfarrers
konnten die Kapuziner engen Kontakt mit der Bevölkerung

knüpfen. Mit besonderer Hingabe widmeten sie sich

karitativen Tätigkeiten wie Krankenpflege oder Armen-
270

speisung.
Im Rahmen der Aufklärung und der daraus erwachsenen

Helvetik wurden die Bettelorden grundsätzlich
kritisiert.271 Teils wurde ihnen vorgeworfen, den Aberglauben
zu fördern, und teils wurde das Mönchsleben mit der
Faulenzerei gleichgesetzt. Die Aufklärer fanden es in der

Natur der Klöster begründet, dass mit den Almosen nicht
die Arbeit, sondern der Müssiggang gefördert würde. Die
Haltung der Kapuziner zur Helvetik ist nicht einfach zu
erschliessen. Die meisten Kapuziner leisteten den Eid recht
früh und widerstandslos,2 2 und als im Jahre 1799 der

eigentliche Krieg mit den Franzosen begann, flohen viele

von ihnen.273 Der durch seine Franzosenfeindlichkeit
berühmt gewordene Pater Paul Styger war bei vielen seiner

Mitbrüder unbeliebt. Provinzial Gotthard Weber betonte

sogar, dass Pater Paul zu seinen Vorgesetzten in keiner
Beziehung mehr stehe und dass er im Orden als schändlicher
Deserteur betrachtet werde.27

Die Macht und der Einfluss der Kapuziner auf die
Bevölkerung ist auf ihr Engagement in der Gemeinde durch den

Einbezug in die seelsorgerischen Tätigkeiten begründet. Von
helvetischer Seite aus wurde ihr Einfluss aber auch durch die

Zurschaustellung der Armut begründet. Gerade dieses auf
Armut begründete Leben wurde jedoch von der

145



Helvetischen Regierung ganz grundsätzlich kritisiert. Es galt
nicht mehr als vorbildlich, von Almosen zu leben, sondern es

sollten alle nach protestantischem Vorbild arbeiten und auf
diese Weise mithelfen, die Armut endgültig zu beseitigen.

Um die Kirche zu säkularisieren und als zuverlässiges
Glied in das moderne Staatsgefüge eingliedern zu können,
musste die soziale Fürsorge unbedingt in die Hände der
Helvetischen Regierung gelangen. Mit den Institutionali-
sierungsmassnahmen wurde versucht, die Herrschaft der
Kirche zu unterlaufen. Doch diese Versuche setzten einen
radikalen Bruch mit den alten Traditionen voraus. Damit
der Staat in den Augen der Bevölkerung diese Aufgabe
übernehmen konnte, musste er als Institution zuerst fassbar

gemacht werden. Doch hierfür fehlte die Tradition und
somit die Anknüpfung an die Vergangenheit.

5.1.4 Prozessionen und Wallfahrten
Die Wallfahrt an einen geheiligten Ort war seit dem
Mittelalter eng verknüpft mit dem religiösen Alltag der Katholiken

und Katholikinnen. Wallfahrten waren dazu da,
allein oder zusammen mit anderen Gläubigen betend zu
einer heiligen Stätte zu pilgern. Die Tage der Wallfahrten
richteten sich nach den katholischen Feiertagen. Bei einem
persönlichen oder allgemeinen Notstand wurden noch
zusätzliche Pilgerfahrten unternommen. Sinn der Wallfahrt

war es, an einem bestimmten Ort die Abbildungen
der Heiligen zu besuchen und sie um Heilung und Hilfe zu
bitten oder sich dafür zu bedanken. Die Wallfahrt war ein
ritueller, mythischer Akt, der den Alltag der Pilger auf
angenehme Art und Weise unterbrach. Die Pilger und
Pilgerinnen kehrten für eine bestimmte Zeit Haus und
Hof den Rücken und sammelten am Wallfahrtsort durch
die Präsenz der Heiligen einzigartige Erlebnisse.275

Prozessionen hatten den gleichen Sinn wie Wallfahrten,
nur fiel die Reise weg, weil sie an bestimmten Feiertagen
(z.B. Pfingsten oder Ostern) im Dorf oder in der nahen

Umgebung stattfanden. Im Gegensatz zu den Wallfahrten
wurden die Prozessionen an vorgegebenen Tagen abgehalten

und nicht «bei Bedarf» einberufen. Während Wallfahrten

auch alleine unternommen werden konnten, nahm an
den Prozessionen das ganze Dorf teil. Auf diese Weise
wurde das Gemeinschaftsgefühl besser zum Ausdruck
gebracht. Die Zeremonien und die Festlichkeit des Anlasses

ermöglichten es, das persönliche schwere Schicksal für eine

Zeitlang mit den anderen Gläubigen zu teilen.
Die Aufklärung war auch an den Wallfahrtspraktiken

nicht spurlos vorbeigegangen. Aufgrund der Prämisse, dass

das Individuum für sein Handeln selbst verantwortlich sei,

wurde auch der Sinn der Wallfahrten neu überprüft.
Obwohl der Klerus und die Gläubigen nach wie vor am
Wunderglauben und der Kraft von Heiligen festhielten, wurden

von staatlicher Seite erste einschränkende Massnahmen

ergriffen.2
Es erstaunt nicht, dass Wallfahrten und Prozessionen

der helvetischen Regierung ein Dorn im Auge waren. So

sehr die Regierung auch das Rationale betonte; vom
Irrationalen schien eine grosse Bedrohung auszugehen. Mit
der gesetzlichen Aufhebung des Klosters Einsiedeln wollte
man nicht nur das Klosterleben verbieten, sondern in erster
Linie die als politisch gefährlich eingestufte Wallfahrt
unterbinden. Die Gläubigen traf dieses Verbot besonders

hart. Nach dem Zusammenbruch der Alten Eidgenossenschaft

war aus der Sicht vieler Katholiken und Katholikinnen

ein geistiger und seelischer Notstand eingetreten, und
das Bedürfnis zum Wallfahren war daher besonders gross.

Fassbind, der selbst Pfarrer war, verzeichnete sowohl in
seiner Geschichte des Kantons Schwyz als auch in seinem

Tagebuch sehr genau, wann und zu welchem Zweck
Wallfahrten stattgefunden hatten. An seiner Formulierung ist

zu erkennen, wie selbstverständlich der Bittgang zu den

Heiligen zum Ritual der katholischen Gemeinde gehörte.
«Um von dem barmherzigen Gott einen glücklichen Ausgang
und Entscheid der zahllosen Wirren zu erflehen, stellte man
am 3. Hornung (1798) einen Kreuzgang nach Einsiedeln an,
dem 7000 Personen beiwohnten. Auch an den Steinerberg
ward eine grosse Bittfahrtgehalten. Tägliche Andachten geschahen

in allen Pfarrkirchen des Landes.»277

Der Vermerk dieser Wallfahrt stammt aus den Anfängen
der Helvetik, also noch aus der Zeit, bevor Bern gefallen
war und die Schwyzer den Bernern zu Hilfe eilten. Die
nächste Wallfahrt fand bereits einen Monat später statt,
nach dem Fall Berns und nachdem die Truppen Redings
nach Schwyz zurückgekehrt waren. «Mit seiner ganzen
Streiterschaar wallfahrtete er Sonntags den 11. März nach

Einsiedeln, um Gott und der göttlichen Mutter ihre Dankgelübde

darzubringen, und sichfür die sorgenvolle Zukunft dem

Segen des Allerhöchsten zu empfehlen. »

273 Habermas, Rebekka, S. 10.

276 Habermas. Rebekka, S, 105 f.

277 Fassbind, Thomas, Geschichte, Bd. 5, S. 413.

278 Fassbind, Thomas, Geschichte, Bd. 5, S. 424.

146



Es fällt auf, dass die nächste Wallfahrt nach Fassbinds

Aufzeichnungen erst im Frühling 1803 stattfand.279 Dies
hängt sicher mit der Schliessung des Klosters Einsiedeln
und mit den angedrohten Sanktionen der Franzosen bei
Missachtung des Wallfahrtsverbots zusammen. Auch bei
den anderen Chronisten sind keine Einträge von Wallfahrten

mehr zu finden, was darauf hindeutet, dass sie tatsächlich

nicht mehr stattgefunden haben. Das Verbot von
Wallfahrten hatte aber noch einen ganz anderen konkreten
Grund. Die Helvetische Regierung befürchtete nämlich,
dass bei den Zusammenkünften der Gläubigen nicht nur
gebetet, sondern auch politisiert und Aktionen gegen die

Regierung geplant würden. In Anbetracht des allgemeinen
Versammlungsverbots hatte diese Befürchtung vielleicht
ihre Berechtigung. Es existieren auch eine ganze Reihe von
Verhörakten, in denen geheime Versammlungen untersucht

wurden:
1.) Verhör Domini Moss, Morschach. Geheime

Versammlung mit Paul Stiger in Morschach.2*0

2.) Verhör Josef Fischlin, 48]., Ibach. Teilnehmer
Versammlung Morschach}* '

3.) VerhörJacob JosefBinzener («der Rothe») 27 ]., Ibach.
Teilnahme an geheimen Zusammenkünften.

4.) Verhör JosefFranz Bizener, 24]., Lauerz. Versammlung

in Lauerz.
5.) Verhör JosefFranz Murer, 44J., Seewen. Illegale

Zusammenkunft in Steinen.

6.) Verhör Anna Maria Anna Annen), 22. ]., Steinerberg,

verh. mitJosefKamer, wg. geheimen Versammlungen?*2
Bei all diesen Untersuchungen, die zwischen 1798 und

1799 stattfanden, konnte ich jedoch keinen kausalen
Zusammenhang mit den Prozessionen oder Wallfahrten
herstellen.

Die Wallfahrten und Prozessionen waren für Regierung
und Bevölkerung eine ernste Angelegenheit. Sie zeigen
exemplarisch, welch grosse Kraft und Orientierung von
solchen mythischen und rituellen Veranstaltungen
ausging. Hätte sich die auf Rationalität ausgerichtete Regierung

vor irrationalen religiösen Versammlungen nicht ge-

279 STASZ Sig. Fassbind 19. S. 20/21.

280 STASZ Akten 1, 486, Untersuchungsakten.

28! Verhör No. 2-5: STASZ Akten 1, 487, Untersuchungsakten.

282 STASZ Akten 1, 488, Untersuchungsakten.

283 Vgl. Kap. 4.3.1.

fürchtet, so hätte sie diese auch nicht verbieten müssen
und deren Sprengkraft wäre wahrscheinlich nur halb so

gross gewesen. So müssen wir dagegen annehmen, dass

sich auch die Helvetische Regierung der rituellen Bedeutung

von Wallfahrten und Prozessionen nicht entziehen
konnte. Dieser Umstand bestätigt die These, dass die Symbole

der Bevölkerung von den Machthabern kontrolliert
werden müssen, damit letztere ihren Einfluss geltend
machen können. Treten nun bei religiösen Veranstaltungen
geistliche Würdenträger, die nicht in das Staatswesen

integriert sind, als Wortführer auf, so wird deutlich, dass die

Regierung Teile ihrer Bevölkerung nicht kontrollieren
kann und so zumindest zeitweise die Kontrolle über ihren
Machtbereich verliert. Übersteigt die Zahl der Veranstaltungen

ein bestimmtes Mass, so droht der Regierung Auto-
ritäts-, und davon direkt abgeleitet, Legitimationsverlust.
Die Regierung muss eingreifen und hat dazu verschiedene

Handlungsmöglichkeiten: Sie verbietet die Veranstaltung;
sie versucht, ihren Einflussbereich auf die Anführer der

Bewegung auszudehnen, oder es gelingt ihr, die Symbole
mit eigenen Inhalten zu besetzen. In diesem Beispiel hat
die Regierung zur ersten Möglichkeit gegriffen und die
Wallfahrten verboten.

5.1.5 Wunderliches und Kurioses
Bei der Quellenlektüre bin ich auf seltsame Geschichten

gestossen, die meine Neugierde geweckt haben. Die
Chronisten erzählen in ihren Berichten von Vorfällen mit
anekdotenhaftem Charakter, welche den Alltag der

Bevölkerung bewegt haben. Die Geschichten weisen immer
eine religiöse Prägung auf und handeln von der Güte oder
dem Zorn Gottes, von dessen Strafen, Warnungen und
Wundern. Hinter diesen Geschichten und Anekdoten
versteckt sich nicht, wie ich anfänglich glaubte, nur ein
tiefsitzender Aberglaube und eine übersteigerte Gottes-

fürchtigkeit, sondern auch eine grosse Portion Berechnung

und Bauernschläue. Die wunderlichen und kuriosen

Vorfälle waren nämlich teilweise bewusst inszeniert
oder zumindest gezielt interpretiert worden. Zusätzlich
deuten die Geschichten auch auf die verzwickte Lage der
Helvetischen Regierung hin: Wie sollte sie gegen den

Aberglauben der Bevölkerung ankämpfen? Wie konnte
sie verhindern, dass, wie im Beispiel über den mysteriösen
Tod des Statthalters von Unterwaiden283, solche Gerüchte
manchmal auch ganz praktische Hintergründe hatten
und abergläubische Motive vorgeschoben wurden, um
der Justiz zu entgehen?

147



Um meine Vermutung im Umgang mit kuriosen und
wunderlichen Vorfällen zu stützen, habe ich mich für die

Darstellung von drei verschiedenen Ereignissen entschieden:

«Im Heumonat hat sich zu Arth nachts in der Kirche
eine sehr wunderbare Sach zugetragen. Der Wächter hörte
einen fürchterlichen Tumult in derselben. Nicht wissend, was
das sein möchte, machte er Lärm im Dorfund rufte das Volk
herbei, welches in grosser Menge herbei kam zu sehen und zu
helfen, alles Volk hörte es wie der Wächter. Man eröffnete und
durchsuchte die Kirche, fand aber keine Seele noch Ursache,

was das Getümmel hätte erregen könne. Der Erfolg wird
zeigen, was das bedeutete.»2*4

Der Vorfall geht auf das Jahr 1802 zurück. Aus heutiger
Sicht mag es erstaunen, dass solch eine Lappalie in das

Tagebuch eines in einem anderen Dorf wohnhaften Pfarrers

Eingang fand. Der Grund für die Besonderheit dieses

Ereignisses dürfte daher rühren, dass der Lärm aus dem
Gotteshaus und nicht aus irgendeiner profanen Lokalität
kam. Die geheimnisvolle Rumpelei aus diesem heiligen
und mythischen Ort versprach nichts Gutes und löste bei
der Bevölkerung Angst aus. Der Vorfall in der Kirche war
in der Wahrnehmung der Gläubigen vielleicht ein Zeichen
Gottes, dass die neue Republik gegen seinen Willen ver-
stiess. Oder hatten sich vielleicht gar die Heiligen vor
Empörung im Grabe umgedreht?

Ich könnte mir gut vorstellen, dass der Lärm gezielt
veranstaltet wurde - vielleicht sogar von Fassbind selbst. Das
in grosser Menge herbeigeströmte Volk war als Publikum
des Vorfalls nötig. Ohne die Gegenwart des herbeigeströmten

Volkes wäre das Ereignis gar nicht erwähnenswert, weil
man dem Pfarrer allein kaum Glauben schenken würde.
Mit der gezielten Inszenierung und Interpretation dieses

Vorfalls hätte Fassbind ein Argument mehr geschaffen, um
die Abneigung Gottes gegen die Helvetische Republik
exemplarisch zu demonstrieren.

Das nächste Beispiel wurde von Balz Bürgler, dem
bereits erwähnten Chronisten aus Illgau, aufgezeichnet. Die
Geschichte geht auf den Beginn der Helvetik zurück, als

die Schwyzer den Schwur auf die neue Verfassung
verweigerten. Weil der Pfarrer schlimme Folgen befürchtete,
ermahnte er seine Gemeinde, sich nicht quer zu stellen
und den Eid trotzdem abzulegen. Ein Dorfbewohner nahm
dem Pfarrer diesen Ratschlag übel und lästerte über ihn.
«(...) man hat schon lang gesagt, dieser gottlosse Ervergessene
Schelmen Schleichweg müsse noch gebrauchtwerden, da die
geistlichen solchen bürger Eid noch müssen anrümen. Wan
Gott ein landt Strafen wolle, neme Er den Vorgesetzen das

Licht und giebts dan uns Naarren. Diesser thrate in eine

unglükliche Ehe, kam um hab und gutt. Er und seine kinder
gehen betteln und von aller weit verachtet. Dieser war der
Antoni Heintzer des Simon Heinzers seelig aufden Hinderen
Oberberg.»2*''

Dieser Vorfall gehört eigentlich zu der Gattung der
Strafwunder. Wenn sich jemand gegen Gott versündigt
hatte - meistens durch Blasphemie oder Nichteinhaltung
der Gebote - wurde nach mittelalterlichem Glauben der
oder die Schuldige durch Gottes Einwirkung bestraft. Die
Strafen reichten vom sofortigem Eintreffen des Todes über
den gewaltsamen Verlust von Gliedmassen bis hin zu
Unglücksfällen in der Familie.

Der Spötter dieses Beispiels wird durch eine unglückliche

Ehe und durch Verarmung bestraft, weil er über den
Pfarrer gelästert hatte. Dies ist insofern erstaunlich, weil er
für eine antihelvetische Aussage bestraft wurde. Im zeitlichen

Kontext würde es weniger erstaunen, wenn der Pfarrer

für seine Ermahnung zum Eid bestraft worden wäre.
Dieses Strafwunder kann demzufolge auf zwei Arten
interpretiert werden: Der Vorfall ist ein weiteres Beispiel dafür,
dass der katholische Klerus nicht geschlossen gegen die
Helvetik war und kann demnach auch als Legitimation für
das vorsichtige Lavieren des Pfarrers gesehen werden, oder
das Strafwunder ist «nur» eine Interpretation des Chronisten,

der ein Sympathisant der neuen Ideen war.
Das dritte Beispiel erzählt von einem kuriosen Vorfall

aus dem Kapuzinerkloster in Schwyz.286 Am 4. Oktober
1799 ging das Gerücht durch das Dorf, dass einige im
Kapuzinerkloster einquartierte französische Soldaten
vergiftet worden seien. Beim Eintreffen des Arztes waren zwei
Soldaten bereits tot, zehn krank und nur einer hatte den
Vorfall unbeschadet überlebt. Der Verdacht fiel auf den

Essig, den die Soldaten getrunken hatten und der vergiftet
worden sei. Da aber die Kapuziner von dem gleichen Essig

getrunken hatten und keiner gestorben war, blieb es rätselhaft,

ob der Essig rein war oder ob es sich um ein Wunder
handelte, dass die Kapuziner unbeschadet davon gekommen

waren. Weil die Franzosen mit einer kollektiven
Bestrafung der Ordensinsassen drohten, wurde der Fall nochmals

genau untersucht. Es stellte sich heraus, dass sich
durch den Essig im Kupfergeschirr Grünspan gelöst hatte

284 STASZ Sig. Fassbind 19, S. 11.

283 STASZ Bürgler, cod. 2685, MF 152, S. 13.

286 STASZ (Einsiedeln) Gander, Bd. 2, S. 356.

148



und so der Essig giftig geworden war. Die Tatsache, dass

die Kapuziner nicht aus dem gleichen Geschirr getrunken
hatten wie die Soldaten, erklärt, warum die Kapuziner den
Vorfall überlebten. Bei der Schwyzer Bevölkerung hielt
sich aber hartnäckig das Gerücht, dass die Kapuziner nur
überlebt hätten, weil sie als Kämpfer für die gute Sache

gegen das Gift immun waren.
Die Geschichte ist ein Beispiel für die Empfänglichkeit

der Bevölkerung für Wunder. Der Fall wurde aus den
obengenannten Gründen sogar rechtlich untersucht, und
trotzdem hat sich bei der Bevölkerung die Version der
Immunität der Kapuziner gegenüber dem Gift festgesetzt.

Alle diese Gerüchte und seltsamen Vorfälle sind aus
dem Alltag der Bevölkerung gegriffen, der geprägt war
vom Glauben an das Irrationale. Auch wenn die Vorfälle
teilweise ganz offensichtlich erfunden waren, ging für die
Helvetische Regierung von der ganzen Symbolik eine nicht
zu unterschätzende Gefahr aus. Um die Innerschweiz
einigermassen in die Republik integrieren zu können, musste
ihr Alltag kontrollierbar werden. Dies war aber nur möglich,

wenn die Macht der Symbole über den Alltag gebrochen

werden konnte.

5.2 Sitte und Moral
«Mit dem Sittenverderbnis sonders wider das 6. Gebot, Sodomie

und aller Arten Sünden solcher Gattung ging es bunt zu.
Die Franzosen, so immer hier waren, trugen auch das ihre
wacker bei. Mehrere Mägdchen liesen sich als Huren brauchen.

Junge Purscbe, Herrchen aus dem Dorf hatten ihr
Beischläferinnen, Töchter von 14-15 fahren. In manchen

Häusern schliefen Knaben und Mädchen in einem Bett
oder trieben sonst Unzucht miteinander Ehebruch und
anderes war ganz gemein und zur Strafward niemand gezogen.

Es geschahen viele Abortus und Kindermörd. »287

Aus der Helvetik sind viele ähnliche Klagen über den
Sittenzerfall und die schwindende Moral überliefert. Es ist
bezeichnend, dass in Zeiten von Unruhen und Not
ethischen Werten besondere Aufmerksamkeit geschenkt wur-

287 STASZ Sig. Fassbind 19, S. 21.

88 Schmidr, S. 224. Schmidts Beschreibung muss mir Vorsicht genossen
weiden. Als Lutheraner könnte seine Aussage auch Katholikenhetze sein.

289 Vgl. Anm. 74.

290 Vgl. Kap. 2.1.2.

de. Wenn an den äusseren Lebensumständen nichts
verbessert werden konnte, so wurde wenigstens versucht, die
inneren Werte zu wahren. Wie aus dem Ancien Régime
bekannt, waren es hauptsächlich die katholischen Geistlichen,

welche sich als Sittenwächter verstanden. Für die
katholische Bevölkerung war es demnach nichts Neues,

von der Kirche zu einem sittlichen Leben ermahnt zu werden.

Ob sich das sittliche Verhalten während der Helvetik
aber tatsächlich verschlechtert hatte, oder ob die Kirchenmänner

durch ihre häufigen Ermahnungen lediglich ihren
schwindenden Einfluss kompensieren und gleichzeitig
den Sittenzerfall als den Auswuchs einer gotteslästerlichen
Regierungsform entlarven wollten, kann nicht schlüssig
beurteilt werden. Die Anprangerung des Sittenzerfalls
könnte auch gezielt eingesetzt worden sein, um das eigene,

nicht immer keusche Leben des katholischen Klerus zu
vertuschen. Wie ein einige Jahre vor der Helvetik verfas-

ster Reisebericht zeigt, waren besonders die zum zöli-
batären Leben verpflichteten katholischen Geistlichen
diesbezüglich nicht immer mit gutem Beispiel vorangegangen.

Der deutsche Pfarrer Christian Gottlieb Schmidt
hatte in einem Wirtshaus in der Nähe von Schwyz ein
Zimmer gemietet, um am kommenden Morgen die

Landsgemeinde zu besuchen, als er vom Kaplan des Ortes
aufs unverschämteste angemacht wurde: «Er (der Kaplan)
kam bald nach mir in das der Kirche ganz nahe Wirtshaus,
liess sich Wein geben, sezte sich mir gegen über, lobte meine

roten Backen, frischen Lippen u.s.w. Seine Augen glüheten
von wilder viehischer Wollust, darzu trank er immer ein
Glass Wein nach dem andern, und ruckte endlich mit dem

soderbaren Antrag heraus: ich sollte bei ihm schlafen.

Auf einmal rutschte er von seinem Stule hinaufauf meine
Bank, schlug seinen Arm um meinen Hals, zog mich an sich

und bat «um ein Küssgen». Mit Hülfe des Wirts bekom-
blimentirte oder stiess ich ihn zum Hause hinaus und schioss

die Türe hinter ihm zu. Lot in Sodoma fiel mir ein. Man
kann sich aus diesem Betragen einen Begriffvon der Sitten-
reinigkeit unter der ehelos lebenden katolischen Geistlichkeit
machen.»2**

Gerade das in der Reiseliteratur viel beschworene Bild
des reinen Hirtenvolkes erweist sich dadurch einmal mehr
als Topos.289 Die von den Magistraten an der Landsgemeinde

bezahlten Sitzgelder sind ein weiteres Beispiel
dafür, dass das Verhalten der Bevölkerung bereits in
vorhelvetischer Zeit nicht über alle Zweifel erhaben war.290 Auch
der Feldpater Reichmuth berichtete, wie er auf der Flucht
vor den französischen Truppen zu Beginn der Helvetik mit

149



einem jungen Knaben einen Stall als Nachtlager geteilt
habe.291

Die meisten Sittenmandate wurden nicht von der
Zentralregierung, sondern auf Drängen der Geistlichen
verhängt. Die Forderungen der Geistlichen ergeben auch
ungeachtet der ihnen teilweise unterstellten Agitation gegen
die Helvetik einen tieferen Sinn: Gerieten nämlich innere
gesellschaftliche Werte wie Sitte und Moral ins Wanken, so
stand schliesslich die eigene Stellung als Sittenwächter auf
dem Spiel.

Der angebliche Sittenzerfall ging aber nicht nur auf die

spezifische Wahrnehmung von einigen übereifrigen Priestern
zurück. Aus vielen Zeugnissen der damaligen Zeit ist
bekannt, dass die Moral tatsächlich gesunken war und sich
die Sitten gelockert hatten. Ein eindrückliches Beispiel für
das veränderte sittliche Verhalten liefert Pfarrer Ochsner aus
Einsiedeln:292 «Menschen ohne Erziehung, ohne Religion, eines

völlig abgestumpften Sittengefühls, unmässig in jeder ihrer
Begierden und Lüste, wagen sie alles und sind alles was man sie

haben will, wenn man nur ihrer rohesten Sinnlichkeit eine selbe

reizende Lockspeise fürhält. Gegen Ehre und Schande sind
sie gleich unempfindlich, und körperliche Schmerzen wirken

nur so hinge aufsie, wie lange sie gequälet werden. (...)»293
Ochsner wandte sich mit seinen Beschwerden direkt an

das Ministerium des Innern. Ungleich Fassbind klagte er
nicht in einem Rundumschlag die gesamte Bevölkerung
wegen Sittenzerfalls an, sondern lieferte in seinem Schreiben

an das Ministerium eine detaillierte Begründung mit:
Der Sittenzerfall sei eindeutig auf die unbeschreibliche
Armut der Bevölkerung zurückzuführen. Fast alle Einsiedler

hätten bis zur Helvetischen Revolution direkt oder indirekt

von der Wallfahrt gelebt, die es seit der Zerstörung des

Klosters nicht mehr gebe. Aufgrund der fehlenden
Verdienstmöglichkeiten seien die Leute völlig gleichgültig
geworden und nur noch sehr schwer zum Arbeiten zu
bewegen.294 Ochsner war es gelungen, ein eindringliches und
verständliches Bild der Situation in Einsiedeln zu vermitteln.

Es war das erste Mal, dass der Zusammenhang
zwischen Armut und Sittenzerfall aufgegriffen und diskutiert
wurde. Durch die Zerstörung des Klosters und das
Wallfahrtsverbot war Einsiedeln finanziell ruiniert worden. Die
völlig verarmten und dadurch demoralisierten Menschen
hatten keine Kraft mehr, ein einigermassen tugendhaftes
Leben zu führen. Die Schuld am schlechten Zustand traf
direkt die Helvetische Regierung, welche die Wallfahrt
verboten hatte. Ochsner hätte also aus heutiger Sicht
logischerweise bei der Zentralverwaltung um Hilfsmittel für

die Behebung der Armut bitten sollen. Statt dessen forderte

Ochsner aber die Verabschiedung eines Gesetzes,
welches verbieten sollte, «(mit) jemanden zu copulieren, wenn
sie nicht ein Zeugnis von der Municipalität aufweisen, dass sie

genügsame Mittel oder sicherer Aussichten haben, z.B. Handwerker

etc., sich und ihre Familie ehrlich durchzubringen. »295

Mit der Forderung nach Ehebeschränkungen im
Zusammenhang mit Armut nahm Ochsner die Diskussion
wieder auf, die seit Mitte des 17. Jahrhunderts geführt
wurde und Gegenstand zahlreicher Sittenmandate war.296

Die Vorstellung erwies sich aber als Fiktion. Eine staatlich
verordnete Regelung über Eheschliessungen liess sich nicht
realisieren. Sittenmandate sind eine zeittypische Erscheinung.

Das Problem der vielen ehelichen Geburten konnte
aber ebensowenig gelöst werden wie das der aussereheli-
chen Kinder. Während das von Ochsner vorgeschlagene
Gesetz nie in Kraft trat, gab es für uneheliche Kinder eine

gesetzliche Regelung. In der «Verordnung für uneheliche
Kinder»297 vom 29. Dezember 1798 wird festgehalten, dass

diese nicht zu Verstössen seien und dass ihnen ausnahmslos
die gleichen bürgerlichen und politischen Rechte zustünden

wie den ehelichen Kindern. Eine erstaunlich liberale

Gesetzgebung für die damalige Zeit! Offenbar klafften aber

Gesetzgebung und Realität weit auseinander. Im Juli 1801
fand eine Gesetzesrevision statt, in welcher der gesetzgebende

Rat feststellte, «...dass ungeachtet des Gesetzes vom
28. Christmonat 1798 den unehelichen Kindern das Orts-

Bürgerrecht noch immer will streitig gemacht werden

und dass noch in mehreren Gegenden Helvetiens Verfügungen
und Einrichtungen bestehen, die jenem Gesetz und den

angenommenen Grundsätzen zuwider sind (...)»

291 STASZ (Einsiedeln) Reichmurh. S. 11.

292 Ochsner war von der Helvetischen Regierung in Einsiedeln gezielt als

Pfarrer eingesetzt worden. Man hoffte, mir seiner Unterstützung die
Unruhen besser konrrollieren zu können. Weil sich die Einsiedler um
die Pfarrwahl betrogen fühlren, musste Ochsner nach dem Stellenan-

trirt erst um Akzeptanz und Anerkennung kämpfen.

293 ASHR Bd. XL S. 997.

294 ASHR Bd. IX, S. 997.

293 ASHR Bd. XL S. 999.

296 In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts - also unmittelbar nach der

Helverik - fanden solche obrigkeirliche Beschlüsse ihren Höhepunkr.

29~ STASZ Akten 1, 94.

298 STASZ Akten 1, 94.

150



Das Gesetz über den rechtlichen Status von unehelichen
Kindern ist ein erster Versuch der Helvetischen Regierung,
auf das sittliche Verhalten der Bevölkerung Einfluss zu
nehmen und als soziale Instanz in den Vordergrund zu
treten. Ausserehelich geborenen Kindern und deren Müttern,
welche speziell in katholischen Gebieten sozial kaum
integriert waren, bot der Staat wenigstens theoretisch und
ideell die gleiche Stellung an wie den anderen Bürgern und
Bürgerinnen.

Abgesehen vom Sexualleben und der Fortpflanzung
sollten auch andere Lebensbereiche der Bevölkerung
kontrolliert werden: das Tanzen, der Gang ins Wirtshaus und
die Bekleidung sind einige Beispiele dafür. In den Chroniken

taucht immer wieder die Behauptung auf, dass die in
den Schwyzer Gemeinden stationierten Franzosen für den
Sittenverlust verantwortlich seien. Sicher waren die französischen

Soldaten kein Vorbild für Tugendhaftigkeit! Es war
immer so, dass die in einem Kriegsgebiet stationierten
Soldaten die Prostitution förderten und übermässig tranken.
Doch ist es zu einfach, sie auch noch für das fehlbare
Verhalten der einheimischen Bevölkerung verantwortlich zu
machen. Es war kein durch die Helvetik ausgelöstes
Phänomen, dass Leute gerne im Wirtshaus sassen und
Tanzveranstaltungen besuchten. Auch die Bestrebungen der
katholischen Kirchenbehörde, intime und gesellschaftliche
Lebensbereiche zu überwachen, waren aus dem Ancien
Régime bekannt. Neu war lediglich, dass man - etwas
übertrieben formuliert - für das eigene untugendhafte
Benehmen jemand anderen verantwortlich machen konnte.
Den in der Schweiz stationierten französischen Truppen
wurde die Schuld für die meisten sittlichen Verfehlungen
zugeschoben. «Das Tanzen sowohl öffentlich als im Geheimen

und zwar aufeine ärgerliche Weise nahm sehr überhand.
Geistliche und weltliche Obern wollten Einhalt tun und es auf
4 Mal einschränken. Allein liederliche junge Herren wandten
sich an den französischen Platzcommandanten und dieser
vereitelte alle guten Anschläge, indem er's nicht nurgestattet, und
in Schutz nahm, sondern er sagte, er seig jetz zu Schwyz
Meister. »m

299 STASZ Sig. Fassbind 19, S. 16.

300 STASZ Sig. Fassbind 19, S. 23.

301 Nachfolgende Ausführungen zur Luxusdiskussion stammen aus ver¬
schiedenen Seminararbeiten des Seminars bei U. Pfister. Wanderhandel

und die Anfänge der Konsumgesellschaft in Europa, 17.-19.
Jahrhunderr, WS 93/94.

Der angeprangerte Sittenzerfall kam den Gegnern der
Helvetik - tatkräftig unterstützt durch den katholischen
Klerus — sehr gelegen. Mit Schuldzuweisungen an die
Adresse der Franzosen wurde indirekt die Helvetische
Regierung für die schlechten Zustände in den eigenen Reihen
verantwortlich gemacht. So gesehen wurde es zur moralischen

Pflicht, die Helvetische Republik zu bekämpfen,
damit die Sittlichkeit in der eigenen Gemeinde gewahrt
werden konnte. Wer also tugendhaft lebte, setzte ein
Zeichen des Widerstandes; wer sich zu oft irdischen Vergnügen

hingab, galt als Franzosenfreund und Verräter. Durch
die Gleichsetzung Unsittlichkeit Franzosenfreundin
Vaterlandsverrätern hatten es die katholischen Kirchenvertreter

einmal mehr geschafft, eine Deutung zu ihren
Zwecken vorzunehmen. Die soziale und sittliche Kontrolle
über das Verhalten der Bevölkerung war der Kirche weiterhin

sicher.
Ähnlich wie die Vorschriften zum Tanzen und Feste

feiern können auch die Kleidervorschriften analysiert werden.

Mit diesen Bestimmungen, welche die Alltagskleidung

betrafen, wollte man vordergründig erreichen, dass

sich die Leute als Zeichen ihrer Tugendhaftigkeit möglichst
einfach kleiden sollten. «Die Pfarre Mutathal hat aufzureden

ihres Seelsorgers einen aufläge auf alle unnötigen klei-

dungsstücke und anderer Überflüssigkeiten gemacht, z. b. auf
seidene Halstücher und Brüst 30 Schilling. Aufsilberne
Haarnadeln und Schnallen 12 Schilling, auf eine Sackuhr 6
Schilling, aufTabak etc.»500

Die Diskussion über Kleidervorschriften war jedoch
keine Erfindung der Helvetikgegner, sondern schioss sich
der Luxusdiskussion an, welche im 18. Jahrhundert in der

ganzen Schweiz rege geführt wurde.301 Mit der Protoindustrie

und dem Verlagswesen war es auch für Angehörige
niedriger Stände möglich geworden, sich einen gewissen
Luxus - unnötige Kleidungsstücke und andere Überflüssigkeiten

(vgl. Zitat) - zu leisten. Im Ancien Régime war
die primäre Funktion von Kleidungsstücken die eindeutige

Zuordnung des Trägers zu seiner Schicht gewesen. Der
aufkommende Luxus bedrohte nun in erster Linie die

Ständegesellschaft und wurde in Form der Repräsentationspflicht

auch als Druck auf das wirtschaftliche und
soziale Gleichgewicht innerhalb des Patriziats empfunden.
Kaufleute und Protoindustrielle, welche von den Veränderungen

direkten wirtschaftlichen Nutzen zogen, reagierten
pragmatisch auf den Luxus der Unterschicht. Nicht so die
Vertreter der Patrizierschicht, welche ihre materiellen
Ressourcen aus anderen Quellen bezogen und viele Verände-

151



rungen unter einem ständisch-gesellschaftlichen und
immer auch moralischen Blickwinkel betrachten. Es ist

nun gut denkbar, dass in der Forderung der katholischen
Kirchenvertreter beide Gründe mitspielten: Sie standen
der Parizierschicht nahe und waren deshalb gleichsam dem
ständischen Denken verpflichtet, und sie wollten den

Anspruch der Kirche, über das Verhalten der Bevölkerung
zu wachen, aufrechterhalten.

Wie diese Beispiele zeigen, war es den Geistlichen in der
Innerschweiz gelungen, auch während der Helvetik die
Kontrolle über das private und gesellschaftliche Leben zu
behalten. Die Auswirkungen auf die ohnehin schon

gespannten Beziehungen zwischen der Helvetischen Regierung

und der katholischen Kirche waren verheerend: Der
katholische Klerus, welcher in Schwyz in allen Bereichen
mehr oder weniger offen gegen die Helvetische Regierung
kämpfte, hatte ein weiteres Machtinstrument geschaffen,
um seinen Einfluss geltend zu machen. Dadurch, dass den
Franzosen die Verantwortung für den Sittenzerfall
zugeschoben wurde, war es dem Klerus möglich, weitere
Argumente gegen die Helvetik zu sammeln und den Widerstand

zu legitimieren. Für die Zentralregierung, welcher es

nicht möglich war, das sittliche und soziale Leben der
Bevölkerung zu kontrollieren, gab es einen Grund mehr, den
Einfluss der katholischen Kirche einzudämmen.

5.3 Symbole der Helvetik
Nach der Gründung der Helvetischen Republik wurden
für die Repräsentation nach aussen und Integration nach
innen neue Symbole gesucht. In der älteren Geschichtsschreibung

wurden diese Symbole ebenso einseitig
behandelt wie die Helvetik selbst. Die verwendete Symbolik
wurde mit dem Vorwurf der Franzosenfreundlichkeit als

unschweizerisch verworfen und nicht weiter hinterfragt.302
Symbole müssen aber, wie in der Einleitung zu diesem

Kapitel erläutert, von ihrem Code her beurteilt werden. Da
Codes nie einheitlich verstanden werden, können Symbole
auf keinen Fall eindeutig sein, und eine möglichst umfassende

Beurteilung des einzelnen Symbols wird deshalb

notwendig. Eine genaue Betrachtung des Symbols bzw. des

Codes verlangt insbesondere zwei Dinge: Es muss die
Herkunft als Bindeglied zur Vergangenheit und die ihm
zugedachte neue Verwendung in der veränderten politischen

Situation untersucht und die Reaktion der Bevölkerung

auf das Symbol analysiert werden. Die jeweilige
Lebenssituation der Zeitgenossen ist für die Beurteilung sehr

wichtig, weil die Interpretation eines Symbols mit der
Vergangenheit und der Gegenwart der betrachtenden Person
oder Personengruppe zusammenhängt.

Viele Rituale, die als von der französischen Revolution
übernommen galten, entpuppten sich bei einer genaueren
Analyse näher bei den Traditionen des Ancien Régimes als

dem damals schon verblassenden Vorbild der französischen
Revolution. So waren beispielsweise die Amtstracht und
der Bruderkuss bei der Eröffnung der Parlamentssitzungen
überhaupt nichts Neues, sondern waren von der Tagsatzung

her bestens bekannt.303 Auch wenn die Tracht jetzt
anders aussah und nicht mehr alle Gesandten in den eigenen

Kantonsfarben gekleidet waren, so war der Code
bekannt. Die übersteigerten Inszenierungen bei Amtshandlungen,

aufweiche die Helvetiker besonderen Wert legten,
erinnerten denn auch mehr an die Rituale der ehemaligen
«gnädigen Herren und Oberen» als an solche von
revolutionären Volksvertretern. Auch die Eidesleistung auf die

Verfassung, welche ab Mitte 1798 stattfand, hatte im
Schwur auf Amt und Obrigkeit ihre Parallelen im Ancien
Régime. Nur hatte man damit die persönliche Bindung
unterstrichen, und jetzt galt es, auf universalistische

Prinzipien zu schwören.
Der Vorteil, für die Identifikation der Bevölkerung mit

der neuen Republik bereits bekannte Symbole zu verwenden,

besteht darin, dass nur noch der Code «umprogrammiert»

werden muss. Es war also für die Regierungsvertreter
nicht notwendig, die Bevölkerung ganz neu zu

sensibilisieren. Im Allgemeinen ist es einfacher, ein altes Symbol
mit neuem Inhalt zu füllen, als von Grund auf ein neues
Symbol einzuführen. Denn auch wenn ein Symbol mit
neuen Inhalten bedacht wird, so bleibt die Anknüpfung an
die Vergangenheit bestehen und die Integration in die

Gegenwart fällt einfacher. Die wichtigsten alten, mit neuer
Ideologie aufgeladenen Symbole waren der Freiheitsbaum
und die Tellsage. Ganz neue Symbole waren die Trikolore,
die Kokarde und die Anrede «Bürger» und «Bürgerin».

Wird ein Symbol mit neuem Inhalt gefüllt, so besteht
trotzdem die Gefahr, dass es von den Angesprochenen
abgelehnt wird. Der alte Code des Symbols ist entweder zu
stark in der Vergangenheit der Betroffenen verwurzelt,
oder er wird, wie das Beispiel des Freiheitsbaumes zeigen
wird, absichtlich und zu Oppositionszwecken manipuliert.

,02 Eben, Verständnis, S. 30.

303 de Capitani, Rituale, S. 27.

152



Natürlich kann die Opposition auch eigene Symbole
wählen und damit bewusst Zeichen gegen die Regierung
setzen. Die Gegner arbeiten in diesem Fall genau mit den
gleichen Mitteln wie die Regierung selbst: alte Symbole -
neuer Inhalt.

5.3.1 Der Freiheitsbaum
Das wohl wichtigste Symbol zu Beginn der Helvetischen
Revolution war der Freiheitsbaum. Wie alle Zeichen war
auch der Freiheitsbaum auf eine historisch gewachsene
Konvention angewiesen, sonst wäre seine Bedeutung gar
nicht verstanden worden. Der Baum war kein neues Symbol,

denn auch in der Alten Eidgenossenschaft hatten Bäume,

bekannt als Maibäume, eine gewisse Tradition. In
machen Gemeinden wurden sie seit dem 14. Jahrhundert
bei Grenzumritten aufgestellt.304 Als der Freiheitsbaum
mit der Helvetischen Revolution in die Schweiz kam, war
er als Symbol bereits bekannt, weil Ideen und Formen der
französischen Revolution längst in die Schweiz eingedrungen

waren. Der Freiheitsbaum kam aber nicht aus Frankreich,

sondern entstand als Symbol aus einem Brauch in
den englischen Kolonien Nordamerikas.305 Der zum Symbol

der Freiheit mutierte Baum wurde schnell in allen
unruhigen Gebieten übernommen und verehrt. Wenn von
der Obrigkeit gewisse Zugeständnisse erreicht worden
waren, feierten die Untertanen unter einem als Freiheitsbaum

gekennzeichneten Baum. Das gemeinsame Fest unter
einem Baum erinnert in seiner Symbolik auch an die

304 Frei, S. 159.

303 1765 kam es in Boston zu Unruhen, als England eine vom Parlament
bewilligte Stempelsteuer durchserzten wollte. Junge Leute hängten
zwei Strohpuppen, welche den englischen Ministerpräsidenten und
den Steuereinnehmer von Boston darstellten, an eine über hundertjährigen

Ulme. Am Abend verbrannten sie die Puppen vor deren
Wohnung. Die Hauptakteure waren sich offenbar des politischen
Inhalts ihrer Tar bewusst, schlössen sich zu einer Gruppe zusammen
und nannten sich «Sons of Liberty». Ihr Beispiel machte Schule und
ihre Bewegung bildete der eigentliche Kern der späteren
Befreiungskriege. Die alte Ulme blieb das symbolische Zentrum der
«Sons». Als England nachgab und die Srempelsteuer widerrief, wurde
unter der mir Fahnen beschmückten Ulme ein Freundfest gefeiert.
(Vgl. Trümpy, S. 103).

306 Trümpy, S. 107.

307 Zur Geschichte des «bonnet rouge» vgl. Eben, Freiheitsbaum, S. 106ff.
und ders. Zum Verständnis, S. 31.

308 STASZ Bürgler, cod. 2685, MF 152, S. 61.

Dorflinde, die in der Schweiz bestens bekannt war und
liefert so einen weiteren Anknüpfungspunkt für die Verbindung

des Freiheitsbaums mit der Vergangenheit. Den Weg
von Amerika nach Frankreich fand der Freiheitsbaum
nicht über die französischen Soldaten, die am amerikanischen

Unabhängigkeitskrieg beteiligt gewesen waren. Erst
über einige symbolische Umdeutungen und Zufälle wurde
der Baum 1792 zum Kultobjekt des republikanischen
Frankreichs.306 Der Freiheitsbaum gehörte also zu Beginn
der französischen Revolution noch keineswegs zu ihren

Symbolen. Als die Franzosen im Januar 1798 die ersten
Teile der Schweiz besetzt hielten, wurden dort überall zum
Zeichen der Befreiung Freiheitsbäume aufgestellt.

So sehr für die Anhänger der neuen Ordnung die Bäume

ein Zeichen der Freude waren, so sehr mutierten sie für
die Helvetikgegner zu Hassobjekten. In der Innerschweiz,

wo meines Wissens die Maibaum-Tradition nicht weit
verbreitet war, deuteten die Gegner der Helvetik den
Freiheitsbaum als Symbol der Fremdbestimmung und Knechtschaft.

Umgekehrt galt es dann als Zeichen des Widerstandes,

diesen verhassten Baum zu fällen. Als ein Symbol der
Freiheit endgültig verworfen wurden die Bäume aber erst,
als man sie mit Bändern und Hut oder Mütze zu
schmücken begann. Während man in Frankreich die
Bäume mit dem «bonnet rouge»307, später bekannt als

Jakobinermütze, schmückte, setzte man in der Schweiz den
Freiheitsbäumen einen mit Federn geschmückten Hut, den

sogenannten Schweizer- oder Tellenhut, auf: «Durch seine

(des Agenten) beflissenheit und Eifer wurde auch wie in dör-

fern Nebend dem pfarrhof im Hassenmattweithli ein Frei
bäum gestelt oder vielmehr ein schöne lange laden oder Etwas

grosses, oben darauf ein hut und ein 3 farbiges fendlin als

roth, Weiss und grün.»50*
Erst mit diesem Hut geschmückt wurde der universelle

Freiheitsbaum zum schweizerischen Freiheitsbaum und die
Revolution zu einer schweizerischen. Es liegt auf der Hand,
dass der Hut auf einem Baum oder gar auf einer Stange,
wie es Bürgler beschreibt, an den Gesslerhut erinnerte. Die

Interpretationen bezüglich der Symbolik dieses liefen
einander natürlich diametral entgegen: die Befürworter der
Helvetik bekräftigten, dass die Gesslerstange ein pervertierter

Freiheitsbaum gewesen sei, und erst die Eidgenossen
den wahren Sinn wieder hergestellt hätten. Die damals

errungene Freiheit sei im Ancien Régime wieder verloren

gegangen, indem die Patrizier, mit Perücken bekleidet, die
Freiheit missbraucht hätten, und erst jetzt, im Jahre 1798,
sei sie erneut zurückerkämpft worden. Die Helvetikgegner

153



beteuerten, dass die Freiheit seit den Tagen Teils ungebrochen

gelebt worden sei und der helvetische Freiheitsbaum
folglich einen Frevel an der Geschichte darstelle.309

Weil das Errichten des Freiheitsbaums nie gesetzliche
Pflicht geworden war,310 drängt sich die Frage auf, wer
eigentlich am Freiheitsbaum als Symbol der Herrschaft
interessiert gewesen war. Da ein Symbol immer eine
Gefolgschaft braucht, hat nämlich diejenige Person oder

Personengruppe, der es gelingt, dem Symbol seine Hauptbedeutung

zu verleihen, einen Teil der Macht in Händen.
Hauptsächlich dann, wenn es gilt, viele Analphabeten
anzusprechen, ist die Bedeutung des Symbols als Machtinstrument

nicht zu unterschätzen. Die Helvetische Regierung

war am Freiheitsbaum nicht sonderlich interessiert.
Der Baum war nicht aus einer bürgerlichen Traditionen
entstanden und daher bei der ländlichen Bevölkerung
beliebter als bei der städtischen. Populär wurde der
Freiheitsbaum in jenen Gebieten, die zuerst zur neuen Republik

gehörten - namentlich in den nach Frankreich
ausgerichteten Gebieten wie die Westschweiz und Basel.

Am meisten Interesse am Freiheitsbaum hatten jedoch
die Gegner der Helvetik. Besonders der katholische Klerus -
einmal mehr angeführt von Pater Paul Styger - versuchte,
den Freiheitsbaum als sein Machtinstrument umzufunktionieren.

Als bekennender Revolutionsgegner war Styger vom
Leitsatz «das Kreuz ist der wahre Freiheitsbaum»3 getrieben

und setzte alles daran, «gegen die Anpasserei an landes-
und glaubensfremde Ideologie»312 anzukämpfen. Styger
hatte eine symbolische Umdeutung des Freiheitsbaums

vorgenommen und damit zwei Fliegen auf einen Streich
geschlagen: Er unterstellte den Helvetikem einerseits, dass

sie mit dem Freiheitsbaum das Kreuz verdrängen wollten
und implizierte damit, dass letztlich der Glaube verdrängt
und die Kirche säkularisiert werden sollte. Andererseits
hatte er die Symbolik des Kreuzes mit der «wahren» Freiheit,
der altschweizerischen Urfreiheit, aufgeladen.

Als die Schwyzer an der Landsgemeinde vom 15. April
1798 über die Konstitution der neuen Verfassung abstimmen

sollten, wurde die Landsgemeinde nicht nur von
Trommeln und Fahnen, sondern auch von einem Kreuz
angeführt. In seiner an dieser Landsgemeinde gehaltenen
Rede nahm Landammann Weber Stygers Thematik vom
Kreuz als wahrem Freiheitsbaum wieder auf.313 Bei der
einfachen Bevölkerung schien diese symbolische Umdeutung
auf offene Ohren zu stössen: In den aufständischen
katholischen Gebieten verbreitete sich die von Styger geprägte
Symbolik von Kreuz und Freiheitsbaum sehr schnell.

Brisant an der ganzen Geschichte ist nicht, dass Styger
den Freiheitsbaum durch das Kreuz ersetzt hatte, sondern
dass er dem Kreuz selbst eine zusätzliche Symbolik verlieh:
Er gab einem religiösen Symbol einen politischen Inhalt.
Im Alltag der Katholiken und Katholikinnen war das Kreuz
als Symbol des Leidensweges Christi tief verankert. Wenn
nun die Gläubigen im Namen des Kreuzes gegen die

Republik und für die «wahre» Freiheit kämpften, wurden
sie automatisch zu Märtyrern. Der Widerstand gegen die
Helvetik hatte dadurch einen tieferen Sinn gewonnen. Mit
der politischen Aufladung des Kreuzes hatte Styger die

Politisierung der Bevölkerung erreicht und über die veränderte

Symbolik von Freiheitsbaum und Kreuz war für die

Bevölkerung die Ablehnung der Helvetischen Verfassung
zur heiligen Pflicht und der offene Widerstand zum Kreuzzug

geworden.
In reformierten Gebieten kam dem Kreuz keine grosse

Bedeutung zu. Die reformierten Geistlichen konnten darum

nicht wie die katholischen mit der Symbolik des Kreuzes

gegen den Freiheitsbaum ankämpfen. Dieser Umstand
erklärt, weshalb die Freiheitsbäume in reformierten, nicht
zwangsläufig helvetikfreundlich eingestellten Gebieten
nicht als Zeichen des Widerstands umgehauen wurden.

5.3.2 Nationale Identität
Auf der Suche nach einer Identität für die junge Republik
war es ein geschickter Schachzug, auf die Mythen der Alten
Eidgenossenschaft zurückzugreifen. Indem man die neue
Identität mit alten Symbolen untermauerte, wurde impliziert,

dass die Helvetische Republik die logische Entwicklung

der eidgenössischen Geschichte sei. Verschiedene

Staatsmythen wurden ausgegraben und mit neuer Symbolik

belegt. Um die Identität sichtbar zu machen, waren in
einem zweiten Schritt neue Fahnen und Banner nötig, welche

nicht nur zur Identifikation, sondern auch zu
Repräsentationszwecken gebraucht werden konnten.

Die Versuche, alte Symbole mit neuem Inhalt zu versehen,

liefen aber oft schief, weil die Gegenseite ihre eigene

309 Ebert, Freiheirsbaum, S. 123.

310 Ebert, Freiheitsbaum, S. 130.

311 Casutt, S. 196.

312 Casutt, S. 196.

313 Wyss, S. 20.

154



Interpretation geltend machte. Darüber hinaus war diese

sogar bestrebt, ihre eigenen Symbole und Zeichen zu besitzen.

So wurde beispielsweise die Landsgemeinde als
Sammelbecken kollektiver Hoffnungen auf die altdemokratische

Verfassung mit noch grösserem Symbolgehalt aufgeladen

und die Abneigung gegen die neu geschaffene Trikolore
durch das Emporheben der alten Fahnentradition sogar

noch verstärkt.

5.3.3 Alte Mythen - neue Symbolik
Die Figur Teils drängte sich als Identifikationsfigur und
Nationalheld geradezu auf. In der Sage hatte Teil dem
ausländischen Tyrannen die Stirn geboten und damit ein
Zeichen des Mutes und des Widerstandes gesetzt.

In der Geschichte der Eidgenossenschaft hatte Teil
bereits mehrmals die Symbolik gewechselt.314 Im Rahmen
der Französischen Revolution brach ein eigentlicher Teil-
Kult aus. In aufgeklärten Kreisen wurde er als Tyrannenmörder

und als Vorkämpfer der Freiheit und Gleichheit
gefeiert.315 In dieser Interpretation legitimierte Teil einerseits

die Hinrichtung von Louis XVL, und andererseits bot
er sich als symbolische Widerstandsfigur an, weil er sich in
der Sage gegen den habsburgisch-österreichischen Vogt
Gessler erhoben hatte - gegen denselben Feind, der nun an
der Spitze der antirevolutionären Koalition stand. Über die
Französische Revolution wurde Teil zur Symbolfigur der
Helvetik. Die beiden grossen politischen Aufgaben der

314 Die Teil-Sage tauchte erstmals in einer Überlieferung aus dem 15. Jahr¬
hundert auf. Im Laufe des 16. Jahrhundert wurde die Gründungsge-
schichre mit dem Rütlischwur zum zenttalen Element eidgenössischen
Selbsrverständnisses und Teil zum Inbegriff wehrhafter Freiheit. In der
zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts bekam Teil eine zusärzliche
sozialkritische Seite. Bei sozialen Unruhen rauchte Teil immer wieder als

Anführer auf. Aus der Sicht der Obrigkeit war dies selbsrversrändlich
der falsche Teil, denn er galt als jener rapfere Held der Vergangenheit,
dank dessen Taten die Eidgenossen vom fremden Joch befreit worden
war. Erst in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts errang Teil durch
die Schweizbegeisterung von ausländischen Reisenden inrernarionale
Berühmrheit. (Vgl. Detrwiler, S. 8 ff). Weltberühmtheit erlangre Teil
durch das Schauspiel von Friedrich Schiller, das 1804 in Weimar
uraufgeführt wurde.

313 Detrwiler, S. 9.

316 In der Schweiz stationierter französischer General, der für die Gründung

der Helvetischen Republik vetanrworrlich war.

317 ASHR Bd. I, S. 495.

318 Vgl. Kap. 3.1.1.

Zeit, Revolution und nationale Integration, wurden in ihm
vereinigt und zu einem fassbaren Bild gemacht. Durch
diese Symbolik lieferte Teil die Berechtigung zum Widerstand

gegen die alte Obrigkeit und legitimierte gleichzeitig
die Gründung der neuen Republik. Das offizielle Staatssiegel

trug neben dem Schriftzug «Freiheit - Brüderlichkeit»
die Figur Teils. Er war gekleidet in der Amtstracht und mit
dem bereits erwähnten Teilenhut.

Der Code von Teils Symbolik war aber überhaupt nicht
so eindeutig, wie sich dies die Helvetiker vorgestellt hatten.
Aus ihrer Sicht war klar, welchen Code Teil vermitteln sollte:

die historischen Vorgänge um die Zeit der ersten Bünde
der Eidgenossen sollten mit der modernen, revolutionären
und auf dem Naturrecht begründeten Freiheitsidee
gleichgestellt werden. Auf der Gegenseite avancierte Teil gleichzeitig

zur Galionsfigur der Franzosenfeindlichkeit. Er wurde

zum Vertreter der Opposition, in deren Augen die
französische Besetzung der Schweiz und die Herrschaft der
Helvetischen Regierung als die eigentliche neue Tyrannei
galten. Teil verkörperte für die katholischen Oppositionellen

die Freiheit im Sinne einer gottgegebenen Urfreiheit,
die nur in einem keiner höheren Macht unterstellten
Gebiet denkbar war.

Noch bevor sich Schwyz trotz erbittertem Widerstand
der Helvetischen Republik anschliessen musste, wandte
sich die Schwyzer Regierung mit einer Bittschrift an General

Brune,316 worin sie die Auffassung ihrer altdemokratischen

Verfassung beschrieb. Sie erklärte, ihre
Staatsordnung sei «eine Verfassung, welcher die Souveränität des

Volkes und das Menschenrecht in aller ihrer Reinheit und
Kraft zugrund liegen und welche daher mit den Grundsätzen
der französischen Republik übereinkommt.»^7

Natürlich muss auch der Schwyzer Regierung klar
gewesen sein, dass ihre Verfassung überhaupt nicht mit den
Grundsätzen der französischen Republik übereinstimmte.
Diese Bittschrift war ein Versuch, zwei grundverschiedene
Definitionen des Staatsbegriffes übereinander zu legen.

Mag sein, dass die Schwyzer an ihrer oben definierten
Urfreiheit festhielten, doch konnten sie nicht länger ignorieren,

dass die ständischen Unterschiede in ihrem Land gross
waren und die Verhältnisse keineswegs den egalitären
Vorstellungen aus Frankreich entsprachen. Die Gleichstellung
der Beisassen als Konzession an die Franzosen war ein
deutliches Zeichen dafür.318

Die Schwyzer Bevölkerung betrachtete die Teilsage als

ihre Geschichte, weil sie in ihrem Land spielte und weil sie

sich selbst als «Tellensöhne» bezeichneten. Dadurch leite-

155



ten sie ein Argument zugunsten ihrer Interpretation der

Teilgeschichte ab. Vor der Kapitulation von Schwyz
bestand die Idee, einen eigenständigen, nicht zur Helvetischen

Republik gehörenden Staat mit dem Namen «Tellgau»

zu gründen. «Man sprach um diese Zeit viel von einen

Tellgau, welches, aus den freien Hochlanden der Schweiz
bestehend, als ein Denkmal der ehrwürdigen alten
Eidgenossenschaft politisch fortleben sollte. »3 '9

Erstaunlich an der Idee des Teilgaus scheint mir, dass sich
die Innerschweizer selbst als Denkmal und als Symbol der
Alten Eidgenossenschaft bezeichneten. Die Idee war aus der

Vorstellung entstanden, dass sich die Innerschweizer in
einem kleinen, abgeriegelten Raum den modernen Einflüssen

entziehen und dort nach der altdemokratischen Verfassung

weiterleben könnten. Diese Utopie passt mit dem

Begriffsverständnis der Urfreiheit zusammen und kann
nochmals als Zeichen gedeutet werden, wie weit Schwyz
von den Ideen einer aufgeklärten Gesellschaft entfernt war.

Es war nun Aufgabe der Helvetischen Regierung, diese
beiden verschiedenen Mythen um Wilhelm Teil miteinander

zu verbinden. Die Helvetiker versuchten mit dem

Argument zu überzeugen, dass die Vorväter die Revolution
begonnen hätten und dass sie jetzt mit der Helvetischen
Revolution vollendet würde.320 Doch wenn sich die Begriffe

von alter und neuer Freiheit nicht deckten, wenn das

rationalistisch-naturrechtliche Gedankengut fehlte, war
kein Konsens möglich und eine zusätzliche Verhärtung der
Fronten nicht zu vermeiden.

Die Helvetische Regierung unternahm verschiedene
Versuche, neben Teil auch andere Nationalhelden populär
zu machen. Die drei Schwurgenossen vom Rütli und Nikiaus

von Flüe321 wurden als Beispiele herangezogen, doch
erreichte keiner die gleiche Beliebtheit wie Teil. Zusätzlich

zum Gedenken an die Nationalhelden versuchte man, die

Erinnerung an die legendären Schlachten der Alten
Eidgenossen neu aufleben zu lassen. Die gemeinsam errungenen
Siege flössen in Volkslieder und Gedichte ein und sollten
das Zusammengehörigkeitsgefühl stärken.

Im gleichen Mass wie die Helvetiker bestrebt waren,
urschweizerische Mythen für ihre Zwecke einzusetzen,
versuchte Schwyz, seine Eigenständigkeit als innerschweizerischer

Urkanton zu beweisen. Dabei wurde immer wieder
die Landsgemeinde als Beispiel demokratischer Urfreiheit
heraufbeschworen. Aus diesem Grund stellte die Landsgemeinde

für die Helvetische Regierung eine Bedrohung dar.
Vom politischen Inhalt her passte sie überhaupt nicht zu
den Ideen des neuen Staates, als Versammlung bot sie den

Schwyzern die Möglichkeit, den Widerstand zu organisieren.

Nachdem Schwyz im Frühling 1798 kapitulieren
musste, fanden keine Landsgemeinden mehr statt. Das
letzte Landsgemeindeprotokoll datiert vom 4. Mai 1798.322

Nach dem Ende der Helvetik wurden die
Landsgemeindeversammlungen wieder aufgenommen. Napoleon
erkannte bereits im Januar 1803, dass es grösseren Schaden
anrichten würde, die Landsgemeinde zu verbieten, als

deren eigentlich harmlose Auswirkungen zu ertragen: «Je

sais bien que le régime des ces démocraties est accompagné de

beaucoup d'inconvénients et qu'il ne soutientpas l'examen aux

yeux de la raison: mais enfin il est établi depuis des siècles; il a

son origine dans le climat, la nature, les besoins et les habitudes

primitives des habitants; il est conformé au génie des lieux,

et d ne fautpas avoir raison en dépit de la nécessité. »323

5.3.4 Fahnen und Banner
Damit die neue Identität der Republik eine sichtbare

Ausprägung fand, musste eine neue Staatsfahne kreiert werden.

Die Kantonsfahnen wurden abgeschafft und eine
einheitliche, neue Fahne entworfen. Die zweifarbigen Fahnen
und Schärpen der Stände wurden nach französischem Vorbild

durch die Trikolore, das Erkennungszeichen der Republik,

ersetzt. Neben das Blau-Weiss-Rot Frankreichs trat
das Grün-Rot-Gold der Helvetischen Republik. Die
Herkunft der Farbenkombination ist nicht ganz unbestritten,
und die Farben waren auch nicht von Anfang an festgelegt.
Die ersten Bänder an den Zürcher Freiheitsbäumen waren
weiss-blau-rot; die Zürcher Farben ergänzt mit Rot.324 In

319 Fassbind, Thomas, Geschichte Bd. 5, S. 426.

320 Frei, S. 43 f.

321 Nikiaus von der Flüe hat als einziger unter den Nationalhelden nach¬

weislich gelebt. Er harre sich in eine Einsiedelei in Flüeli Ranft in
Obwalden zurückgezogen und isr als Friedensstifter und später von Rom

heilig Gesprochener in die Geschichte eingegangen. Er steht als Symbol

für Friede und Einrracht. (Vgl. Windisch, S. 1343).

322 STASZ Landsgemeindeprorokolle, MF 31, S. 514. Gemäss Vermerk

am Ende des Protokolls wurde am 21. August 1798 nochmals eine

Landsgemeinde abgehalten. Das betreffende Protokoll ist aber

verlorengegangen, und es existiert nur noch eine Abschrift aus Fassbinds

Profangeschichte.
323 ASHR Bd. IX. S. 941.

324 Ebert, Freiheitsbaum, S. 125. Die rore Farbe wurde in der Terrorphase
nach der Französischen Revolution von den Jakobinern mir dem
legitimen Blutvergiessen gleichgeserzt. Das Symbol der roren Farbe war
aber bereirs bekannr gewesen durch die rote Henkerrobe, das traditionelle

Zeichen für die legitime Gewalt über Leben und Tod.

156



Bürglers Bericht vom ersten Freiheitsbaum in Illgau war
dieser mit rot-weiss-günen Bändern geschmückt.25 Eine
mögliche Erklärung für die Farbenkombination grün-rot-
gold liegt in der Berücksichtigung der Farben der Urkantone:

Grün als Farbe von Unterwaiden, rot als Farbe von
Schwyz und gold bez. gelb als Farbe von Uri. In der damaligen

Begrifflichkeit waren es die Farben der drei Eidgenossen

und daher ebenso die Farben Teils. Tatsächlich gab es

berühmte farbige Telldarstellungen, die auf die Grundfarben

der Kantone der Urschweiz zurückgehen.326
Interessanter als die eigentliche Farbkombination, die

vermutlich durch einen Kompromiss zustande gekommen
war, ist der Gebrauch der Trikolore. Neben den bereits
erwähnten Bändern auf dem Freiheitsbaum war die Kokarde

- ein ursprünglich militärisches Erkennungszeichen - ein
wichtiges Symbol der Helvetik. Am 14. April 1798 wurde
die Kokarde eingeführt und bereits am 11. Juni des
gleichen Jahres für obligatorisch erklärt.327 Die Kokarde hat
man sich als kleines Fähnchen in den neu bestimmten Farben

der Helvetik vorzustellen. Sie musste an den Hut
gesteckt werden und bildete das eigentliche Bekennungszei-
chen zur Helvetischen Republik. Die oppositionellen
Schwyzer und Schwyzerinnen waren natürlich nicht bereit,
die Kokarde anzustecken. Weil die Kokarde ein neues Symbol

war, konnte man ihr nicht wie dem Freiheitsbaum
einen subversiven Code verleihen. Aus Protest wurde des-

323 STASZ Bürgler, cod. 2685, MF 152, S. 61.

326 Eberr, Freiheitsbaum, S. 125.

327 ASHR Bd. I, S. 644 und Bd. II, S. 194.

328 Aus Küssnacht ist ein solches Beispiel überliefert: Melk Ulrich, ein
aufmüpfiger Bauer, hatte sich geweigert, die Kokarde zu tragen. Er riss
sie zusätzlich anderen Bürgern vom Hut, warf sie in den Schmutz und
hänselte sie, ob sie ein Hundsauge trügen. Bei der Befragung vor
Gericht über sein Verhalten sagte er aus, dass ihm beim Anblick einer
Kokarde sei, als sähe er den Teufel. (Vgl. Ehrler, S. 28 f).

329 Eberr, S. 137, Anm. 99.

330 Aus den langwierigen Debatten betreffend der Srrafen ist abzuleiten,
wie uneinig sich die Räte und das Direktorium darüber waren. Die
Vorschläge gingen von Landesverweis über Gefängnis bis zur Straffreiheit.

Der Antrag, dass das Geserz über das obligarorische Tragen der
Kokade ohne Srrafbestimmung ungültig sei, wurde jedoch abgelehnt.
(Vgl. ASHR Bd. II, S. 194-199).

331 STASZ Sig. Fassbind 19, S. 20/21.

332 Fassbind, Thomas, Geschichte Bd. 5, S. 431.

333 STASZ Landsgemeideprotokoll, MF 31, S. 508.

halb die Kokarde nicht, wie von der Obrigkeit verfügt, an
den Hut, sondern an Kuh- und Schweineschwänze
gesteckt.328 Ein anderes beliebtes Protestmittel war es, sich
anstelle der Kokarde ein Marienbild aufzustecken.329 Ähnlich

wie bei der Kreuz/Freiheitsbaum-Symbolik war das

Marienbild anstelle der Kokarde ein Bekenntnis zum
katholischen Glauben, welcher sich mit der aufgeklärten
Helvetik nicht vorbehaltlos vereinbaren liess. Die Aktionen
waren aber nicht - wie die Umdeutung des Freiheitsbaums

- von katholischen Kirchenvertretern initiiert worden,
sondern waren Protestaktionen aus der Bevölkerung.
Angesichts der drastischen Strafen, die bei Nichttragen der
Kokarde angesetzt waren,330 ist diese Strategie als sehr mutig
zu werten.

Fahnen und Banner als Bekennungszeichen zu einer
bestimmten Gruppe waren der Bevölkerung aus dem
religiösen Kontext von Prozessionen bekannt: «Der Zug war
feierlich, rührend. Voran zogen die 6 Pfarrfahnen von

Schwyz, Steina, Morschach, Ingenbohl, Illgau und Steinerberg,

samt ihren Kreuzen, Schellen etc. Darauffolgten die

Studenten, der Klerus, die zwei kleinen Fähnli, die Stangenlaternen,

die frömden Herren Geistlichen, Diacon, Subdiacon,

und der Pfarrherr des Ortes, meine Wenigkeit in Cappa
mit dem Heiligtum cantando Vide agnum. (...).Das grosse

päpstliche Panner wurde von zweien getragen zuletzt. Aufdie
Pannerfolgten 55 der grössten und schönsten Männer wie alte

Schwyzer rot gekleidet mit weissen Kreuzen. J»331

Im Gegensatz zu den neuen Fahnen der Republik, welche

für universalistische Prinzipien standen und alle
Gesellschaftsschichten vereinen sollten, verbanden die Fahnen
der Prozession eine überschaubare, partikuläre Gruppe aus
der einheimischen Bevölkerung. Das Konzept der Fahne
als Symbol einer bestimmten Gruppe konnte also tatsächlich

auf eine viele Lebensbereiche umfassende Tradition
zurückgreifen. Die Bemühungen der Helvetiker um eine

erfolgreiche «Umprogrammierung» dieses Konzepts wurden

von den Helvetikgegnern für ihre eigenen Zwecke
übernommen. Zu Beginn der Helvetik, als sich die Schwyzer

noch voll im Widerstand befanden, tauchte plötzlich
die Idee einer «Freifahne» auf: «Mit dieser Freifahne hatte es

eine eigene Bewandnuss. Alles Volk glaubte, es sei eine solche

seit altem Kriegen vorhanden. Man suchte sie, aber fand sie

nirgends. Darübergab es grossen Unwillen und es brauchte ab

Seite des regierenden Landamanns Entschlossenheit und
Geduld den drohenden Sturm zu beschwichtigen. »332

Im Landsgemeindeprotokoll vom 18.04.1798333 fand
die «Freifahne» bzw. ihre Nichtexistenz ebenfalls Erwäh-

157



nung. Interessant an diesem Vorfall scheint mir, dass sich
die Leute vorgestellt hatten, es müsse ein Symbol für ihre
zu verteidigende Freiheit geben. Das eigene Kantonswappen,

das bestimmt als Fahne greifbar gewesen wäre, schien

plötzlich nicht mehr mächtig genug, symbolisch die
Urfreiheit der Väter zu repräsentieren. Das Konzept der alten
Fahne wurde hier erfolgreich auf den grösseren Kontext des

Gesamtkantons umprogrammiert — man wollte damit quasi
die Helvetik mit ihren eigenen, neuen Waffen schlagen.

Die Geschichte der Freiheitsfahne ist klein und
unscheinbar. Mir scheint die Erwähnung trotzdem wichtig,
weil bei den Bemühungen um Identität grosse Parallelen
zwischen den beiden Lagern festzustellen sind. Beide sind
auf der Suche nach einem Symbol, unter welchem die
Leute vereinigt werden können. Auf der Schwyzer Seite ist
es nicht einmal die Regierung, welche von dieser Freiheitsfahne

spricht, sondern die Bevölkerung selbst glaubt, dass

aus vergangener Zeit noch eine solche Fahne auffindbar
sein müsse. Dass es nicht gelang, das «Fahnenkonzept» der
Helvetiker erfolgreich zu kopieren - die Fahne hatte gar
nie existiert - lieferte möglicherweise sogar einen Grund
mehr für die fehlende Akzeptanz der offiziellen helvetischen

Symbolik.
Den Abschluss der Diskussion über die Bedeutung und

Wichtigkeit von Symbolen für die Identität einer Nation
bildet ein letztes Zitat von Fassbind. Es stammt aus dem
Jahr 1801, als in Schwyz ein Treffen der Gesandten aller
Kantone stattfand. Schwyz nutzte die Gelegenheit, um
sich als altes Land zu repräsentieren: «Bei dieser Feierlichkeit
paradierten 50 Mann als alte Schwyzer gekleidet, die be-

stuhnd in weissen Hosen, einem roten kurzen Wams mit
einem weissen Kreuz auf der Brust, hochem Hut mit roten
Banden und Federpusch, die grössten und schönsten, so man
im Landfinden konnte, mit Knütteln versehen.»

Die Bemühungen um die Einbindung von Schwyz in
einen nationalen Kontext und eine nationale Identität
erwiesen sich offenbar als unfruchtbar. Mehr denn je
versuchte die Bevölkerung, ihre eigene Identität als Schwyzer
und Schwyzerinnen herauszustreichen und sich damit -
wenigstens symbolisch - von der Republik abzugrenzen.

5.4 Zusammenfassung Kapitel fünf
Der Begriff der symbolischen Herrschaft lässt verschiedene

Interpretationen und Analysen zu: Symbole und Mythen
sind einerseits für die Bevölkerung wichtig, um die Gegenwart

mit einer als sinnvoll verstandenen Vergangenheit zu

verknüpfen. Aus diesem Grund sind in einer Umbruchphase,

wie sie die Helvetik darstellte, Symbole besonders

wichtig. Die Menschen brauchen sie als Anker, um sich in
einer orientierungslosen Zeit zurechtzufinden. Abgesehen
von dieser Funktion als Bindeglied zwischen Gegenwart
und Vergangenheit dienen die Symbole und Mythen ebenso

dem Zusammengehörigkeitsgefühl. Die Stärkung dieses

Gefühls ist in unsicheren Zeiten ebenfalls besonders wichtig,

weil damit die neue - oder in Oppostitionskreisen die
alte - Identität gestärkt wird. Die Person oder Personengruppe,

welche die Symbole bestimmt und kontrolliert,
übt die Macht aus. Symbolische Herrschaft kann auch als

Gegensatz zu weltlicher Herrschaft verstanden werden. Als
Herrschaft also, die nicht nur rational über Gesetze und
Vorschriften, sondern auch irrational über Traditionen und
Gewohnheiten ausgeübt wird.

Unter diesen zwei Gesichtspunkten habe ich die
symbolische Herrschaft untersucht. Der Aspekt der Herrschaft
betrifft hauptsächlich die Kirche, welche durch ihre Strukturen

und Traditionen viel symbolische Macht ausübte.

Mit der Schliessung des Klosters Einsiedeln hatten die
Franzosen erstmals im Untersuchungsgebiet konkret und
symbolisch Macht demonstriert. Das darauf folgende
Prozessionsverbot und die einschränkenden Massnahmen
gegenüber der katholischen Kirche verstärkten den Konflikt

zwischen der katholischen Innerschweiz und dem

Konzept der Helvetischen Republik. Die Gründe für die

neuen Kirchengesetze waren mittels aufgeklärtem Gedankengut

legitimierbar, doch im Grunde ging es schliesslich

um etwas anderes: Die von der Kirche geprägte
Alltagssymbolik der Bevölkerung musste kontrollierbar werden,
weil die Machthaber sonst ihren Einfluss nicht geltend
machen konnten. Gerade der Aberglaube, der einerseits tief in
den Menschen verwurzelt war, andererseits aber auch
gezielt eingesetzt wurde, grenzte einen für die helvetische

Regierung unkontrollierbaren Bereich ein. Im Endeffekt
hätte die selbstbestimmte Symbolik der Opposition zu
einem Autoritäts- und schliesslich zu einem Legitimationsverlust

der Regierung führen können.
Mindestens ebenso wichtig wie die Kontrolle über die

Alltagssymbolik der Bevölkerung war die Umstrukturierung

des Armenwesens. Die als gottgegeben betrachtete
Armut legitimierte die Ungleichheit in der Gesellschaft.
Das durch Wohltätigkeit erzielte Ansehen im Dies- und im

STASZ Sig. Fassbind 19, S. 10.

158



Jenseits unterstützte und verstärkte die symbolische
Herrschaft, die indirekt vom Armenwesen ausging. Hinter dem
Gedanken, das Armenwesen dem Einfluss der katholischen
Kirche zu entziehen, verbargen sich zwei Ideen: Der
Machteinfluss der katholischen Kirchenführer sollte eingeengt

werden, und indem der Staat die Aufgaben der Wohlfahrt

übernahm, sollte er für die Bevölkerung fassbar
gemacht werden. Doch um das Armenwesen zu zentralisieren

fehlte einerseits das Geld und andererseits die Tradition.

Hauptsächlich für die katholische Bevölkerung war es

nicht ohne weiteres einsichtig, dass nun der Staat Aufgaben
der Kirche übernehmen sollte. Der Staat im modernen,
aufgeklärten Sinne musste erst geschaffen werden. Der
Versuch der Helvetischen Regierung, sich mit der neuen
Gesetzgebung über die rechtliche Gleichstellung von aus-
serehelichen Kindern als soziale Institution zu zeigen,
schlug fehl, weil gerade die in «Sünde» gezeugten Kinder in
der katholischen Auffassung kaum berechtigt waren, voll
integriert zu werden.

Ein anderer Aspekt der symbolischen Herrschaft ist die
Kontrolle über das sittliche Verhalten und die Moral der
Bevölkerung. Die katholische Kirche war die Hüterin des

Sittencodex und beeinflusste damit viele Lebensbereiche
der Bevölkerung. Indem die in Schwyz stationierten
französischen Soldaten für den angeblichen Sittenzerfall
verantwortlich gemacht wurden, wurde eine symbolische
Umdeutung des Begriffs von Sitte und Moral vorgenommen:

Unsittlichkeit wurde mit Franzosenfreundlichkeit
gleichgesetzt und umgekehrt Sittlichkeit mit patriotischer
Vaterlandsliebe. Mit Vorschriften, welche die Kleidung
betrafen, wurde an die Luxusdiskussion des 18. Jahrhunderts

angeknüpft. Unter dem Vorwand, unnötiger Luxus
verderbe das reine Gewissen, wollte man die Unterschichten

davon abhalten, sich zu schmücken und damit in
Domänen der Patrizier einzudringen. Die katholischen
Kirchenvertreter versuchten mit der Bestrafung von Luxus,
wenigstens gewisse Merkmale der ständischen Gesellschaft
zu wahren und gleichzeitig die Kontrolle über das sittliche
Verhalten der Bevölkerung zu behalten.

Im zweiten Teil dieses Kapitels habe ich die konkret
verwendeten Symbole untersucht. Sie waren entweder der
Mythologie der alten Schweiz oder der französischen
Revolution entliehen. Der Vorteil von alten Symbolen war, dass

nur der Code, also der Inhalt des Symbols, neu definiert
werden musste. Die Anknüpfung an die Vergangenheit
gestaltete sich dadurch viel einfacher und half bei der
Integration der Bevölkerung in die neue Republik. Mit den

gleichen Mitteln ging auch die Opposition vor: Sie passte
alte Symbole für ihre Zwecke der neuen Situation an. Der
Konflikt zwischen den beiden Lagern war vorprogrammiert.

Der Streit um die Symbolik entfachte sich nicht nur am
Gebrauch von alten Symbolen und Mythen, sondern auch

an neuen. Die verschiedenen Interpretationen des

Freiheitsbaums zeigen, wie dehn- und interpretierbar der
Inhalt eines Symbols ist. Was die einen als Mittel zur Integration

einsetzen wollten, geriet bei den anderen zum Zeichen
der Opposition. Mit einer nichtexistierenden Freiheitsfahne,

welche die Schwyzer als «Widerstandskämpfer» vereinen

sollte, versuchten die Schwyzer sogar, das Konzept der
Helvetiker für ihre eigenen Zwecke zu verwenden.

6. Schlussbetrachtungen

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts waren in der Alten
Eidgenossenschaft die wirtschaftlichen und gesellschaftlich-sozialen

Entwicklungen blockiert. Wie in anderen schweizerischen

Gebieten wären auch im Alten Land Schwyz die

Strukturen reif gewesen für Veränderungen, doch die

Schwyzerinnen und Schwyzer hielten an den vertrauten
Verhältnissen fest. Die Landsgemeinde, legitimiert durch
ihren pseudo-sakralen Charakter, bestärkte den Glauben

an die überkommene Gesellschaftsordnung immer wieder

von neuem.
Fragt man nach den Hintergründen, so finden sich

verschiedene Erklärungsmodelle: Wirtschaftlich war das Alte
Land Schwyz am Ende des 18. Jahrhunderts gegenüber
anderen Gebieten der Alten Eidgenossenschaft in Rückstand.
Der Anschluss an das Verlagswesen und die Protoindustrie
war — ausser in Gersau — verpasst worden. Der Grund liegt
im Fortbestand des Militärunternehmertums, mit
welchem sich relativ einfach und viel länger als in anderen

Kantonen Geld verdienen liess. Die Honoratiorenfamilien
waren dadurch nicht gezwungen, sich nach anderen

Erwerbsquellen umzusehen. Zusammen mit ihren
Bestrebungen, möglichst die bestehende Gesellschaftsordnung zu
erhalten, wurden die gegebenen Strukturen zusätzlich
zementiert. Die schlechte Stellung der Beisassen half mit, die
wirtschaftliche Rückständigkeit des Alten Landes Schwyz
zu verstärken. Die Beisassen waren traditionell als

Handwerker tätig, doch durch ihre rechtlose Stellung konnten
sie sich nicht wie in anderen Gebieten zusammenschlies-

sen, um so ihre Betriebe zu fördern und zu schützen. Mit

159



der Gleichstellung der Beisassen ganz zu Beginn der
Helvetischen Revolution wurde auf Druck der Franzosen ein
erster Schritt in Richtung «Freiheit und Gleichheit» eingeleitet.

Die nun den Landleuten gleichgestellten ehemaligen
Beisassen solidarisierten sich aber nicht mit den Helveti-
kern, sondern hielten zur alten Regierung. Dieses Verhalten

ist durch die soziale und gesellschaftliche Verankerung
der ehemaligen Beisassen erklärbar: Trotz ihres rechtlosen
Status fühlten sie sich als Teil der Schwyzer Gesellschaftsordnung.

Als Sympathisanten der Helvetik hätten sie sich
gesellschaftlich und wirtschaftlich ins Abseits gestellt. Die
Landleute erhielten durch die Landsgemeinde immer wieder

die Bestätigung, dass sie in das bestehende System
integriert und durch ihre Stimmfähigkeit an politischen
Entscheiden beteiligt seien. Dass der Inhalt der Landsgemeinde

zu einer Farce verkommen war, wollte niemand
wahrhaben. So betrachtet ist es verständlich, dass nicht nur
die Mitglieder der Honoratiorengeschlechter, sondern
auch die Beisassen und die gemeinen Landleute für die
Bewahrung der alten Strukturen plädierten.

Die katholischen Kirchenvertreter waren wesentlich an
der Entwicklung der Ereignisse vor und während der
Helvetik beteiligt. Die Aufklärung, deren Folge die Auflösung
des Ancien Régimes war, wurde in kirchlichen Kreisen nur
sehr zögernd und überaus kritisch aufgenommen. Es gab
zwar katholische Geistliche, die zu aufgeklärten Reisenden

engen Kontakt pflegten und auf diese Weise Zugang zu der

einschlägigen Literatur hatten. Der Klerus war jedoch an
der Verbreitung der neuen Ideen nicht interessiert. Ähnlich
zurückhaltend wie gegenüber der Aufklärung verhielt er
sich auch gegenüber der Helvetik. Die Reaktionen der
Geistlichen waren sehr uneinheitlich und zeigen, dass die
Kirche ins Spannungsfeld zwischen Anpassung und Widerstand

geraten war: Während die Benediktiner vorwiegend
aus persönlichen Interessen flohen, blieben die Kapuziner
teilweise im Land, traten der Helvetik gegenüber aber
uneinheitlich auf. Einzelne katholische Geistliche gingen
aus persönlicher Überzeugung in den offenen Widerstand.
Das überlieferte Bild der kriegstreibenden Priester trifft
nicht auf alle aufständischen Gebiete zu, dürfte für die
Innerschweiz insgesamt aber passend sein.

Aus machtpolitischen Gründen verfolgte die Helvetische

Regierung das Ziel, den Einfluss der katholischen Kirche

einzuschränken. Die ergriffenen Massnahmen berührten

die Schnittstelle zwischen weltlicher und symbolischer
Herrschaft. Begründet mit der protestantischen Ethik, wurden

die Klöster und die Wallfahrten als überflüssig erklärt

und verboten. In der Bevölkerung waren aber die Wallfahrten

sehr geschätzt, weil sie Abwechslung vom mühsamen

Arbeitsalltag boten und seelisches Heil versprachen. Der
mit der Wallfahrt verbundene Wunderglaube war allgegenwärtig

und bestimmte das Leben der Bevölkerung. Kleine,
im Grunde unbedeutende Ereignisse wurden wichtig und
als Zeichen Gottes gegen die neue Verfassung gedeutet.
Die aus dem Glauben und Aberglauben gewachsenen Symbole

und Mythen, welche den Alltag der Bevölkerung
beherrschten, mussten für die neuen Machthaber kontrollierbar

werden. Gelang dies nicht, blieb ihre Herrschaft stark

eingeschränkt.
Ebenso mitverantwortlich für die Erstarrung der

gesellschaftlichen Ordnung und die daraus folgenden Spannungen

während der Helvetik war die katholische Auffassung
von Armut. Die wohlhabenden Familien bedurften der

Almosenspende für die Pflege ihres eigenen Seelenheils, und
die Armen waren ihrerseits auf die materielle Unterstützung

angewiesen. Aufgrund der Kriegswirren und des

finanziellen Notstandes der Republik konnte die Umstrukturierung

des Armenwesens nicht verwirklicht werden.
Anstatt der geplanten Zentralisierung fand eine Privatisierung

statt, die schliesslich ähnlich wie das katholische
Wohltätigkeitsprinzip funktionierte.

Eine weitere traditionelle Aufgabe der Kirche war die
Kontrolle über Sitte und Moral. Die Hoffnung, über die

Erhaltung der Sitten die fremden Einflüsse vom Land
fernzuhalten, war nicht neu: Als sich zu Beginn des 18.
Jahrhunderts erste Auswirkungen der Aufklärung im Alten
Land Schwyz eingeschlichen hatten, wurde die Sittenreinheit

als Schutzschild gegen die drohenden Veränderungen
gepriesen. Während der Helvetik wurden bereits bekannte

Forderungen wieder aufgenommen: Mit dem Ansinnen
der Kirchenvertreter, die Zurschaustellung von überflüssigem

Luxus zu bestrafen, wurde an die Luxusdiskussion des

vorangehenden Jahrhunderts angeknüpft. Der auch für
niedrige Stände erwerbbar gewordene Luxus gefährdete die

Unterscheidung der Stände und schliesslich die
Gesellschaftsordnung schlechthin. Die Kirchenvertreter vereinten

mit ihrem Anspruch, die reinen Sitten zu bewahren,
zwei Anliegen auf einmal: die Erhaltung der Standesunterschiede

und den Schutz der Bevölkerung vor fremden
Einflüssen.

Neben zahlreichen religiös-kulturellen und gesellschaftlichen

Veränderungen brachte die Helvetische Revolution
hauptsächlich einschneidende verfassungs- und
verwaltungstechnische Umstellungen. Die nötige Macht, um die-

160



sen Umbruch zu realisieren, habe ich als weltliche
Herrschaft bezeichnet. Die Helvetiker wollten eine zentrale
Verwaltung organisieren, was die ersten Schritte zur Bürokratisierung

der modernen Schweiz einleitete.
Die Verwaltung stand jedoch vor unüberwindbaren

Problemen: Die systematische Kompetenzverteilung der
Beamten und ihre regelmässige Besoldung, zwei nach Max
Weber wichtige Voraussetzungen für die Bürokratisierung
eines Staates, waren nicht gegeben. Abgesehen von diesen,
die gesamte Republik betreffenden Problemen hatte Schwyz
zusätzlich mit besonderen Schwierigkeiten zu kämpfen:
Helvetische Beamte Hessen sich nur mit grösster Mühe
rekrutieren. Die alten Regierungsvertreter, die potentiellen
Anwärter für diese Ämter, standen der Helvetik ablehnend
oder zumindest skeptisch gegenüber. Die wenigen Personen,

die sich freiwillig für die Dienste der Helvetik zur
Verfügung gestellt hatten, waren in der Bevölkerung
äusserst unbeliebt und deren Anfeindungen ausgeliefert. Die
Untersuchung der alten politischen Elite hat meine
Annahme bestätigt, dass sich die etablierte Führungsschicht
für die Helvetik nicht interessierte: In der Exekutive waren
Schwyz, bzw. Waldstätten, nicht vertreten. Anders sieht es

in der Legislative und der Judikative aus, wo im Unterschied

zur Exekutive aus jedem Kanton die gleiche Anzahl
Vertreter sassen. Auch diese Abgeordneten stammten, mit
wenigen Ausnahmen, aus der Patrizierschicht. Von diesen
Männern hatte sich wiederum nur ein kleiner Teil tatsächlich

für die Sache der Helvetik engagiert. Auch mit Blick
auf die Beamten auf Kantons- und Distriktsebene hat sich
bei meiner Untersuchung herausgestellt, dass sich alle

Amtsträger, die sich als Helvetikbefürworter zu erkennen
gaben, dem Unmut der Bevölkerung aussetzten. Sie waren
zu Hause ihres Lebens nicht mehr sicher und mussten
deshalb grösstenteils zusammen mit ihren Familien den Kanton

oder gar das Land verlassen. Am schlimmsten wurden
die Agenten für ihr politisches Engagement bestraft. Wie
ihre soziale Verortung zeigte, rekrutierten sie sich - mit
zwei Ausnahmen - aus der Unterschicht. Wegen ihres tiefen

sozialen und gesellschaftlichen Prestiges waren sie dem
Zorn und der Gewalt der Bevölkerung schutzlos ausgeliefert.

Auch sie bezahlten mit weitreichenden persönlichen
Konsequenzen für ihre Hilfe am Aufbau der Helvetischen
Republik. Die Herrschaft, die alle drei Beamtentypen auf
andere ausüben konnten, reduzierte sich auf ein Minimum
und schränkte in der Konsequenz hauptsächlich ihren
eigenen Lebensalltag und den ihrer Familien ein.

Ein anderes Bild zeigte sich in der Munizipalität, wo der

Anteil ehemaliger Regierungsmitglieder vom ersten zum
zweiten Jahr der Helvetik anstieg. Die Zunahme ehemaliger

Regierungsmitglieder kann mit der wachsenden Akzeptanz

der Gemeindeverwaltung begründet werden. Die
Gemeinden konnten, entgegen der Gesetzgebung, relativ autonom

funktionieren. Im Vordergrund stand nicht die
Helvetische Republik, sondern das Wohl der einheimischen

Bevölkerung.
Als letztes Untersuchungsfeld weltlicher Herrschaft dienten

mir die Gewerbetreibenden. Ihr Arbeitsalltag hatte sich
während der Helvetik stark verändert. Dieser Umstand ist

jedoch nicht direkt auf die Helvetik, sondern vorwiegend
auf den Krieg gegen die Franzosen zurückzuführen. Falls

meine kleine Quellenauswahl überhaupt Schlüsse zulässt,
können keine einheitlichen Strategien zur Abwehr der
französischen Truppen festgestellt werden. Ihre passive

Haltung kann möglicherweise auf die schlechte Organisation
der Gewerbler untereinander zurückgeführt werden.

Nicht nur beim Aufbau des neugeschaffenen Beamtenapparats

zur effizienteren Verwaltung der jungen Republik
gab es für die Helvetiker viel zu tun, sondern auch auf der
Ebene der symbolischen Herrschaft musste viel geleistet werden.

Um die gesamte Bevölkerung in das neue Gebilde der

Republik integrieren zu können, musste eine neue Identität

geschaffen werden. Bis anhin hatten sich die Leute nur
mit ihrer Wohn- und Kirchgemeinde sowie mit ihrem
Kanton identifiziert. Der Zusammenschluss aller Kantone
zu einer einzigen Republik war etwas völlig Neues. Für die

Integration der Bevölkerung in dieses neue Gebilde
brauchte es Mythen und Symbole, die als Bindeglied
zwischen Gegenwart und Vergangenheit eingesetzt werden
konnten. Die Mythen und Symbole stammten entweder

aus der Alten Eidgenossenschaft oder wurden von der
Französischen Revolution übernommen. Teilweise bediente

man sich auch neuer Symbole, doch war deren Akzeptanz

in der Bevölkerung kleiner, weil die Anknüpfung an
die Vergangenheit fehlte.

Nicht nur die Helvetiker, sondern auch die Opposition
verwendete Symbole, um ihre Unabhängigkeit zu
demonstrieren. Der Konflikt wurde absehbar, sobald beide Lager
die gleichen Symbole verwendeten. Die Helvetiker
beispielsweise bemühten Teil als Kämpfer für die neue
Freiheit, die Gegner beanspruchten den gleichen Mythos
für die Wahrung ihrer alten «Urfreiheit». Das Beispiel der

Schwyzer Freifahne zeigt, dass die Schwyzer mit den
gleichen Mitteln wie die Helvetikbefürworter kämpften. An
der letzten Landsgemeinde vor dem Umsturz verlangten

161



sie nach einer Freifahne von der sie glaubten, dass sie aus
alter Zeit als Zeichen ihrer Zusammengehörigkeit und
Unabhängigkeit vorhanden sein müsse. Nur war dies ein
Produkt ihrer Phantasie - die Fahne hatte nie existiert!

Stellt man abschliessend die Begriffe weltliche und
symbolische Herrschaft gegenüber, zeigt sich, dass sie als scharfe

Gegensatzpaare nicht taugen. Weltliche Herrschaft kann
von Symbolik durchdrungen und symbolische Herrschaft
ebenso hierarchischen Ordnungen unterworfen sein. Mit
Bourdieu liesse sich sagen, dass insbesondere Kirche und
Staat zwei Sphären darstellen, in denen soziales, ökonomisches

und kulturelles Kapital ungleich verteilt sind und
symbolisch repräsentiert werden.3-35 Weitere Vorsicht ist
geboten bei der Vorstellung, dass es den Herrschenden
gelungen wäre, ihre Symbole rein zweckrational zu
manipulieren. Auch die Helvetiker wurden von ihren eigenen,
neuen Weltdeutungen in Bann geschlagen! Greife ich, trotz
dieser Einwände, auf die in der Arbeit dargestellte instru-
mentelle Vorstellung der beiden Herrschaftsbereiche
zurück und vergleiche sie miteinander, erweist sich - von
der machthabenden Partei aus gesehen - die symbolische
Herrschaft als «schwächer» als die weltliche. Obwohl die
symbolische Herrschaft den Alltag der Bevölkerung im
religiös-kulturellen Bereich beeinflusste und veränderte,
waren die Schwyzerinnen und Schwyzer zu stark in den
gegebenen Strukturen verhaftet, als dass sie von der neuen
Regierung Symbole angenommen oder sich gar die eigenen
Symbole hätten wegnehmen lassen. Im kirchlich-kulturellen

Bereich war der Widerstand folglich besonders gross.
Der herrschaftlichen Durchdringung im weltlichen
Bereich konnte sich die Bevölkerung jedoch in keinen
Belangen entziehen.

Um ein Gebiet herrschaftlich durchdringen können,
müssen die Machthaber die weltlichen und die symbolischen

Herrschaftsbereiche kontrollieren. Genau dies ist
jedoch während der gesamten Zeit der Helvetik nicht gelungen

- andernfalls hätte die Helvetische Republik
möglicherweise länger gedauert.

6.1 Fazit und Ausblick
Die Auseinandersetzung mit der Helvetik im Kanton
Schwyz war sehr inspirierend. Weil wenig neuere Arbeiten
vorliegen und viele Gesichtspunkte noch gar nie untersucht

worden sind, war es reizvoll, mit neuen Fragestellungen

ein weitgehend unbearbeitetes Feld zu durchleuchten.
Dieser Vorteil brachte es andererseits mit sich, dass ich un¬

möglich alle in meiner Arbeit aufgegriffenen Themen
vertieft bearbeiten konnte. Trotzdem schien es mir wichtig,
auf die Themen hinzuweisen und so ein facettenreiches
Bild zu vermitteln. Als weiterer Nachteil hat sich erwiesen,
dass die meisten Quellen nicht systematisch abgelegt sind,
was den Zeitaufwand für die Quellenauswahl massiv
erhöhte. Die Darstellungen sind meist der eher konservativen

Ecke der Geschichtsforschung zuzuschreiben und
bemühen das ewig gleiche Bild von der ungerechtfertigten
Bevormundung der Innerschweiz durch die Franzosen.

Bei meiner Arbeit bin ich auf folgende Themen gestossen,

die meiner Ansicht nach eine weitere Vertiefung lohnen

würden:
— Die Rolle der katholischen Kirche und ihre Vertreter:

Um ein aussagekräftiges Bild der katholischen Kirche
während der Helvetik zu erhalten, musste die Rolle des

Klerus losgelöst von allen bisherigen Urteilen überprüft
werden. Es ist gut denkbar, dass die Kirche, abgesehen

von einigen wortstarken Helvetikgegnern, gar nicht so
antihelvetisch eingestellt war, wie sie oftmals dargestellt
wurde. Es ist zu einfach, die Proteste einiger Kirchenvertreter

als Beweis für den geschlossenen Widerstand
der gesamten Innerschweiz zu interpretieren.

— Frauen: In der Helvetikforschung hat sich bis heute ge¬
samtschweizerisch niemand spezifisch mit Frauengeschichte

auseinandergesetzt. Auch bei meiner Untersuchung

ist es mir nicht gelungen, speziell auf den Alltag
der Frauen einzugehen. Die Quellen hätten dazu anders

ausgewählt werden müssen: Einzig in den Verhörprotokollen

war ab und zu von einer Frau die Rede. Am
einfachsten wäre es wohl, über die Frauen der Elite
Informationen zu sammeln.
Während der Beschäftigung mit der Helvetik im Alten

Land Schwyz ist mir eine Parallele zur aktuellen Situation
im Kanton Schwyz aufgefallen: Die ablehnende Haltung
einer grossen Mehrheit von Schwyzerinnen und Schwyzern
gegenüber eidgenössischen Vorlagen. Besonders in Erinnerung

sind mir die Aktionen gegen den Beitritt der Schweiz

zum Europäischen Wirtschaftsraum (EWR): Die Schwyzer
Bauern demonstrierten in Bern mit Kuhglocken und
Hirtenhemd gegen die drohende Integration. Mit ihrem Ent-
schluss, gegen Europa zu stimmen, waren sie nicht alleine
— die Vorlage wurde bekanntlich gesamtschweizerisch ab-

333 Vgl. Bourdieu, Pierre. Ökonomisches Rapirai, kulturelles Rapirai,
soziales Kapital.

162



gelehnt. Aber die Mittel und Symbole, mit denen sie ihren
Kampf um Eigenständigkeit innerhalb der Schweiz und
Europa demonstrierten, erinnern an den Widerstand gegen
die Helvetik, insbesondere an den Hirtenhemlikrieg. Aus
der notorischen «Nein-Sager-Rolle» gegenüber eidgenössischen

Vorlagen kann herausgelesen werden, dass ein Teil
der Schwyzer Bevölkerung noch heute am liebsten als

abgeschlossene Gesellschaft leben würde. Im Denken vieler

Schwyzerinnen und Schwyzer scheint der Mythos der
alten Urfreiheit wach geblieben zu sein.

Vor diesem Hintergrund muss auch verstanden werden,
warum die Gedenkfeierlichkeiten im Jahre 1998 nur zu
Ehren der Gründung des Bundesstaats und nicht zur
Erinnerung an die Helvetische Revolution stattfinden. Ich hoffe,

dass die Helvetik im Jubiläumsjahr trotzdem genug
präsent sein wird, um das überkommene Geschichtsbild zu
revidieren.

Anhang

Chronisten

JosefFranz Betschart, 1806-1886
Es gestaltet sich relativ kompliziert, den Verfasser der
sogenannten «Betschart-Chronik» zu bestimmen. In
Zusammenhang mit einem Beitrag von Staatsarchivar Josef Wiget
über die Suworow-Brücke stellte Wiget fest, dass

Unstimmigkeiten zwischen der «Betschart-Chronik» STASZ cod.
2675, transkribiert von P Zumbühl, und dem Original
STASZ cod. 2675.1 bestehen. Aufgrund von Vergleichen
der beiden Codices ist man zum Schluss gekommen, dass

es sich um zwei verschiedene «Betschart-Chroniken» handelt.

Das Original der von Zumbühl transkribierten und
von mir zitierten «Betschart-Chronik» (cod. 2675) ist
demzufolge nicht mehr auffindbar. Beim Original handelt
es sich nach neusten Nachforschungen um die sogenannte
«Krämer-Chronik», die von Richter und Kirchenvogt Josef
Franz Betschart 1806-1886 erstellt wurde. Josef Franz
Betschart war der Sohn des Verfassers der sogenannten

336 STASZ Amrsakren 43.02.02.

337 Wiget, Geschichte, S. 40.

338 Ochsner, Pfarrer S. Uff.

«Vorsprechen-Chronik» (cod. 2675-1), aus welcher er

abgeschrieben hatte.336

Die Aufzeichnungen beschränken sich auf das Muotatal
und gehen nicht speziell auf die Helvetik ein.

Balz Alois Bürgler, 1778-1844
Die Mutter von Bürgler stammte aus Muotathal, der Vater

war Kirchenvogt in Illgau. Bürgler war zweimal verheiratet

gewesen und Vater von insgesamt 16 Kindern. Am 5. April
1799 wurde er als Sekretär in die Munizipalität von Illgau
gewählt. Von 1804 bis 1810 war er Mitglied des Kantonsrates.

Neben seinem Engagement in politischen Ämtern
war er aber, wie schon sein Vater und Grossvater,
hauptsächlich als Kirchenvogt in Illgau tätig gewesen. Über

Bürglers Schulbildung fehlen nähere Angaben. Seit 1692

gab es in Illgau jedoch eine Schule, welche in den
Wintermonaten abgehalten wurde. Balz Bürgler muss in dieser
Schule Lesen und Schreiben gelernt haben. Gemäss

Schriftbild und Schriftzug wird vermutet, dass Bürgler die

Hauptteile der Chronik in der ersten Hälfte der 1830er
Jahre geschrieben hatte. Bürgler scheint sich für die
Schilderung der Ereignisse während der Helvetik hauptsächlich
auf seine eigenen Erinnerungen und auf mündliche
Überlieferungen abgestützt zu haben. Seine Stellung als Sekretär
der Munizipalität gewährte ihm zudem Einblick in die

Weisungen der helvetischen Regierung.337

Bürgler war ein sehr umsichtiger Chronist und seine

Aufzeichnungen stehen der Helvetik neutral, bisweilen

sogar wohlwollend gegenüber.

Thomas Fassbind, 1755-1824
Sohn von Thomas Anton Fassbind, Hauptmann in spanischen

Diensten und Angehöriger des alten Schwyzer
Landleutegeschlechts. Der Vater verarmte, weil er bei der

Werbung um Söldner für sein Heer zu viel Geld aufs Spiel

gesetzt hatte. Thomas wuchs darum in ärmlichen Verhältnissen

bei seiner Mutter auf. Dank verwandtschaftlichen
Beziehungen konnte er das Gymnasium im Klösterli in
Schwyz besuchen und bildete sich in der Lehranstalt des

Stiftes Einsiedeln in Bellinzona weiter. 1774 trat er als

Novize dem Kloster Einsiedeln bei. Zwei Jahre später ver-
liess er das Kloster wieder und wurde Weltgeistlicher, nachdem

er in Besançon Theologie und Philosophie studiert
hatte. 1779 kehrte er als Kaplan nach Einsiedeln zurück.
Nach weiterer Tätigkeit als Kaplan in Schwyz und Seewen

wurde er unmittelbar nach der Helvetik 1803 Pfarrer in
Schwyz.338

163



Nebst seinem Tagebuch verfasste Fassbind als Lokalhistoriker

verschiedene Darstellungen über die Geschichte

von Schwyz. Seine Erzeugnisse und die verschiedenen
Abschriften davon sind in der Sammlung Fassbind im Staatsarchiv

in Schwyz zu finden.
Fassbind war ein Anhänger der alten Verfassung und

erklärter Helvetikgegner.

Martin Gander, 1855-1916
Benediktinermönch im Kloster Einsiedeln und von 1912-
1916 Unterarchivar des Kantons Schwyz.339

Gander hinterliess ein fünfbändiges Manuskript über
die Helvetik im Kanton Schwyz, in welchem er sehr

sorgfältig alle greifbaren Quellen zitierte und zu einer
zusammenhängenden Geschichte verknüpfte.

Joseph F. Reichmuth, 1751-1841
Stammte aus alter Schwyzer Landleutefamilie. Er war
Feldprediger während dem Krieg gegen die Franzosen und
nach der Helvetik Kaplan in Schwyz.340

Seine Aufzeichnungen beziehen sich auf seine Erlebnisse

als Feldprediger.

P. Emerich Ruefi 1744-1814?
P. Emericus Ruef war in Kirchheim in Deutschland geboren

und kam 1785 als Beichtvater des Frauenklosters St.
Peter nach Schwyz. Obwohl er nur bis 1798 im Kloster
tätig gewesen war, gehen seine Aufzeichnungen auf seine

eigenen Erinnerungen zurück. Offenbar war er mit dem
Frauenkloster bis an sein Lebensende verbunden, denn er
vermachte ihm zum Andenken im Sommer 1814 die
Summe von 1300 Gulden.341

Seine Aufzeichnungen beziehen sich hauptsächlich auf
Ereignisse, welche die Kirche und die Klöster betrafen.

Christian Gottlieb Schmidt, 1755—1824
Geboren in Berndsdoff in der Grafschaft Schönburg, absolvierte

Schmidt ein Studium in Jura und Theologie an der
Universität Leipzig und wurde Pfarrer in Dresden. Schmidt
war ein aufgeklärter, lutherianischer Pfarrer, der seine Kräfte
neben dem Pfarramt für das Schulwesen einsetzte. Mit
seinen Reisebeschreibungen stand er in der Tradition seiner
Zeit. Für Schmidt war Reisen jedoch kein modischer
Zeitvertreib oder gar literarische Stoffsuche, sondern ein
notwendiger Weg der Selbst- und Welterfahrung. Die
Schweizerreise war die längste und ersehnteste seiner Reisen,
deren Höhepunkt ein Treffen mit Lavater darstellte.

Wie präzise Schmidts Beschreibungen sind und welche

Auslassungen er sich erlaubte, musste erst genau überprüft
werden.34

Werner von Hettlingen, 1770—1824
Sohn von J. Victor Laurenz von Hettlingen, Landammann
in Schwyz. Er war das vierte von 16 Kindern. Werner von
Hettlingen selbst war verheiratet, blieb aber ohne
Nachkommenschaft. Von Hettlingen war Siebner und
Stuckhauptmann, und seine Aufzeichnungen beruhen
wahrscheinlich auf seinen eigenen Erinnerungen.

Die Familie von Hettlingen war eine berühmte Schwyzer

Magistratenfamilie. Aus Winterthur als Hedliger
eingewandert, erhielten sie erst 1648 das Landrecht. Der
berühmteste von Hettlingen war Johann Karl, geb. 1691, der
als Medailleur am Hof von Stockholm, Kopenhagen und
Petersburg gearbeitet hatte. 1746 war er nach Schwyz
zurückgekehrt.3

Werner von Hettlingen war ein erklärter Helvetikgegner.

Quellen

1. Ungedruckte Quellen

a) Chroniken und Tagebücher
Chronik Betschart (STASZ Betschart, cod. 2675).

Transkription 1943 von P. Zumbühl, sogenannte «Krämer-
Chronik».

Tagebuch des Balz Alois Bürgler (STASZ Bürgler, cod.

2685, MF 152). Transkription cod. 2690, erstellt 1922

von N. Flueler; neu überarbeitete Transkription von
J. Wiget. In: MHVS Bd. 86, S. 39-54.

Kopie des Tagebuchs von Kommissar Fassbind 1759-1824
für die Zeit von 1801-1823, Bd. 3 (STASZ Sig. Fassbind

19). Original im Familienarchiv Reding. Abschrift
Sig. Fassbind 20 von Willy Keller 1970. Bd. 6a. p Iff

Thomas Fassbind, Meiner Vaterländischen Profan Geschichte

dritter und letzter Band. Fortsetzung der Geschichte

,39 HBLS.
540 HBLS.
'41 STASZ Religions-Geschichte Fassbind, Bd. IV S. 130ff. MF D18/2.
342 Schmidr, Christian Gottlieb, S. 323-327.
343 STASZ Pers. Akten Hedliger (von Herrlingen), Umschlag: Familie

von Hettlingen, S. 73 und 76.

164



des Cantons Schwyz im achtzehnten Jahrhundert oder
das letzte Decenium von anno 1790-1801 Exklusiv
(STASZ Sig. Fassbind 4). Abschrift Sig. Fassbind 5 von
Martin Styger, dem Staatsarchiv übergeben 1921.

P. Martin Gander über die Zeit der Helvetik, Bd. 4 (STASZ
(Einsiedeln) Gander).

Erlebnisse des Feldpaters Joseph F. Reichmuth 1798-1802
vom ihm selbst aufgeschrieben (STASZ (Einsiedeln)
Reichmuth). Transkribiert 1927 von P. Norbert Flueler.

Chronik des P. Emerich Ruef Begebenheiten im Rückblick
auf den Kanton Schwyz 1798-1803 (STASZ Ruef, cod.
2660, MF 151/152). Transkribiton cod. 2665, erstellt
1921 von P. Norbert Flueler.

Werner von Hettlingen, Geschichte des Einfalls der Franzosen

in den Kanton Schwyz 1798-1800 (STASZ von
Hettlingen, cod. 2670). Transkription 1923 von R Norbert

Flueler.

Protokolum des Loblichen Gottshaus Muothathall 1705-
1945, 2 Bde. (STASZ cod. 2311). Original im Archiv
des Klosters St. Josef, Muotathal.

b) Aktensammlung
STASZ Akten 1, 95 Zivilstand und Ehesachen, 17-19 Jh.
STASZ Akten 1, 486-488 Untersuchungsakten, 798-1802.
STASZ Akten 1, 499 Krieg und sonstige Ereignisse in unserem

Kanton 1798 (Mscr. Triner), September 1798-De-
zember 1801, Merkwürdigkeiten.

c) Archivbücher
STASZ Landsgemeindeprotokoll, 1764-1802, cod. 285,

MF 31.
STASZ Munizipalitätsprotokolle, 1798-1799, cod. 2315,

MF 153.
STASZ Protokoll der Centralgemeindsverwaltung, 1798-

1800, cod. 2330, MF 154.

d) Personalakten
STASZ Pers. Akten, Camenzind.
STASZ Pers. Akten, Hedlinger (von Hettlingen).
STASZ Pers. Akten, R verschiedene.
STASZ Pers. Akten, Ulrich.

e) Staatskalender
STASZ Staatskalender. Neuer Schreibkalender aus dem

Jahr nach Geburt Jesu Christi 1784, 1787, 1792, 1795,
1796, 1798, 1804, 1805, 1808.

f) Diverses
STASZ Amtsakten, 43.02.02.
STASZ MF D 18/2, Religions-Geschichte von Kommissar

Thomas Fassbind, Bd. IV, Frauenklöster S. Peter zu
Schwyz, Verzeichnis der Beicht-Väter, S. 130ff (STASZ
Religions-Geschichte Fassbind, Bd. IV, S. 130ff. MF D
18/2). Original im Stiftsarchiv Einsiedeln.

STASZ Sig. Kyd, Bd. 10.

STASZ Stammbuch Morschach.

2. Gedruckte Quellen

Aktensammlung aus der Zeit der Helvetischen Republik
(1798-1803). Bearbeitet von Johannes Strickler und
Alfred Rufer. 16 Bde. Versch. Orte 1886-1966.

Camenzind, Josef M. Mathä, Pfarrhelfer zu Gersau (1816—

1883). Äussere Geschichte von Gersau 1798-1848.
Gersau 1953.

Fassbind, Thomas. Geschichte des Kantons Schwyz. Von
dessen ersten Gründung bis auf die helvetische Staatsumwälzung,

Bd. V Von der Schliessung des goldenen
Bundes 1586 bis zur gewaltigen Staatsumwälzung der
löbl. Eidgenossenschaft 1798. Schwyz 1838.

Fassbind, Thomas und Maurus Waser. Schwyz vor 100 Jah¬

ren. «Genaues Verzeichnus aller Häuser, Haushaltungen
und Personen in der ganzen Pfarrei Schwyz.» Aufgenommen

anno 1804 im Merz durch Thomas Fassbind der Zeit
Pfarrer dieses loblichen Kirchganges. Zum Jahre 1904

ergänzt durch seinen Nachfolger Pfarrer Maurus Waser.

Gwerder, Alois. Liegenschaftsgeschichte Muotathal, Illgau,
Bd. 3. Schwyz 1991.

Salzgeber, P. Joachim. Das alte Einsiedlen. In: Einsiedler

Anzeiger 3.2.1981/68, Beilage Nr. 9.

Schmidt, Christian Gottlieb. Von der Schweiz: Journal
meiner Reise vom 5. Julius 1786 bis den 7. August
1787. Aus dem Nachlass von Günther Goldschmidt,
herausgegeben von Theodor und Hanni Salfinger,
Schweizer Texte Bd. 8, Bern und Stuttgart 1985.

Die Weltwoche. Diverse Artikel.
Das Zentralarchiv der Helvetischen Republik 1798-1803, 2

Bde. Bern 1990 und 1992. Herausgegeben von Hunziker,

Guido, Andreas Fankhauser und Nikiaus Bartlome.

Bibliographie
Auf der Maur, Jürg. Die Karriere des Politikers Karl Zay

(1754-1816) und ihr finanzieller Hintergrund.
Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit. Bern 1989.

165



Bächlin, Max. Das Unterstützungswesen der Helvetik.
Staatliche und private Massnahmen zur Linderung der

Kriegsnot. Basel 1945.
Bandle, Max. Auszug aus der Schweizer-Geschichte nach

Karl Dändliker. Zürich 1985.
Blickle, Peter. Warum blieb die Innerschweiz katholisch?

In: MHVS Bd. 86, S. 29-38. Schwyz 1994.
Blumer, Johann Jakob. Staats- und Rechtsgeschichte der

schweizerischen Demokratien oder der Kantone Uri,
Schwyz, Unterwaiden, Glarus, Zug und Appenzell. 3
Bde. St. Gallen 1850-59.

Bohnenblust, Ernst. Geschichte der Schweiz. Einsiedeln
1974.

Böning, Holger. Revolution in der Schweiz. Das Ende der
Alten Eidgenossenschaft. Die Helvetische Republik
1798-1803. Frankfurt a. M. 1985.

Bourdieu, Pierre. Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital,

soziales Kapital. In: Kreckel, Reinhard (Hg.), Soziale

Ungleichheiten. Soziale Welt Sonderband 2, S. 183-198.
Göttingen 1983.

Bourdieu, Pierre. Zur Soziologie der symbolischen
Formen. Frankfurt a. M. 1974.

Braun, Rudolf. Das ausgehende Ancien Régime in der
Schweiz. Zürich 1984.

Breuer, Stefan. Bürokratie und Charisma. Zur Politischen
Soziologie Max Webers. Darmstadt 1994.

Camenzind, Alois. Maultiere machen Geschichte oder
Suworovs Krieg in den Schweizeralpen im Jahre 1799.
Schwyz 1992.

Casutt, P.L. Der «berüchtigte» Kapuziner P. Paul Styger
(1764-1824). Kritische Überprüfung seines Lebens. In:
ZSKG Nr. 45, S. 190-214 und 259-292. o.O. 1951.

Custer, Annemarie. Die Zürcher Untertanen und die
Französische Revolution. Zürich 1942.

Damour, Carl. Die Kirchenpolitik der Helvetik und Pf. A.
Stapfer. Bülach 1930.

Dann, Otto (Hg.). Lesegesellschaften und bürgerliche
Emanzipation. Ein europäischer Vergleich. München
1981.

de Capitani, François. Beharren und Umsturz (1648-1815).
In: Geschichte der Schweiz - und der Schweizer, S. 447-
523. Basel 1986.

de Capitani, François. Rituale der «Religion civile». Zur
Selbstdarstellung der Helvetischen Republik. In: Helvetik
-neue Ansätze. ITINERA Fase. 15, S. 25-29. Basel 1993.

Dettwiler, Walter. Wilhelm Teil: Ansichten und Absichten.
Zürich 1991.

Ebert, Wilfried. Der Freiheitsbaum. Ein Maibrauch im
sozialen Wandel der bürgerlichen Revolution. In: Bilder
und Leitbilder im sozialen Wandel, S. 103-145. Zürich
1991.

Ebert, Wilfried. Zum Verständnis der Symbolik in der
Helvetik. In: Helvetik - neue Ansätze. ITINERA Fase.

15, S. 30-34. Basel 1993.
Ehrler, Franz. Franz Josef Ignaz Trutmann, 1752-1821.

Ein Innerschweizer Politiker der Helvetik. In: MHVS
Bd. 56. Einsiedeln 1963.

Eliade, Mircea. Kosmos und Geschichte. Der Mythos der

ewigen Widerkehr. Frankfurt a. M. 1984.
Elsener, Ferdinand. Zur Geschichte der schweizerischen

Landsgemeinde. Mythos und Wirklichkeit. In: Beiträge
zur Rechtsgeschichte, Neue Folge, Heft 34, S. 125-150,
Gedächtnisschrift für Hermann Conrad. Paderborn,
München, Wien, Zürich 1979.

Erne, Emil. Die schweizerische Gesellschaftsbewegungen
im 18. Jahrhundert. Bern 1976.

Erne, Emil. Die schweizerischen Sozietäten. Lexikalische

Darstellung der Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts.

Zürich 1988.
Fankhauser, Andreas. Die Exekutive der Helvetischen

Republik 1798—1803. Personelle Zusammensetzung,
innere Organisation, Repräsentation. In: Studien und
Quellen Bd. 12, S. 113-191. Bern 1986.

Fankhauser, Andreas. Die Regierungsstatthalter der
Helvetischen Republik 1798-1803. In: Studien und Quellen
Bd. 20, S. 219-282. Bern 1994.

Fankhauser, Andreas. Die Zentralbehörden des helveti¬
schen Einheitsstaates. Organisation und Funktionieren.
In: Helvetik - neue Ansätze. ITINERA Fase. 15, S. 35-
49. Basel 1993.

Fassbind, Rudolf. Die Schappe-Industrie in der
Innerschweiz. Ein Beitrag zur schweizerischen Wirtschaftsgeschichte

des 18. und 19. Jahrhunderts. Stans 1950.
Fatio, Olivier. Von der Helvetischen Republik bis zum

Bundesstaat von 1848. Das politische und gesellschaftliche

Umfeld. In: Vischer, Lukas, Lukas Schenker und
Rudolf Dellsperger (Hgs.), Ökumenische Kirchengeschichte

der Schweiz, S. 209-228. Basel 1994.
Felder, Pierre. Ansätze zu einer Typologie der politischen

Unruhen im schweizerischen Ancien Régime 1712—

1789. In: SZG Bd. 26, S. 324-355. Zürich 1976.
Frei, Daniel. Das schweizerische Nationalbewusstsein. Seine

Förderung nach dem Zusammenbruch der Alten
Eidgenossenschaft 1798. Zürich 1964.

166



Fröhlich, Gerhard. Kapital, Habitus, Feld, Symbol.
Grundbegriffe der Kulturtheorie bei Pierre Bourdieu. In:
Mörth, Ingo und Gerhard Fröhlich (Hgs.), Das symbolische

Kapital der Lebensstile. Zur Kultursoziologie der
Moderne nach Pierre Bourdieu, S. 31-54. Frankfurt a.

M. 1994.
Gilomen-Schenkel, Eisanne. Franziskusorden. Die Franzis¬

kaner, die Klarissen und die regulierten Franziskaner-
Terziarinnen in der Schweiz. In: Helvetia Sacra V/I,
Bd. 1, S. 676-687. Bern 1978.

Görlitz, Axel. Symbol. In: Greiffenhagen/Greiffenhagen/
Prätorius (Hgs.), Handwörterbuch zur politischen Kultur

der Bundesrepublik Deutschland. Opladen 1981.
Habermas, Rebekka. Wallfahrt und Aufruhr. Zur

Geschichte des Wunderglaubens in der frühen Neuzeit.
Frankfurt a. M./New York 1991.

Hausmann, Karl Eduard. Die Armenpflege in der Helvetik.

Basel und Stuttgart 1969.
Historisch Biographisches Lexikon der Schweiz, 7 Bde.

Neuenburg 1921-1934.
Horat, Erwin. Schwyz während der Helvetik: Eine Biblio¬

graphie. In: MHVS Bd. 87, S. 29-80. Schwyz 1995.
Im Hof, Ulrich und François de Capitani. Die Helvetische

Gesellschaft, 2 Bde. Frauenfeld 1983.
Im Hof, Ulrich. Ancien Régime, Aufklärung, Revolution

und Fremdherrschaft (1648-1815). Quellenhefte zur
Schweizergeschichte, Bd. 6. Aarau 1954.

Im Hof, Ulrich. Aufklärung in der Schweiz. Bern 1970.
Im Hof, Ulrich. Das gesellige Jahrhundert: Gesellschaft

und Gesellschaften im Zeitalter der Aufklärung. München

1982.
Kälin, Paul. Die Aufklärung in Uri, Schwyz und Unterwaiden

im 18. Jahrhundert. Schwyz 1946.
Kälin, Urs. Die Urner Magistratenfamilien. Herrschaft,

ökonomische Lage und Lebensstil einer ländlichen
Oberschicht, 1700-1850. Zürich 1991.

Kistler, Robert. Die wirtschaftliche Entwicklung des Kanton

Schwyz. In: Beiheft No. 5 zum Geschichtsfreund.
Stans 1962.

Landmann, Julius. Die Finanzlage der Helvetischen Republik.

Bern 1909.
Lüber, Alban Norbert. Die Stellung des katholischen Kle¬

rus zur Helvetischen Republik. In: Helvetik - neue
Ansätze. ITINERA Fase. 15, S. 50-61. Basel 1993.

Mayer, P. Beda. Der Franziskusorden. Die Kapuziner und
Kapuzinerinnen in der Schweiz. Helvetia Sacra V/2,
Bd. 1,S. 575-603. Bern 1974.

Meienberg, Nikiaus. Zunder. Überfälle, Übergriffe,
Überbleibsel. Zürich 1995.

Meier, Gabriel. Die Werke der Wohltätigkeit im Kanton
Schwyz. In: Siebenundneunzigstes Neujahrsblatt der
Zürcherischen Hülfsgesellschaft. Zürich 1897.

Möckli, Silvano. Die schweizerischen Landsgemeinde-
Demokratien. In: Staat und Politik 34, S. 65-79. Bern
1987.

Mörgeli, Christoph. Memorial und Stäfener Handel 1794—

1795. Stäfa 1995.
Ochsner, Martin. Die kirchlichen Verhältnisse zur Zeit der

Helvetik in Einsiedeln. In: Der Geschichtsfreund
Bd. 64. Stans 1909.

Ochsner, Martin. Kapuziner Pater Paul Styger. In: MHVS
Bd. 25 und 26. Schwyz 1916 und 1917.

Ochsner, Martin. Pfarrer und Bischöflicher Kommissar
Thomas Fassbind von Schwyz. In: MHVS Bd. 32.

Schwyz 1924.

Peyer, Hans Conrad. Die Anfänge der schweizerischen
Aristokratien. In: Kurt Messmer und Peter Hoppe,
Luzerner Patriziat, Luzerner Historische Veröffentlichungen

V, S. 1-28. Luzern 1976.

Peyer, Hans Conrad. Verfassungsgeschichte der alten
Schweiz. Zürich 1978.

Pfister, Rudolf. Kirchengeschichte der Schweiz. Dritter Band

von 1720 bis 1950. Zürich 1984.
Pfister, Ulrich. Politischer Klientelismus in der

frühneuzeitlichen Schweiz. In: SZG Bd. 42, S. 28-68. Zürich
1992.

Rey, Alois. Die Begegnung von Reformation, Gegenreformation

und katholischer Reform in den Arther Wirren
(1620-1655). In: Der Geschichtsfreund Bd. 118,
S. 132-187. Stans 1965.

Schatz, Klaus. Aufklärung, Staatskirchentum und Ultra¬
montanismus im ersten Viertel des 19. Jahrhunderts.
In: Kirche und Aufklärung - Ignaz Heinrich von Wesenberg

(1774-1860). Freiburg 1989.
Schilter, Dominik. Geschichte der Linden und Harten in

Schwyz. In: Der Geschichtsfreund Bd. 21 und 22,
S. 345-385 und S. 162-200. Einsiedeln, New York
und Cincinnati 1966/67.

Schwegler, Theodor. Geschichte der katholischen Kirche
in der Schweiz. Zürich 1935.

Schwingel, Markus. Bourdieu zur Einführung. Hamburg
1995.

Staehlin, Andreas. Helvetik. In: Handbuch der Geschichte
Bd. II, S. 785-837. Zürich 1977.

167



Styger, Dominik. Die Beisassen des Alten Landes Schwyz.
Schwyz 1941.

Suter, Hermann. Innerschweizerisches Militär-Unternehmertum

im 18. Jahrhundert. Zürich 1971.
Trümpy, Hans. Der Freiheiheitsbaum. In: Schweizerisches

Archiv für Volkskunde 57. Jahrgang, S. 103-128. Basel
1961.

Valjavec, Fritz. Geschichte der abendländischen Aufklärung.

Wien 1961.

Voigt, Rüdiger (Hg.). Politik der Symbole. Symbole der
Politik. Opladen 1989.

Walter, François. Lieux, paysages, espaces. Les perceptions
de la montagne alpine du XVIIIe siècle à nos jours. In:
La découverte des Alpes. ITINERA Fase. 12, S. 14-34.
Basel 1992.

Weber, Max. Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der
verstehenden Soziologie. 4. Aufl. Tübingen 1956.

Weber, Max. Die protestantische Ethik und der «Geist» des

Kapitalismus. Textausgabe auf der Grundlage der ersten
Fassung von 1904/05 mit einem Verzeichnis der
wichtigsten Zusätze und Veränderungen von 1920. hsg. und
eingel. von Klaus Lichtblau und Johannes Weiss Bodenheim.

Athenäum Hain Hansetin 1993.
Wenneker, Erich. Die Stellung der reformierten Pfarrer zur

Helvetik. In: Helvetik - neue Ansätze. ITINERA Fase.

15, S. 62-67. Basel 1993.
Wicki, Hans. Staat, Kirche, Religiosität. Der Kanton Luzern

zwischen barocker Tradition und Aufklärung. In: Luzerner

Historische Veröffentlichungen, Bd. 26. Luzern,
Stuttgart 1990.

Wiget, Josef. Die Franzosen in Schwyz 1798-1803. Manuskript

eines an der Volkshochschule Schwyz gehaltenen
Vortrags.

Wiget, Josef. Geschichte unserer Zeiten. Erinnerungen
eines Illgauers an die Franzosenzeit 1798/99. In:
MHVS Bd. 86, S. 39-54. Schwyz 1994.

Wiget, Josef. Schwyz vom späten Mittelalter bis 1798. In:
MHVS Bd. 83, 1991, S. 167-177. Schwyz 1991.

Windisch, Uli. Nationale Mythen im Alltag. In: Paul Hugger
(Hg.), Handbuch der schweizerischen Volkskultur Bd.

III. Leben zwischen Tradition und Moderne. Ein
Panorama des schweizerischen Alltags, S. 1343-1350.
Basel 1992.

Wyrsch, Jakob. Zur Psychologie der Landsgemeinde. In:
Der Geschichtsfreund Bd. 82, S. 292-308. Stans 1927.

Wyrsch-Ineichen, Paul. Vom Freistaat zum Bezirk Schwyz
1798-1848. In: MHVS Bd. 83, S. 177-281. Schwyz
1991.

Wyss, Hans A. Alois Reding Landeshauptmann von Schwyz
und erster Landammann der Helvetik 1765-1818.
Stans 1936.

Zschokke, Heinrich. Historische Denkwürdigkeiten der
helvetischen Staatsumwälzung, 3 Bde. Winterthur
1802-1805.

Züger, Edwin. Alois Reding und das Ende der Helvetik.
Zürich 1977.

Abkürzungen:
ASHR: Aktensammlung der Helvetischen Republik
HBLS: Historisch Biographisches Lexikon der Schweiz
MHVS: Mitteilungen des Historischen Vereins des

Kantons Schwyz
MF: Mikrofilm
STASZ: Staatsarchiv Schwyz
SZG: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte
ZSKG: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschicht

168


	Herrschaft im Alltag : das Alte Land Schwyz zur Zeit der Helvetik

