Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 89 (1997)

Artikel: "Masquen Tanz" um 1800 in Schwyz : ein handgeschriebenes
Fasnachts-Gedicht

Autor: Steinegger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Masquen Tanz» um 1800 in Schwyz

Ein handgeschriebenes Fasnachts-Gedicht

Hans Steinegger

Anlisslich der 1996 durchgefiihrten Katalogisierung von
Schriften zur Familie von Reding fand sich im Staatsarchiv
Schwyz ein handgeschriebenes Gedicht, das weder Uber-
schrift noch Signatur trigt. In 14 Abschnitten mit je zwei
Vierzeilern wird darin vom «Carnavaly und «Masquen
Tanz» Abschied genommen. Da treten nicht nur Figuren
wie Domino und Zigeunerin, Harlekin und Kaminfeger,
Tag- und Nacht-Maske, Biirgerin und Biuerin sowie
Tiirke und Musikanten, sondern auch die Hauptfiguren
aus der Commedia dell’arte auf. Nun befindet sich das
Gedicht im Staatsarchiv Schwyz in der Sammlung Reding
(STASZ, PA 23, Slg. Reding).

[«<Masquen Tanz»]

Ein Gedicht in 28 Strophen'

L.

Fahre hin vergniigte Faschings Lust
die du mir erquicktest Herz und Brust
dein bezauberte Ergozlichkeit

war meine Freud,

dann so ich jetzt nur gedenck daran
mir das Herz im Leib noch hupfen kann

als ich sich [sehe] bey schoner Carnaval
der Masquen Zahl.

Editionsgrundsitze

— Worter in [ ] sind Worterkldrungen

— Woérter in () sind Erginzungen

— «eii» an die heutige Form «eu» angepasst

2,

Da ersich [sehe] ich eine Domino

spichlet mit seiner Masque in Cognito
praesentiert ihr Citron Pomeranz [Orange]
auf jeden Tanz.

Dorten aber spazieret ein Bajut

mit Blumache und groflen Feder Huth
fiihrt sein Masque in ein Apartement
mit Freuden an.

3.

Dorten bey der schwarz Zigeunerin
sizt der Feeger, buzt dz [das] Rauch Camin

dieser sucht sein Beeflen, und sein Raff [ Traggestell, «Rdif]
wirds kehren braff [brav].

Harlequin lauft zu in vollem Marche

giebt bey beiden seinen Fuss vorm Arsch
komt der eufersicht [eifersiichtige] Narr darzu
zerstehret die Ruh.

4.

Da [sehe ich] eine Tag- und Nacht (Maske),
diese hat ihr Masquen gut bedacht
schmiicket ihre Stirn mit dem Mond

und zeiget an,

dafs sie Eim [Einem] so lang getrey [getreu] woll seyn
bis der Mond tritt in dz Viertel ein.
Wen der Neu Mond wider komt herbey

liebt sie aufs Neu.

— Gross-/Kleinschreibung an die heutigen Gepflogenheiten angepasst

— Schluss «y» wurden beibehalten

— Interpunktionen nur dort angebracht, wo eine bessere Verstindlichkeit
erzielt wurde.

143



5.

Dorten aber sizt der toll Hanfd Wurst
stillet seiner Baiirin Liebes Durst.

Ja er sagt ihr still ins Ohr hinein

das [dass] sie ganz sein.

Schworet ihr darzu ganz ohne Scherz
dafs sie ihm geraubet hab sein Herz
und er macht darauf ein Capriol
ganz Freuden voll.

6.

Dorten bey der schonen Biirgerin

sizt ein verliebter Harlequin

schworet ihr bey jedem Flek im Kleyd
viel tausend Aydt [Eid],

giebet ihr zu einem Liebens Pandt [Band]
eine Pomeranzen in die Hand

schwezet ihr viel vor von seiner Treu
kiisset sie darbey.

7s

Dort Signior Prigello steths betriibt
hat ithm einer seine Masque entfiihret
ja er schauet, suchet da, und dort,
wer sie dann fort.

Dorten aber sizt Bantalon

grofle Horner er jezt tragt davon
die ihm seine Schéne noch zu lezt
hat auf gesezt.

8.

Gegen iiber sizt Scaramuz

bieth mit seinem Schaz ein jedem Truz
leget ihr bey jedem Seufzer Stof§

sein Herz in die Schof.

Dorten aber schauet der Pierot drein

ich glaub wohl er wird ihm neidig seyn.
das[ ] dass er nicht auch ein Viertel Stund
schmarozen kunt.

144

D,

Da komt Einer in des Doctors Gwandt
schreibt mir seinen Nahmen in die Hand
ja ich glaub es ist der arme Tropf

nicht recht im Kopf.

Wann man die Leuth nicht recht konne [kennen] kann
schau mann sie am Ascher Mitwoch an

dann [denn] ein solch entlehntes Doctors Kleyd.
macht nicht gescheid.

10.

Blick ich nur ein wenig auf die Seith
jener dort in seinem Bauren Kleyd

ob er sich schon biickt bis auf die Erd

wird nicht erhoret.

Seine Schone schauet ithn ruckwerts an

weist nicht was er ihr zu Leiths [Leid] gethan
dafd [-] er einmahl wolt zum Fenster hinein
dafd [das]wirds wohl seyn.

11.

Jener dort in seinem Tiircken Kleyd
kan wohl ligen auf dem Stroh noch heut

und darauf noch eine gute Weill
dafd Beth ist feill.

Ja sogar die Frau den Unter Rock
und der Mann versezet seinen Stock,
dafl er einen Narren etlich Scund
agiren kunt.

12.

Sich [seh] ich auf die Musicanten hin
lach ich oft, und denk in meinem Sinn,
wahr ist, was man den Leuthen sagt,

der Durst sie plagt.

Jener bey dem Pass ist toll

und voll

last in deflen Music Music seyn
und schlafft siif$ ein.



13.

Ja wann einer tauflend Augen hitt
gewifllich alles er nicht sehen thit,
wo mann ja nur einen Winkel weif3,
gibt es was Neus.

Manches Paar stihlt sich wohl gar davon

aber still, nur still mann weist [weiss]es schon
wo Cupido [Liebesgott] stiehlt, der kleine Bub,
und lacht darzu.

14.

Nun adieu mein Masquen Tanz ist aus
nehm ein jeder seinen Fleder Mauf,
die er diese kurze Faschings Zeit

gliicklich (hat) erbeuth.

Dieser aber, der da nichts erkrieget

kann doch werden auf dz Jahr vergniigt [vertrostet],
ob er schon von diflem fetten Schmaufl

geht leer nach Hauf3.

- Dorrerrd

Gt ileir € //ﬂ,s/uu pe ""';7‘;’/‘5;{

Lot {y‘ (c%h‘ﬂ Y ;,’)’/Z"/fpﬁ 5
i g Yoy

.,.,Z‘ s M" /)Jjww Frsee (/Z.u 11/

oy /{'/LMIQ& ; MM» ,;,‘// 1,200 ,‘/:“4;_;“/!

/‘/‘/ i 0/%7"‘ g

ﬂ-WL ,,,,u, .i s

”"f

2 i
R

4»444

4

Abb. 1: Titelblate des Manuskrips.

/Jaz Con et

Vom vielfiltigen Inhalt des Gedichtes

Einer — es ist der Erzihler — verabschiedet sich von der
«Faschings Lust» und erinnert sich an den «Carnaval» mit
den zahlreichen «Masquen». Nochmals lisst er — gewisser-
massen vor seinem geistigen Auge — insgesamt 16 Figuren
in ihren typischen Kostiimen, Larven und Posen Revue
passieren und charakterisiert sie zutreffend durch ihr
Verhalten. Die Szenerie lisst den Schluss zu, dass alle
Beteiligten maskiert oder doch mindestens kostiimiert
waren.

In der ersten Sequenz spielt ein «Domino» mit seiner
Maske inkognito und prisentiert auf jedem Tanz seinen
Citron Pomeranz. Ein «Bajuv» fihrt seine Maske ins
Appartement, und wihrend der «Feeger» mit Besen und
Traggestell bei der schwarzen «Zigeunerin» sitzt, stdrt der
eifersiichtige «Harlequin» ihre Ruhe. Die «Tag und
Nacht»-Maske will hingegen nur bis zum nichsten
Neumond treu sein und sich dann neu verlieben.

Dann wechselt das Szenario: Die Hauptfiguren aus der
Commedia dell” arte nehmen den Maskentanz in Beschlag.
Da sitzt der tolle «Hans Wurst», stillt den Liebesdurst sei-
ner «Baiirin»; fliistert ithr Verbundenheit ins Ohr, schwort
thr den Verlust des Herzens und vollfithrt aus Freude
Kapriolen. Neben der schonen «Biirgeriny sitzt ein verlieb-
ter «Harlequiny, schwort ihr ebenfalls den Eid der Treue,
kiisst sie und schenkt ihr nebst einem Liebesband eine
Pomeranze. Wihrend «Prigello» betriibt ist, weil ihm seine
Maske entfithrt wurde und er sie vergeblich sucht, sitzt
auch «Bantalon» verlassen da — mit Hornern, die ihm seine
Schone aufgesetzt hat. Auf der andern Seite legt «Scara-
muz» seiner Geliebten bei jedem Seufzer sein Herz in den
Schoss. Neidvoll beobachtet «Pierot» das Liebespaar, der-
weil er selbst gerne eine Viertelstunde schmarotzen méch-
te. Und schliesslich tritt einer im Gewand des «Doctors»
auf, entpuppt sich aber als einer, der nicht recht im Kopf
ist. Daraus schliesst der Erzihler kurz und biindig: Wer die
Leute unter der Maske nicht erkennt, schaut sie am
Aschermittwoch an — denn ein gelichenes Dokrorkleid
macht noch nicht gescheit!

Und nochmals wechselt die Maskenszene: Etwas abseits
biicke sich einer im «Bauern Kleyd» vor Ehrerbietung bis
auf die Erde, wird aber nicht erhért und von seiner
Schénen nur riickwirts angeschaut. Er weiss nicht, wie er
sic beleidigt hat, vermutet aber, weil er einmal durchs
Fenster zu ihr einsteigen wollte. Jener im «Tiircken Kleyd»
wird heute wohl noch auf dem Stroh liegen, denn dieses

145



steht ihm als Bett billig feil. Ja, um etliche Stunden Narr
sein zu, versetzt sogar die Frau ihren Unterrock und der
Mann seinen Stock!

Beobachtet der Erzihler schliesslich die «Musicanten»,
amisiert er sich und lacht, weil sie der Durst plage: Jener
am Bass ist toll und voll — lisst Musik Musik sein und
schlift ein. Gewiss: Auch wenn einer tausend Augen hitte,
konnte er nicht alles sehen, denn in jedem Winkel gibt es
etwas Neues. So stichlt sich gar manches Paar still und
lachend davon, wenn es die Liebeslust packe.

Schliesslich verabschiedet sich der Erzihler vom «Mas-
quen Tanz» und meint: Jeder nehme seine «Fleder Mauss»,
die er in der kurzen Fasnachrszeit gliicklich erbeutet hat.
Wer von diesem fetten Schmaus nichts gekriege hat und
leer nach Hause geht, kann doch auf das niichste Jahr ver-
trostet werden!

Beziige zur Schwyzer Fasnacht

Angesichts dieses kunterbunten Maskentreibens lohnt es
sich, auf die verschiedenen Maskentypen etwas genauer
einzugehen, zumal einige Verbindungen zur aktuellen Fas-
nacht in Schwyz unverkennbar sind. Vor und nach dem
Auftritt der Komédianten aus der Commedia dell’arte
beherrschen Figuren die Szene, welche heute noch in der
«Rott» (die Schar der Maskeraden) vertreten sind.

Vorerst dringt sich jedoch eine allgemeine Feststellung
auf: Wihrend das handgeschriebene Gedicht in der dama-
ligen Schrift aufgezeichnet ist, werden alle Fremdwarter in
lateinischer Schrift festgehalten. Im Gedicht sind im wei-
tern franzosische Einfliisse unverkennbar.

Domino

Auffallend ist dabei, dass als erste Figur das «Domino» auf-
tritt, unerkannt (inkognito) intrigiert und wihrend des
Tanzes sogar seine «Citron Pomeranz» prisentiert. Im Ita-
lienischen heisst Domino «Herr» oder «Geistlicher», tru-
gen doch die Kleriker in Italien und Spanien einst als
Regen- und Wintertracht einen Umhang mit Kapuze, der
den ganzen Kérper einhiillte. Im Mittelalter nannte man
mantelartige Kostiime mit weiten Armeln, die an Masken-
billen getragen wurden, ebenfalls Domino. In Schwyz ist
die aus Venedig stammende Maskentracht Domino bereits
um 1860 nachgewiesen. Ob Wandertheater, Maskengarde-
robiers oder Reisliufer und Welschlandfahrer (Hindler,

146

Sentenbauern) die Figur hieher brachten, ist nicht mehr
eruierbar. In der Schwyzer Rott gilt das Domino als wild-
wirbliges Wesen, aber auch als der typische Intrigant und
verschlagene Schleicher. Wie die andern Maskeraden ver-
teilt es auch heute noch Pomeranzen, nur sind es nicht
mehr die sauren Bitterorangen!

Bajut

Weniger genau zu identifizieren ist der «Bajut», ausgestat-
tet mit «Blumache» und grossem Federhut. Das franzosi-
sche Plumage bedeutet Gefieder oder Federverzierung, vor
allem als Damenputz bekannt. Der Bajut entfiihrt seine
Maske mit Freude ins Appartement, gewissermassen ins
Chambre séparée... Franzosischer Einfluss ist hier unver-
kennbar vorhanden. Bringt man Bajut mit dem franzosi-
schen Bajot in Verbindung, miisste es sich um einen
Bajazzo oder «Bajass», den Spassmacher mit dem typischen
sackformigen Kleid und dem Spitzhut, handeln. Eine
Nachahmung ist im «Bajazzo-Bueb» zu finden, der u.a.
eine dem Eulenspiegel dhnliche, halbmondférmige Kopf-
bedeckung trigt. Der «Bajazzo-Bueb» ist heute in der
Schwyzer Rott nur noch vereinzelt vertreten. Er wurde
vom «Bajazzo-Miitli», das vermutlich gegen Ende des
19. Jahrhunderts als Erginzung zum minnlichen Spassma-
cher kreiert worden war, abgelost. Uber diese quirlige Figur
ist nichts Verbindliches fassbar, mit Ausnahme von alten
Fotos, die «Bajazzo-Miitli» mit Verzierungen am Hut, die
an Federn erinnern, zeigen. Zudem bieten um Mitte des
19. Jahrhunderts die Gebriider Miiller, Schirmfabrikation,
an der freien Reichsstrasse in Schwyz aus ihrem
«Maskenkleider-Lager» neben Blitzlikleidern, Tyrolern,
Schwarzwildern, Dominos, Kaminfeger, alten Herren und
Weibern auch einen «Bayocel» an, vermutlich eine lokal
geprigte Namensbildung fiir Bajazzo.

Zigeunerin und Kaminfeger

Leichter auszumachen ist hingegen die «schwarze Zigeune-
rin», wenn sie auch nicht niher vorgestellt wird. Bei ihr
sitzt der Kaminfeger mit Besen und Raff (Traggestell;
Mundart: Riif); er wird den Kamin brav kehren. Wih-
rend die Zigeunerin noch immer zu den Hauptfiguren der
Schwyzer Fasnacht zihlt, ist der Kaminfeger nur noch sel-
ten als Einzelmaske in der Rott anzutreffen. Er ist im iibri-



gen nicht nur der Gliickbringer, sondern auch ein Vertreter
der einheimischen Primirberufe wie der Bauer, Viehhind-
ler, Metzger oder Bicker-Konditor, die alle in kleiner Zahl
nach wie vor in der Rott prisent sind.

Die Zigeunerin erinnert hingegen deutlich an das
braunhiutige und schwarzhaarige Wandervolk, das in frii-
heren Jahrhunderten auch im Lande Schwyz anzutreffen
war. Die Mystifizierung dieser Volksgruppe in Verbindung
mit Legenden und fernen Welten fiihrte zu exotischen
Nachahmungen in der Fasnachtszeit. Wihrend die ungari-
schen und slawischen Zigeuner vorwiegend dunkle Kleider
tragen, ldsst das farbenfrohe Kostiim der Zigeunerin in der
Rott ein spanisches Vorbild vermuten.

Harlequin

Zentrale Figur auf dem Maskentanz ist der «Harlequin». Er
ist in den ihm verwandten Varianten gleich mehrfach ver-
treten, so als Narr, Hans Wurst und Pierrot.

Die Urform der Harlekin-Figur ist Jahrhunderte alt, be-
richtet doch eine Erzihlung des 11. Jahrhunderts aus der
Normandie vom Kénig «harilo-king des Wilden Heeres»,
das in der Neujahrsnacht sein Unwesen trieb. Im 14. Jahr-
hundert tauchen die Harlekinleute als wiist vermummte
und possenhafte Gesellen bei einer Katzenmusik anlisslich
einer missliebigen Hochzeit auf. Gegen Ende des 16. Jahr-
hunderts eroberte der Harlekin iiber die italienische
Komaddie als Tinzer und Possenreisser im Rautenkleid des
Arlecchino die ganze Welt.

Es ist nicht auszuschliessen, dass bereits um Mitte des
18. Jahrhunderts der Harlekin als Possenreisser in den
Lustspielen, wie sie im Lande Schwyz im Stile der italieni-
schen Stegreitkomédie aufgefithre wurden, vertreten war.
Erstmals nachweisbar ist der «Harliging» als Akteur im
Brunner Bartlispiel von 1784. Harlekins traten in Schwyz
1865 auch im Fasnachtsspiel auf und 1881 in der Strassen-
fasnacht.

Unbestritten ist, dass sich im Dortf Schwyz aus dem
Harlekin die fasnichdiche Strassenfigur mit dem Blitzli-
Kleid und der fleischfarbenen Bergamaskerlarve ent-
wickelte. Wann genau der «Blitzy, die heutige Symbol-
und Hauptfigur der Schwyzer Niissler, in die dorfliche
Fasnacht Einzug hielt, ist nicht bekannt. Belegt ist er
jedoch schon in der ersten, periodisch erscheinenden
«Wochenzeitung der Urschweiz». Dort wirbt 1859
Dominik Steiner aus Schwyz fiir «einige ganz neufertigte
sog. Plitzlikleider».

Tag- und Nacht-Maske

Bei der Charakeerisierung der venetianischen «Tag und
Nacht»-Maske ldsst der Verfasser des Gedichtes erstmals
seine guten Kenntnisse iiber Typologie und Hintergriinde
der verschiedenen Figuren durchblicken, hier insbesondere
auch in bezug auf die Astronomie. Von der Form her diirf-
te es sich um eine in hell-dunkel halbierte Larve handeln,
geschmiickt mit dem Mond auf der Stirne. Dieser Mond
wird zum Symbol dafiir, wie es die Maske mit der Treue
und Liebe hilt, nimlich je nach Stellung zur Sonne und zur
Erde, periodisch wechselnd: Vom unsichtbaren Neumond
an zunehmend iiber das erste Viertel (Halbmond) zum
Vollmond, dann abnehmend iiber das letzte Viertel zuriick
zum Neumond! Die Tag- und Nacht-Maske will einem
Verehrer nur bis zum ersten Viertel treu sein, bereits beim
nichsten Neumond aber wieder eine neue Liebe finden!

Komodianten aus der Commedia dell’arte

In einer weiteren Sequenz beherrschen sieben Hauptfigu-
ren aus der Commedia dell’arte den Maskentanz. Auch
hier erweist sich der Verfasser des Gedichtes in der Wahl
und Typisierung der Figuren als ausgewiesener Kenner der
italienischen Komodianten.

Das auf der Maske basierende italienische Stegreifthea-
ter entstand in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts. In
der Folge eroberte die Commedia dell'arte die Marke-
plitze, Theaterhduser und koniglichen Hofe in ganz Euro-
pa und entwickelte dabei parallele und kontrastierende
Formen. So beeinflussten die wandernden Komédianten
aus ltalien selbst Dichter wie Shakespeare in England,
Moli¢re in Frankreis und Gryphius in Deutschland.

In der damaligen Sprache bedeutete «la commedia»
nicht nur «Komodie» und «’arte» nicht nur «Kunst», son-
dern vielmehr «Handwerk» und «Berufs. Die Stegreifko-
modie der Renaissance unterschied sich gegeniiber dem
traditionellen Theater vor allem darin, dass die Stiicke
nicht nach einem feststehenden Text inszeniert wurden. In
erster Linie verkdrperten die professionellen Schauspieler
cinen bestimmten Typ und erfanden ihren Text an Ort und
Stelle vor dem Publikum selber. Dabei handelte es sich
aber nicht um eine total freie Improvisation, sondern um
neue Situationen, Kombinationen und Interpretationen
von Stereotypen und Mustern innerhalb eines vorgeschrie-
benen Szenariums und eingeiibten Rahmens.

147



Daraus entwickelten sich Grundfiguren, symbolisiert
durch Kostiim, Pose und Dialekt. Diese Archetypen blie-
ben iiberall fast 250 Jahre lang im wesentlichen gleich. In
der Commedia dell'arte dominierten schliesslich zwei
Gruppen: Die «Alten» und die «Diener» oder «Zanni».
Zwischen ihnen fungierte die Gruppe der «Amorosi». Sie,
die Verliebten, spielten eine Art Gegenmaske, verloren
jedoch ihre symbolische Funktion und brachten mehr und
mehr die individuellen Gefiihle und Stimmungen in die
Szenen ein.

Pantalone und Dottore

Die beiden komischen Alten sind «Pantalone» und «ll
Dottore». Sie bilden ein Zweigespann, in dem beide glei-
chermassen licherlich sind, wenn auch unterschiedlich in
der Art: Pantalone ist der venetianische Kaufmann, ein rei-
cher Geizhals, verkalkt und von Rheuma geplagt, sein
Alter nicht wahrhaben wollend, aber stindig verliebt und

allen Frauen auf den Fersen in der Uberzeugung, unwider-
stehlich zu sein. Il Dottore ist der Jurist und Rechtsgelehrte
aus Bologna, pedantisch und rechthaberisch bis ins klein-
ste Detail, geht allen auf die Nerven und gehért zu jenen
Menschen, die wohl alles studiert, aber nichts verstanden
haben; er erweist sich letztlich schlicht und einfach als
dumm. Varianten des Dottore sind der Arzt (fiir Schwyz
wohl eher zutreffend) oder Il Tartaglia, der Stotterer.

Brighella, Arlecchino und Pulcinella

Die «Zanni»-Figuren stammen aus Bergamo Viele Bauern
aus dieser Region von Venedig, vor allem junge Minner,
sahen sich der anhaltenden Diirre wegen gezwungen, in
der ersten Hilfte des 16. ]ahrhunderts in ganz Iralien eine
neue Existenz zu suchen. Die meisten fanden Arbeit als
Diener bei alten, reichen Leuten. Die Diener in der Com-
media sind «Brighella», «Arlecchino» und «Pulcinellar.
Viele andere sind namenlos geblieben und treten einfach
als Zanni auf.

Brighella stammt aus den Bergen, ist klug, aber brutal
und draufgingerisch. Arlecchino ist ein Vertreter des
Flachlandes, gilt als faul, einfiltig, aber sympathisch. Pul-
cinella, verquer und riihrend, kommt aus Siiditalien und
hat als Dienerfigur ihren biuerlichen Charakter am ling-
sten und harenickigsten erhalten.

Aus den drei beriihmtesten Zanni-Masken entwickelte
sich eine Rethe von Varianten: Arlecchino wandelte sich

148

vom diimmlich-naiven, stets von Ess- und Trinklust ge-
plagten Bauernburschen zum gerissenen Spassvogel «Har-
lequln» SP&tC[ Sogar Zum traurlgen «Plerrot» des Rokoko
Pulcinella finden wir spiter in Wien als «Hans Wurst.

Scaramuz

Eine weitere Figur ist «Il Capitano», der spanische Offizier.
Im Stammbaum ist er als Variante auch unter den Namen
«Scaramuz» oder «Giangurgolo» aufgefiihrt, ein Aufschnei-
der und Grossmaul. Capitano iibernimmt den draufginge-
rischen Gegenpart zu den sanften Liebhabern. Er gilt unter
den Komédianten als die groteskeste Figur, unter den Die-
ner als die profilierteste Erscheinung. Der Capitano spielt
bisweilen den zweiten Liebhaber, in der Regel taucht er
jedoch als Dritter auf, um zwischen den zweti sich finden-
den Paaren Unruhe zu stiften - aber immer als Verlierer zu
enden. So wird er als Aussenseiter zwischen den Masken
und den Amorosi letztlich zum Bindeglied.

Frauengestalten

Eher unbedeutend ist der symbolische Gehalt der weibli-
chen Figuren. Die Commedia dell'arte beschrinkte sich
bei der Frau auf die simple Wiedergabe der Rolle, die ihr
die Gesellschaft zuwies: Weiblichkeit, Anziehungskraft
und Intrige. Die Funktion des Lustobjekts erfiillte sie
umso besser, wenn sie intelligent, wiirdig, kultiviert, stolz
und keusch war. Bemerkenswert ist dabei auch die
Tatsache, dass im Spiel nur die Alten und die Zanni
Gesichtsmasken trugen, also die Herren und Diener!

Méglicherweise ist der Hintergrund zur Rolle der Frau
in der Commedia die Erklirung dafiir, dass der Verfasser
des Gedichtes keine weiblichen Originalfiguren auftreten
lisst. Nicht einmal Colombina, die beriihmteste Dienerin
und das Sinnbild der weiblichen Pfiffigkeit, aber auch der
echten Liebesfihigkeit, ist prisent. Vielmehr werden die
«schone Biirgerin» vom verliebten Harlequin und die
«Baiirin» vom tollen Hans Wurst, dem Symbol der Fleisch-
lichkeit, umworben. Gesellschaftliche Unterschiede — hie
Biirger, dort Bauer — spiegeln sich auf dem Fasnachtstanz
auch dann, wenn einer im Bauernkleider aus Distanz und
sich tief verneigend um «seine Schone» buhlt.



e,

Abb. 2: Die in Holz geschnitzte und farbig gefasste Figurengruppe zeigt Komodianten aus der Commedia dell’arte, wie sie im Gedicht tiber den
«Masquen Tanz» um 1800 in Schwyz auftrite. Es sind die drei Diener (links), die zwei Alten (rechts), Colombina (Mitte) und Giangurgolo (hinten).
Die drei Diener oder Zanni-Figuren sind (von vorn nach hinten) Arlecchino (Varianten: Harlequin, Pierrot), Brighella (Variante: Hans Wurst). Die
Alten verkérpern Pantalone und Jurist (Hauptfigur: 1l Dottore). Im Zentrum steht Colombina, stellvertretend fiir die Biirgerin und Bauerin im
Gedicht. Aufschneider und Grossmaul Giangurgolo ist eine Variante von Scaramuz oder Il Capitano, der in der Commedia dell’arte als spanischer
Offizier und Aussenseiter zum Bindeglied zwischen den Masken und den Amorosi wird. (Figurengruppe aus einer Bildhauerwerkstatt in St. Ulrich im

Grodertal; 1997, Privatbesitz).

149



Tiirken im Kreis der Narren

Schliesslich tritt unter den zahlreichen Masken auch einer
im «Ttrcken Kleyd» auf. Fiir die Prisenz dieses Exoten
eine verbindliche Erklirung zu finden, fillt nicht leicht.
Einerseits zahlten Tiirkenmotive zum modischen Reper-
toire des 17. Jahrhunderts, unter anderem auch farbige
Stoffe und exotisch-bunte Kleider. Anderseits gehorten
Tirkenfiguren immer wieder zu den Reprisentanten der
«verkehrten Welt». 1494 sind sie im «Narrenschiff» von
Sebastian Brant bereits vertreten. Die Tiirken waren stets
Aussenseiter, weil sie nicht zur christlichen Welt zihlten,
durch ihre zahlreichen Eroberungsversuche zu erklirten
Gegnern wurden und darum nur der Narren-Gemein-
schaft zugeordnet werden konnten.

Von Bedeutung ist in diesem Zusammenhang der
Hinweis, dass im Parkett des Grossen Saals des Ital Reding-
Hauses mehrere Tiirken- und «Mohrenkdpfes in Rauten
eingelassen sind. Thre Symbolik ist ebenso vieldeutig wie
der Auftrite des Tiirken am Maskentanz. Wihrend er hier
nirrische Spottfigur sein kann, sind sie dort moglicherwei-
se Schreckgestalten, die im Boden gebannt und tiglich
«betreten» werden.

Offentliche und private Maskentinze

Nach der Inhaltsiibersicht, den Erlduterungen zur Masken-
szene und den Interpretationen mit Bezug zur Schwyzer
Fasnacht gilt es, den «Masquen Tanz» in ein grosseres
Umfeld einzuordnen. Dabei darf anhand von Schriftver-
gleichen angenommen werden, dass das Gedicht aus der
Zeit «um 1800» stammt und dass es sich — trotz grosser
Bandbreite moglicher Deutungen — um einen privaten
Maskenball in einem Schwyzer Patrizierhaus handelt.

Diese Annahme erscheint insofern nicht abwegig, als
schon im 17. und 18. Jahrhundert hofische Maskenfeste und
Maskenbille verbreitet waren und die Damen und Herren
der vornehmen Gesellschaft am Reiz der Verwandlung durch
Masken und Kostiime grossen Gefallen fanden. Zur gleichen
Zeit entwickelte sich auch das Stegreifspiel der Commedia
dell’arte zur Leidenschaft des Adels. Diese Sitten konnten
dem Schwyzer Patriziat wohl kaum fremd bleiben, hatte es
doch durch seine standesgemissen Kontakte in Italien,
Frankreich und Spanien da und dort direkten Einblick. Die
Einfliisse auf das Leben und den Alltag im Herrenhaus sind
denn auch in verschiedenen Bereichen augenfillig.

150

Zudem wissen wir von staatlichen und kirchlichen
Verboten und Geboten, dass das nirrische Treiben in
Schwyz bis Ende des 18. Jahrhundert immer wieder ausar-
tete und darum eingeschrinkt wurde. Dafiir gibt es reich-
lich Belege, so etwa jenen von 1795, als in Schwyz das ge-
setzliche Vergehen «wegen Maskengehen, Tanzen, Walzen
und nichtlichem Schiessen» 6ffentlich geahndet wurde.
Landessickelmeister und Landvogt erhielten den Auftrag,
alles abzukldren und die «Fehlbaren nach Vorschrift und
Mandate» zu bestrafen.

Der Pfarrherr als Zeitzeuge

Der Schwyzer Pfarrer und bischéfliche Kommissar Tho-
mas Fassbind (1755-1824) hielt als Zeitzeuge seinen mass-
losen Arger iiber die fasnichtlichen Lustbarkeiten sogar in
seiner Religionsgeschichte fest. Schlimm bestellt war es sei-
ner Einschitzung nach um die Moral schon anfangs des
18. Jahrhunderts, wurden doch «die ganze Fastnacht durch
alle Wochen 3 mal Bill und Tinze, sumtuose Gastereyen,
Comedien, Umziige und Maskeraden gehalten, Schlitten-
fahrten u. dgl. mehr, aber nie so bunt und rasend gieng es
zu wie in den 60., 80. und 90. Jahren.» Insbesondere wet-
terte er, in den achtziger Jahren sei «durch einen Fremden-
Herren Knecht eine Art zu tanzen eingefiihre, die der
wackere alte Sibner Suter im Muotathal offentlich an der
Landsgemeinde Huren Tinze genannt, und auf dero ginz-
liches Verboth gedrungen. Man heisst sie Walzer-Ténz, d.i.
der Knab und die Weibsperson umschlangen einander,
Angesicht gegen Angesicht gewandt, da folgen Kiisse, hal-
ten einander fest Leib an Leib usw.» Diese Unsitte sei zwar
wihrend kurzer Zeit unter 30 Gulden Busse verboten wor-
den, «weil aber Herren-Buben wider die erste das Gesertz
tibertretten und nicht gestraft wurden, ward das Argernus
bald wieder allgemein und dauert wirklich noch.»

Wie die Fasnacht gesitteter wurde

Die Epoche der Aufklirung brachte insofern eine Wende,
als die Narrenzeit nun etwas gesitteter und ordentlicher
gestaltet wurde. Offensichtlich setzte sich nicht nur in den
Stidten bei der Oberschicht die vornehme Alliire durch,
sich an sorgfiltig organisierten Masken- und Kostiimbillen
zu treffen. Das urspriinglich im Ital Reding-Haus sich
befindliche Gedicht iiber den «Masquen Tanz» kénnte vor



Ort ein Dokument dafiir sein, obwohl keine erhirteten
Fakten vorhanden sind.

Auch in Schwyz schien sich aber einiges zu beruhigen,
schreibt doch Pfarrer Fassbind 1804 in sein Tagebuch, das
Sitten-Mandat zum Tanzen und Maskengehen sei einer-
seits «erweitert», anderseits wieder «nachgegeben» worden;
man schwanke immer zwischen gut und bés, «Leichtsinn
und Ernst». Und 1822 vermerke der Geistliche, er habe
den «hochweisen Rath» gebeten, sie méchten ihm kriftig
helfen, «den Verlust der edlen Zeit u. den schandlichen
Missbrauch derselben zu verhindern, u. daher das nichtli-
che Herumschwarmen — Tanzen, Maskeraten gehen, Spie-
len u. andere Unfugen zu beschrinken u. zu untersagen.»
1854 beschrinkte der Schwyzer Kantonsrat das Tanzen
und Maskengehen auf den Giidelmontag, und zwar «in
Wiirdigung der hochw. Geistlichkeit beider Capitel.»

Vom «subtilen Doktor» von Reding...

Da stellt sich nur noch die zweifache Frage, wer zu dieser
Zeit — in der das Gedicht datiert werden darf — das Iral
Reding-Haus bewohnte und ob aus dem Kreis der
Patrizierfamilien von Reding jemand dem «Carnaval»
besonders angetan war.

Mit Gewissheit belegt ist, dass damals der Arzt «Dr.
med. Josef Fidelis Reding von Biberegg — Schwyz» (1748
1825) Besitzer des Ital Reding-Hauses war. Im Familien-
buch von J. J. Kubly-Miiller iiber die Familie von Reding
wird er sogar «Dr. subilis», der subtile Dokror, genannt.
Mit seinem Vornamen «Fidel» hiitte er als Freund der
Fasnacht seinem Namen alle Ehre gemacht! So wire es
auch denkbar, dass er das Gedicht verfasste und anlisslich
des Maskenballs oder zu dessen Abschluss zum Besten gab.

...und von der «schwarzen Mamma»

Ein anderes Dokument fasnichtlichen Treibens der 1840er
Jahre im Flecken Schwyz ist von Nazar von Reding (1806-
1865) erhalten geblieben. Ihm, der als fiihrende Personlich-
keit entscheidend zum Wiederaufbau des zerrissenen Kan-
tons beitrug, bedeutete die Fasnachtszeit offensichtlich sehr
viel. Sichtlich genoss Nazar von Reding schon als Student

das fasnichtliche Treiben in der Stadt Fribourg. Er logierte
dort bei der Witwe des ersten Landammans der Mediation,
Louis d’Affry (1743-1810). Im Winter 1824 schrieb Marie-
Anne d’Affry dem 18jihrigen Nazar, sie hoffe, er werde den
Karneval wieder in Fribourg verbringen.

In einem Brief vom 9. Mirz 1833 an Franz Weber,
Major im Regiment Salis in Ferrare, berichtete er von
einem Maskenball in Schwyz. Dieser Anlass konnte ein
weiterer Hinweis sein auf damals {ibliche nirrische Treffen
im privaten Kreis. Nazar von Reding schreibt: «Die letzten
Fasnachtstage sind hier gerduschlos voriibergegangen,
Maskeraden wie gewohnt, und am Giidelmontag der Rich-
terball, an dem aber, weil die alte Kreuzwirtin zu Grabe ge-
gangen ist, wenig Frauenzimmer teilnehmen konnten.
Gardehauptmann Jiitz und Landschreiber Reding haben
sich mit der schwarzen Mamma treftlich amiisiert! — Item:
il vaut vivre.»

Literaturhinweise

Annen Daniel, Das verriickte Dorf, Schwyz 1995.

De Blué, Mensch und Maske. Betrachtungen iiber Jahr-
hunderte, Aarau 1993.

Esrig David, Hrsg., Commedia dell'arte. Eine Bildge-
schichte der Kunst des Spektakels, Nordlingen 1985.
Fassbind Thomas, Religions-Geschichte des Kantons

Schwyz (Staatsarchiv Schwyz, Mikrofilm, D 18).

Moser Dietz-Riidiger, Fastnacht — Fasching — Karneval.
Das Fest der «Verkehrten Welt», Graz / Wien / Koln
1986.

Riha Karl, Commedia dell’arte. Mit den Figurinen Mau-
rice Sands, Frankfurt am Main 1980.

Réllin Werner, Entstehung und Formen der heutigen
Schwyzer Maskenlandschaft, in Schweizerisches Archiv
fiir Volkskunde, 74. Jahrgang, Heft 3—4, Basel 1978.

Schwyzerischer Geschichtskalender, verfasst von Alois
Dettling, erschienen in den Jahren 1899-1934, Schwyz.

Steinegger Hans, Schwyzer Fasnacht 1991, Schwyz 1990.

Wyrsch Paul, Landammann Nazar von Reding-Biberegg
(1806-1865). Baumeister des Kantons Schwyz (1. Teil),
in Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons

Schwyz, Heft 69, Einsiedeln 1977.

151






	"Masquen Tanz" um 1800 in Schwyz : ein  handgeschriebenes Fasnachts-Gedicht

