
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 89 (1997)

Artikel: "Masquen Tanz" um 1800 in Schwyz : ein  handgeschriebenes
Fasnachts-Gedicht

Autor: Steinegger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Masquen Tanz» um 1800 in Schwyz

Ein handgeschriebenes Fasnachts-Gedicht

Hans Steinegger

Anlässlich der 1996 durchgeführten Katalogisierung von
Schriften zur Familie von Reding fand sich im Staatsarchiv
Schwyz ein handgeschriebenes Gedicht, das weder
Überschrift noch Signatur trägt. In 14 Abschnitten mit je zwei
Vierzeilern wird darin vom «Carnaval» und «Masquen
Tanz» Abschied genommen. Da treten nicht nur Figuren
wie Domino und Zigeunerin, Harlekin und Kaminfeger,
Tag- und Nacht-Maske, Bürgerin und Bäuerin sowie
Türke und Musikanten, sondern auch die Hauptfiguren
aus der Commedia dell'arte auf. Nun befindet sich das

Gedicht im Staatsarchiv Schwyz in der Sammlung Reding
(STASZ, PA 23, Sig. Reding).

[«Masquen Tanz»]

Ein Gedicht in 28 Strophen1

1.

Fahre hin vergnügte Faschings Lust
die du mir erquicktest Herz und Brust
dein bezauberte Ergözlichkeit
war meine Freud,

dann so ich jetzt nur gedenck daran
mir das Herz im Leib noch hupfen kann
als ich sich [sehe] bey schöner Carnaval
der Masquen Zahl.

Da ersieh [sehe] ich eine Domino
spiehlet mit seiner Masque in Cognito
praesentiert ihr Citron Pomeranz [Orange]
auf jeden Tanz.

Dorten aber spazieret ein Bajut
mit Blumache und großen Feder Huth
führt sein Masque in ein Apartement
mit Freuden an.

Dorten bey der schwarz Zigeunerin
sizt der Feeger, buzt dz [das] Rauch Camin
dieser sucht sein Beeßen, und sein Raff [Traggestell, «Rääf»]

wirds kehren braff [brav].

Harlequin lauft zu in vollem Marche

giebt bey beiden seinen Fuss vorm Arsch
komt der eufersicht [eifersüchtige] Narr darzu
zerstehret die Ruh.

4.

Da [sehe ich] eine Tag- und Nacht (Maske),
diese hat ihr Masquen gut bedacht
schmücket ihre Stirn mit dem Mond
und zeiget an,

daß sie Eim [Einem] so lang getrey [getreu] woll seyn
bis der Mond tritt in dz Viertel ein.
Wen der Neu Mond wider komt herbey
liebt sie aufs Neu.

Editionsgtundsätze

- Wörter in [ ] sind Worterklärungen

- Wörtet in sind Ergänzungen

- «eü» an die heutige Form «eu» angepasst

- Gross-/Kleinschreibung an die heutigen Gepflogenheiten angepasst
Schluss «y» wurden beibehalten

- Interpunktionen nur dorr angebracht, wo eine bessere Verständlichkeit
erzielt wurde.

143



9.

Dorten aber sizt der toll Hanß Wurst
stillet seiner Baürin Liebes Durst.
Ja er sagt ihr still ins Ohr hinein
das [dass] sie ganz sein.

Schwöret ihr darzu ganz ohne Scherz
daß sie ihm geraubet hab sein Herz
und er macht darauf ein Capriol
ganz Freuden voll.

Da komt Einer in des Doctors Gwandt
schreibt mir seinen Nahmen in die Hand
ja ich glaub es ist der arme Tropf
nicht recht im Kopf.

Wann man die Leuth nicht recht könne [kennen] kann
schau mann sie am Ascher Mitwoch an
dann [denn] ein solch entlehntes Doctors Kleyd.
macht nicht gescheid.

Dorten bey der schönen Bürgerin
sizt ein verliebter Harlequin
schwöret ihr bey jedem Flek im Kleyd
viel tausend Aydt [Eid],

giebet ihr zu einem Liebens Pandt [Band]
eine Pomeranzen in die Hand
schwezet ihr viel vor von seiner Treu
küsset sie darbey.

10.

Blick ich nur ein wenig auf die Seith

jener dort in seinem Bauren Kleyd
ob er sich schon bückt bis auf die Erd
wird nicht erhöret.

Seine Schöne schauet ihn ruckwerts an
weist nicht was er ihr zu Leiths [Leid] gethan
daß [-] er einmahl wolt zum Fenster hinein
daß [das]wirds wohl seyn.

7.

Dort Signior Prigello steths betrübt
hat ihm einer seine Masque entführet
ja er schauet, suchet da, und dort,
wer sie dann fort.

11.

Jener dort in seinem Türeken Kleyd
kan wohl ligen auf dem Stroh noch heut
und darauf noch eine gute Weill
daß Beth ist feill.

Dorten aber sizt Bantalon
große Hörner er jezt tragt davon
die ihm seine Schöne noch zu lezt
hat auf gesezt.

Ja sogar die Frau den Unter Rock
und der Mann versezet seinen Stock,
daß er einen Narren etlich Stund

agiren kunt.

8.

Gegen über sizt Scaramuz
bieth mit seinem Schaz ein jedem Truz
leget ihr bey jedem Seufzer Stoß
sein Herz in die Schoß.

Dorten aber schauet der Pierot drein
ich glaub wohl er wird ihm neidig seyn.
das[ ] dass er nicht auch ein Viertel Stund
schmarozen kunt.

12.

Sich [seh] ich auf die Musicanten hin
lach ich oft, und denk in meinem Sinn,
wahr ist, was man den Leuthen sagt,
der Durst sie plagt.

Jener bey dem Pass ist toll
und voll
last in deßen Music Music seyn
und schiaffi: süß ein.

144



13.

Ja wann einer taußend Augen hätt
gewißlich alles er nicht sehen thät,
wo mann ja nur einen Winkel weiß,
gibt es was Neus.

Manches Paar stihlt sich wohl gar davon
aber still, nur still mann weist [weiss] es schon
wo Cupido [Liebesgott] stiehlt, der kleine Bub,
und lacht darzu.

14.

Nun adieu mein Masquen Tanz ist aus
nehm ein jeder seinen Fleder Mauß,
die er diese kurze Faschings Zeit
glücklich (hat) erbeuth.

Dieser aber, der da nichts erkrieget
kann doch werden auf dz Jahr vergnügt [vertröstet],
ob er schon von dißem fetten Schmauß
geht leer nach Hauß.

aölä**-_£'**- d»sf**

SkJLi &
£y*

aËèô

?t>>V

x. -. ¦ ¦

1..( .S-Yf*^W«-»<- 2>irw-fK/>

glatit* Ykry^ y'Ao» afc*-*-*-?
y < yì/ ¦ t r-

iyiuy ftAY™* m 'ffLrf/Y'"- A^rrA

Abb. I: Titelblatt des Manuskripts.

Vom vielfaltigen Inhalt des Gedichtes

Einer - es ist der Erzähler - verabschiedet sich von der

«Faschings Lust» und erinnert sich an den «Carnaval» mit
den zahlreichen «Masquen». Nochmals lässt er - gewissermassen

vor seinem geistigen Auge - insgesamt 16 Figuren
in ihren typischen Kostümen, Larven und Posen Revue

passieren und charakterisiert sie zutreffend durch ihr
Verhalten. Die Szenerie lässt den Schluss zu, dass alle

Beteiligten maskiert oder doch mindestens kostümiert
waren.

In der ersten Sequenz spielt ein «Domino» mit seiner
Maske inkognito und präsentiert auf jedem Tanz seinen
Citron Pomeranz. Ein «Bajut» führt seine Maske ins

Appartement, und während der «Feeger» mit Besen und
Traggestell bei der schwarzen «Zigeunerin» sitzt, stört der

eifersüchtige «Harlequin» ihre Ruhe. Die «Tag und
Nacht»-Maske will hingegen nur bis zum nächsten
Neumond treu sein und sich dann neu verlieben.

Dann wechselt das Szenario: Die Hauptfiguren aus der
Commedia dell' arte nehmen den Maskentanz in Beschlag.
Da sitzt der tolle «Hans Wurst», stillt den Liebesdurst seiner

«Baürin»; flüstert ihr Verbundenheit ins Ohr, schwört
ihr den Verlust des Herzens und vollführt aus Freude

Kapriolen. Neben der schönen «Bürgerin» sitzt ein verliebter

«Harlequin», schwört ihr ebenfalls den Eid der Treue,
küsst sie und schenkt ihr nebst einem Liebesband eine
Pomeranze. Während «Prigello» betrübt ist, weil ihm seine
Maske entführt wurde und er sie vergeblich sucht, sitzt
auch «Bantalon» verlassen da - mit Hörnern, die ihm seine
Schöne aufgesetzt hat. Auf der andern Seite legt «Scara-

muz» seiner Geliebten bei jedem Seufzer sein Herz in den
Schoss. Neidvoll beobachtet «Pierot» das Liebespaar,
derweil er selbst gerne eine Viertelstunde schmarotzen möchte.

Und schliesslich tritt einer im Gewand des «Doctots»
auf, entpuppt sich aber als einer, der nicht recht im Kopf
ist. Daraus schliesst der Erzähler kurz und bündig: Wer die
Leute unter der Maske nicht erkennt, schaut sie am
Aschermittwoch an — denn ein geliehenes Doktorkleid
macht noch nicht gescheit!

Und nochmals wechselt die Maskenszene: Etwas abseits

bückt sich einer im «Bauern Kleyd» vor Ehrerbietung bis
auf die Erde, wird aber nicht erhört und von seiner
Schönen nur rückwärts angeschaut. Er weiss nicht, wie er
sie beleidigt hat, vermutet aber, weil er einmal durchs
Fenster zu ihr einsteigen wollte. Jener im «Türeken Kleyd»
wird heute wohl noch auf dem Stroh liegen, denn dieses

145



steht ihm als Bett billig feil. Ja, um etliche Stunden Narr
sein zu, versetzt sogar die Frau ihren Unterrock und der
Mann seinen Stock!

Beobachtet der Erzähler schliesslich die «Musicanten»,
amüsiert er sich und lacht, weil sie der Durst plagt: Jener
am Bass ist toll und voll - lässt Musik Musik sein und
schläft ein. Gewiss: Auch wenn einer tausend Augen hätte,
könnte er nicht alles sehen, denn in jedem Winkel gibt es

etwas Neues. So stiehlt sich gar manches Paar still und
lachend davon, wenn es die Liebeslust packt.

Schliesslich verabschiedet sich der Erzähler vom «Masquen

Tanz» und meint: Jeder nehme seine «Fleder Mauss»,
die er in der kurzen Fasnachtszeit glücklich erbeutet hat.
Wer von diesem fetten Schmaus nichts gekriegt hat und
leer nach Hause geht, kann doch auf das nächste Jahr
vertröstet werden!

Bezüge zur Schwyzer Fasnacht

Angesichts dieses kunterbunten Maskentreibens lohnt es

sich, auf die verschiedenen Maskentypen etwas genauer
einzugehen, zumal einige Verbindungen zur aktuellen
Fasnacht in Schwyz unverkennbar sind. Vor und nach dem
Auftritt der Komödianten aus der Commedia dell'arte
beherrschen Figuren die Szene, welche heute noch in der
«Rott» (die Schar der Maskeraden) vertreten sind.

Vorerst drängt sich jedoch eine allgemeine Feststellung
auf: Während das handgeschriebene Gedicht in der damaligen

Schrift aufgezeichnet ist, werden alle Fremdwörter in
lateinischer Schrift festgehalten. Im Gedicht sind im weitern

französische Einflüsse unverkennbar.

Domino
Auffallend ist dabei, dass als erste Figur das «Domino»
auftritt, unerkannt (inkognito) intrigiert und während des

Tanzes sogar seine «Citron Pomeranz» präsentiert. Im
Italienischen heisst Domino «Herr» oder «Geistlicher», trugen

doch die Kleriker in Italien und Spanien einst als

Regen- und Wintertracht einen Umhang mit Kapuze, der
den ganzen Körper einhüllte. Im Mittelalter nannte man
mantelartige Kostüme mit weiten Ärmeln, die an Maskenbällen

getragen wurden, ebenfalls Domino. In Schwyz ist
die aus Venedig stammende Maskentracht Domino bereits

um 1860 nachgewiesen. Ob Wandertheater, Maskengarderobiers

oder Reisläufer und Welschlandfahrer (Händler,

Sentenbauem) die Figur hieher brachten, ist nicht mehr
eruierbar. In der Schwyzer Rott gilt das Domino als

wildwirbliges Wesen, aber auch als der typische Intrigant und
verschlagene Schleicher. Wie die andern Maskeraden
verteilt es auch heute noch Pomeranzen, nur sind es nicht
mehr die sauren Bitterorangen!

Bajut

Weniger genau zu identifizieren ist der «Bajut», ausgestattet
mit «Blumache» und grossem Federhut. Das französische

Plumage bedeutet Gefieder oder Federverzierung, vor
allem als Damenputz bekannt. Der Bajut entführt seine
Maske mit Freude ins Appartement, gewissermassen ins
Chambre séparée... Französischer Einfluss ist hier
unverkennbar vorhanden. Bringt man Bajut mit dem französischen

Bajot in Verbindung, musste es sich um einen

Bajazzo oder «Bajass», den Spassmacher mit dem typischen
sackförmigen Kleid und dem Spitzhut, handeln. Eine
Nachahmung ist im «Bajazzo-Bueb» zu finden, der u.a.
eine dem Eulenspiegel ähnliche, halbmondförmige
Kopfbedeckung trägt. Der «Bajazzo-Bueb» ist heute in der

Schwyzer Rott nur noch vereinzelt vertreten. Er wurde
vom «Bajazzo-Mäitli», das vermutlich gegen Ende des

19. Jahrhunderts als Ergänzung zum männlichen Spassmacher

kreiert worden war, abgelöst. Über diese quirlige Figur
ist nichts Vetbindliches fassbar, mit Ausnahme von alten
Fotos, die «Bajazzo-Mäitli» mit Verzierungen am Hut, die

an Federn erinnern, zeigen. Zudem bieten um Mitte des

19. Jahrhunderts die Gebrüder Müller, Schirmfabrikation,
an der freien Reichsstrasse in Schwyz aus ihrem
«Maskenkleider-Lager» neben Blätzlikleidern, Tyrolern,
Schwarzwäldern, Dominos, Kaminfeger, alten Herren und
Weibern auch einen «Bayocel» an, vermutlich eine lokal

geprägte Namensbildung für Bajazzo.

Zigeunerin und Kaminfeger

Leichter auszumachen ist hingegen die «schwarze Zigeunerin»,

wenn sie auch nicht näher vorgestellt wird. Bei ihr
sitzt der Kaminfeger mit Besen und Raff (Traggestell;
Mundart: Rääf); er wird den Kamin brav kehren. Während

die Zigeunerin noch immer zu den Hauptfiguren der

Schwyzer Fasnacht zählt, ist der Kaminfeger nur noch selten

als Einzelmaske in der Rott anzutreffen. Er ist im übri-

146



gen nicht nur der Glückbringer, sondern auch ein Vertreter
der einheimischen Primärberufe wie der Bauer, Viehhändler,

Metzger oder Bäcker-Konditor, die alle in kleiner Zahl
nach wie vor in der Rott präsent sind.

Die Zigeunerin erinnert hingegen deutlich an das

braunhäutige und schwarzhaarige Wandervolk, das in
früheren Jahrhunderten auch im Lande Schwyz anzutreffen
war. Die Mystifizierung dieser Volksgruppe in Verbindung
mit Legenden und fernen Welten führte zu exotischen
Nachahmungen in der Fasnachtszeit. Während die ungarischen

und slawischen Zigeuner vorwiegend dunkle Kleider
tragen, lässt das farbenfrohe Kostüm der Zigeunerin in der
Rott ein spanisches Vorbild vermuten.

Harlequin
Zentrale Figur auf dem Maskentanz ist der «Harlequin». Er
ist in den ihm verwandten Varianten gleich mehrfach
vertreten, so als Narr, Hans Wurst und Pierrot.

Die Urform der Harlekin-Figur ist Jahrhunderte alt,
berichtet doch eine Erzählung des 11. Jahrhunderts aus der
Normandie vom König «harilo-king des Wilden Heeres»,
das in der Neujahrsnacht sein Unwesen trieb. Im H.Jahr¬
hundert tauchen die Harlekinleute als wüst vermummte
und possenhafte Gesellen bei einer Katzenmusik anlässlich
einer missliebigen Hochzeit auf. Gegen Ende des 16.
Jahrhunderts eroberte der Harlekin über die italienische
Komödie als Tänzer und Possenreisser im Rautenkleid des
Arlecchino die ganze Welt.

Es ist nicht auszuschliessen, dass bereits um Mitte des
18. Jahrhunderts der Harlekin als Possenreisser in den
Lustspielen, wie sie im Lande Schwyz im Stile der italienischen

Stegreifkomödie aufgeführt wurden, vertreten war.
Erstmals nachweisbar ist der «Harliging» als Akteur im
Brunner Bartlispiel von 1784. Harlekins traten in Schwyz
1865 auch im Fasnachtsspiel auf und 1881 in der Strassen-
fasnacht.

Unbestritten ist, dass sich im Dorf Schwyz aus dem
Harlekin die fasnächtliche Strassenfigur mit dem Blätzli-
Kleid und der fleischfarbenen Bergamaskerlarve
entwickelte. Wann genau der «Blätz», die heutige Symbol-
und Hauptfigur der Schwyzer Nüssler, in die dörfliche
Fasnacht Einzug hielt, ist nicht bekannt. Belegt ist er
jedoch schon in der ersten, periodisch erscheinenden
«Wochenzeitung der Urschweiz». Dort wirbt 1859
Dominik Steiner aus Schwyz für «einige ganz neufertigte
sog. Plätzlikleider».

Tag- und Nacht-Maske

Bei der Charakterisierung der venetianischen «Tag und
Nacht»-Maske lässt der Verfasser des Gedichtes erstmals
seine guten Kenntnisse über Typologie und Hintergründe
der verschiedenen Figuren durchblicken, hier insbesondere
auch in bezug auf die Astronomie. Von der Form her dürfte

es sich um eine in hell-dunkel halbierte Larve handeln,
geschmückt mit dem Mond auf der Stime. Dieser Mond
wird zum Symbol dafür, wie es die Maske mit der Treue
und Liebe hält, nämlich je nach Stellung zur Sonne und zur
Erde, periodisch wechselnd: Vom unsichtbaren Neumond
an zunehmend über das erste Viertel (Halbmond) zum
Vollmond, dann abnehmend über das letzte Viertel zurück
zum Neumond! Die Tag- und Nacht-Maske will einem
Verehrer nur bis zum ersten Viertel treu sein, bereits beim
nächsten Neumond aber wieder eine neue Liebe finden!

Komödianten aus der Commedia dell'arte

In einer weiteren Sequenz beherrschen sieben Hauptfiguren

aus der Commedia dell'arte den Maskentanz. Auch
hier erweist sich der Verfasser des Gedichtes in der Wahl
und Typisierung der Figuren als ausgewiesener Kenner der
italienischen Komödianten.

Das auf der Maske basierende italienische Stegreiftheater
entstand in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts. In

der Folge eroberte die Commedia dell'arte die Marktplätze,

Theaterhäuser und königlichen Höfe in ganz Europa

und entwickelte dabei parallele und kontrastierende
Formen. So beeinflussten die wandernden Komödianten
aus Italien selbst Dichter wie Shakespeare in England,
Molière in Frankreis und Gryphius in Deutschland.

In der damaligen Sprache bedeutete «la commedia»
nicht nur «Komödie» und «l'arte» nicht nur «Kunst»,
sondern vielmehr «Handwerk» und «Beruf». Die Stegreifko-
mödie der Renaissance unterschied sich gegenüber dem
traditionellen Theater vor allem darin, dass die Stücke
nicht nach einem feststehenden Text inszeniert wurden. In
erster Linie verkörperten die professionellen Schauspieler
einen bestimmten Typ und erfanden ihren Text an Ort und
Stelle vor dem Publikum selber. Dabei handelte es sich
aber nicht um eine total freie Improvisation, sondern um
neue Situationen, Kombinationen und Interpretationen
von Stereotypen und Mustern innerhalb eines vorgeschriebenen

Szenariums und eingeübten Rahmens.

147



Daraus entwickelten sich Grundfiguren, symbolisiert
durch Kostüm, Pose und Dialekt. Diese Archetypen blieben

überall fast 250 Jahre lang im wesentlichen gleich. In
der Commedia dell'arte dominierten schliesslich zwei

Gruppen: Die «Alten» und die «Diener» oder «Zanni».
Zwischen ihnen fungierte die Gruppe der «Amorosi». Sie,
die Verliebten, spielten eine Art Gegenmaske, verloren
jedoch ihre symbolische Funktion und brachten mehr und
mehr die individuellen Gefühle und Stimmungen in die
Szenen ein.

Pantalone und Dottore
Die beiden komischen Alten sind «Pantalone» und «II

Dottore». Sie bilden ein Zweigespann, in dem beide glei-
chermassen lächerlich sind, wenn auch unterschiedlich in
der Art: Pantalone ist der venetianische Kaufmann, ein
reicher Geizhals, verkalkt und von Rheuma geplagt, sein
Alter nicht wahrhaben wollend, aber ständig verliebt und
allen Frauen auf den Fersen in der Überzeugung, unwiderstehlich

zu sein. Il Dottore ist der Jurist und Rechtsgelehrte
aus Bologna, pedantisch und rechthaberisch bis ins kleinste

Detail, geht allen auf die Nerven und gehört zu jenen
Menschen, die wohl alles studiert, aber nichts verstanden
haben; er erweist sich letztlich schlicht und einfach als

dumm. Varianten des Dottore sind der Arzt (für Schwyz
wohl eher zutreffend) oder II Tartaglia, der Stotterer.

Brighella, Arlecchino und Pulcinella

Die «Zanni»-Figuren stammen aus Bergamo. Viele Bauern
aus dieser Region von Venedig, vor allem junge Männer,
sahen sich der anhaltenden Dürre wegen gezwungen, in
der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts in ganz Italien eine

neue Existenz zu suchen. Die meisten fanden Arbeit als

Diener bei alten, reichen Leuten. Die Diener in der
Commedia sind «Brighella», «Arlecchino» und «Pulcinella».
Viele andere sind namenlos geblieben und treten einfach
als Zanni auf.

Brighella stammt aus den Bergen, ist klug, aber brutal
und draufgängerisch. Arlecchino ist ein Vertreter des

Flachlandes, gilt als faul, einfältig, aber sympathisch.
Pulcinella, verquer und rührend, kommt aus Süditalien und
hat als Dienerfigur ihren bäuerlichen Charakter am längsten

und hartnäckigsten erhalten.
Aus den drei berühmtesten Zanni-Masken entwickelte

sich eine Reihe von Varianten: Arlecchino wandelte sich

vom dümmlich-naiven, stets von Ess- und Trinklust
geplagten Bauernburschen zum gerissenen Spassvogel
«Harlequin», später sogar zum traurigen «Pierrot» des Rokoko.
Pulcinella finden wir spätet in Wien als «Hans Wurst».

Scaramuz

Eine weitere Figur ist «Il Capitano», der spanische Offizier.
Im Stammbaum ist er als Variante auch unter den Namen
«Scaramuz» oder «Giangurgolo» aufgeführt, ein Aufschneider

und Grossmaul. Capitano übernimmt den draufgängerischen

Gegenpart zu den sanften Liebhabern. Er gilt unter
den Komödianten als die groteskeste Figur, unter den Diener

als die profilierteste Erscheinung. Der Capitano spielt
bisweilen den zweiten Liebhaber, in der Regel taucht er

jedoch als Dritter auf, um zwischen den zwei sich findenden

Paaren Unruhe zu stiften - aber immer als Verlierer zu
enden. So wird er als Aussenseiter zwischen den Masken
und den Amorosi letztlich zum Bindeglied.

Frauengestalten
Eher unbedeutend ist der symbolische Gehalt der weiblichen

Figuren. Die Commedia dell'arte beschränkte sich
bei der Frau auf die simple Wiedergabe der Rolle, die ihr
die Gesellschaft zuwies: Weiblichkeit, Anziehungskraft
und Intrige. Die Funktion des Lustobjekts erfüllte sie

umso besser, wenn sie intelligent, würdig, kultiviert, stolz
und keusch war. Bemerkenswert ist dabei auch die
Tatsache, dass im Spiel nur die Alten und die Zanni
Gesichtsmasken trugen, also die Herren und Diener!

Möglicherweise ist der Hintergrund zur Rolle der Frau
in der Commedia die Erklärung dafür, dass der Verfasser
des Gedichtes keine weiblichen Originalfiguren auftreten
lässt. Nicht einmal Colombina, die berühmteste Dienerin
und das Sinnbild der weiblichen Pfiffigkeit, aber auch der
echten Liebesfähigkeit, ist präsent. Vielmehr werden die
«schöne Bürgerin» vom verliebten Harlequin und die
«Baürin» vom tollen Hans Wurst, dem Symbol der
Fleischlichkeit, umworben. Gesellschaftliche Unterschiede - hie

Bürger, dort Bauer - spiegeln sich auf dem Fasnachtstanz
auch dann, wenn einer im Bauernkleider aus Distanz und
sich tief verneigend um «seine Schöne» buhlt.

148



^v Tft^
flP ^

-»&
>

*.

«wP

r.
¦

Abb. 2: Die in Holz geschnitzte und farbig gefasste Figurengruppe zeigt Komödianten aus der Commedia dell'arte, wie sie im Gedicht über den

«Masquen Tanz» um 1800 in Schwyz auftritt. Es sind die drei Diener (links), die zwei Alten (rechts). Colombina (Mitte) und Giangurgolo (hinten).
Die drei Diener oder Zanni-Figuren sind (von vorn nach hinten) Arlecchino (Varianten: Harlequin, Pierrot), Brighella (Variante: Hans Wurst). Die
Alten verkörpern Pantalone und Jurist (Hauptfigur: Il Dottore). Im Zentrum steht Colombina, stellvertretend für die Bürgerin und Bäuerin im
Gedicht. Aufschneider und Grossmaul Giangurgolo ist eine Variante von Scaramuz oder II Capitano, der in der Commedia dell'arte als spanischer
Offizier und Aussenseiter zum Bindeglied zwischen den Masken und den Amorosi wird. (Figurengruppe aus einer Bildhauerwerkstatt in St. Ulrich im
Grödertal; 1997, Privatbesitz).

149



Türken im Kreis der Narren

Schliesslich tritt unter den zahlreichen Masken auch einer
im «Türeken Kleyd» auf. Für die Präsenz dieses Exoten
eine verbindliche Erklärung zu finden, fällt nicht leicht.
Einerseits zählten Türkenmotive zum modischen Repertoire

des 17. Jahrhunderts, unter anderem auch farbige
Stoffe und exotisch-bunte Kleider. Anderseits gehörten
Türkenfiguren immer wieder zu den Repräsentanten der
«verkehrten Welt». 1494 sind sie im «Narrenschiff» von
Sebastian Brant bereits vertreten. Die Türken waren stets
Aussenseiter, weil sie nicht zur christlichen Welt zählten,
durch ihre zahlreichen Eroberungsversuche zu erklärten
Gegnern wurden und darum nur der Narren-Gemeinschaft

zugeordnet werden konnten.
Von Bedeutung ist in diesem Zusammenhang der

Hinweis, dass im Parkett des Grossen Saals des Ital Reding-
Hauses mehrere Türken- und «Mohrenköpfe» in Rauten
eingelassen sind. Ihre Symbolik ist ebenso vieldeutig wie
der Auftritt des Türken am Maskentanz. Während er hier
närrische Spottfigur sein kann, sind sie dort möglicherweise

Schreckgestalten, die im Boden gebannt und täglich
«betreten» werden.

Öffentliche und private Maskentänze

Nach der Inhaltsübersicht, den Erläuterungen zur Maskenszene

und den Interpretationen mit Bezug zur Schwyzer
Fasnacht gilt es, den «Masquen Tanz» in ein grösseres
Umfeld einzuordnen. Dabei darf anhand von Schriftvergleichen

angenommen werden, dass das Gedicht aus der
Zeit «um 1800» stammt und dass es sich - trotz grosser
Bandbreite möglicher Deutungen - um einen privaten
Maskenball in einem Schwyzer Patrizierhaus handelt.

Diese Annahme erscheint insofern nicht abwegig, als

schon im 17. und 18. Jahrhundert höfische Maskenfeste und
Maskenbälle verbreitet waren und die Damen und Herren
der vornehmen Gesellschaft am Reiz der Verwandlung durch
Masken und Kostüme grossen Gefallen fanden. Zur gleichen
Zeit entwickelte sich auch das Stegreifspiel der Commedia
dell'arte zur Leidenschaft des Adels. Diese Sitten konnten
dem Schwyzer Patriziat wohl kaum fremd bleiben, hatte es

doch durch seine standesgemässen Kontakte in Italien,
Frankreich und Spanien da und dort direkten Einblick. Die
Einflüsse auf das Leben und den Alltag im Herrenhaus sind
denn auch in verschiedenen Bereichen augenfällig.

Zudem wissen wir von staatlichen und kirchlichen
Verboten und Geboten, dass das närrische Treiben in

Schwyz bis Ende des 18. Jahrhundert immer wieder ausartete

und darum eingeschränkt wurde. Dafür gibt es reichlich

Belege, so etwa jenen von 1795, als in Schwyz das

gesetzliche Vergehen «wegen Maskengehen, Tanzen, Walzen
und nächtlichem Schiessen» öffentlich geahndet wurde.
Landessäckelmeister und Landvogt erhielten den Auftrag,
alles abzuklären und die «Fehlbaren nach Vorschrift und
Mandate» zu bestrafen.

Der Pfarrherr als Zeitzeuge

Der Schwyzer Pfarrer und bischöfliche Kommissar Thomas

Fassbind (1755-1824) hielt als Zeitzeuge seinen masslosen

Ärger über die fasnächtlichen Lustbarkeiten sogar in
seiner Religionsgeschichte fest. Schlimm bestellt war es seiner

Einschätzung nach um die Moral schon anfangs des

18. Jahrhunderts, wurden doch «die ganze Fastnacht durch
alle Wochen 3 mal Ball und Tänze, sumtuose Gastereyen,
Comédien, Umzüge und Maskeraden gehalten, Schlittenfahrten

u. dgl. mehr, aber nie so bunt und rasend gieng es

zu wie in den 60., 80. und 90. Jahren.» Insbesondere
wetterte er, in den achtziger Jahren sei «durch einen Fremden-
Herren Knecht eine Art zu tanzen eingeführt, die der
wackere alte Sibner Suter im Muotathal öffentlich an der

Landsgemeinde Huren Tänze genannt, und auf dero
gänzliches Verboth gedrungen. Man heisst sie Walzer-Tänz, d.i.
der Knab und die Weibsperson umschlangen einander,

Angesicht gegen Angesicht gewandt, da folgen Küsse, halten

einander fest Leib an Leib usw.» Diese Unsitte sei zwar
während kurzer Zeit unter 30 Gulden Busse verboten worden,

«weil aber Herren-Buben wider die erste das Gesetz

übertretten und nicht gestraft wurden, ward das Ärgernus
bald wieder allgemein und dauert wirklich noch.»

Wie die Fasnacht gesitteter wurde

Die Epoche der Aufklärung brachte insofern eine Wende,
als die Narrenzeit nun etwas gesitteter und ordentlicher
gestaltet wurde. Offensichtlich setzte sich nicht nur in den
Städten bei der Oberschicht die vornehme Allure durch,
sich an sorgfältig organisierten Masken- und Kostümbällen

zu treffen. Das ursprünglich im Ital Reding-Haus sich
befindliche Gedicht über den «Masquen Tanz» könnte vor

150



Ort ein Dokument dafür sein, obwohl keine erhärteten
Fakten vorhanden sind.

Auch in Schwyz schien sich aber einiges zu beruhigen,
schreibt doch Pfarrer Fassbind 1804 in sein Tagebuch, das

Sitten-Mandat zum Tanzen und Maskengehen sei einerseits

«erweitert», anderseits wieder «nachgegeben» worden;
man schwanke immer zwischen gut und bös, «Leichtsinn
und Ernst». Und 1822 vermerkt der Geistliche, er habe
den «hochweisen Rath» gebeten, sie möchten ihm kräftig
helfen, «den Verlust der edlen Zeit u. den schandlichen
Missbrauch derselben zu verhindern, u. daher das nächtliche

Herumschwarmen - Tanzen, Maskeraten gehen, Spielen

u. andere Unfugen zu beschränken u. zu untersagen.»
1854 beschränkte der Schwyzer Kantonsrat das Tanzen
und Maskengehen auf den Güdelmontag, und zwar «in
Würdigung der hochw. Geistlichkeit beider Capitel.»

Vom «subtilen Doktor» von Reding...

Da stellt sich nur noch die zweifache Frage, wer zu dieser
Zeit - in der das Gedicht datiert werden darf - das Ital
Reding-Haus bewohnte und ob aus dem Kreis der
Patrizierfamilien von Reding jemand dem «Carnaval»
besonders angetan war.

Mit Gewissheit belegt ist, dass damals der Arzt «Dr.
med. Josef Fidelis Reding von Biberegg - Schwyz» (1748—
1825) Besitzer des Ital Reding-Hauses war. Im Familienbuch

von J. J. Kubly-Müller über die Familie von Reding
wird er sogar «Dr. subtilis», der subtile Doktor, genannt.
Mit seinem Vornamen «Fidel» hätte er als Freund der
Fasnacht seinem Namen alle Ehre gemacht! So wäre es
auch denkbar, dass er das Gedicht verfasste und anlässlich
des Maskenballs oder zu dessen Abschluss zum Besten gab.

...und von der «schwarzen Mamma»

Ein anderes Dokument fasnächtlichen Treibens der 1840er
Jahre im Flecken Schwyz ist von Nazar von Reding (1806-
1865) erhalten geblieben. Ihm, der als führende Persönlichkeit

entscheidend zum Wiederaufbau des zerrissenen Kantons

beitrug, bedeutete die Fasnachtszeit offensichtlich sehr
viel. Sichtlich genoss Nazar von Reding schon als Student

das fasnächtliche Treiben in der Stadt Fribourg. Er logierte
dort bei der Witwe des ersten Landammans der Mediation,
Louis d'Affry (1743-1810). Im Winter 1824 schrieb Marie-
Anne d'Affry dem 18jährigen Nazar, sie hoffe, er werde den
Karneval wieder in Fribourg verbringen.

In einem Brief vom 9. März 1833 an Franz Weber,

Major im Regiment Salis in Ferrare, berichtete er von
einem Maskenball in Schwyz. Dieser Anlass könnte ein
weiterer Hinweis sein auf damals übliche närrische Treffen
im privaten Kreis. Nazar von Reding schreibt: «Die letzten

Fasnachtstage sind hier geräuschlos vorübergegangen,
Maskeraden wie gewohnt, und am Güdelmontag der
Richterball, an dem aber, weil die alte Kreuzwirtin zu Grabe

gegangen ist, wenig Frauenzimmer teilnehmen konnten.
Gardehauptmann Jütz und Landschreiber Reding haben
sich mit der schwarzen Mamma trefflich amüsiert! - Item:
il vaut vivre.»

Literaturhinweise

Annen Daniel, Das verrückte Dorf, Schwyz 1995.
De Blue, Mensch und Maske. Betrachtungen über Jahr¬

hunderte, Aarau 1993.

Esrig David, Hrsg., Commedia dell'arte. Eine
Bildgeschichte der Kunst des Spektakels, Nördlingen 1985.

Fassbind Thomas, Religions-Geschichte des Kantons
Schwyz (Staatsarchiv Schwyz, Mikrofilm, D 18).

Moser Dietz-Rüdiger, Fastnacht - Fasching - Karneval.
Das Fest der «Verkehrten Welt», Graz / Wien / Köln
1986.

Riha Karl, Commedia dell'arte. Mit den Figurinen Maurice

Sands, Frankfurt am Main 1980.
Röllin Werner, Entstehung und Formen der heutigen

Schwyzer Maskenlandschaft, in Schweizerisches Archiv
für Volkskunde, 74. Jahrgang, Heft 3-4, Basel 1978.

Schwyzerischer Geschichtskalender, verfasst von Alois
Dettling, erschienen in denjahren 1899-1934, Schwyz.

Steinegger Hans, Schwyzer Fasnacht 1991, Schwyz 1990.
Wyrsch Paul, Landammann Nazar von Reding-Biberegg

(1806-1865). Baumeister des Kantons Schwyz (I. Teil),
in Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz, Heft 69, Einsiedeln 1977.

151




	"Masquen Tanz" um 1800 in Schwyz : ein  handgeschriebenes Fasnachts-Gedicht

