
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 88 (1996)

Artikel: Adelskloster, Wallfahrtsort, Gerichtshof, Landesheiligtum : Einsiedeln
und die Alte Eidgenossenschaft

Autor: Sieber, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adelskloster, Wallfahrtsort, Gerichtshof, Landesheiligtum
Einsiedeln und die Alte Eidgenossenschaft*

Christian Sieber

Einleitung

Am 10. Januar 1471 hat der Luzerner Frühhumanist und
Tagsatzungsschreiber Konrad Schoch im offiziellen Auftrag

der Eidgenossenschaft ein Empfehlungsschreiben
zuhanden des Herzogs von Mailand Galeazzo Maria
Sforza verfasst. Das Schreiben sollte Albrecht von Bonstetten,

Angehöriger des Klosters Einsiedeln, zu einem
Studienplatz an der Universität Pavia verhelfen. Um dem
Begehren zusätzliches Gewicht zu verleihen, erläuterte
Schoch dem fremden Fürsten ausführlich, welche besondere

Bedeutung gerade Einsiedeln für die Eidgenossenschaft

besass.

Bei dem Schreiben, das heute im Staatsarchiv Mailand
aufbewahrt wird, handelt es sich um einen ausserordentlichen
Glücksfall, um einen eigentlichen Schlüsseltext, weil er in
einzigartiger Weise das Verhältnis zwischen Einsiedeln und
Alter Eidgenossenschaft nahezu umfassend und erst noch
aus quasi offizieller Sicht beschreibt. Der entscheidende
Textausschnitt lautet in freier Übersetzung (in Klammern
der lateinische Originalwortlaut einiger Kernpassagen):

«Albrecht von Bonstetten gehört dem Konvent des
höchst angesehenen Klosters Maria Einsiedeln an (existit
de conventu unius predigni monasterii loci heremitarum
beatissime virginis Marie), das innerhalb unserer Landesgrenzen

liegt (infra nostri territorii limites situati) und
in das nur Hochadlige aufgenommen werden (dumtaxat

Vortrag, gehalten am 8. Dezember 1995 anlässlich der
Jahresversammlung des Historischen Vereins des Kantons Schwyz in Einsiedeln,

«Alte Mühle». Der Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten.
- Die Ausführungen fassen meine Lizentiatsarbeit <«Ein gantze
eydgnosschaft hat gelück und heil darvon> - Die Bedeutung Einsiedeins
für die werdende Eidgenossenschaft (1350-1525)» zusammen, wobei
verschiedene Sachverhalte nur verkürzt, Beweisführungen
überhaupt nicht wiedergegeben werden können. - Für die Zeit des
16. Jahrhunderts kann für die selbe Thematik verwiesen werden auf:
Christian Sieber, Aegidius Tschudi und seine Beziehungen zu Kloster
und Wallfahrtsort Einsiedeln, in: Mitteilungen des Historischen Vereins

des Kantons Schwyz 84, 1992, S. 57-85.
1 Emilio Motta, Studenti Svizzeri a Pavia nella seconda metà del 1400 -

Documenti milanesi inediti, in: Bolletino storico della Svizzera
italiana 7, 1885, S. 122 (Absender sind die Tagsatzungsgesandten der
«universa liga confederatorum videlicet de Thurego, Lucerna, Urania,

Suitia, Underwalden, Zug et Glarona»; es fehlt also Bern).

inconventuales recipiuntur qui de regali principium sive
baronum progenie procreati existunt). Innerhalb der
Klosteranlage befindet sich eine Marienkapelle, die nicht
durch irgendeinen Papst, Kardinal oder Bischof, sondern
auf göttliche Eingebung hin durch Engel geweiht worden
ist (ab angelis de celo descendentibus divinitus est conse-
crata), wie auch die Kirche anerkannt hat. Zu dieser

Kapelle, wo dank der besonderen Nähe Gottes zahlreiche
Wunder geschehen, strömen aus der ganzen Christenheit
Gläubige beiderlei Geschlechts. So betrachten wir die
Einsiedler Marienkapelle als die wertvollste Blüte unseres Landes

(pro flore pretiosissimo dominii nostri reputamus).
Und was auch immer an Glück und Erfolg uns zufällt - wir
sind fest davon überzeugt, es über diese Kapelle zu empfangen

(quidquid fortune sive prosperitatis nobis accidit ab

ista capella benedicta nos firmiter habere credimus).»1
Mit den drei Stichworten

- Adels- und Reichskloster unter eidgenössischer bzw.

schwyzerischer Landesherrschaft

- vielbesuchter Wallfahrtsort mit engelgeweihter Marienkapelle

sowie

- Marienkapelle als eidgenössisches Heilszentrum
sind fast alle wesentlichen Elemente angesprochen, welche
die besondere Bedeutung Einsiedeins für die spätmittelalterliche

Eidgenossenschaft ausmachen. Es fehlt einzig der
Hinweis auf die Funktion als Gerichtshof, das heisst als

Tagungsstätte des eidgenössischen Schiedsgerichts.
Wie aber konnte Einsiedeln in diese vielfältige Rolle

hineinwachsen? Wo liegen die Voraussetzungen und Grundlagen?

Welche Entwicklung musste Einsiedeln durchlaufen,
bis Konrad Schoch 1471 diese Definition des beiderseitigen
Verhältnisses geben konnte? Und schliesslich: Welchen
Stellenwert haben die Ausführungen Schochs? Handelt es

sich - auch wenn das Schreiben im Namen der Eidgenossenschaft

verfasst ist - nicht vielleicht doch um eine subjektive

Einschätzung, um die gelehrte Konstruktion eines
Frühhumanisten?

Die historische Entwicklung, die hinter den Aussagen
Schochs liegt, ist keine geradlinige, keine zielgerichtete -
das heisst: Der Weg Einsiedeins und jener der Eidgenossenschaft

waren nicht von Beginn an daraufhin angelegt, sich
auf diese Art und Weise zu berühren und schliesslich sogar

41



zu vereinen. So geschlossen und in sich stimmig das fertige
Bild, das Konrad Schoch zeichnet, auch aussehen mag, so

wenig hatten die einzelnen Bausteine, aus denen es besteht,
ursprünglich miteinander zu tun. Es muss daher zunächst

getrennt auf die drei Hauptfunktionen Einsiedeins als

Adelskloster, Wallfahrtsort und Gerichtshof und ihren je
spezifischen Bezug zur Eidgenossenschaft eingegangen
werden, bevor von ihrer Verbindung zu einem Gesamtbild
die Rede sein kann.

Das Adelskloster

Die zentrale Frage, die sich im Fall des Klosters stellt, lautet:

Wie wurde Einsiedeln eidgenössisch bzw. schwyze-
risch? Erst diese Zugehörigkeit machte es überhaupt möglich,

dass der Ort eine besondere Bedeutung für die
Eidgenossenschaft bekommen konnte.

Von seiner Geschichte und insbesondere seiner
Gründungszeit her war das Kloster durch eine ganz andere Welt
geprägt, jene des Reichs und des Adels. Eine lange Reihe

von kaiserlichen Privilegien legt davon ebenso Zeugnis ab

wie zahlreiche Stiftungen und Schenkungen von
Adelsgeschlechtern der näheren und weiteren Umgebung. Noch
im 14. Jahrhundert war diese Welt weitgehend intakt. Inhaber

der Klostervogtei, das heisst der weltlichen Schutz- und
Schirmherrschaft, waren damals die Habsburger. Sie hatten

die Vogteirechte von den Grafen von Rapperswil
übernommen und führten das Kloster zu Beginn des Jahrhunderts

sogar zu einer neuen Blütezeit. Das Verhältnis
zwischen Äbten und Klostervögten gestaltete sich spannungsarm

wie kaum je zuvor oder danach.
Eine Zäsur markiert erst der Sempacherkrieg von

1385/86. Indem die Herrschaft Österreich die Höfe
Pfäffikon und Wollerau an Zürich und die Waldstatt Einsiedeln

an Schwyz verlor, wurden ihre landesherrlichen
Ambitionen in diesem Raum abrupt gestoppt. Der engere
Klosterbereich verblieb zwar auf dem Papier den
Habsburgern, zu den eigentlichen Schirmherren des Klosters
avancierten nun aber die Zürcher. Angesichts der
traditionell starken Ausrichtung Einsiedeins auf die Limmatstadt

einerseits und dem territorialen Ausgreifen der
Stadt entlang des Zürichsees anderseits stellt diese
Entwicklung hin zu Zürich keine Überraschung dar.
Entsprechend rasch ergab sich auf der Grundlage von
Burgrechtsverträgen eine enge Zusammenarbeit zwischen
den beiden Partnern.

Neue Dynamik ins Geschehen brachten zu Beginn des

15. Jahrhunderts die Schwyzer. Ihre offensive Territorial-
und Landrechtspolitik führte sie entlang einer Linie, die vom
Raum Zug über den oberen Zürichsee und die March bis in
die Ostschweiz reicht, immer stärker in eine Rivalität zu den
Zürchern. Im Rahmen dieser vorerst friedlich, im Alten
Zürichkrieg dann auch militärisch geführten Auseinandersetzung

bildeten die Vogteirechte über das Kloster Einsiedeln

das Prestigeobjekt schlechthin. Die entscheidende

Zuspitzung geschah 1433/34, als Kaiser Sigmund um eine

Klärung in der verworrenen Rechtslage angefragt wurde,
nachdem er selbst den Schwyzern und Abt Burkhard von
Krenkingen-Weissenburg einander widersprechende
Privilegien ausgestellt hatte. Der Kaiser setzte in seinem
Schlussentscheid politisches Kalkül vor rechtliche Überlegungen
und übertrug die Einsiedler Vogteirechte den Schwyzern -
zum hellen Entsetzen des Abts und der Zürcher.

Die Schwyzer waren nun zwar formell Rechtsnachfolger

der Habsburger, bis zur tatsächlichen Durchsetzung
ihrer Rechte über das Kloster war es aber noch ein weiter
Weg. Der Alte Zürichkrieg stellte zunächst alles Erreichte
noch einmal grundlegend in Frage. Selbst die Herrschaft
Österreich, die seit 1438 wieder den König stellte und sich
1442 mit Zürich verbündete, durfte sich vorübergehend
noch einmal Hoffnungen machen. Dass der Alte Zürichkrieg

schliesslich einen anderen Ausgang nahm, der die
Situation endgültig im Sinn der Schwyzer klärte, war nicht
voraussehbar.

Mit dem Verlust von Pfäffikon und Wollerau war Zürich
nach 1450 weit genug zurückgedrängt, so dass die Schwyzer

gegenüber dem Kloster die Machtfrage stellen konnten.
Anlass dazu bot ihnen der Konflikt um den Wiederaufbau
der Klosterkirche nach dem Brand von 1465. Abt Gerold
von Sax-Hohensax, der die Rechte der Schwyzer nach wie
vor nicht zu akzeptieren bereit war, wurde zur Resignation
und zum Rückzug ins Exil gezwungen. Von da an blieben
spektakuläre Zusammenstösse zwischen Kloster und
Landesherren aus, das Kräfteverhältnis verschob sich still, aber

um so dramatischer zugunsten der Schwyzer, bis sich in der
Reformation die paradoxe Situation ergab, dass das Kloster
in geradezu existentieller Weise auf die einst verhassten

Klostervögte angewiesen war.
Das Schreiben Konrad Schochs geht auf diese konfliktreiche

Entwicklung nicht ein, es stellt dem Herzog von
Mailand nur noch - mit berechtigtem Stolz - das Resultat

vor, nämlich die Lage Einsiedeins innerhalb der eidgenössischen

Landesgrenzen.

42



Immerhin erfuhr die territoriale Integration des

Klosters eine teilweise Relativierung durch die Tatsache, dass

die Beziehungen zum Reich und zu den Habsburgern
sowie zum Adel des deutschen Südwestens nicht einfach
bedeutungslos wurden. Das Reich spielte dabei weniger auf
der Ebene persönlicher Kontakte eine Rolle, dafür um so
mehr in Form eines ausgeprägten Reichsbewusstseins. Kaiser

Otto der Grosse galt der klösterlichen Geschichtsschreibung

nicht nur als Stifter Einsiedeins, sondern auch
als Verleiher der Reichsfürstenwürde und als Garant ewigen

Reichsschutzes. Ähnlich gestaltete sich das Verhältnis
zur Herrschaft Österreich: An einen Rückgewinn der
Vogteirechte war nach 1450 realistisch nicht mehr zu denken.
Um so lebendiger blieb das Bewusstsein für die gemeinsame

Vergangenheit. Albrecht von Bonstetten lancierte im
letzten Viertel des 15. Jahrhunderts mit seinen Schriften
eine eigentliche Renaissance der klösterlichen
Habsburgertradition; auf der Gegenseite hielt vor allem Herzog
Sigmund mit zahlreichen Stiftungen, Vergabungen und Spenden

die Erinnerung wach.
Am stärksten relativiert wurde die Integration des

Klosters in die Schwyzer Landesherrschaft allerdings durch die
soziale Herkunft der Äbte und Mönche. Infolge einer
schrittweisen Abschliessung fanden seit Beginn des
14. Jahrhunderts nur noch Angehörige des Hochadels
Aufnahme im Kloster. 1463 liess sich Abt Gerold diese

gewohnheitsrechtliche Entwicklung sogar vom Papst
ausdrücklich bestätigen, und Albrecht von Bonstetten hat das

Adelsprivileg in seinen Schriften bis auf den Stifterwillen
der Ottonen zurückgeführt. Einsiedeln galt den Mönchen
damals ganz selbstverständlich als «spital»2 des Adels, das

heisst als Versorgungsstätte nachgeborener Adelssöhne.
Dieser Stiftungszweck hatte Vorrang, auch gegenüber der
Ordensregel des heiligen Benedikt.

Eine Änderung der starren Aufnahmepraxis bewirkten
weder der ständige Rückgang an Mönchen noch die

Reformforderungen der Konzilien von Konstanz und
Basel noch - und das ist das besondere Paradox - der Über-

Albrecht von Bonstetten, Von der loblichen Stiftung des hochwirdi-
gen gotzhus Ainsideln unser lieben frowen (Ulm Johannes Reger
1494), in: ders., Briefe und ausgewählte Schriften, hg. von Albrecht
Büchi, Basel 1893 (Quellen zur Schweizer Geschichte. 13), S. 189.

Vgl. jetzt Bernhard Stettier, Die Rechtfertigungsschreiben des Alten
Zürichkriegs und ihre Bedeutung für das Selbstverständnis der
eidgenössischen Orte, in: Aegidius Tschudi, Chronicon Helveticum,
bearb. von B'S', Bd. 11, Basel 1996 (Quellen zur Schweizer Geschichte,

Neue Folge. 1/7), Anhang I.

&

a-
D

o

\
^

-3

Söa
rSL

8

l
m^ im

Abb. 1: Porträt Albrechts von Bonstetten mit Familienwappen
(Holzschnitt aus: Albrecht von Bonstetten, Septem horae canonicae virgineae
matris Mariae, Freiburg i.Br. Friedrich Riederer 1493).

gang der Klostervogtei an die Schwyzer. Der Gegensatz
hätte nicht grösser sein können zwischen den Konventualen

aus dem süddeutschen und ostschweizerischen Hochadel

einerseits und den neuen Landesherren anderseits, die

nördlich des Rheins als «vertriber und vertilger des gantzen
adels und aller erberkeit»3 verschrieen waren. Wenn das

Adelsprivileg trotzdem bis zur Reformation überlebt hat,
dann deshalb, weil die Schwyzer erkannten, dass ihnen
eine Beibehaltung weit mehr Vorteile versprach als eine

Aufhebung. Denn seit an der territorialen Zugehörigkeit
keine Zweifel mehr bestanden, trug das Prestige Einsiedeins

als Adelskloster beinahe automatisch auch zum

43



Ansehen von Schwyz und der übrigen Eidgenossenschaft
bei - in einer Welt, in der Adel noch immer unangefochten
der zentrale soziale Leitwert war. Genau mit dieser Absicht
fügte auch Konrad Schoch den expliziten Hinweis auf das
Einsiedler Adelsprivileg in sein Schreiben ein.

Der Wallfahrtsort
Auch bei dieser Funktion Einsiedeins sind zunächst einige
grundsätzliche Bemerkungen anzubringen. Zwei Fragen
stehen dabei im Vordergrund. Erstens: Welche religiöse
Botschaft wurde den Pilgern im Spätmittelalter vermittelt?
Zweitens: Worin bestand das Angebot an kirchlichen
Dienstleistungen?

Die religiöse Botschaft, die die spezifische Heiligkeit eines
Ortes überhaupt erst begründet, ist für die Entwicklung der
Einsiedler Wallfahrt von zentraler Bedeutung. Sie umfasst
die drei Elemente Meinradsvita, Engelweihe und Marienverehrung.

Wichtig ist, dass alle drei Teile älter sind als die Wallfahrt

und je ihre eigenen historischen Wurzeln haben. Erst in
der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts wurden sie -
vermutlich als Reaktion aufden wachsenden Zustrom von
Pilgern - erzählerisch miteinander verknüpft und in den
Dienst der Wallfahrt gestellt.

Der heilige Meinrad, ursprünglich als Eremit und
Märtyrer Vorbild für die klösterliche Gemeinschaft, stand nun
als populärer Heiliger allen Menschen als Helfer und
Fürsprecher zur Verfügung. Seine Lebensbeschreibung war zu
diesem Zweck zu einer frommen Erzählung umgeschrieben

worden, die gleichermassen der Erbauung wie der
Unterhaltung diente. Allerdings hatte der Heilige keine
Chance, zum Mittelpunkt der Wallfahrt aufzusteigen. Wie
auch das Schreiben Konrad Schochs zeigt, nahm diese Position

ganz klar die Engelweihe ein. Die Engelweihe basiert
auf einer Papstbulle, die im 12. Jahrhundert im Kloster
Reichenau gefälscht worden war und laut der Papst Leo VIII.
imJahr 964 anerkannt haben soll, dass die zu einer Kapelle
umgebaute Meinradszelle (die heutige Gnadenkapelle) auf
göttliche Intervention hin von Engeln und nicht vom
zuständigen Ortsbischof geweiht worden war. Der
ursprüngliche Zweck dieser Fälschung liegt im Dunkeln, klar
ist aber, dass das Dokument zunächst weitgehend in
Vergessenheit geriet, bevor es im Rahmen der Wallfahrt eine
ungeahnte Renaissance erlebte. Nicht mehr die Besiedlung
durch den heiligen Meinrad, sondern der ausserordentliche

Weihevorgang der Gnadenkapelle galt nun als konstitutiv

für die Heiligkeit Einsiedeins. Mit der Engelweihe, so

die Vorstellung, hatte Christus persönlich den Ort erwählt
und zu einem «Tor des Himmels»4 gemacht, wo der Gläubige

mit der jenseitigen Welt in Verbindung treten konnte.
Zudem war die Kapelle der Gottesmutter Maria

geweiht, deren Verehrung im Spätmittelalter ihren grossen
Aufschwung erlebte. Anfänglich hatte sich das Marienpa-
trozinium auf die Klosterkirche als Ganzes bezogen,
verdrängte dann aber im Verlauf des 13. Jahrhunderts das

ursprüngliche Erlöserpatrozinium der Gnadenkapelle, die

so zum heiligen Haus der Gottesmutter wurde, wo Maria
in ihrer Eigenschaft als Mittlerin und Fürsprecherin bei
Gott unmittelbar präsent war.

Mit dieser eindrücklichen religiösen Botschaft, die den

Pilgern über die verschiedensten Medien wie Pilgerzeichen,

Andachtsbilder, Druckschriften und Predigten
vermittelt wurde, ging ein nicht weniger attraktives Angebot
an kirchlichen Dienstleistungen einher. Konrad Schoch

spricht in seinem Schreiben etwas einseitig nur von Wundern.

Zweifellos zog die Aussicht auf Erhörung im Gebet
oder aufHeilung von einer Krankheit viele Pilger nach
Einsiedeln. Im Vordergrund standen aber Beichte und Ablass.
Diese beiden Gnadenmittel, die den Gläubigen im Spätmittelalter

mehr denn je als heilsnotwendig galten und die in
der damaligen Frömmigkeitspraxis immer mehr zu einem
einzigen «Versöhnungssakrament» verschmolzen, haben
den Aufschwung der Einsiedler Wallfahrt seit der zweiten
Hälfte des 14. Jahrhunderts wesentlich begünstigt.
Problematisch war nur, dass der wachsende Erfolg die Aufmerksamkeit

immer stärker auf die Engelweihbulle lenkte, die
dem Kloster als Rechtsgrundlage für die Spendung des

Bussakraments und für die Erteilung des Engelweihablasses
diente. Vermutlich kamen auch im Kloster Zweifel an

der Echtheit des Dokuments auf, jedenfalls wurde es
zwischen 1382 und 1433 mit einiger Wahrscheinlichkeit
bewusst zum Verschwinden gebracht, nachdem man sich
noch vom Bischof von Konstanz (und früheren Abt von
Einsiedeln) Heinrich von Brandis eine beglaubigte
Abschrift besorgt hatte.

Zur eigentlichen Bewährungsprobe wurde aber erst die
Zeit des Konzils von Basel. Die äusserst sachverständige
Kirchenversammlung leitete 1432 wegen der Einsiedler
Beichtpraxis bei bischöflichen Reservatsfällen eine
Untersuchung ein, die sich bald einmal auf die Rechtsgrundlagen
der Einsiedler Wallfahrt insgesamt erstreckte und schliesslich

zum Ergebnis führte, dass die Engelweihbulle als Fäl-

4 Genesis 28, 17.

44



Abb. 2: Die Einsiedler Klosteranlage

im Spätmittelalter, im
Vordergrund der Brühl mit
Predigerbühne und dem Pilgerweg
vom Etzel (Einblattholzschnitt,
um 1509/13, Ausschnitt).

L
Z (^Bftttäi^^

¦»«-¦

awa

?ES
f'x r.

*
53 32

»vi

a m~

S ©mjslf
h*C&tk*«€jfof-JVk

schung entlarvt und für ungültig erklärt wurde. Das harte
Urteil blieb jedoch ohne Folgen, weil dem Konzil die Mittel

zur Durchsetzung fehlten und es sich bald anderer Themen

annehmen musste. Zudem gelang es Abt Burkhard
von Krenkingen-Weissenburg, die Untersuchung immer
wieder zu verschleppen, um gleichzeitig in Rom bei Papst
Eugen IV vorstellig zu werden. Von diesem erhielt das Kloster

1433 schliesslich ein Privileg, das der Einsiedler Wallfahrt

erstmals eine stabile Rechtsgrundlage verlieh.
Damit war der Weg für den weiteren Aufschwung geebnet,

wenn auch der Alte Zürichkrieg diesen Prozess vorerst
noch verzögerte. Um so mehr wurden anschliessend die
Jahre zwischen 1460 und 1520 zur eigentlichen Blütezeit
der Einsiedler Wallfahrt. Die päpstlichen Beichtkompetenzen

wurden ausgeweitet, vor allem unter Abt Gerold von
Sax-Hohensax, der 1464 deswegen persönlich zu Papst
Pius II. reiste. Die Infrastruktur für den Beichtbereich
wurde massiv ausgebaut, das heisst zusätzliche Beichtväter
rekrutiert und einschlägige Spezialliteratur (Bussummen)
angeschafft. Zeitlicher Höhepunkt mit jeweils Zehntausenden

von Pilgern waren die zweiwöchigen Engelweihfeiern.
Sie fanden seit der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts

nicht mehr alljährlich, sondern nur noch in jenen Jahren
statt, in denen der Hauptfesttag, der 14. September, auf
einen Sonntag fiel.

Relativ exakt angeben lässt sich das Einzugsgebiet der
Wallfahrt. Es umfasste im wesentlichen die deutschsprachigen

Gebiete des Reichs sowie die südlichen Teile von
Skandinavien. Dagegen fehlen für Pilger aus Italien, Frankreich,
Spanien oder England die Belege nahezu vollständig. Konrad

Schoch verschleiert diesen wichtigen Sachverhalt in
seinem Schreiben etwas, wenn er pauschal von Besuchern aus
der ganzen Christenheit spricht.

Worin bestehen nun aber die spezifischen Bezüge der
Einsiedler Wallfahrt zur Eidgenossenschaft? Zunächst
übernahmen die eidgenössischen Orte, allen voran Zürich
und Schwyz, grosse Anstrengungen, um einen möglichst
reibungslosen Ablauf der Wallfahrt zu gewährleisten. Fragen

des Transports und der Sicherheit standen dabei -
neben der Versorgung und Unterbringung der Pilger - im
Zentrum. Die Schiffahrt auf dem Zürichsee sowie auf Limmat,

Aare und Rhein bis über Basel hinaus war seit dem

ausgehenden 14. Jahrhundert kontinuierlich den besonderen

Bedürfnissen der Einsiedler Wallfahrt angepasst worden.

Ging es dabei vor allem um organisatorische Massnahmen,

so stellte die Sicherheit der Pilgerwege auch ein
eminent politisches Problem dar. Lange blieben die von den

eidgenössischen Orten getroffenen Massnahmen nur
punktuell wirksam oder wurden durch kriegerische
Auseinandersetzungen immer wieder in Frage gestellt. Erst

45



nach dem Alten Zürichkrieg war die Eidgenossenschaft ein
ausreichend geschlossener Friedensraum, so dass die
Tagsatzung für die Engelweihe von 1466 den Pilgern erstmals
für das gesamte Gebiet der Eidgenossenschaft Sicherheit
und freies Geleit garantieren konnte. Diese Zusage wurde
später regelmässig erneuert und hat fremde Besucher
immer wieder positiv erstaunt, zumal unmittelbar nördlich
des Rheins noch markant andere Verhältnisse herrschten.

Die eidgenössischen Orte haben mit Hilfe ihres
wachsenden politischen Gewichts die Einsiedler Wallfahrt aber
auch ganz direkt gefördert, indem sie das Kloster bei der
Absicherung und dem Ausbau der Rechtsgrundlagen unterstützten.

In der Auseinandersetzung mit dem Konzil von Basel
liess sich Abt Burkhard 1432 mehrmals durch Gesandtschaften

der eidgenössischen Orte vertreten, die dank ihrer
Stellung als Schutzherren des Konzils wirksamen politischen
Druck ausüben konnten. ImJahr daraufvertraten die Zürcher
die Anliegen des Abts auch gegenüber Papst Eugen IV, als sie

König Sigmund zur Kaiserkrönung nach Rom begleiteten.
Etwas anders sah die Konstellation 1464 bei der Reise von Abt
Gerold zu Papst Pius II. aus. Dass er die gewünschten
Wallfahrtsprivilegien erhielt, verdankte der Abt nicht unwesentlich

der Tatsache, dass er dem Papst gleichzeitig im Namen
der eidgenössischen Orte verbindliche Zusagen über die
Lieferung von Söldnern machte, die Pius für seinen geplanten
Kreuzzug gegen die Türken benötigte.

Das Verhältnis der Eidgenossenschaft zur Einsiedler
Wallfahrt war aber nicht nur ein Geben, sondern ebenso
sehr auch ein Nehmen, wenn auch in anderen Formen. So

hatte die grosse Strahlungskraft und der hohe Bekannt-
heitsgrad des heiligen Ortes weit über die Landesgrenzen
hinaus kaum überschätzbare Auswirkungen auf das Selbst-
bewusstsein der eidgenössischen Orte und insbesondere
der Schwyzer, die bei der Propagierung der Wallfahrt denn
auch stets darauf bedacht waren, die territoriale Zugehörigkeit

Einsiedeins herauszustreichen. Die Beurteilung als

«wertvollste Blüte des Landes» im Schreiben Konrad
Schochs ist von daher gewiss keine Übertreibung.

Im weiteren entwickelte sich mit den sogenannten
Kreuzgängen eine Form der Wallfahrt, die als spezifisch
eidgenössisch bezeichnet werden kann. Wesentlichstes
Merkmal der Kreuzgänge ist die Tatsache, dass ihre
Durchführung nicht von einer kirchlichen Instanz ausging,
sondern von der weltlichen Obrigkeit angeordnet wurde.
Kreuzgänge nach Einsiedeln kannten im Spätmittelalter
die Orte Zürich, Schwyz, Zug und Glarus, wobei vor allem
jener der Zürcher von grosser Bedeutung ist, weil er es der

Stadt ermöglichte, auch nach dem Übergang der Klostervogtei

an die Schwyzer alljährlich an Pfingsten in Einsiedeln

Präsenz zu markieren. Die Verpflichtung, dass jedes
Haus mindestens einen Wallfahrer zu entsenden hatte,
machte das Teilnehmerfeld gewissermassen zu einem
repräsentativen Abbild der Stadt. Die religiöse Funktion
des Zürcher Kreuzgangs ist in mehreren städtischen
Verordnungen umschrieben als Vermittlung von Gnade und
Schirm für Stadt und Landschaft sowie von Weisheit für die
Regierenden. Das Wohlergehen des Stadtstaats Zürich
wurde also über den Kreuzgang ganz direkt mit dem
Einsiedler Heiligtum verknüpft.

Schliesslich spielte Einsiedeln auch als regionales
Beichtzentrum eine wichtige Rolle. Es ermöglichte die Erfüllung
der vorösterlichen Beichtpflicht unter Umgehung des

Ortspfarrers. Vor allem aber konnten sich die Gläubigen hier auch

von Sünden lossprechen lassen, die dem Bischofvorbehalten
waren wie beispielsweise Kriegsverbrechen. Die Bischöfe

von Konstanz haben mehrmals versucht, diese Praxis
einzuschränken, waren aber letztlich machtlos - nicht nur wegen
der päpstlichen Privilegien Einsiedeins, sondern auch, weil
sie stets politische Rücksicht auf den mächtigen Nachbarn
Eidgenossenschaft nehmen mussten.

Zusammengenommen zeigt sich in allen diesen Praktiken

eine deutliche Tendenz, Einsiedeln als kirchliches
Zentrum im eigenen Land, als Alternative zum fernen
Konstanz auszubauen. Bemühungen von klösterlicher Seite,
Einsiedeln ganz aus dem Bistumsverband zu lösen und eine

eigene Kurie aufzubauen, weisen in die selbe Richtung.
Allerdings fehlte der Eidgenossenschaft letztlich die nötige
Geschlossenheit, um dieses Ziel vollumfänglich zu
erreichen, etwa in Form eines eigenen Landesbistums.

Der Gerichtshof

Diese dritte Hauptfunktion Einsiedeins wird, wie bereits
erwähnt, von Konrad Schoch nicht angesprochen, steht
aber den beiden anderen Funktionen von der Bedeutung
her kaum nach. Falsch wäre es allerdings, aus der Tatsache,
dass beim Abschluss des Zürcher-, Zuger- und Glarner-
bunds 1351/52 die Wahl der Schiedsgerichtsstätte
ausgerechnet auf Einsiedeln fiel, auf eine schon damals vorhandene

besondere Bedeutung des Ortes für die Eidgenossenschaft

zu schliessen. Das Kloster wurde vielmehr aus rein
pragmatischen Gründen, das heisst wegen seiner günstigen
Lage, seiner politischen Neutralität und des erhöhten

46



Schutzes, den der geistliche Bezirk bot, als Gerichtsstand
für Konflikte zwischen den Bündnispartnern festgelegt.
Zudem ist aus der Zeit vor 1400 kein einziger Fall eines
Konflikts bekannt, der vorschriftsgemäss in Einsiedeln
verhandelt worden wäre.

Erst im Verlauf der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts
gewann die Tagungsstätte Einsiedeln im Zug einer schrittweisen

Aufwertung der Bünde an Bedeutung. Die zunehmende

Verflechtung der eidgenössischen Orte führte
zwangsläufig zu mehr Konflikten, bei deren Beilegung nun
immer häufiger auf die Bestimmungen der Bünde
zurückgegriffen wurde. Die Verbindlichkeit des bundesgemässen
Schiedsverfahrens erhöhte sich dabei kontinuierlich;
allmählich entwickelte sich so etwas wie ein rudimentäres
Prozessrecht. Gleichzeitig traten aber auch die Mängel des
Verfahrens immer deutlicher zutage. Einander widersprechende

Bestimmungen der Bünde verhinderten häufig
einen rechtlichen Entscheid, ja sie wurden sogar gezielt für
politische Zwecke eingesetzt. Dieses «Spiel mit dem
Recht» weckte vor allem bei den Zürchern ein wachsendes
Unbehagen gegenüber den Bünden. Hinzu kam, dass
Einsiedeln ja längst nicht mehr neutraler Klosterboden war
wie noch 1351, sondern immer mehr in den Einflussbereich
von Schwyz geriet. Der Übergang der Klostervogtei an die
Schwyzer machte Einsiedeln schliesslich vollends zu
einem parteiischen Ort.

In dieser vorbelasteten Situation kam es 1436 zum Alten
Zürichkrieg, in dessen Verlauf die Bünde und das darin
vorgesehene Schiedsverfahren in Einsiedeln eine eminent wichtige

Rolle spielten. Nach Zürcher Rechtsauffassung betrafen
die strittigen Fragen Gegenstände, die im Zürcherbund
nicht geregelt waren und die deshalb nach allgemein gültigem

Reichsrecht zu beurteilen waren. Die Schwyzer dagegen

lehnten einen solchen Vorrang des Reichsrechts ab und
vertraten den Standpunkt, das bundesgemässe Schiedsverfahren

sei uneingeschränkt für alle Streitfragen zuständig.
Deshalb mahnten sie im Herbst 1438, just während der
Engelweihe, die Zürcher vor das eidgenössische Schiedsgericht

nach Einsiedeln. Als die Zürcher, wie zu erwarten war,
die Mahnung für unzulässig erklärten und auf ihrer
Argumentation beharrten, nutzten die Schwyzer die
Engelweihfeierlichkeiten, um das Verhalten der Zürcher vor aller Welt
als Verletzung der Bünde zu brandmarken. Eine Verständigung

war in dieser aufgeheizten Stimmung nicht mehr mög-

Die Chronik des Hans Fründ, Landschreiber zu Schwyz, hg. von
Christian Immanuel Kind, Chur 1875, S. 18.

lieh. Nach ersten Scharmützeln 1439 brach der Krieg im
Herbst 1440 offen aus, und zwar nach offizieller Schwyzer
Lesart, eben weil «die von Zürich nitt wölltent zum rechten
komen nach der geswornen bünden sag».5 Konsequenterweise

zwang man die Zürcher nach ihrer militärischen
Niederlage im Kilchberger Frieden zur bedingungslosen
Anerkennung des bundesgemässen Schiedsverfahrens. Die
Bestimmungen der Bünde, ursprünglich subsidiäre Spielregeln

nachbarschaftlichen Zusammenlebens, galten von nun
an als verfassungsmässige Grundlage eidgenössischer
Staatlichkeit. Einsiedeln, ursprünglich eine Tagungsstätte wie
andere auch, stand von nun an im Rang eines allzuständigen
obersten Gerichtshofes.

Bekanntlich hat der Alte Zürichkrieg 1442 seine

Fortsetzung gefunden, indem die tiefgedemütigten Zürcher ein
Bündnis mit der Herrschaft Österreich schlössen, das auf
den entschiedenen Widerspruch insbesondere der Schwyzer

stiess. Erneut mahnten sie deshalb die Zürcher nach

Einsiedeln, jetzt wegen der angeblichen Unrechtmässig-
keit dieses Bündnisses, und erneut beharrten die Zürcher
darauf, die Streitfrage nur vor dem König, d.h. nach Reichsrecht,

entscheiden zu lassen. Im Frühjahr 1443 brach der

Krieg von neuem aus und sah schliesslich 1446 wiederum
die eidgenössischen Orte als Sieger - als Sieger nicht nur
auf dem Schlachtfeld, sondern auch im Propagandakrieg.
Parallel zur militärischen Auseinandersetzung gelang es

nämlich den Eidgenossen, ihre Auffassung von den Bünden

mittels Rechtfertigungsschreiben und mündlichen
Vorträgen auch nach aussen zu tragen und in weiten Teilen
des Reichs zu verbreiten.

Mit dem Friedensschluss von 1446 war das Bündnis der
Zürcher mit Österreich nicht einfach hinfällig. Vielmehr
setzten die eidgenössischen Orte alles daran, den Vertrag
durch einen bundesgemässen Schiedsprozess in Einsiedeln
für unzulässig zu erklären. Auf der anderen Seite waren
auch die Zürcher aus grundsätzlichen Überlegungen nicht
bereit, ohne ein formelles Rechtsverfahren an der
Herrschaft Österreichs «bundbrüchig» zu werden. Während so
in den Nebenfragen schliesslich eine gütliche Einigung
zustande kam, wurde die Verbindung mit Österreich nach

langwierigen Parteiverhandlungen erst im Sommer 1450

durch einen Obmannspruch des Berner Schultheissen
Heinrich von Bubenberg ausser Kraft gesetzt. Krönender
Abschluss war eine Neubeschwörung der eidgenössischen
Bünde, die am 24. August 1450 aufdem Brühl, dem grossen
Versammlungsplatz vor dem Kloster, im Beisein zahlreicher

Pilger stattfand. Mit dieser symbolträchtigen Insze-

47



il
4S*«3»Kk> QSmêx

MhM.dUd.

SfUrr'^ÊÇi»^aes.Brief 44 CJ>~* <*«•»» «t» »*»f Ate(^rfj-C*MJ^»^*»«^< £w£»äfcjSÄ »&

ftp»)* 5^p^*4^*^e»^>*«4«9or^*^i>^«»i^^j^ -**4»-*-#ft«fcw--

j?-~W ].»

T| w,^. -,..

/Itó. JJ.- Schwyz mahnt Zürich
vor das eidgenössische Schiedsgericht

in Einsiedeln (Schreiben
vom 26. April 1443, Entwurf
von Landschreiber Hans Fründ).

nierung wurde vor aller Welt die Integration Zürichs in die
Eidgenossenschaft für endgültig erklärt. Ein Ausscheren
war inskünftig nicht mehr möglich.

Einen ähnlich bedeutsamen Schiedsprozess hat Einsiedeln

in den folgenden Jahrzehnten keinen mehr erlebt.
Seine Stellung als oberster eidgenössischer Gerichtshof hat
es aber deswegen nicht wieder eingebüsst. Eine Mahnung
nach Einsiedeln blieb Ultima ratio in ausweglosen Situationen.

Dabei ist nicht zu übersehen, dass der Nimbus, der die
Tagungsstätte seit dem Alten Zürichkrieg umgab, durch
die Heiligkeit des Ortes massgeblich mitbeeinflusst wurde.
Die religiösen Qualitäten Einsiedeins übertrugen sich
beinahe zwangsläufig auch auf die Funktion als profaner
Gerichtshof und heiligten schliesslich die eidgenössischen
Bünde und ihr Prozessrecht insgesamt.

Zwischenbilanz

Vergleicht man zusammenfassend die Entwicklung der
drei Bausteine Adelskloster, Wallfahrtsort und Gerichtshof,

so lässt sich zweierlei feststellen.

Zum einen fanden in allen drei Bereichen die entscheidenden

Weichenstellungen in einer frappanten zeitlichen
Übereinstimmung zwischen den 1430er und den 1460er

Jahren statt. In diesem Zeitraum geriet das Kloster unter
Schwyzer Landesherrschaft, erhielt die Wallfahrt ihre
entscheidenden Impulse und rückte die Tagungsstätte zur
höchsten eidgenössischen Gerichtsinstanz auf. Konrad
Schoch blickt also 1471 in seinem Schreiben auf eine eben

erst abgeschlossene Entwicklung zurück.
Zum anderen besitzt die eingetretene Entwicklung Ein-

siedelns hin zu Schwyz und zur Eidgenossenschaft in allen
drei Bereichen nicht nur eine Dimension nach innen,
sondern auch nach aussen. Was heisst das konkret? Die besondere,

ja einmalige Bedeutung Einsiedeins für Schwyz und
die übrigen eidgenössischen Orte ist ohne Aussenwirkung
nicht denkbar. Gerade weil Einsiedeln als Adelskloster
auch im übrigen Reichsgebiet weiterhin in hohem Ansehen
stand, wurde es zum Stolz der Eidgenossenschaft. Gerade
weil die Wallfahrt ungebrochen eine reichsweite
Anziehungskraft ausübte, wurde der Ort zum religiösen
Kristallisationspunkt des Landes. Und selbst beim Aufstieg Ein-

48



siedelns zum obersten Gerichtshof spielte die reichsweite
Propagierung der eidgenössischen Bünde und des
Schiedsverfahrens eine wichtige Rolle.

Das Landesheiligtum

Eine enge Verflechtung von Innen- und Aussenwirkung ist
auch charakteristisch für den Weg Einsiedeins zum
eidgenössischen Landesheiligtum, wie er sich nun auf der
Grundlage des bisher Gesagten skizzieren lässt. In der
Funktion des Landesheiligtums verbinden sich Elemente
aus allen drei Bedeutungsbereichen, wobei die Wallfahrt,
das heisst die besondere Heiligkeit des Ortes, zweifellos
den Kerngehalt ausmacht.

Die ersten Spuren dieser Entwicklung fallen kaum überraschend

in die Zeit des Alten Zürichkriegs. Unter Führung
der Schwyzer haben sich die eidgenössischen Orte damals im
Kampf gegen Zürich und Österreich mehr denn je zu einer
Willens- und Schicksalsgemeinschaft zusammengeschlossen.

Die in Einsiedeln so unmittelbar präsente Gottesmutter
war die Schutzpatronin der eidgenössischen Krieger, der sie
nach erfolgreicher Schlacht im Gebet dankten. 1445 befasste
sich sogar die Tagsatzung mit der Idee, aus jeder Pfarrei im
Gebiet der Eidgenossenschaft einen Pilger nach Einsiedeln
zu entsenden, um sich auch weiterhin des militärischen
Erfolgs zu versichern. Ob der Plan zur Durchführung
gelangte, ist nicht bekannt, doch ist allein die Idee dazu ein
überaus sinnfälliger Ausdruck des gemeinsamen Vertrauens
in die überragenden Heilsqualitäten Einsiedeins.

Zürich war als Kriegsgegner von dieser Entwicklung
selbstverständlich ausgeschlossen - mehr noch: Als in der
Fastenzeit 1448 aus der Einsiedler Klosterkirche
Reliquien gestohlen wurden, die Diebe aber wenig später in
Zürich gefasst werden konnten, hat der Zürcher Chorherr

Felix Hemmerli diesen Vorgang in einem Rechtsgutachten

kurzerhand als Werk Gottes erklärt. Gott habe, so
Hemmerli, zur Strafe für die unrechtmässige Aneignung
der Klostervogtei durch die Schwyzer, die Gottesmutter
veranlasst, das Territorium von Schwyz zu verlassen und
nach Zürich zu fliehen. Getreu dem himmlischen Auftrag
liess Hemmerli die Reliquien feierlich ins Grossmünster
überführen, wo nun angeblich die ganze Heiligkeit Ein-

Zitiert nach Florens Deuchler, Die Burgunderbeute - Inventar der
Beutestücke aus den Schlachten von Grandson, Murten und Nancy
1476/77, Bern 1963, S. 117.

siedelns ruhte, während die Gnadenkapelle als leere

Hülle zurückblieb.
Die Versöhnung mit den eidgenössischen Orten zwang

Zürich allerdings schon bald, die Reliquien zurückzugeben.
Der Konkurrenzkampf um die Heiligkeit Einsiedeins und

um die Gunst der Gottesmutter fand mit dem Bundesschwur

vom August 1450 ein Ende und wandelte sich in ein erstes

gemeinsames Bekenntnis zum Landesheiligtum Einsiedeln.
Zu einem wichtigen Träger dieser kollektiven Verbundenheit

wurden die sogenannten Standeskerzen. Zwar
unterhielten bis zur Reformation vermutlich nie sämtliche
acht und später dreizehn eidgenössischen Orte eine solche
Kerze in der Gnadenkapelle, doch ist die integrative Funktion

dieser Einrichtung auch so augenfällig: Einzeln waren
die Standeskerzen Symbol ständiger Präsenz der vertretenen

Orte, zusammen aber repräsentierte sich in ihnen die

Eidgenossenschaft als Gesamtgebilde.
Den gemeinschaftsstiftenden Charakter Einsiedeins

noch stärker zum Ausdruck bringen die Schenkungen von
Kriegstrophäen. Zweimal, nämlich nach den Burgunderkriegen

und den mailändischen Feldzügen, liess die Tagsatzung

Beutestücke beziehungsweise Kriegsauszeichnungen
in der Klosterkirche ausstellen. Im einen Fall handelte es

sich um einen Prunkstuhl Karls des Kühnen, der dem
Burgunderherzog im Feld als Thron gedient hatte, im anderen
Fall um zwei päpstliche Banner, die der Gesamteidgenossenschaft

von Papst Julius II. für ihre Verdienste verliehen
worden waren. Beiden Objekten ist etwas gemeinsam: Sie

Hessen sich sinnvollerweise nicht unter die einzelnen Orte
aufteilen, wie dies gewöhnlich praktiziert wurde. Als
gemeinsamer Aufbewahrungsort aber kam für die
eidgenössischen Orte nur die Einsiedler Klosterkirche in Frage,
die «wertvollste Blüte» des ganzen Landes eben.

Bei beiden Schenkungen gab die Tagsatzung noch ein
weiteres Motiv für ihren Entscheid an, nämlich: «... [nach
Einsiedeln] komen vil frömder lütten die in [das heisst
den Sessel] gesechen».6 Einsiedeln wurde also gezielt auch
dafür eingesetzt, den Pilgern und anderen fremden
Besuchern die militärischen Erfolge vorzuführen, auf denen das

wachsende Selbstbewusstsein der Eidgenossenschaft nicht
unwesentlich beruhte. Zur religiösen Botschaft des
Wallfahrtsortes trat auf diese Weise eine politische, die Einsiedeln

zur idealen Plattform und zum bevorzugten
Schaufenster eidgenössischer Selbstdarstellung machte.

An Publikum, das für die reichsweite Verbreitung der
vermittelten Inhalte sorgte, fehlte es in der Blütezeit der
Einsiedler Wallfahrt weder zahlenmässig noch von der

49



Bedeutung her. Zu den prominenten Besuchern in den
Jahrzehnten nach 1450 gehören neben mehreren Bischöfen
und Erzbischöfen auch verschiedene weltliche Fürsten aus
dem ganzen Reichsgebiet, bei denen sich religiöse Motive
häufig mit politischem Interesse an der Eidgenossenschaft
verbanden, so etwa 1461 bei Kurfürst Friedrich von der
Pfalz, dem grossen Gegenspieler Kaiser Friedrichs III. Her-
ausragendster Besucher aber war Herzog Sigmund von
Österreich. Er kam an Ostern 1474 unmittelbar nach dem
Abschluss der Ewigen Richtung nach Einsiedeln, um neun
Jahrzehnte nach dem Tod seines Grossvaters bei Sempach
und vierJahrzehnte nach dem Verlust der Rechte an Einsiedeln

die Versöhnung mit dem einstigen «Erbfeind» vor aller
Welt zu bekunden und öffentlich sichtbar zu machen. Sein

w

%

a

Abb. 4: Die Einsiedler Engelweihe als eidgenössischer Schöpfungsbericht
in der Landeschronik des Luzerners Petermann Etterlin

(Holzschnitt, übernommen aus: Von sant Meinrat ein hübsch lieplich lesen
Basel Michael Furter um 1496).

50

Besuch in Einsiedeln war eine Ehrbezeugung für die ganze
Eidgenossenschaft, wenn auch der Stolz bei den Schwyzern

zweifellos am grössten war, als sie den Herzog als

Gastgeber und gleichzeitig als sein Rechtsnachfolger auf
dem Brühl empfangen konnten.

Als eidgenössisches Landesheiligtum hatte Einsiedeln
so an der Ausformung einer gesamteidgenössischen Identität

und ihrer Propagierung nach aussen in denJahrzehnten
nach 1450 wesentlichen Anteil. Für den einheimischen
Besucher konkretisierte sich in Einsiedeln die Eidgenossenschaft

in erlebbarer Form, während der fremde Besucher

den Ort als positives Markenzeichen der Eidgenossenschaft

wahrnahm.
Es ist von daher kein Zufall, dass Einsiedeln auch in der

ersten gesamteidgenössischen Chronik des Luzerners
Petermann Etterlin eine überaus prominente Rolle spielt.
Etterlins Werk, das 1507 im Druck erschien, beginnt - auf
den ersten Blick vielleicht überraschend - nicht mit dem

Befreiungsgeschehen um Wilhelm Teil, sondern mit einer
Nacherzählung der Meinradsvita und vor allem einem
ausführlichen Bericht über die Engelweihe. Weshalb? Etterlin
stand noch tief in der Tradition der mittelalterlichen
Chroniken, die in aller Regel mit einer Schöpfungs- oder
Gründungsgeschichte beginnen - eine Weltchronik beispielsweise

mit dem biblischen Schöpfungsbericht, eine
Stadtchronik mit einer Gründungslegende. Analog benötigte
Etterlin für seine Landeschronik einen spezifisch
eidgenössischen Schöpfungsbericht und fand ihn in der Einsiedler

Engelweihe. Er musste die allseits bekannte Erzählung
nicht einmal für seine Zwecke zurechtbiegen, die richtige
Plazierung am Anfang der Chronik genügte, um dem Leser
aufzuzeigen: Mit der Engelweihe hat Gott nicht nur einen

heiligen Ort geschaffen, sondern gleichzeitig der
Eidgenossenschaft lange vor ihrer Gründung den irdischen Platz
zugewiesen und sie zu seinem auserwählten Volk erhoben,
dem er sogar in der Landessprache seinen besonderen
Schutz verspricht. So heisst es bei Etterlin zum Abschluss
des Weihevorgangs: «Und do unnßer herr Jesus Christus
sprechen solt: <Dominus vobiscum>, do sprach er: <Gott sy
mitt üch>.»7

Die Engelweihe wird so bei Etterlin zum Verbindungsstück

zwischen Heilsgeschichte und eidgenössischer

Petermann Etterlin, Kronica von der loblichen Eydtgnoschaft, jr
harkommen und sust seltzam strittenn und geschichten (Basel Michael
Furter 1507), bearb. von Eugen Gruber, Aarau 1965 (Quellenwerk zur
Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft. III/3), S. 52.



Geschichte, exakt datierbar auf den 14. September 948,
exakt lokalisierbar in der Gnadenkapelle, und mit der
Engelweihbulle erst noch von höchster kirchlicher Autorität

anerkannt. Die gesamte Entwicklung der Eidgenossenschaft,

ihr zukünftiges Schicksal inbegriffen, ist durch die
Engelweihe in Gottes Heilsplan angelegt, und die Gnadenkapelle

ist der Ort, an dem Christus über seine Mutter
Maria der Eidgenossenschaft seine besondere Gnade zuteil
werden lässt - ein Gedanke, der sich auch im Schreiben
Konrad Schochs findet, wo es am Schluss heisst: «Und was
auch immer an Glück und Erfolg uns zufällt - wir sind fest
davon überzeugt, es über diese Kapelle zu empfangen.»

Fazit

Damit schliesst sich der Kreis. Es konnte gezeigt werden,
dass Konrad Schochs Schreiben Vorstellungen über das
Verhältnis zwischen Einsiedeln und Alter Eidgenossenschaft

wiedergibt, wie sie zu seiner Zeit allgemein verbreitet

waren. Es wurde aber auch deutlich, dass die Voraussetzungen

für seine Aussagen frühestens seit den 1430er Jahren

gegeben waren und dass die Eidgenossenschaft
überhaupt erst im Alten Zürichkrieg das Bedürfnis nach einem
gemeinsamen Bezugspunkt entwickelt hat.

Nimmt man also den Weg Einsiedeins zum Landesheiligtum

als Indikator, als Messlatte für die Entwicklung der
Eidgenossenschaft insgesamt, so muss das Fazit lauten: Im

Alten Zürichkrieg hat der lange Prozess der «Entstehung»
der Eidgenossenschaft seine entscheidenden Impulse
erhalten, oder bildlich gesprochen: Der Bundesschwur vom
24. August 1450 auf dem Brühl, auf der Schaubühne des

Landesheiligtums Einsiedeln, hat als symbolische
Geburtsstunde der Eidgenossenschaft gewiss grössere
Berechtigung als der im 19. Jahrhundert konstruierte Mythos
des Rütlischwurs vom 1. August 1291.

Auch ein Fazit für Schwyz zu ziehen fällt nicht schwer:
Der Erwerb der prestigeträchtigen Klostervogtei, die
Teilhabe an der einmaligen Heilskraft des Wallfahrtsortes und
die Hüterfunktion über den höchsten Gerichtshof haben
wesentlich mitbeigetragen zu jenem hohen Selbstbewusst-
sein der Schwyzer, das sie zum führenden Länderort und
zum ebenbürtigen Gegenspieler der Zürcher gemacht hat.

In dieser Stellung hat Schwyz der Alten Eidgenossenschaft
seinen Stempel aufgedrückt, nicht nur was die Namensgebung

betrifft.
Das Kloster schliesslich hat die territoriale und ideologische

Vereinnahmung durch die Eidgenossenschaft nicht
gesucht, ihr lange sogar Widerstand entgegengesetzt, dann
sich allmählich mit den Tatsachen abgefunden. Anderseits
aber hat es mit seiner hohen Autorität und seiner
überragenden Strahlungskraft als Wallfahrtsort einen bis heute
unterschätzten positiven Beitrag an die Ausformung der
Eidgenossenschaft geleistet, sowohl was die Identitätsstiftung

und Integration im Landesinnern als auch die Beachtung

und das Ansehen im Reich betrifft.

51




	Adelskloster, Wallfahrtsort, Gerichtshof, Landesheiligtum : Einsiedeln und die Alte Eidgenossenschaft

