Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 86 (1994)

Artikel: Warum blieb die Innerschweiz katholisch?
Autor: Blickle, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Warum blieb die Innerschweiz katholisch?

Peter Blickle

Warum blieb die Innerschweiz katholisch? Das ist eine
interessante Frage deswegen, weil die Menschen ausser-
halb der Innerschweiz in der Regel evangelisch wurden.
Jedenfalls solange sie sich selbst entscheiden konnten und
die Frage der Konfession nicht durch die Obrigkeiten fest-
gelegt wurde.

Was unterscheidet katholisch von evangelisch?

Seit den frithen 1520er Jahren war Martin Luther europa-
weit in vieler, um nicht zu sagen aller Munde. Die Inquisi-
tion in Spanien verbot die Einfuhr seiner Schriften, in
Schweden wurden sie eifrig gelesen. Im franzdsischen
Meaux wurden Dissidente und Haretiker als Lutheraner
beschimpft, in den Bergbaugebieten Ungarns war man
bereits um 1522 mit Luthers wichtigsten Schriften vertraut.
Luther polarisierte, und Freund und Feind verkntpfte glei-
chermassen mit seinem Namen eine neue Denomination
des Christentums — «lutherische Lehr» oder «lutherische
Sect» wurde sie genannt. In Franken, Schwaben, im Elsass
und naturlich in der Schweiz wurde oft auch von «lutheri-
scher und zwinglischer Lehr» oder «lutherischer und
zwinglischer Sect» gesprochen, was so falsch nicht war,
weil sich Zwingli und Luther theologisch sehr nahe stan-
den. Wie konnte das Volk Luther wahrnehmen?

Martin Luther war gepragt durch seine personlichen
Erlebnisse als Monch und seine intellektuelle Auseinan-
dersetzung mit der Heiligen Schrift als Professor fiir Exe-
gese in Wittenbergl. Die fur ihn schmerzliche Erfahrung,
dass die Gnadenmittel der Kirche an ihm ginzlich wir-
kungslos blieben, trotz strenger Einhaltung der monchi-
schen Gelubde, liess ihn an der vorherrschenden Gnaden-

In den Anmerkungen werden folgende Abkiirzungen verwendet:

Gfr. = Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Ver-
eins der Finf Orte Luzern; Uri, Schwyz, Unterwalden und
Zug, Bd. 1f., Einsiedeln/Stans 1843ff.

= Quellenwerk zur Entstehung der Sehweizer Eidgenossen-
schaft, Abt. 1: Urkunden, 3 Bde., Aarau 1933—1964.

UB Zug = Urkundenbuch von Stadt und Amt Zug vom Eintritt in den

Bund bis zum Ausgang des Mittelalters. 1352—1528, Zug
1964.

QW

! Vgl. MARTIN BRECHT, Martin Luther, 3 Bde., Stuttgart 1981—1987.

lehre der Kirche verzweifeln. Nach deren Auffassung ver-
lieh Gott die Gnade dem, der seine durch die gottliche
Schopfung ihm selbst gegebenen Moglichkeiten willent-
lich voll entfaltete: «Si homo facit, quod in se est, Deus dat
gratiam». Luther hingegen hatte die Erfahrung gemacht,
dass die Hervorbringungen des Menschen nur Stinde seien.
Wie bekomme ich einen gnadigen Gott? Das war Luthers
Frage, und weil diese Frage alle Menschen im Abendland
zutiefst bewegte, konnte seine Antwort einen so starken
Nachhall finden.

Luther fand eine vergleichsweise einfache Antwort.
Gott macht den Sunder gerecht, sofern der Sunder Gott
Recht gibt, sofern er glaubt. Der Glaube und die Gnade als
wechselseitig aufeinander bezogene Kategorien stehen im
Mittelpunkt von Luthers «Rechtfertigungslehre», die
ihrerseits das Kernstuck seiner Theologie ausmacht. Die
Erfahrung der Sundhaftigkeit im Denken und Handeln
und das Gerechtfertigtsein durch den Glauben werden auf
diese Weise miteinander versohnt — der Mensch ist «simul
lustus et peccator», er ist gerechtfertigt vor Gott und Sun-
der. Der Weg, um zum Glauben zu kommen, ist der
«Jogos», ist Christus, ist das geoffenbarte Wort Gottes in
Form des Evangeliums. Um Gnade, Glaube und Schrift
also organisiert Luther seine Theologie.

Luthers Rechtfertigungslehre war fiir die romische Kir-
che von verheerenden Folgen. Die Heilsnotwendigkeit der
Sakramente erwies sich als uberflussig und damit auch der
Stand der geweihten Priester, der sie verwaltete. Das war
die erste Bedrohung der Kirche, die ihr Selbstverstindnis
aus eben dieser Verwaltung des Heils und seiner Spendung
in Form der Sakramente bezog. Die zweite Bedrohung der
alten Kirche bestand darin, ihr die Lehrautoritat abzuspre-
chen. «Sola scriptura», die Gebrauchsanweisung Luthers
fur den Umgang mit der Offenbarung, sollte heissen, das
Testament sei «sulipsius interpres», es interpretiere sich fur
den Glaubigen aus sich selbst. Die schriftauslegende Funk-
tion von Papst und Konzilien fiel damit dahin.

Die praktischen Konsequenzen aus diesem theoretisch-
theologischen Ansatz hiessen: Die Gemeinde als Gemein-
schaft der Glaubigen tritt an die Stelle der hierarchisch
organisierten Kirche, alle Glaubigen konnen das Wort Got-
tesauslegen, also Priester sein. Die Guten Werke und damit

29



auch die Messe als Zentrum katholischer Religion sind
heilsirrelevant. Alle Interpretationen und Zusatze durch
die romische Kirche sind Einschrinkungen der «christli-
chen Freiheit» und damit zu beseitigen, womit das kanoni-
sche Recht als Unrecht vom Tisch gefegt wurde. Monche
sind solche, die egoistisch ihr eigenes Heil suchen und
anderen Menschen zur Last fallen. Christlich hingegen ist
die gewissenhafte Erfullung des Berufs, weil sich in thm der
christliche Grundappell, die Nachstenliebe, ausdriicken
kann und muss. «Dass diese sittliche Qualifizierung des
weltlichen Berufslebens eine der folgenschwersten Lei-
stungen der Reformation und also speziell Luthers war»,
war die Einschatzung Max Webers2.

Diese Grunduberzeugungen haben im wesentlichen alle
Reformatoren geteilt. Was Huldrich Zwingli und Jean Cal-
vin hinzugefugt haben, liegt vornehmlich im Bereich der
Ethik und hier besonders im Bereich der Politiktheorie.
Fur Luther ist das weltliche Regiment geschichtlich gese-
hen eine Folge des Stindenfalls. Als gottliche Stiftung ist
Herrschaft, wie sie ist, zu akzeptieren. Zwingli und Calvin
haben das ahnlich gesehen, jedoch fir den Extremfall der
tyrannischen Herrschaft die Auswege nicht ganz vermau-
ert. Widerstand gegen den Tyrannen, der seine Illegitimitat
vornehmlich durch Gottlosigkeit erweist, ist moglich.
Zwingli unterscheidet sich von Luther aber noch in einem
zweiten Punkt, namlich in der Auffassung, die weltlichen
Ordnungen und das bestehende positive Recht liessen sich
mittels der Heiligen Schrift bessern.

Wie reagierten die Menschen auf diese Botschaft, die in
Tausenden von Predigten, Zehntausenden von Flugschrif-
ten und in Hunderttausenden von Wirtshausgesprachen
propagiert wurde? Wie reagierten darauf die Laien? Durch
einige schr genaue Fallstudien tber die Reformation im
Dorf Wendelstein in Franken? und am Hochrhein # sowie
durch regionale Untersuchungen im oberdeutschen Raum
insgesamt® lassen sich heute genauere Aussagen tiber die
Stellung der Laien zur Reformation treffen.

I.

Man kann geradezu von einer bauerlichen Reformation
sprechen. Sie lasst sich in ersten Umrissen seit 1523 auf der
Zurcher Landschaft erkennen® und weitete sich dann in
denbeiden folgenden Jahren rasch aus, reichte im Osten bis
nach Salzburg’, im Westen bis ins Elsass8, im Stiden bis hin-
unter nach Trient und im Norden ins Grenzgebiet zwi-
schen Thuringen und Sachsen. Was erwarten die Bauern

30

vonder Reformation, welche Forderungen stellen siean die
Kirche?

Theologisch druckt sich das Reformationsverstandnis
der Bauern zunachst aus in der Forderung nach Verkundi-
gung des «reinen Evangeliums». Es geht um die Predigt aus
dem Evangelium ohne die Uberformung durch die Tradi-
tion der Kirche. Wiederholt unterstreichen die Bauern,
dass sie ohne die Predigt des Evangeliums ihr Seelenheil
nichterlangen konnen. Dennoch werden daraus auch prak-
tische Konsequenzen fur das Leben gezogen: Das reine
Evangelium verlangt, den «gemeinen Nutzen» zu fordern
und die «bruderliche Liebe» zu praktizieren, es hat egalisie-
rende Tendenzen und orientiert auf eine Verchristlichung
der Gesellschaft®. In diesem Sinn soll es auch handlungslei-
tend fur die Ausgestaltung politischer und rechtlicher Ord-
nungen werden und nahert sich der «lex». In der Figur des
«gottlichen Rechts» wurde dieses Evangeliumsverstindnis
von grosser Bedeutung, weil es schliesslich im Bauernkrieg
1525 als revolutionare Legitimation diente. Als die Fursten
den oberschwabischen Bauern im Februar 1525 anboten,
die Beschwerden vor dem Reichskammergericht zu ver-

2 Max WEBER, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalis-
mus, in: DErs., Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie I,

6. Aufl., Tubingen 1972, 72.

3 Ruporr Enpres, Die Reformation im frankischen Wendelstein, in:
PeTER BLickLE (Hg.), Zuginge zur bauerlichen Reformation (Bauer
und Reformation 1), Zirich 1987, 127—146.

4 PETER BIERBRAUER, Die Reformation in den Schaffhauser Gemeinden
Hallau und Thayngen, in P. BLIcKLE, Zuginge (wie Anm. 3), 21—53.

5 PETER BLickiE, Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahr-
hunderts auf dem Weg zum Heil, Minchen 1985, 24—76.

¢ Vgl. Peter KAMBER, Bauern, Reformation und Revolten in Zirich.
Versuch einer Ereignisgeschichte von unten. Diss. phil. Bern 1991. —
CHrISTIAN DIETRICH, Die Stadt Zirich und ihre Landgemeinden wah-
rend der Bauernunruhen von 1489 bis 1525, Frankfurt a.M. 1985,
125—203.

7 Vgl. PETER BIERBRAUER, Die unterdriickte Reformation. Der Kampf
der Tiroler um eine neue Kirche (Bauer und Reformation 2), Zurich
1993.

8 Vgl. FranziskA CONRAD, Reformation in der bauerlichen Gesellschaft.
Zur Rezeption reformatorischer Theologie im Elsass (Veroffentli-
chungen des Instituts fur europaische Geschichte Mainz 116), Stutt-
gart 1984.

9 Vgl. FRaNK GANSEUER, Der Staat des «gemeinen Mannes». Gattungsty-
pologie und Programmatik des politischen Schrifttums von Reforma-
tion und Bauernkrieg, Frankfurt a. M. 1985.



handeln — immerhin die angesehenste Instanz unter den
Gerichtshofen im Heiligen Romischen Reich —, wollte
davon der Fuhrer der Bauern, Huldrich Schmid, nichts wis-
sen, er reklamierte vielmehr «das gottlich recht, das iedem
stand ussspricht, was im geburt ze thiin oder ze lassen». Als
die Herrenihn spottisch fragten, «lieber Huldrich, du fragest
nach gottlichem recht. Sagan, wer wirt sollich recht ussspre-
chen? Gott wirt ja langsam vom himel komen herab und uns
ainen rechtstag anstellen», antwortete Schmid, er werde
Manner zu finden wissen, «die disen span nach lut gottlicher
gschrift wissen urtailen und ze entschaiden»®. Er und
andere Fuhrer der oberschwabischen Bauern benannten auf
einem Bauernparlament in Memmingen drei Wochen spater
Martin Luther und Huldrich Zwingli und viele andere
Theologen und Parteiginger der reformatorischen Bewe-
gung. Im Marz 1525 wurde das «gottliche Recht» in der
Weise generalisiert, dass das gesamte Zivil- und Strafrecht
einer Vertraglichkeitsprufung mit der Heiligen Schrift
unterworfen werden sollte. Hier macht sich die Vorstellung
Zwinglis auf die reformatorische Bewegung geltend, nicht
die Luthers. Denn nichts war Luther verhasster, als das
Evangelium legalistisch auszumtinzen.

Neben das «reine Evangelium» tritt als Forderung die
Pfarrerwabl durch die Gemeindean prominente Stelle. Es ist
unser «bytt vnd beger, auch vnser aller will vad maynung,
das wir nun furohin gewalt vind macht wéllen haben, ain
gantze gemain sol ain Pfarer selbs Erwélen vnd kyesen»,
hiess es landauf, landab im Frihjahr 1525'. Das allein
gewahrleiste, dass schriftgemass gepredigt werde. Und wer
schriftgemass predigt, entscheidet im Zweifelsfall die
Gemeinde. Die Laien vertreten folglich die Auffassung, ein
Schisma innerhalb der Pfarrei miisse mittels einer Disputa-
tion beigelegt werden, und wer die besseren Argumente ins
Feld fuhren konne, der altglaubige Priester oder der refor-

10 EmiL Ecur — Rupborr ScHocH (Hgg.), Johann Kesslers Sabbata mit
kleineren Schriften und Briefen, St. Gallen 1902, 175.

11 DerBeleg entstammt den Zwolf Artikeln. Zitiert nach dem Druck bei
PeTER BLicKLE, Die Revolution von 1525, 3. Aufl., Mianchen 1993,
322.

12 PeTER BLICKLE, Gemeindereformation (wie Anm. 5), 56. Hier Zahlen-
material fir die Didzese Augsburg.

13 GontER Pranz (Hg), Quellen zur Geschichte des Bauernkrieges,
Darmstadt 1963, 263f. Nr. 87.

1+ Alle Belege zitiert bei P. Brickie, Gemeindereformation (wie

Anm. 5), 57.

matorische Prediger, solle die Gemeinde entscheiden. Das
ist die generalisierte und popularisierte Form der Zurcher
Disputation von 1523, wo ja auch die Laien, namlich der
Grossrat, uber die richtige Form des Christentums gewis-
sermassen zu Gericht gesessen waren.

Wenn es heilsnotwendig war, mit dem Wort Gottes ver-
sorgt zu werden, war die Residenz des Pfarrers unentbehr-
lich. Die Bauern wollten nicht mehr die Doppel- und Drei-
fachpfriindner, die nie ithren seelsorgerischen Aufgaben in
der Gemeinde nachkamen, sondern sich von schlecht
bezahlten Vikaren vertreten liessen. Sie wehrten sich auch
gegen die Folgen der sogenannten Inkorporationen,
denenzufolge Ordensgeistliche den Gottesdienst versahen
und sich damit auf das sonntagliche Messelesen beschrank-
ten, wahrend das Kloster die Einkommen der Pfriinde ein-
strich!2. Wurde der Priester aus Widdum und Zehnten
ordentlich unterhalten, waren Stolgebuhren und Abgaben
fur Taufen, Hochzeiten, Bestattungen und andere seelsor-
gerische oder kultische Handlungen ganz entbehrlich. Die
Dorfer der Schaffhauser Landschaft verlangten, der Pfarrer
solle «sin Narung han», und zwar in Form einer ordentli-
chen Pfriinde und des Zehnten, damit er «das Gotzwort
verkiunde und die helgen Sacramenta dem Volk mittaile,
ouch sie zum Leben und Todt furseche, damit wir demnach
andrer Beschwarden, als do sind Seelgret, Bannschatz,
Bichtgelt, Richtgelt, Toufgelt, Opfer und allander Schinde-
rien, vertragen und ledig sien»'?. In Salzburg hatte man die
«ainfeltig Leut an der Beicht angehalten, Gelt zu geben»
und «das geweicht Ertrich teurer umb vil Gelt verkhauft»,
und im Mainzischen musste ein Knecht fur die kirchliche
Einsegnung seiner Hochzeit «dem pfarher 6 albus und 1
wachskirczen» geben!®. Man wollte eine wohlfeile Kirche,
wie das in den Quellen ofters heisst.

Schliesslich, wenn das Kirchenrecht nichts anderes als
papstliches Unrecht war, wie Luther und Zwingli gelehrt
hatten, lag es nahe, die Zustandigkeit des geistlichen
Gerichts den lokalen und dorflichen Gerichten zu tbertra-
gen. Die geistlichen Gerichte waren bei den Bauern ausser-
ordentlich verhasst. Ordens- und Weltkleriker konnten
ithre Anspriche auf Zehnten und Zinsen vor dem geistli-
chen Gericht einklagen, und das geistliche Gericht strafte
auch mit Bann und Interdikt.

Theologisch — um das Gesagte nochmals zusammenzu-
fassen — druckte sich das Reformationsverstandnis der
Bauern aus in der Forderung nach 1. Verkindigung des
«reinen Evangeliums», 2. Pfarrerwahl durch die Gemeinde
und 3. Lehrentscheidung durch die Gemeinde.

31



Kirchenorganisatorisch manifestiert es sich im Wunsch
nach 4. Residenz des Pfarrers, 5. einer «wohlfeilen» Kirche
und 6. Abschaffung oder Kompetenzbeschrinkung des
geistlichen Gerichts.

Bisher war — mit der Perspektive auf die Innerschweiz,
die ja vornehmlich bauerlich war — immer vom Reforma-
tionsverstandnis der Bauern die Rede. Man konnte auch all-
gemeiner vom Reformationsverstandnis der Laien spre-
chen, weil sich die Forderungen in den Stadten von denen
auf dem Land kaum unterschieden. Lediglich das «gottliche
Recht» spielte in der Stadt eine geringere Rolle als auf dem
Land, wofur sich auch unschwer eine Erklarung findet.

IIL.

Warum blieb die Innerschweiz katholisch? Was haben die
Schwyzer, Urner, Unterwaldner, Luzerner und Zuger
selbst gesagt? Im April 1524 bekraftigten sie in einem
Schreiben an Bern «by cristenlicher kirchen ordnung, wie
von alter har, und by dem alten waren cristen rechten glou-
ben ze bliben, ouch dise luterische, zwinglische, hussische,
irrige, verkerte leer in allen unsern bieten und oberkeiten
uszerruten, ze weren, ze strafen und niederzetrucken, so
wyt und fer unser vermogen stat»'. Aus den Neuerungen
ergabe sich nichts als «Verkehrung des heiligen Gotteswor-
tes, der heiligen christlichen Kirchenordnungen Zersto-
rung, alles Gottesdienstes Verachtung, Gottes und seiner
auserwahlten Mutter, der Jungfrau Maria Verkleinerung,
der lieben Heiligen Verspottung, der armen Christglaubi-
gen und aller unserer Vordern Seelen Vergessung, und in
summa eine Zerruttung geistlicher und weltlicher Obrig-
keiten»1.

Das sind eher Bekenntnisse als Erklarungen. Die Histo-
riker, zu deren Geschift es gehort, solche zu finden, haben
die Entscheidung der Innerschweizer fir den alten Glau-
ben vornehmlich politisch und wirtschaftlich begrindet.
Zwar bezweifelt niemand, um es in den Worten von
LEONHARD VON MURALT zu sagen, «eine allgemeine und
starke Anhanglichkeit an das Alte»", doch bestimmend
sind handfeste Interessen und politische Erwagungen.
Zurich hatte das Soldbundnis mit Frankreich abgelehnt.
Dies «galt als eine Wirkung der Predigt Zwinglis. Zirich
hatte damit selbst bewiesen, dass die neue Predigt die Eid-
genossenschaft spalten musste, und die Ablehnung der
Pensionen gefahrdete die vitalsten Interessen vieler Eidge-
nossen»'8, vor allem jene der inneren Schweizer Orte. Das
Argument ist alt und wurde zu Beginn des Jahrhunderts

32

von JOHANNES DIERAUERY ebenso ins Feld gefihrt wie
heute noch von Hans CONRAD PEYERZ und vielen ande-
ren?l. Politische Einheit, so heisst die zweite, gleichfalls
immer wieder geltend gemachte Uberlegung, liess sich im
Bewusstsein der Innerschweizer ohne Glaubenseinheit
nichtaufrechterhalten?2 Dartber hinaus sind mehrheitsfa-
hige Argumente nicht auszumachen. Es sind vielmehr Ein-
zelurteile, die beispielsweise darauf abstellen, dass man es
mit der alten Kirche, vornehmlich den Klostern nicht habe
verderben wollen, denn «die Wallfahrer brachten wie heute
der ganzen Gegend Verdienst und reges Getriebe»2, oder
dass man in der Innerschweiz die Reformation abgelehnt
habe, weil «die Neuerung aus dem expansionistischen
Zurich kam»24,

Man wird sich mit diesen Erklarungen nicht ganz zufrie-
dengeben konnen. Die Entscheidung fir oder gegen die

15 Zitiert nach LEONHARD vON MURALT, Renaissance und Reformation,
in: Handbuch der Schweizer Geschichte, 1. Bd., Zirich 1972, 468.

16 Ebd.
17 Ebd., 365.
8 Ebd., 367.

12 JOHANNES DIERAUER, Geschichte der Schweizerischen Eidgenossen-
schaft (Allgemeine Staatengeschichte, 1. Abt., 26.Bd), 3.Bd.,
2. Aufl., Gotha 1921, 67.

2 «Diese Glaubensfrage verknipfte sich sofort mit aktuellen politi-
schen und verfassungsrechtlichen Fragen, wie z. B. mit der aussenpo-
litischen Orientierung, dem Problem des Solddienstes, dem Gegen-
satz zwischen Stadten und Landern und der Frage nach Mehrheit
oder Vereinbarung auf der Tagsatzung». HANS CONRAD PEYER, Verfas-
sungsgeschichte der alten Schweiz, Zirich 1978, 87.

2t Vgl. GorTrrIED GUGGENBUHL, Geschichte der Schweizerischen Eidge-
nossenschaft, 1. Bd., Erlenbach-Zurich 1947, 499. — W. HADORN,
Artikel: Reformation in der Schweiz, in: Historisch-Biographisches
Lexikon der Schweiz, 5. Bd.,, Neuenburg 1929, 559. — SEBASTIAN
GRUTER, Geschichte des Kantons Luzern im 16. und 17. Jahrhundert,
Luzern 1945, 54.

22 G. GUGGENBUHL, Eidgenossenschaft (wie Anm. 21),499. W. HADORN,
Reformation (wie Anm. 21), 557—560.

23 LEONHARD VON MURALT, Reformation und Gegenreformation, in:
Hans Nasrorz w.a. (Hgg), Geschichte der Schweiz, 1. Bd., Zirich
1932, 365.

2 Der Aspekt ist hervorgehoben bei Martin KOrNER, Glaubensspal-
tung und Wirtschaftssolidaritat (1515—1648), in: Geschichte der
Schweiz — und der Schweizer, 2. Bd., Basel — Frankfurt am Main
1983, 52, allerdings werden auch die ibrigen Argumente bei ithm auf-
gefuhrt.



Reformation war eine fundamental existentielle. Noch
1510 wollten die Menschen das Wort Gottes in der Fleisch
gewordenen Form der Hostie sehen. Deswegen wurden
Millionen von Messen gestiftet, Kapellen gebaut und von
armen Bauern oft Messen in die Kapellen gestiftet. Des-
wegen wallfahrteten Hunderttausende zu blutenden
Hostien, zogen Gruppen von Glaubigen durch die Seiten-
altare der grossen Stadtkirchen, um immer wieder aufs
neue bei der Wandlung dabei zu sein. Zehn Jahre spater war
alles anders. Man wollte das Wort Gottes in Form der Pre-
digt des reinen Evangeliums horen. Dieser Sinneswandelist
bis heute nicht befriedigend erklart.

III.

Die langen Ausfahrungen tiber die Glaubensvorstellungen
der Menschen in Deutschland und Osterreich liefern die
methodisch-heuristischen Grundlagen, um nochmals —
nach einer uber 100 Jahre intensiv betriebenen Erfor-
schung der Reformation — neu die Frage stellen zu kon-
nen, weshalb die Innerschweiz katholisch geblieben ist.
Uber das Erzahlen von ein paar Geschichten und deren
Interpretation soll die Antwort gefunden werden.

Am 31. Juli 1426 wurde von einem Notar ein sogenann-
tes Instrument aufgenommen, das folgende Vereinbarun-
gen zwischen Ammann und Rat von Zug und dem Pfarr-
herrn festhielt?: Der Pfarrherr, heisst es dort, sei zur Resi-
denz in der Stadt verpflichtet, bestelle er fiir die Zeit seiner
Abwesenheit einen Vertreter, sei dazu die Zustimmung der
Gemeinde erforderlich. (Gleiches gilt ubrigens auch fir
den Helfer, den er anzustellen hat)) Zu seinen Amtspflich-
ten gehort es, taglich Messe zu lesen, die Seelenmessen
gewissenhaft auszufihren und die Gliubigen bei Prozes-
sionen und Wallfahrten zu begleiten. Der Pfarrherr und
sein Helfer sind beide gleichermassen fiir die ordentliche
Versorgung der Gemeinde mit den Sakramenten zustin-
dig. Weil der Pfarrherr selbst ein Haus ausserhalb der Stadt-

25 UB Zug Nr. 681, 336—339.
% UB Zug Nr. 1035, 524.
27 Gfr. 44 (1889), 118ff.

2 Dass es deswegen mit dem Kirchherrn, dem Kloster Disentis, Span-
nungen gegeben hatte, bestitigt eine Urkunde von 1484, die dann
allerdings auch das Wahlrecht der Talleute bestitigte. Regest in Gfr. 8
(1852), 140.

mauer bewohnt, darf der Helfer in der Nacht die Stadt
nicht verlassen — offenbar wollte man ihn innerhalb der
Stadtmauern haben, falls es notwendig werden sollte,
Kranken und Alten die Sterbesakramente zu spenden.

Dieses «Pflichtenheft> hat beim Amtsantritt seines
Nachfolgers Christian Brenner 1461 noch ein paar kleine
Erganzungen erfahren?. Brenner musste versprechen,
seine eventuellen Rechtsanspriche nur tiber das stadtische
Gericht zu verfolgen, sich also nicht des geistlichen
Gerichts in Konstanz zu bedienen, was er kirchenrechtlich
als Kleriker selbstverstandlich konnte. Und er musste ver-
sprechen, «erlich unn mit miner mutter huszehaben, die
wil sy in leben ist, unn mit keiner andren frowen». Die
Zuger wollten also nicht, dass ihre Geistlichen in konkubi-
natsahnlichen Verhéltnissen lebten, was nach Aussagen
zeitgenossischer Quellen nicht unublich war.

Was will die Zuger Gemeinde mit diesen sogenannten
«Spanbriefen» erreichen? Sie will mit den Heils- und Gna-
denmitteln der Kirche ordentlich versorgt werden, mit der
taglichen Messe, der Taufe und den Sterbesakramenten,
und dafur ist die Residenz eines Priesters unentbehrlich.
Diese Bedurfnisse werden durch eine Art «Wahlkapitula-
tion» sichergestellt. Eine solche setzt jedoch zwingend vor-
aus, dass die Glaubigen eine rechtlich anerkannte Mitspra-
che bei der Bestellung ihrer Seelsorger haben. Sie
beschrankt sich in Zug 1426 noch auf den Helfer, 1461
jedoch wurde auch der neue Pfarrer von der Stadt gewahlt.
Die Wahl der amtierenden Priester durch die Pfarrge-
meinde gibt den Glaubigen die Moglichkeit, die Kirche auf
ithre Bedurfnisse auszurichten und konnte so zum nahelie-
genden Ziel gemeindlicher Kirchenpolitik werden.

Zug ist kein Einzelfall. Ein ahnlicher Spanbrief —
schmucklos und knapp, wie ithn Bauern lieben — liegt fur
die Pfarrkirche in Andermatt im Urserntal von 1481 vor.
Der Pfarrer, Johannes Geusser, verspricht den «frommen
tallate[n| zu vrsern», den Gottesdienst selbst zu versehen
oderanderenfalls das Amt wieder aufzugeben, bei kurzerer
Abwesenheit zuvor die Erlaubnis des Ammanns einzuho-
len und die Talleute nicht vor fremde Gerichte zu bringen;
das geistliche Gericht kann ausdricklich nur dann angeru-
fen werden, wenn es um Ehre, Amt, Leib und Leben des
Pfarrers geht?. Die vorliegende «Wahlkapitulation», wie
man diese Urkunde nennen muss, ist kirchenrechtlich in
hochstem Masse dubios, weil die Talleute von Ursern kei-
neswegs das Recht hatten, ithrem Pfarrer Auflagen zu
machen, denn das Prasentationsrecht stand dem Kloster
Disentis zu?. «Das kanonische Recht, die papstlichen

33



Dekretalen, die Akten von Synoden und Konzilien sahen
. . ] nirgends ein Recht der Pfarrgenossen auf Mitsprache
vor»?. Um so bemerkenswerter ist es, dass Johannes Geus-
ser diesen Spanbrief akzeptierte.

Zug und Andermatt sind zwei Beispiele fir einen
bemerkenswerten Prozess, den man Kommunalisierung der
Kirche nennen konnte. Die Burger und Bauern, die Laien,
machen aus der cura animarum des Priesters ein gemeindli-
ches Amt.

Am Vorabend der Reformation verfiigten schliesslich
die Kirchgemeinden oder politischen Gemeinden der
Innerschweiz uber Nominations- oder Prasentations-
rechte auf rund 30 Pfarreien. In anderen Worten, um das
Gesagte scharfer zu profilieren: nahezu alle Seelsorgerstel-
len in den heutigen Kantonen Uri, Schwyz, Nid- und
Obwalden und viele in den benachbarten Gebieten (in Gla-
rus und Zug) wurden entweder durch die Pfarrgemeinde
oder die Stadt bezichungsweise das Land — und entspre-
chend von Ammann und Rat — vergeben32. Aufschluss-
reich ist die zeitliche Ebene. Im 15. Jahrhundert wuchs die
Zahl jener Pfarreien rasch, flir deren Besetzung die
Gemeinden ein irgendwie geartetes, mehrheitlich fir den
Kirchenherrn und den Bischof bindendes Vorschlagsrecht
durchsetzten. Mit anderen Worten: in der Vorreforma-
tionszeit fanden entscheidende Veranderungen in der Kir-
chenorganisation statt.

Die Strategien und Techniken der Gemeinden, auf die
Besetzung der geistlichen Stellen Einfluss zu gewinnen,
waren sehr unterschiedlich: politischer Druck auf den Kir-
chenherrn oder den Patronatsherrn, Kauf und schliesslich
vereinzelt auch mehr oder minder kriegerischer Erwerb
von Patronaten gehorten dazu.

Mit politischem Druck setzte — um von vielen ein
besonders frihes Beispiel herauszugreifen’* — die
Gemeinde Steinen im Land Schwyz das Pfarrerwahlrecht
durch. Die Pfarrei wurde von den Habsburgern als Patro-
natsherren vergeben. 1337 begegnet dort als Lehenstrager
oder Pfrundinhaber ein Ritter Kraft der Biber, vermutlich
ein Laie, der folglich die Pastoration der Gemeinde einem
Dritten ubertragen musste. Seelsorger soll nur werden, so
versprach Kraft der Biber der Gemeinde 1337, wer «dem
bessern und dem meren teile gevallet»3. Ublicherweise
konnte der Kirchherr, in diesem Fall Kraft der Biber, dem
Patronatsherrn, in diesem Fall den Habsburger Grafen,
einen Geistlichen seiner Wahl zur Investitur durch den
Bischof vorschlagen. Dieses Recht wurde dem Kirchherrn
hier beschnitten; und das blieb in Zukunft nicht nur so,

34

sondern erfuhr auch noch eine zusatzliche Erweiterung
zugunsten der Kirchgemeinde. 1348 musste sich der neue
Kirchherr verpflichten, falls er die Priesterweihe empfan-
gensollte, selbst die sakramentalen und liturgischen Hand-
lungen vorzunehmen, und zwar solange die Gemeinde mit
seiner Amtsfuhrung einverstanden ist. Falls namlich dem
«merteil der undertan dichte, das ich inen unfuglichen
were, da sol aber der merteil der selben undertanen einen
nemen, der dem besserem und dem merten teile under inen
wol gevallet»3. Offensichtlich wollte die Gemeinde von
Steinen durchsetzen, dass derjenige, der die Pfrunde inne-
hat, auch die «cura animarum» besorgt. Das war ja auch der

29 CarL Prarr, Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spatmittelalter-
lichen Kirchengeschichte, in: Innerschweiz und frithe Eidgenossen-
schaft, Olten 1990, 215.

30 Vgl. fur den alteren Forschungsstand DieTricH KURZE, Pfarrerwahlen
im Mittelalter. Ein Beitrag zur Geschichte der Gemeinde und des
Niederkirchenwesens (Forschungen zur kirchlichen Rechtsge-
schichte und zum Kirchenrecht 6), Koln — Graz 1966, 308—314. —
Wichtige Anregungen, fir die Erklarung der «Gemeindereforma-
tion» die kommunalen Einflussméglichkeiten auf die Pfarreien und
Niederpfrinden im Spatmittelalter zu berticksichtigen, verdanke ich
Frau Rosi Fuhrmann. Vgl. zuletzt Rost FuHRMANN, Dorfgemeinde
und Pfrundstiftung vor der Reformation. Kommunale Selbstbestim-
mungschancen zwischen Religion und Recht, in: PETER BLickLE (Hg.),
Kommunalisierung und Christianisierung. Voraussetzungen und
Folgen der Reformation 1400—1600 (Zeitschrift fur Historische For-
schung, Beiheft 9), Berlin 1989, 77—112. — Digs., Kirche und Dorf.
Religidse Bedurfnisse und kirchliche Stiftung auf dem Land vor der
Reformation (Quellen und Forschungen zur Agrargeschichte 40),
Stuttgart — New York 1994.

31 Die Daten sind aus der allgemeinen und der ortsgeschichtlichen Lite-
ratur zusammengezogen. Eine ausfihrliche Ubersicht bei C. Prary,
Pfarrei (wie Anm. 29). Knapper, aber Gbersichtlich JoserH Frel, Die
Pfarrwahlbulle Papst Julius’ II. in: Gfr. 89 (1934), 165—193, bes. 184f.

32 Fur Einzelheiten der rechtlichen Verhiltnisse vgl. J. Frer, Pfarrwahl-
bulle (wie Anm. 31), 183f.

33 Die Vorginge im einzelnen quantifizierend zu erfassen, ist angesichts
der noch nicht ganz befriedigenden Forschungen nicht moglich. Vor-
nehmlich liegt das in den recht komplizierten kirchenrechtlichen
Verhaltnissen begriindet, die nichtimmer hinreichend berticksichtigt
werden. Der empirisch noch abzustlitzende Eindruck geht dahin,
dass die Kategorie «politischer Druck» iberwiegt, gefolgt vom Kauf,
wihrend Zuwichse aus kriegerischen Ereignissen stark zurtcktreten
und Schenkungen schliesslich nahezu vernachlassigt werden konnen.

3¢ Vgl. C. Prary, Pfarrei (wie Anm. 29), 228, der diesen Fall vergleichs-
weise ausfuhrlich beschreibt.

3% QW 1/3 Nr. 165, 116.
% QW 1/3 Nr. 768, 476.



urspringlich gemeinte Zusammenhang von beneficium
und Amt. Dieser Zusammenhang war durch die spatmittel-
alterliche Praxis haufig verlorengegangen. Durch Wahlka-
pitulationen setzte die Gemeinde Steinen gewissermassen
ein Pfarrerwahlrecht durch und sicherte sich tber dieses
Recht die Moglichkeit, beneficium und cura animarum
wieder zusammenzufihren.

Die eleganteste Losung, die Seelsorge den eigenen
gemeindlichen Bedurfnissen anzupassen, war der Kauf des
Kirchensatzes (Patronats). Das taten 1483 beispielsweise
«ammann und gemein kilchgenossen zi gersow»¥. Oft
liessen sich solche Ziele auch schon mit geringen finanziel-
len Aufwendungen erreichen. Die Kirchgenossen von Sile-
nen in Uri erwarben von der Patronatsherrin der Kirche,
der Reichsabtissin des Fraumtnsters in Zurich, gegen Zah-
lung von 80fl. die Zehntrechte. Moglicherweise rihrt
daher ihr Recht, den Leutpriester fir die Pfarrei vorschla-
gen zu konnen. Gleiche Konstruktionen wurden in den
nachsten Jahren fur alle mit der Kollatur ans Fraumunster
gehorenden Kirchen getroffen, so dass in Uri durchgehend
die Gemeinden ein verbindliches Vorschlagsrecht fur die
Leutpriester gegenuber der Abtissin erlangten.

Die dritte Form, kriegerischer Erwerb, liegt bei den
Patronaten von Obwalden uber die Pfarreien Alpnach,
Sachseln und Giswil vor. Bis 1415 waren sie in habsburgi-
schem Besitz, 1434 aber vom Kaiser als konfisziertes Gut
des geachteten Herzogs Friedrich von Habsburg den
Obwaldnern zugesprochen und 1461 schliesslich auch vom
zustandigen Diozesanbischof bestitigt worden?.

Selbstverstandlich kann man der Meinung sein, die
Bemuhungen der Gemeinden, ihre Seelsorger bestellen zu
konnen, sei eine in den kirchlichen Bereich hineingetrie-

37 Bezirksarchiv Gersau, Urkunde Nr. 12. Eine Kaufsumme wird nicht
genannt.

38 Vgl. Paur Kiriul, Die Meieramter der Fraumunsterabtei in Uri, in:
Historisches Neujahrsblatt Uri NF 10/11 (1955/56), 7—34, hier 28f.

% Vgl. HERMANN CHRIST — JOHANNES SCHNELL (Hgg.), Die Rechtsquellen
von Obwalden. Das alteste Landbuch, in: Zeitschrift fir schweizeri-
sches Recht 8 (1860), II Rechtsquellen, 651,

4 D. Kurzg, Pfarrerwahlen (wie Anm. 30), 319—323,

# Esware wunschenswert, die methodischen Verfahrenund interpreta-

torischen Erkenntnisse von R. FunrMANN, Kirche (wie Anm. 30),
auch fir die Innerschweiz nutzbar zu machen.

42 Vgl. den Beitrag von C. Prarr, Pfarrei (wie Anm. 29), 216.
# Detailliert QW 1/1 Nr. 1620, 738—745.

bene Ausweitung politischer Verhaltnisse und Gewohn-
heiten — wo Ammanner, Landrate und Richter gewahlt
werden, sollte nicht auch der Pfarrer gewahlt werden*0?
Das muss nicht falsch sein, doch sicher stand dahinter, wie
schon das Zuger Beispiel gezeigt hat, auch eine Frommig-
keitsvorstellung, ja vielleicht sogar ein theologisches Kon-
zept von Kirche der Bauern und Burger in der Inner-
schweiz*.

Das Interesse der Menschen an einer besseren seelsorge-
rischen Betreuung zeigt sich auch im Bemuhen, Separatio-
nen von Filialkirchen von der Mutterpfarrei beim Bischof
durchzusetzen. Immer ist die bessere Versorgung mit Mes-
sen und Sakramenten das Motiv zur Separation, immer ist
die Separation kostenaufwendig. Die Separation von Spi-
ringen von der Mutterpfarrei Burglen ist ein durchaus
reprasentativer Vorgang. Zunachst versuchte eine Delega-
tion der Gemeinde, dem Bischof von Konstanz klarzuma-
chen, dass wegen Hochwasser, Eisund Schnee die Kirche in
Biirglen von den Glaubigen nicht immer besucht werden
konne2. Die Sterbenden miissten auf die letzte Olung ver-
zichten, die Toten konnten nicht bestattet werden. Dem
Antrag der Gemeinde auf eine eigene Kirche mit Friedhof
wurde nach einem Augenschein durch zwei Chorherren
entsprochen. Haus, Hofstatt und Garten fiir den Priester,
den Bauplatz fir Kirche und Friedhof, die Aufwendungen
fur die Lichterin der Kirche und an den Altaren und fur den
Altar- und Kommunionwein mussen die Gemeindemit-
glieder aufbringen*. 71 Inhaber von Giitern belasteten des-
wegen ihre Grundsticke mit Ewigzinsen — jahrlichen
Geldzahlungen an die Kirche, die von ihnen und ihren
Erben nie mehr zurtickgekauft werden konnten —, und ein
kompliziertes System von Birgschaften stellte den wirkli-
chen Eingang der notwendigen Gelder sicher.

Das Bedurfnis nach guter Seelsorge erklart auch die
bemerkenswerte Hartnackigkeit, mit der sich Gemeinden
gegen die Folgen der Inkorporation wehrten. Die Pfarrei
Stans war 1270 dem Kloster Engelberg inkorporiert wor-
den. Damit war fur das Kloster das Recht verbunden, das
Pfarreinkommen zu nutzen, was ja nur sinnvoll war, wenn
die Kosten fur die Seelsorge niedrig gehalten wurden. Die
Folge der Inkorporation bestand darin, dass man die Pfar-
rei von einem Engelberger Konventualen versehen liess,
der als Monch nattrlich in der Regel im Kloster lebte und
nur selten — vermutlich im wesentlichen zum Zelebrieren
der sonntaglichen Messe — nach Stans kam. Der Druck der
Stanser Kirchgenossen veranlasste 1318 den Bischof, den
Abt zu verpflichten, aus den Pfarreinkiinften einen Leut-

35



priester und dessen Helfer zu bezahlen, aber es dauerte
noch mehr als 100 Jahre, bis sich die Stanser Anspruche
definitiv durchsetzen liessen. Am Vorabend der Reforma-
tion konnte von einer inkorporierten Pfarrei recht eigent-
lich nicht mehr die Rede sein. Ein Leutpriester, offenbar
ordentlich versorgt, residierte am Ort, sang und las die
Messen, taufte die Neugeborenen, spendete den Kranken
Trost und den Sterbenden die letzte Olung.

Residenz des Seelsorgers war zweifellos ein Leitmotiv
aller kirchenpolitischen Aktivitaiten der Gemeinden. Die
Anwesenheit des Priesters am Ort sollte die Vermittlung
des Heils sicherstellen. Residenz freilich liess sich nur
durchsetzen, wenn die Gemeinde dem Seelsorger seine
Pflichten diktieren konnte. Das wurde durch die Span-
briefe — die Wahlkapitulationen, wie ich sie in Anlehnung
an ahnliche Vertrage zwischen Reichsfirsten und Kaisern,
Domkapiteln und Bischofen nennen mochte — erreicht,
denn sie erlaubten es den Gemeinden, gegen siumige Prie-
ster wegen Vertragsbruch gerichtlich vorzugehen. Und das
wurde erreicht durch das Nominations- oder Prasenta-
tionsrecht, das der Gemeinde die Moglichkeit gab, nur sol-
che Geistliche zu wihlen, die bereit waren, auf die gestell-
ten Bedingungen einzugehen. De facto herrschte in der
Innerschweiz Pfarrerwahl durch die Gemeinden, die Resi-
denz der Geistlichen konnte als durchgesetzt gelten, der
Seelsorger lebte in der Regel von seiner ordentlichen, unge-
schmalerten Pfrinde und konnte auf Stolgebithren ver-
zichten, die Kirche der Innerschweiz war somit eine wohl-
feile.

In den Bundesbriefen, die zwischen 1351 und 1353 in so
grosser Zahl niedergeschrieben wurden, heisst es in stereo-
typen Wiederholungen, «es sol ouch kein leye den andern,
so in dirre buntnisse sind, umb kein geltschuld uff geistlich
gericht laden, wan jederman sol von dem andern recht
nemen an den stetten und in dem gericht, da der ansprechig
dann seshafft ist und hingehéret»#. Der Artikel verbietet
allen Laien, das geistliche Gericht wegen Schuldforderun-
genin Anspruch zu nehmen, vielmehr wird fur solche Fille
der Wohnort des Beklagten der ordentliche Gerichtsstand;
das geistliche Gericht soll sich, wie es prazisierend in einem
der Bundesbriefe heisst, beschranken auf Falle «umb é und
umb offenen wiicher»*. Wenig spater wird auch den Prie-
stern verboten, ihre Rechtsanspriche durchgangig uber
das geistliche Gericht einzuklagen, namlich 1370 in dem
nicht zufillig so genannten Pfaffenbrief. «Waz 6¢ch pfaffen
inunser Eydgnosschaft, in stetten oder in lendern, wonhaft
sint, [. . .|, die sulent kein fromdes gericht, geistlichs noch

36

weltlichs, sichen noch triben gen nieman, so in disen vor-
genanten stetten und lendern sint»#,

Interessanterweise hat vor allem die Innerschweiz durch
lokales und regionales Recht diese bundesrechtlichen Rah-
menbedingungen weiter verfestigt und gesichert. Doppelt
so hoch wie Zurich strafte Luzern seine Einwohner, wenn
sie Mitburger in Konstanz verklagten*’. Schwyz versuchte
mit den ihm maoglichen Mitteln, auch die Ehegerichtsbar-
keit des Bischofs — das Kernstuck der geistlichen Gerichts-
barkeit iber Laien — nicht wirksam werden zu lassen.
«Lanndtammann vnnd gemein Lanndtlit zu Schwytz»
setzten 1419 mittels eines Landsgemeindebeschlusses fest,
Ehevorhaben seien dem Landammann anzuzeigen, und
zwar mit der ausdrucklichen Begrindung, damit unnotige
Prozesse vor dem geistlichen Gericht in Konstanz zu ver-
hindern*s.

Das waren alles andere als papierene Normen ohne Rea-
litatsgehalt. Als der Urner Ueli Ritt 1447 vier Landsleute
vor dem geistlichen Gericht in Konstanz verklagte, wurde
er gezwungen, unter Berufung auf die Bunde und das
Landrecht, die Klage zurtckzuziehen®.

Gleichermassen wurden durch die Stadtrechte und die
Landrechte die Geistlichen gezwungen, die weltlichen
Gerichte anzuerkennen und das geistliche Gericht mog-
lichst zu meiden. Glarus verfugte in der Mitte des 15. Jahr-
hunderts, «es sol kein priester nieman uff dehein geistlich
gerichtt laden noch triben»%, vielmehr sollen alle Rechts-

# QW 1/3, 1 Nr. 942, 611. — Die gleichen Textstellen in den anderen
Bundesbriefen werden hier nur noch mit Seitenzahlen aufgefihrt:
581, 668f., 692f., 756f.

% QW 1/3, 1 Nr. 1037, 757.

#  Hans NasHoLz — Paur Kraui (Hgg.), Quellenbuch zur Verfassungs-
geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft und der Kantone
von den Anfangen bis zur Gegenwart, 3. Aufl., Aarau 1947, 33—36.

4 Perer Xaver WeBer (Hg), Luzerns altestes Ratsbichlein (ca.
1300—1402), in: Gfr. 65 (1910), 1—55, hier 17.

4 MarriN KorHinG (Hg.), Das Landbuch von Schwyz, Zirich-Frauen-
feld 1850, 46f. — Vgl. auch den Eintrag ebd., 48, wo Altersgrenzen fur
Heiratsabreden festgelegt werden und eine gewisse Offentlichkeit
der Verlobung verankert wird, Ubrigens in Absprache mit dem
Bischof von Konstanz.

4 UB Zug, Nr. 898, 466.

50 Frirz Stucki (Hg.), Die Rechtsquellen des Kantons Glarus, 2. Bd.:
Einzelbeschlisse bis 1679 (Sammlung Schweizerischer Rechtsquel-
len 7), Aarau 1984, 591.



anspriiche von Klerikern durch ein Schiedsgericht berei-
nigt werden. In der Logik dieser Verfugung lag, die Geistli-
chen zu zwingen, die von den lokalen und regionalen
Gerichten gefallten Urteile anzunehmen, anderenfalls «so
sol man im von stund an urlob geben»5!, wie dieser Landes-
verweis schmeichelhaft umschrieben wird.

Sicher wollten die Eidgenossen, die Lander und die
Stadte, erreichen, dass Prozesse, wenn sie schon gefiihrt
werden mussten, nicht vor einem Gericht gefithrt wurden,
das Hunderte von Kilometern entfernt war, wo pomphafte
Gelehrsamkeit der kanonistisch gebildeten Juristen und
der Gebrauch der lateinischen Sprache gentigten, um einen
Laien einzuschiichtern. Der Widerwille gegen das geistli-
che Gericht resultierte auch aus einem prinzipiellen heils-
geschichtlichen Vorbehalt. Natiirlich sprach Konstanz
auch Strafen in Form von Geldbussen aus, es sprach aber
auch Strafen in Form von Bann und Interdikt aus.

Besonders die Schwyzer, aber auch ihre Nachbarn, hat-
ten vielfach unliebsame Bekanntschaft mit dieser Konstan-
zer Institution gemacht. Im 14. Jahrhundert gehorte es zur
Politik des Klosters Einsiedeln, seine Rechtsanspriche an
Forsten und Allmenden gegen die Schwyzer mit Hilfe von
Prozessen in Konstanz durchzusetzens2 Kurz nach 1300
waren der Landammann von Schwyz und von 15 seiner
Gefolgsleute wegen angeblicher Ubergriffe auf die Weiden,
Wiesen und Walder des Klosters exkommuniziert wor-
den®. 1318 wurden die Pfarreien im Tal mit dem Interdikt

51 Ebd., 592.

52 Fur die Vorgeschichte ANDREAS RIGGENBACH, Der Marchenstreit zwi-
schen Schwyz und Einsiedeln und die Entstehung der Fidgenossen-
schaft (Geist und Werk der Zeiten 15), Ziirich 1965, 71—89.

5 Die einschligigen Belege QW 1/2 Nr. 499, 243f.; Nr. 552, 265f.

5 QW 1/2 Nr. 960, 490ff.; Nr. 971, 498. Eine grossere Zahl von Schwy-
zern kommt in den Bann, die Pfarreien Schwyz, Steinen, Muotatal
und Arth werden mit dem Interdikt belegt.

5% QW 1/2 Nr. 989, 506—510, bes. 509.

% Vgl. QW 1/3 Nr. 892, 563f.; Nr. 895, 565; Nr. 896, 565; Nr. 897, 566;
Nr. 899, 567; Nr. 900, 567 und Nr. 901, 567.

7 QW 1/2 Nr. 960, 490ff.

5 Insofern ist die Auffassung von JosepH STUDHALTER (Die Jesuiten in
Luzern, 1574—1652. Ein Beitrag zur Geschichte der tridentinischen
Reform, Stans 1973, 39.), «die kirchlichen Verhiltnisse in Luzern
waren zu Beginn des 16. Jahrhunderts und wahrend der Reforma-
tionszeit nicht besser und nicht schlechter als anderswo im stiddeut-
schen Raum», zu korrigieren.

belegt5*. Nur durch massiven politischen Druck auf die
Habsburger, die gerade eine Schlacht von geschichtlicher
Bedeutung verloren hatten, namlich die Schlacht von Mor-
garten 1315, gelang es den Schwyzern, die Losung von
Bann und Interdikt zu erzwingen®. Jahrelang ruhte in
grossen Teilen der Innerschweiz in der ersten Halfte des
14. Jahrhunderts das religiose Leben: Die Kirchen blieben
den Glaubigen verschlossen, den Toten die Bestattung in
der geweihten Erde des Friedhofs verwehrt. 1350 anlasslich
der Aufhebung von Exkommunikation und Interdikt
mussten 12 Kirchen und deren Altare neu konsekriert wer-
dens¢. Es ist schwer abzuschitzen, ob es blanke Wut war
oder die Angst, immer wieder von Einsiedeln uber Kon-
stanz mit Bann und Interdikt gestraft zu werden, wenn die
Schwyzer eine Kopfpramie von 400 Pfund demjenigen
zahlen wollten, der ithnen den Abt tot, verstummelt oder
gefangen ausliefern wiirdes”.

Was die Laien in Deutschland und Osterreich, auf der
Basler und der Zurcher Landschaft wollten, die Pfarrer-
wabl, die Residenz des Seelsorgers, ordentlich bestallte Pfar-
rer mit Pfrinden und Zehnten und damit eine woblfeile
Kirche, eine Zurlckdrangung des gezstlichen Gerichts —
besassen die Laien in der Innerschweiz®.

Aber warum wollte man das reine Evangelium nicht?
Eine Teilantwort mindestens lasst sich geben. Im Verstand-
nis der Bauern erfullte die Heilige Schrift zwei Aufgaben —
sie fihrte als Evangelium zum Heil im Jenseits, und sie ent-
hieltals lex die gottlichen Normen fur die richtige weltliche
Ordnung. Dem gottlichen Recht einen Beistand tun, wie die
Bauern oft sagten, sollte heissen, neue Landesordnungen
machen, neue zivil- und strafrechtliche Bestimmungen
schaffen. Das einseitig zugunsten der Herren verformte
Recht, das von der landlichen Gesellschaft vielfach als
Unrecht empfunden wurde, sollte mit der Bibel als illegi-
tim denunziert werden. Was sollten Innerschweizer mit
einer solchen Vorstellung anfangen? Es gab kein Recht in
Schwyz, Uri und Unterwalden, das nicht das Recht der
Schwyzer, Urner und Unterwaldner gewesen ware. Lan-
desordnungen, zivil- und strafrechtliche Normen wurden
durch die Landsgemeinde und deren gewahlte und repra-
sentative Organe, die Rate, erlassen. Und in Luzern war es
wohl nicht viel anders — jedenfalls spricht eine Analyse des
Ratsbuchleins dafur, dass die wichtigeren Statuten unter
Beteiligung der Gemeinde geschaffen, zumindest von ihr
auf den Schwortagen akklamatorisch bestatigt wurden.
Die Gesellschaft hatte das Recht, das sie wollte und
brauchte. In den Firstentimern, Adelsherrschaften und

37



Klosterherrschaften des Heiligen Romischen Reiches war
das anders, und auch in den schweizerischen Stadtstaaten.
Das dort geltende Recht trug naturgemass in hoherem
Masse furstlichen, adeligen, klosterlichen oder stadtischen
Interessen Rechnung.

Ausall dem lisst sich —um endlich zum Schluss zu kom-
men — folgern, dass in der Innerschweiz die Bedingungen
fur die Rezeption der Reformation erheblich unginstiger

59 H.C. PEYER, Verfassungsgeschichte (wie Anm. 20), 86, hat als Grund

fir die fortdauernde Katholizitat der Innerschweiz unter andererp
auch namhaft gemacht, es habe sich dort «eine immer starkere staatli-
che Kontrolle der aussern Seiten des kirchlichen Lebens durchge-
setzt». Insofern sich diese Bemerkung auf alle Schweizer Stadte- und
Linderorte bezieht, gibt sie zur Erklarung des Auseinanderfa‘llens
des Landes in Konfessionsfragen wenig her; wenn man «s_taathche»
durch «gemeindliche» Kontrolle ersetzt, was Peyer gemeint haben
konnte, allerdings ohne dies breiter auszufihren, ware das die d.er
vorliegenden Interpretation am nachsten kommende Auffassung in
der Literatur.

38

warenals inanderen Regionen Mitteleuropas. Die Gemein-
den hatten aus eigener Kraft die Kirche so organisiert, dass
sie ithren Frommigkeitsvorstellungen und religiosen
Bedurfnissen entsprach’’, und sie hatten es, soweit ihre
Machtreichte, der Amtskirche nicht erlaubt, sich von ihren
eigentlichen Aufgaben fir die Glaubigen, der «cura anima-
rum», zu weit zu entfernen.



	Warum blieb die Innerschweiz katholisch?

