
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 86 (1994)

Artikel: Warum blieb die Innerschweiz katholisch?

Autor: Blickle, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum blieb die Innerschweiz katholisch?

Peter Blickle

Warum blieb die Innerschweiz katholisch? Das ist eine
interessante Frage deswegen, weil die Menschen ausserhalb

der Innerschweiz in der Regel evangelisch wurden.
Jedenfalls solange sie sich selbst entscheiden konnten und
die Frage der Konfession nicht durch die Obrigkeiten
festgelegt wurde.

Was unterscheidet katholisch von evangelisch?

Seit den frühen 1520er Jahren war Martin Luther europaweit
in vieler, um nicht zu sagen aller Munde. Die Inquisition

in Spanien verbot die Einfuhr seiner Schriften, in
Schweden wurden sie eifrig gelesen. Im französischen
Meaux wurden Dissidente und Häretiker als Lutheraner
beschimpft, in den Bergbaugebieten Ungarns war man
bereits um 1522 mit Luthers wichtigsten Schriften vertraut.
Luther polarisierte, und Freund und Feind verknüpfte glei-
chermassen mit seinem Namen eine neue Denomination
des Christentums — «lutherische Lehr» oder «lutherische
Sect» wurde sie genannt. In Franken, Schwaben, im Elsass
und natürlich in der Schweiz wurde oft auch von «lutherischer

und zwinglischer Lehr» oder «lutherischer und
zwinglischer Sect» gesprochen, was so falsch nicht war,
weil sich Zwingli und Luther theologisch sehr nahe standen.

Wie konnte das Volk Luther wahrnehmen?
Martin Luther war geprägt durch seine persönlichen

Erlebnisse als Mönch und seine intellektuelle
Auseinandersetzung mit der Heiligen Schrift als Professor für Exegese

in Wittenberg1. Die für ihn schmerzliche Erfahrung,
dass die Gnadenmittel der Kirche an ihm gänzlich
wirkungslos blieben, trotz strenger Einhaltung der mönchischen

Gelübde, Hess ihn an der vorherrschenden Gnaden-

In den Anmerkungen werden folgende Abkürzungen verwendet:
Gfr. — Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Ver¬

eins der Fünf Orte Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden und
Zug, Bd. Iff., Einsiedeln/Stans 1843ff.

QW Quellenwerk zur Entstehung der Schweizer Eidgenossen¬
schaft, Abt. 1: Urkunden, 3 Bde., Aarau 1933-1964.

UB Zug Urkundenbuch von Stadt und Amt Zug vom Eintritt in den
Bund bis zum Ausgang des Mittelalters. 1352—1528, Zug
1964.

1 Vgl. Martin Brecht, Martin Luther, 3 Bde., Stuttgart 1981—1987.

lehre der Kirche verzweifeln. Nach deren Auffassung verlieh

Gott die Gnade dem, der seine durch die göttliche
Schöpfung ihm selbst gegebenen Möglichkeiten willentlich

voll entfaltete: «Si homo facit, quod in se est, Deus dat
gratiam». Luther hingegen hatte die Erfahrung gemacht,
dass die Hervorbringungen des Menschen nur Sünde seien.
Wie bekomme ich einen gnädigen Gott? Das war Luthers
Frage, und weil diese Frage alle Menschen im Abendland
zutiefst bewegte, konnte seine Antwort einen so starken
Nachhall finden.

Luther fand eine vergleichsweise einfache Antwort.
Gott macht den Sünder gerecht, sofern der Sünder Gott
Recht gibt, sofern er glaubt. Der Glaube und die Gnade als

wechselseitig aufeinander bezogene Kategorien stehen im
Mittelpunkt von Luthers «Rechtfertigungslehre», die
ihrerseits das Kernstück seiner Theologie ausmacht. Die
Erfahrung der Sündhaftigkeit im Denken und Handeln
und das Gerechtfertigtsein durch den Glauben werden auf
diese Weise miteinander versöhnt — der Mensch ist «simul
iustus et peccator», er ist gerechtfertigt vor Gott und Sünder.

Der Weg, um zum Glauben zu kommen, ist der
«logos», ist Christus, ist das geoffenbarte Wort Gottes in
Form des Evangeliums. Um Gnade, Glaube und Schrift
also organisiert Luther seine Theologie.

Luthers Rechtfertigungslehre war für die römische Kirche

von verheerenden Folgen. Die Heilsnotwendigkeit der
Sakramente erwies sich als überflüssig und damit auch der
Stand der geweihten Priester, der sie verwaltete. Das war
die erste Bedrohung der Kirche, die ihr Selbstverständnis
aus eben dieser Verwaltung des Heils und seiner Spendung
in Form der Sakramente bezog. Die zweite Bedrohung der
alten Kirche bestand darin, ihr die Lehrautorität abzusprechen.

«Sola scriptura», die Gebrauchsanweisung Luthers
für den Umgang mit der Offenbarung, sollte heissen, das

Testament sei «sui ipsius interpres», es interpretiere sich für
den Gläubigen aus sich selbst. Die schriftauslegende Funktion

von Papst und Konzilien fiel damit dahin.
Die praktischen Konsequenzen aus diesem

theoretischtheologischen Ansatz hiessen: Die Gemeinde als Gemeinschaft

der Gläubigen tritt an die Stelle der hierarchisch
organisierten Kirche, alle Gläubigen können das Wort Gottes

auslegen, also Priester sein. Die Guten Werke und damit

29



auch die Messe als Zentrum katholischer Religion sind
heilsirrelevant. Alle Interpretationen und Zusätze durch
die römische Kirche sind Einschränkungen der «christlichen

Freiheit» und damit zu beseitigen, womit das kanonische

Recht als Unrecht vom Tisch gefegt wurde. Mönche
sind solche, die egoistisch ihr eigenes Heil suchen und
anderen Menschen zur Last fallen. Christlich hingegen ist
die gewissenhafte Erfüllung des Berufs, weil sich in ihm der
christliche Grundappell, die Nächstenliebe, ausdrücken
kann und muss. «Dass diese sittliche Qualifizierung des
weltlichen Berufslebens eine der folgenschwersten
Leistungen der Reformation und also speziell Luthers war»,
war die Einschätzung Max Webers2.

Diese Grundüberzeugungen haben im wesentlichen alle
Reformatoren geteilt. Was Huldrich Zwingli und Jean Calvin

hinzugefügt haben, liegt vornehmlich im Bereich der
Ethik und hier besonders im Bereich der Politiktheorie.
Für Luther ist das weltliche Regiment geschichtlich gesehen

eine Folge des Sündenfalls. Als göttliche Stiftung ist
Herrschaft, wie sie ist, zu akzeptieren. Zwingli und Calvin
haben das ähnlich gesehen, jedoch für den Extremfall der
tyrannischen Herrschaft die Auswege nicht ganz vermauert.

Widerstand gegen den Tyrannen, der seine Illegitimität
vornehmlich durch Gottlosigkeit erweist, ist möglich.
Zwingli unterscheidet sich von Luther aber noch in einem
zweiten Punkt, nämlich in der Auffassung, die weltlichen
Ordnungen und das bestehende positive Recht Hessen sich
mittels der Heiligen Schrift bessern.

Wie reagierten die Menschen auf diese Botschaft, die in
Tausenden von Predigten, Zehntausenden von Flugschriften

und in Hunderttausenden von Wirtshausgesprächen
propagiert wurde? Wie reagierten darauf die Laien? Durch
einige sehr genaue Fallstudien über die Reformation im
Dorf Wendelstein in Franken3 und am Hochrhein 4 sowie
durch regionale Untersuchungen im oberdeutschen Raum
insgesamt5 lassen sich heute genauere Aussagen über die
Stellung der Laien zur Reformation treffen.

I.

Man kann geradezu von einer bäuerlichen Reformation
sprechen. Sie lässt sich in ersten Umrissen seit 1523 auf der
Zürcher Landschaft erkennen6 und weitete sich dann in
den beiden folgendenJahren rasch aus, reichte im Osten bis
nach Salzburg7, im Westen bis ins Elsass8, im Süden bis
hinunter nach Trient und im Norden ins Grenzgebiet
zwischen Thüringen und Sachsen. Was erwarten die Bauern

von der Reformation, welche Forderungen stellen sie an die
Kirche?

Theologisch drückt sich das Reformationsverständnis
der Bauern zunächst aus in der Forderung nach Verkündigung

des «reinen Evangeliums». Es geht um die Predigt aus
dem Evangelium ohne die Überformung durch die Tradition

der Kirche. Wiederholt unterstreichen die Bauern,
dass sie ohne die Predigt des Evangeliums ihr Seelenheil
nicht erlangen können. Dennoch werden daraus auch
praktische Konsequenzen für das Leben gezogen: Das reine
Evangelium verlangt, den «gemeinen Nutzen» zu fördern
und die «brüderliche Liebe» zu praktizieren, es hat egalisierende

Tendenzen und orientiert auf eine Verchristlichung
der Gesellschaft9. In diesem Sinn soll es auch handlungsleitend

für die Ausgestaltung politischer und rechtlicher
Ordnungen werden und nähert sich der «lex». In der Figur des

«göttlichen Rechts» wurde dieses Evangeliumsverständnis
von grosser Bedeutung, weil es schliesslich im Bauernkrieg
1525 als revolutionäre Legitimation diente. Als die Fürsten
den oberschwäbischen Bauern im Februar 1525 anboten,
die Beschwerden vor dem Reichskammergericht zu ver-

Max Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus,

in: Ders., Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I,
6. Aufl., Tübingen 1972, 72.

Rudolf Endres, Die Reformation im fränkischen Wendelstein, in:
Pfter Blickle (Hg.), Zugänge zur bäuerlichen Reformation (Bauer
und Reformation 1), Zürich 1987, 127-146.

Peter Bierbrauer, Die Reformation in den Schaffhauser Gemeinden
Hallau und Thayngen, in P. Blickle, Zugänge (wie Anm. 3), 21—53.

Peter Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16.

Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, München 1985, 24—76.

Vgl. Peter Kamber, Bauern, Reformation und Revolten in Zürich.
Versuch einer Ereignisgeschichte von unten. Diss. phil. Bern 1991. —

Christian Dietrich, Die Stadt Zürich und ihre Landgemeinden während

der Bauernunruhen von 1489 bis 1525, Frankfurt a.M. 1985,

125-203.

Vgl. Peter Bierbrauer, Die unterdrückte Reformation. Der Kampf
der Tiroler um eine neue Kirche (Bauer und Reformation 2), Zürich
1993.

Vgl. Franziska Conrad, Reformation in der bäuerlichen Gesellschaft.
Zur Rezeption reformatorischer Theologie im Elsass (Veröffentlichungen

des Instituts für europäische Geschichte Mainz 116), Stuttgart

1984.

Vgl. Frank Ganseuer, Der Staat des «gemeinen Mannes». Gattungstypologie

und Programmatik des politischen Schrifttums von Reformation

und Bauernkrieg, Frankfurt a.M. 1985.

30



handeln — immerhin die angesehenste Instanz unter den
Gerichtshöfen im Heiligen Römischen Reich —, wollte
davon der Führer der Bauern, Huldrich Schmid, nichts wissen,

er reklamierte vielmehr «das gottlich recht, das iedem
stand ussspricht, was im gebürt ze thun oder ze lassen». Als
die Herren ihn spöttisch fragten, «lieber Huldrich, du fragest
nach gottlichem recht. Sag an, wer wirt sollich recht ussspre-
chen? Gott wirt ja langsam vom himel komen herab und uns
ainen rechtstag anstellen», antwortete Schmid, er werde
Männer zu finden wissen, «die disen span nach lut gottlicher
gschrift wissen urtailen und ze entscheiden»10. Er und
andere Führer der oberschwäbischen Bauern benannten auf
einem Bauernparlament in Memmingen drei Wochen später
Martin Luther und Huldrich Zwingli und viele andere
Theologen und Parteigänger der reformatorischen Bewegung.

Im März 1525 wurde das «göttliche Recht» in der
Weise generalisiert, dass das gesamte Zivil- und Strafrecht
einer Verträglichkeitsprüfung mit der Heiligen Schrift
unterworfen werden sollte. Hier macht sich die Vorstellung
Zwinglis auf die reformatorische Bewegung geltend, nicht
die Luthers. Denn nichts war Luther verhasster, als das

Evangelium legalistisch auszumünzen.
Neben das «reine Evangelium» tritt als Forderung die

Pfarrerwahl durch die Gemeindeen prominente Stelle. Es ist
unser «bytt vnd beger, auch vnser aller will vnd maynung,
das wir nun fürohin gewalt vnd macht wollen haben, ain
gantze gemain sol ain Pfarer selbs Erwölen vnd kyesen»,
hiess es landauf, landab im Frühjahr 152511. Das allein
gewährleiste, dass schriftgemäss gepredigt werde. Und wer
schriftgemäss predigt, entscheidet im Zweifelsfall die
Gemeinde. Die Laien vertreten folglich die Auffassung, ein
Schisma innerhalb der Pfarrei müsse mittels einer Disputation

beigelegt werden, und wer die besseren Argumente ins
Feld führen könne, der altgläubige Priester oder der refor-

0 Emil Egii — Rudolf Schoch (Hgg.), Johann Kesslers Sabbata mit
kleineren Schriften und Briefen, St. Gallen 1902, 175.

1 Der Beleg entstammt den ZwölfArtikeln. Zitiert nach dem Druck bei
Peter Blickle, Die Revolution von 1525, 3. Aufl., München 1993,
322.

2 Peter Blickle, Gemeindereformation (wie Anm. 5), 56. Hier
Zahlenmaterial für die Diözese Augsburg.

3 Günther Franz (Hg.), Quellen zur Geschichte des Bauernkrieges,
Darmstadt 1963, 263f. Nr. 87.

4 Alle Belege zitiert bei P. Blickle, Gemeindereformation (wie
Anm. 5), 57.

matorische Prediger, solle die Gemeinde entscheiden. Das
ist die generalisierte und popularisierte Form der Zürcher
Disputation von 1523, wo ja auch die Laien, nämlich der
Grossrat, über die richtige Form des Christentums gewis-
sermassen zu Gericht gesessen waren.

Wenn es heilsnotwendig war, mit dem Wort Gottes
versorgt zu werden, war die Residenz des Pfarrers unentbehrlich.

Die Bauern wollten nicht mehr die Doppel- und Drei-
fachpfründner, die nie ihren seelsorgerischen Aufgaben in
der Gemeinde nachkamen, sondern sich von schlecht
bezahlten Vikaren vertreten Hessen. Sie wehrten sich auch

gegen die Folgen der sogenannten Inkorporationen,
denenzufolge Ordensgeistliche den Gottesdienst versahen
und sich damit auf das sonntägliche Messelesen beschränkten,

während das Kloster die Einkommen der Pfründe
einstrich12. Wurde der Priester aus Widdum und Zehnten
ordentlich unterhalten, waren Stolgebühren und Abgaben
für Taufen, Hochzeiten, Bestattungen und andere
seelsorgerische oder kultische Handlungen ganz entbehrlich. Die
Dörfer der Schaffhauser Landschaft verlangten, der Pfarrer
solle «sin Narung han», und zwar in Form einer ordentlichen

Pfründe und des Zehnten, damit er «das Gotzwort
verkünde und die helgen Sacramenta dem Volk mittaile,
ouch sie zum Leben und Todt furseche, damit wir demnach
andrer Beschwärden, als do sind Seelgret, Bannschätz,
Bichtgelt, Richtgelt, Toufgelt, Opfer und all ander Schinde-

rien, vertragen und ledig sien»13. In Salzburg hatte man die
«ainfeltig Leut an der Beicht angehalten, Gelt zu geben»
und «das geweicht Ertrich teurer umb vil Gelt verkhauft»,
und im Mainzischen musste ein Knecht für die kirchliche
Einsegnung seiner Hochzeit «dem pfarher 6 albus und 1

wachskirczen» geben14. Man wollte eine wohlfeile Kirche,
wie das in den Quellen öfters heisst.

Schliesslich, wenn das Kirchenrecht nichts anderes als

päpstliches Unrecht war, wie Luther und Zwingli gelehrt
hatten, lag es nahe, die Zuständigkeit des geistlichen
Gerichts den lokalen und dörflichen Gerichten zu übertragen.

Die geistlichen Gerichte waren bei den Bauern
ausserordentlich verhasst. Ordens- und Weltkleriker konnten
ihre Ansprüche auf Zehnten und Zinsen vor dem geistlichen

Gericht einklagen, und das geistliche Gericht strafte
auch mit Bann und Interdikt.

Theologisch — um das Gesagte nochmals zusammenzufassen

— drückte sich das Reformationsverständnis der
Bauern aus in der Forderung nach 1. Verkündigung des

«reinen Evangeliums», 2. Pfarrerwahl durch die Gemeinde
und 3. Lehrentscheidung durch die Gemeinde.

31



Kirchenorganisatorisch manifestiert es sich im Wunsch
nach 4. Residenz des Pfarrers, 5. einer «wohlfeilen» Kirche
und 6. Abschaffung oder Kompetenzbeschränkung des

geistlichen Gerichts.
Bisher war — mit der Perspektive auf die Innerschweiz,

die ja vornehmlich bäuerlich war — immer vom
Reformationsverständnis der Bauern die Rede. Man könnte auch
allgemeiner vom Reformationsverständnis der Laien
sprechen, weil sich die Forderungen in den Städten von denen
auf dem Land kaum unterschieden. Lediglich das «göttliche
Recht» spielte in der Stadt eine geringere Rolle als auf dem
Land, wofür sich auch unschwer eine Erklärung findet.

II.
Warum blieb die Innerschweiz katholisch? Was haben die
Schwyzer, Urner, Unterwaldner, Luzerner und Zuger
selbst gesagt? Im April 1524 bekräftigten sie in einem
Schreiben an Bern «by cristenlicher kirchen Ordnung, wie
von alter har, und by dem alten waren cristen rechten glouben

ze bliben, ouch dise luterische, zwinglische, hussische,
irrige, verkerte leer in allen unsern bieten und oberkeiten
uszerrüten, ze weren, ze strafen und niederzetrucken, so

wyt und fer unser vermögen stat»15. Aus den Neuerungen
ergäbe sich nichts als «Verkehrung des heiligen Gotteswortes,

der heiligen christlichen Kirchenordnungen Zerstörung,

alles Gottesdienstes Verachtung, Gottes und seiner
auserwählten Mutter, der Jungfrau Maria Verkleinerung,
der lieben Heiligen Verspottung, der armen Christgläubigen

und aller unserer Vordem Seelen Vergessung, und in
summa eine Zerrüttung geistlicher und weltlicher
Obrigkeiten»16.

Das sind eher Bekenntnisse als Erklärungen. Die Historiker,

zu deren Geschäft es gehört, solche zu finden, haben
die Entscheidung der Innerschweizer für den alten Glauben

vornehmlich politisch und wirtschaftlich begründet.
Zwar bezweifelt niemand, um es in den Worten von
Leonhard von Muralt zu sagen, «eine allgemeine und
starke Anhänglichkeit an das Alte»17, doch bestimmend
sind handfeste Interessen und politische Erwägungen.
Zürich hatte das Soldbündnis mit Frankreich abgelehnt.
Dies «galt als eine Wirkung der Predigt Zwinglis. Zürich
hatte damit selbst bewiesen, dass die neue Predigt die
Eidgenossenschaft spalten musste, und die Ablehnung der
Pensionen gefährdete die vitalsten Interessen vieler
Eidgenossen»18, vor allem jene der inneren Schweizer Orte. Das
Argument ist alt und wurde zu Beginn des Jahrhunderts

von Johannes Dierauer19 ebenso ins Feld geführt wie
heute noch von Hans Conrad Peyer20 und vielen anderen21.

Politische Einheit, so heisst die zweite, gleichfalls
immer wieder geltend gemachte Überlegung, liess sich im
Bewusstsein der Innerschweizer ohne Glaubenseinheit
nicht aufrechterhalten22. Darüber hinaus sind mehrheitsfähige

Argumente nicht auszumachen. Es sind vielmehr
Einzelurteile, die beispielsweise darauf abstellen, dass man es

mit der alten Kirche, vornehmlich den Klöstern nicht habe
verderben wollen, denn «die Wallfahrer brachten wie heute
der ganzen Gegend Verdienst und reges Getriebe»23, oder
dass man in der Innerschweiz die Reformation abgelehnt
habe, weil «die Neuerung aus dem expansionistischen
Zürich kam»24.

Man wird sich mit diesen Erklärungen nicht ganz
zufriedengeben können. Die Entscheidung für oder gegen die

15 Zitiert nach Leonhard von Muralt, Renaissance und Reformation,
in: Handbuch der Schweizer Geschichte, 1. Bd., Zürich 1972, 468.

16 Ebd.

17 Ebd., 365.

18 Ebd., 367.

19 Johannes Dierauer, Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft

(Allgemeine Staatengeschichte, 1. Abt., 26. Bd.), 3. Bd.,
2. Aufl., Gotha 1921, 67.

20 «Diese Glaubensfrage verknüpfte sich sofort mit aktuellen politi¬
schen und verfassungsrechtlichen Fragen, wie z. B. mit der aussenpo-
litischen Orientierung, dem Problem des Solddienstes, dem Gegensatz

zwischen Städten und Ländern und der Frage nach Mehrheit
oder Vereinbarung auf der Tagsatzung». Hans Conrad Peyer,
Verfassungsgeschichte der alten Schweiz, Zürich 1978, 87.

21 Vgl. Gottfried Guggenbühl, Geschichte der Schweizerischen Eidge¬
nossenschaft, 1. Bd., Erlenbach-Zürich 1947, 499. — W. Hadorn,
Artikel: Reformation in der Schweiz, in: Historisch-Biographisches
Lexikon der Schweiz, 5. Bd., Neuenburg 1929, 559. — Sebastian

Grüter, Geschichte des Kantons Luzern im 16. und 17. Jahrhundert,
Luzern 1945, 54.

22 G. Guggenbühl, Eidgenossenschaft (wie Anm. 21), 499. W Hadorn,
Reformation (wie Anm. 21), 557—560.

23 Leonhard von Muralt, Reformation und Gegenreformation, in:
Hans Nabholz u.a. (Hgg.), Geschichte der Schweiz, 1. Bd., Zürich
1932, 365.

24 Der Aspekt ist hervorgehoben bei Martin Korner, Glaubensspal¬

tung und Wirtschaftssolidarität (1515—1648), in: Geschichte der
Schweiz — und der Schweizer, 2. Bd., Basel — Frankfurt am Main
1983,52, allerdings werden auch die übrigen Argumente bei ihm
aufgeführt.

32



Reformation war eine fundamental existentielle. Noch
1510 wollten die Menschen das Wort Gottes in der Fleisch
gewordenen Form der Hostie sehen. Deswegen wurden
Millionen von Messen gestiftet, Kapellen gebaut und von
armen Bauern oft Messen in die Kapellen gestiftet.
Deswegen wallfahrteten Hunderttausende zu blutenden
Hostien, zogen Gruppen von Gläubigen durch die Seitenaltäre

der grossen Stadtkirchen, um immer wieder aufs
neue bei der Wandlung dabei zu sein. ZehnJahre später war
alles anders. Man wollte das Wort Gottes in Form der Predigt

des reinen Evangeliums hören. Dieser Sinneswandelist
bis heute nicht befriedigend erklärt.

III.
Die langen Ausführungen über die Glaubensvorstellungen
der Menschen in Deutschland und Österreich Hefern die
methodisch-heuristischen Grundlagen, um nochmals —

nach einer über 100 Jahre intensiv betriebenen
Erforschung der Reformation — neu die Frage stellen zu können,

weshalb die Innerschweiz katholisch geblieben ist.
Über das Erzählen von ein paar Geschichten und deren
Interpretation soll die Antwort gefunden werden.

Am 31. Juli 1426 wurde von einem Notar ein sogenanntes
Instrument aufgenommen, das folgende Vereinbarungen

zwischen Ammann und Rat von Zug und dem Pfarrherrn

festhielt25: Der Pfarrherr, heisst es dort, sei zur Residenz

in der Stadt verpflichtet, bestelle er für die Zeit seiner
Abwesenheit einen Vertreter, sei dazu die Zustimmung der
Gemeinde erforderlich. (Gleiches gilt übrigens auch für
den Helfer, den er anzustellen hat.) Zu seinen Amtspflichten

gehört es, täglich Messe zu lesen, die Seelenmessen
gewissenhaft auszuführen und die Gläubigen bei Prozessionen

und Wallfahrten zu begleiten. Der Pfarrherr und
sein Helfer sind beide gleichermassen für die ordentliche
Versorgung der Gemeinde mit den Sakramenten zuständig.

Weil der Pfarrherr selbst ein Haus ausserhalb der Stadt-

25 UB Zug Nr. 681, 336-339.

26 UB Zug Nr. 1035, 524.

27 Gfr. 44 (1889), 118ff.

28 Dass es deswegen mit dem Kirchherrn, dem Kloster Disentis,
Spannungen gegeben hatte, bestätigt eine Urkunde von 1484, die dann
allerdings auch das Wahlrecht der Talleute bestätigte. Regest in Gfr. 8

(1852), 140.

mauer bewohnt, darf der Helfer in der Nacht die Stadt
nicht verlassen — offenbar wollte man ihn innerhalb der
Stadtmauern haben, falls es notwendig werden sollte,
Kranken und Alten die Sterbesakramente zu spenden.

Dieses «Pflichtenheft» hat beim Amtsantritt seines

Nachfolgers Christian Brenner 1461 noch ein paar kleine
Ergänzungen erfahren26. Brenner musste versprechen,
seine eventuellen Rechtsansprüche nur über das städtische
Gericht zu verfolgen, sich also nicht des geistlichen
Gerichts in Konstanz zu bedienen, was er kirchenrechtlich
als Kleriker selbstverständlich konnte. Und er musste
versprechen, «erlich unn mit miner mütter huszehaben, die
wil sy in leben ist, unn mit keiner andren fröwen». Die
Zuger wollten also nicht, dass ihre Geistlichen in konkubi-
natsähnlichen Verhältnissen lebten, was nach Aussagen
zeitgenössischer Quellen nicht unüblich war.

Was will die Zuger Gemeinde mit diesen sogenannten
«Spanbriefen» erreichen? Sie will mit den Heils- und
Gnadenmitteln der Kirche ordentlich versorgt werden, mit der
täglichen Messe, der Taufe und den Sterbesakramenten,
und dafür ist die Residenz eines Priesters unentbehrlich.
Diese Bedürfnisse werden durch eine Art «Wahlkapitulation»

sichergestellt. Eine solche setzt jedoch zwingend voraus,

dass die Gläubigen eine rechtlich anerkannte Mitsprache

bei der Bestellung ihrer Seelsorger haben. Sie

beschränkt sich in Zug 1426 noch auf den Helfer, 1461

jedoch wurde auch der neue Pfarrer von der Stadt gewählt.
Die Wahl der amtierenden Priester durch die Pfarrgemeinde

gibt den Gläubigen die Möglichkeit, die Kirche auf
ihre Bedürfnisse auszurichten und konnte so zum naheliegenden

Ziel gemeindlicher Kirchenpolitik werden.
Zug ist kein Einzelfall. Ein ähnlicher Spanbrief —

schmucklos und knapp, wie ihn Bauern lieben — liegt für
die Pfarrkirche in Andermatt im Urserntal von 1481 vor.
Der Pfarrer, Johannes Geusser, verspricht den «frommen
tallüte[n] zu vrsern», den Gottesdienst selbst zu versehen
oder anderenfalls das Amtwieder aufzugeben, bei kürzerer
Abwesenheit zuvor die Erlaubnis des Ammanns einzuholen

und die Talleute nicht vor fremde Gerichte zu bringen;
das geistliche Gericht kann ausdrücklich nur dann angerufen

werden, wenn es um Ehre, Amt, Leib und Leben des

Pfarrers geht27. Die vorliegende «Wahlkapitulation», wie
man diese Urkunde nennen muss, ist kirchenrechtlich in
höchstem Masse dubios, weil die Talleute von Ursern
keineswegs das Recht hatten, ihrem Pfarrer Auflagen zu
machen, denn das Präsentationsrecht stand dem Kloster
Disentis zu28. «Das kanonische Recht, die päpstlichen

33



Dekretalen, die Akten von Synoden und Konzilien sahen

[.. .] nirgends ein Recht der Pfarrgenossen auf Mitsprache
vor»29. Um so bemerkenswerter ist es, dass Johannes Geus-
ser diesen Spanbrief akzeptierte.

Zug und Andermatt sind zwei Beispiele für einen
bemerkenswerten Prozess, den man Kommunalisierung der
Kirche nennen könnte30. Die Bürger und Bauern, die Laien,
machen aus der cura animarum des Priesters ein gemeindliches

Amt.
Am Vorabend der Reformation verfügten schliesslich

die Kirchgemeinden oder politischen Gemeinden der
Innerschweiz über Nominations- oder Präsentationsrechte

auf rund 30 Pfarreien31. In anderen Worten, um das

Gesagte schärfer zu profilieren: nahezu alle Seelsorgerstellen
in den heutigen Kantonen Uri, Schwyz, Nid- und

Obwalden und viele in den benachbarten Gebieten (in Glarus

und Zug) wurden entweder durch die Pfarrgemeinde
oder die Stadt beziehungsweise das Land — und entsprechend

von Ammann und Rat — vergeben32. Aufschlussreich

ist die zeitliche Ebene. Im 15. Jahrhundert wuchs die
Zahl jener Pfarreien rasch, für deren Besetzung die
Gemeinden ein irgendwie geartetes, mehrheitlich für den
Kirchenherrn und den Bischof bindendes Vorschlagsrecht
durchsetzten. Mit anderen Worten: in der Vorreformationszeit

fanden entscheidende Veränderungen in der
Kirchenorganisation statt.

Die Strategien und Techniken der Gemeinden, auf die
Besetzung der geistlichen Stellen Einfluss zu gewinnen,
waren sehr unterschiedlich: politischer Druck auf den
Kirchenherrn oder den Patronatsherrn, Kauf und schliesslich
vereinzelt auch mehr oder minder kriegerischer Erwerb
von Patronaten gehörten dazu33.

Mit politischem Druck setzte — um von vielen ein
besonders frühes Beispiel herauszugreifen34 — die
Gemeinde Steinen im Land Schwyz das Pfarrerwahlrecht
durch. Die Pfarrei wurde von den Habsburgern als Patro-
natsherren vergeben. 1337 begegnet dort als Lehensträger
oder Pfründinhaber ein Ritter Kraft der Biber, vermutlich
ein Laie, der folglich die Pastoration der Gemeinde einem
Dritten übertragen musste. Seelsorger soll nur werden, so
versprach Kraft der Biber der Gemeinde 1337, wer «dem
bessern und dem meren teile gevallet»35. Üblicherweise
konnte der Kirchherr, in diesem Fall Kraft der Biber, dem
Patronatsherrn, in diesem Fall den Habsburger Grafen,
einen Geistlichen seiner Wahl zur Investitur durch den
Bischof vorschlagen. Dieses Recht wurde dem Kirchherrn
hier beschnitten; und das blieb in Zukunft nicht nur so,

sondern erfuhr auch noch eine zusätzliche Erweiterung
zugunsten der Kirchgemeinde. 1348 musste sich der neue
Kirchherr verpflichten, falls er die Priesterweihe empfangen

sollte, selbst die sakramentalen und liturgischen
Handlungen vorzunehmen, und zwar solange die Gemeinde mit
seiner Amtsführung einverstanden ist. Falls nämlich dem
«merteil der undertan dächte, das ich inen unfüglichen
were, da sol aber der merteil der selben undertanen einen

nemen, der dem besserem und dem merten teile under inen
wol gevallet»36. Offensichtlich wollte die Gemeinde von
Steinen durchsetzen, dass derjenige, der die Pfründe innehat,

auch die «cura animarum» besorgt. Das war ja auch der

29 Carl Pfaff, Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spätmittelalter¬
lichen Kirchengeschichte, in: Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft,

Ölten 1990, 215.

30 Vgl. für den älteren Forschungsstand Dietrich Kurze, Pfarrerwahlen
im Mittelalter. Ein Beitrag zur Geschichte der Gemeinde und des

Niederkirchenwesens (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte

und zum Kirchenrecht 6), Köln — Graz 1966, 308—314. —

Wichtige Anregungen, für die Erklärung der «Gemeindereformation»

die kommunalen Einflussmöglichkeiten auf die Pfarreien und
Niederpfründen im Spätmittelalter zu berücksichtigen, verdanke ich
Frau Rosi Fuhrmann. Vgl. zuletzt Rosi Fuhrmann, Dorfgemeinde
und Pfründstiftung vor der Reformation. Kommunale
Selbstbestimmungschancen zwischen Religion und Recht, in: Peter Blickle (Hg.),
Kommunalisierung und Christianisierung. Voraussetzungen und
Folgen der Reformation 1400—1600 (Zeitschrift für Historische
Forschung, Beiheft 9), Berlin 1989, 77-112. - Dies., Kirche und Dorf.
Religiöse Bedürfnisse und kirchliche Stiftung auf dem Land vor der
Reformation (Quellen und Forschungen zur Agrargeschichte 40),

Stuttgart — New York 1994.

31 Die Daten sind aus der allgemeinen und der ortsgeschichtlichen Lite¬

ratur zusammengezogen. Eine ausführliche Übersicht bei C. Pfaff,
Pfarrei (wie Anm. 29). Knapper, aber übersichtlich Joseph Frei, Die
Pfarrwahlbulle Papst Julius' II. in: Gfr. 89 (1934), 165-193, bes. 184f.

32 Für Einzelheiten der rechtlichen Verhältnisse vgl. J. Frei, Pfarrwahl¬
bulle (wie Anm. 31), 183f.

33 Die Vorgänge im einzelnen quantifizierend zu erfassen, ist angesichts
der noch nicht ganz befriedigenden Forschungen nicht möglich.
Vornehmlich liegt das in den recht komplizierten kirchenrechtlichen
Verhältnissen begründet, die nicht immer hinreichend berücksichtigt
werden. Der empirisch noch abzustützende Eindruck geht dahin,
dass die Kategorie «politischer Druck» überwiegt, gefolgt vom Kauf,
während Zuwächse aus kriegerischen Ereignissen stark zurücktreten
und Schenkungen schliesslich nahezu vernachlässigt werden können.

34 Vgl. C. Pfaff, Pfarrei (wie Anm. 29), 228, der diesen Fall vergleichs¬
weise ausführlich beschreibt.

35 QW 1/3 Nr. 165, 116.

36 QW 1/3 Nr. 768, 476.

34



ursprünglich gemeinte Zusammenhang von beneficium
und Amt. Dieser Zusammenhang war durch die spätmittelalterliche

Praxis häufig verlorengegangen. Durch
Wahlkapitulationen setzte die Gemeinde Steinen gewissermassen
ein Pfarrerwahlrecht durch und sicherte sich über dieses
Recht die Möglichkeit, beneficium und cura animarum
wieder zusammenzuführen.

Die eleganteste Lösung, die Seelsorge den eigenen
gemeindlichen Bedürfnissen anzupassen, war der Kauf des
Kirchensatzes (Patronats). Das taten 1483 beispielsweise
«ammann und gemein kilchgenossen zu gersow»37. Oft
Hessen sich solche Ziele auch schon mit geringen finanziellen

Aufwendungen erreichen. Die Kirchgenossen von Silenen

in Uri erwarben von der Patronatsherrin der Kirche,
der Reichsäbtissin des Fraumünsters in Zürich, gegen Zahlung

von 80 fl. die Zehntrechte. Möglicherweise rührt
daher ihr Recht, den Leutpriester für die Pfarrei vorschlagen

zu können38. Gleiche Konstruktionen wurden in den
nächsten Jahren für alle mit der Kollatur ans Fraumünster
gehörenden Kirchen getroffen, so dass in Uri durchgehend
die Gemeinden ein verbindliches Vorschlagsrecht für die
Leutpriester gegenüber der Äbtissin erlangten.

Die dritte Form, kriegerischer Erwerb, liegt bei den
Patronaten von Obwalden über die Pfarreien Alpnach,
Sachsein und Giswil vor. Bis 1415 waren sie in habsburgi-
schem Besitz, 1434 aber vom Kaiser als konfisziertes Gut
des geächteten Herzogs Friedrich von Habsburg den
Obwaldnern zugesprochen und 1461 schliesslich auch vom
zuständigen Diözesanbischof bestätigt worden39.

Selbstverständlich kann man der Meinung sein, die
Bemühungen der Gemeinden, ihre Seelsorger bestellen zu
können, sei eine in den kirchlichen Bereich hineingetrie-

37 Bezirksarchiv Gersau, Urkunde Nr. 12. Eine Kaufsumme wird nicht
genannt.

38 Vgl. Paul Kläui, Die Meierämter der Fraumünsterabtei in Uri, in:
Historisches Neujahrsblatt Uri NF 10/11 (1955/56), 7-34, hier 28f.

39 Vgl. Hermann Christ —Johannes Schnell (Hgg.), Die Rechtsquellen
von Obwalden. Das älteste Landbuch, in: Zeitschrift für schweizerisches

Recht 8 (1860), II Rechtsquellen, 65f.

40 D. Kurze, Pfarrerwahlen (wie Anm. 30), 319-323.

41 Es wäre wünschenswert, die methodischen Verfahren und interpreta-
torischen Erkenntnisse von R. Fuhrmann, Kirche (wie Anm. 30),
auch für die Innerschweiz nutzbar zu machen.

42 Vgl. den Beitrag von C. Pfaff, Pfarrei (wie Anm. 29), 216.

43 Detailliert QW 1/1 Nr. 1620, 738-745.

bene Ausweitung politischer Verhältnisse und Gewohnheiten

— wo Ammänner, Landräte und Richter gewählt
werden, sollte nicht auch der Pfarrer gewählt werden40?

Das muss nicht falsch sein, doch sicher stand dahinter, wie
schon das Zuger Beispiel gezeigt hat, auch eine
Frömmigkeitsvorstellung, ja vielleicht sogar ein theologisches Konzept

von Kirche der Bauern und Bürger in der
Innerschweiz41.

Das Interesse der Menschen an einer besseren seelsorgerischen

Betreuung zeigt sich auch im Bemühen, Separationen

von Filialkirchen von der Mutterpfarrei beim Bischof
durchzusetzen. Immer ist die bessere Versorgung mit Messen

und Sakramenten das Motiv zur Separation, immer ist
die Separation kostenaufwendig. Die Separation von
Spiringen von der Mutterpfarrei Bürglen ist ein durchaus

repräsentativer Vorgang. Zunächst versuchte eine Delegation

der Gemeinde, dem Bischof von Konstanz klarzumachen,

dass wegen Hochwasser, Eis und Schnee die Kirche in
Bürglen von den Gläubigen nicht immer besucht werden
könne42. Die Sterbenden mussten auf die letzte Ölung
verzichten, die Toten könnten nicht bestattet werden. Dem
Antrag der Gemeinde auf eine eigene Kirche mit Friedhof
wurde nach einem Augenschein durch zwei Chorherren
entsprochen. Haus, Hofstatt und Garten für den Priester,
den Bauplatz für Kirche und Friedhof, die Aufwendungen
für die Lichter in der Kirche und an den Altären und für den
Altar- und Kommunionwein müssen die Gemeindemitglieder

aufbringen43.71 Inhaber von Gütern belasteten

deswegen ihre Grundstücke mit Ewigzinsen — jährlichen
Geldzahlungen an die Kirche, die von ihnen und ihren
Erben nie mehr zurückgekauft werden konnten —, und ein

kompliziertes System von Bürgschaften stellte den wirklichen

Eingang der notwendigen Gelder sicher.
Das Bedürfnis nach guter Seelsorge erklärt auch die

bemerkenswerte Hartnäckigkeit, mit der sich Gemeinden

gegen die Folgen der Inkorporation wehrten. Die Pfarrei
Stans war 1270 dem Kloster Engelberg inkorporiert worden.

Damit war für das Kloster das Recht verbunden, das

Pfarreinkommen zu nutzen, was ja nur sinnvoll war, wenn
die Kosten für die Seelsorge niedrig gehalten wurden. Die
Folge der Inkorporation bestand darin, dass man die Pfarrei

von einem Engelberger Konventualen versehen liess,
der als Mönch natürlich in der Regel im Kloster lebte und

nur selten — vermutlich im wesentlichen zum Zelebrieren
der sonntäglichen Messe — nach Stans kam. Der Druck der
Stanser Kirchgenossen veranlasste 1318 den Bischof, den

Abt zu verpflichten, aus den Pfarreinkünften einen Leut-

35



priester und dessen Helfer zu bezahlen, aber es dauerte
noch mehr als 100 Jahre, bis sich die Stanser Ansprüche
definitiv durchsetzen Hessen. Am Vorabend der Reformation

konnte von einer inkorporierten Pfarrei recht eigentlich

nicht mehr die Rede sein. Ein Leutpriester, offenbar
ordentlich versorgt, residierte am Ort, sang und las die
Messen, taufte die Neugeborenen, spendete den Kranken
Trost und den Sterbenden die letzte Ölung.

Residenz des Seelsorgers war zweifellos ein Leitmotiv
aller kirchenpolitischen Aktivitäten der Gemeinden. Die
Anwesenheit des Priesters am Ort sollte die Vermittlung
des Heils sicherstellen. Residenz freilich liess sich nur
durchsetzen, wenn die Gemeinde dem Seelsorger seine
Pflichten diktieren konnte. Das wurde durch die
Spanbriefe — die Wahlkapitulationen, wie ich sie in Anlehnung
an ähnliche Verträge zwischen Reichsfürsten und Kaisern,
Domkapiteln und Bischöfen nennen möchte — erreicht,
denn sie erlaubten es den Gemeinden, gegen säumige
Priesterwegen Vertragsbruch gerichtlich vorzugehen. Und das

wurde erreicht durch das Nominations- oder
Präsentationsrecht, das der Gemeinde die Möglichkeit gab, nur solche

Geistliche zu wählen, die bereit waren, auf die gestellten

Bedingungen einzugehen. De facto herrschte in der
Innerschweiz Pfarrerwahl durch die Gemeinden, die Residenz

der Geistlichen konnte als durchgesetzt gelten, der
Seelsorger lebte in der Regel von seiner ordentlichen,
ungeschmälerten Pfründe und konnte auf Stolgebühren
verzichten, die Kirche der Innerschweiz war somit eine wohlfeile.

In den Bundesbriefen, die zwischen 1351 und 1353 in so

grosser Zahl niedergeschrieben wurden, heisst es in stereotypen

Wiederholungen, «es sol ouch kein leye den andern,
so in dirre buntnisse sind, umb kein geltschuld uff geistlich
gericht laden, wan jederman sol von dem andern recht
nemen an den stetten und in dem gericht, da der ansprechig
dann seshafft ist und hingehöret»44. Der Artikel verbietet
allen Laien, das geistliche Gericht wegen Schuldforderungen

in Anspruch zu nehmen, vielmehr wird für solche Fälle
der Wohnort des Beklagten der ordentliche Gerichtsstand;
das geistliche Gericht soll sich, wie es präzisierend in einem
der Bundesbriefe heisst, beschränken auf Fälle «umb ê und
umb offenen wücher»45. Wenig später wird auch den
Priestern verboten, ihre Rechtsansprüche durchgängig über
das geistliche Gericht einzuklagen, nämlich 1370 in dem
nicht zufällig so genannten Pfaffenbrief. «Waz öch pfaffen
in unser Eydgnosschaft, in stetten oder in lendern, wonhaft
sint, [. .], die sülent kein fremdes gericht, geistlichs noch

weltlichs, suchen noch triben gen nieman, so in disen

vorgenanten stetten und lendern sint»46.

Interessanterweise hat vor allem die Innerschweiz durch
lokales und regionales Recht diese bundesrechtlichen
Rahmenbedingungen weiter verfestigt und gesichert. Doppelt
so hoch wie Zürich strafte Luzern seine Einwohner, wenn
sie Mitbürger in Konstanz verklagten47. Schwyz versuchte
mit den ihm möglichen Mitteln, auch die Ehegerichtsbarkeit

des Bischofs — das Kernstück der geistlichen Gerichtsbarkeit

über Laien — nicht wirksam werden zu lassen.
«Lanndtammann vnnd gemein Lanndtlüt zu Schwytz»
setzten 1419 mittels eines Landsgemeindebeschlusses fest,
Ehevorhaben seien dem Landammann anzuzeigen, und
zwar mit der ausdrücklichen Begründung, damit unnötige
Prozesse vor dem geistlichen Gericht in Konstanz zu
verhindern48.

Das waren alles andere als papierene Normen ohne
Realitätsgehalt. Als der Urner Ueli Ritt 1447 vier Landsleute

vor dem geistlichen Gericht in Konstanz verklagte, wurde
er gezwungen, unter Berufung auf die Bünde und das

Landrecht, die Klage zurückzuziehen49.
Gleichermassen wurden durch die Stadtrechte und die

Landrechte die Geistlichen gezwungen, die weltlichen
Gerichte anzuerkennen und das geistliche Gericht
möglichst zu meiden. Glarus verfügte in der Mitte des 15.

Jahrhunderts, «es sol kein priester nieman uff dehein geistlich
gerichtt laden noch triben»50, vielmehr sollen alle Rechts-

44 QW 1/3, 1 Nr. 942, 611. — Die gleichen Textstellen in den anderen
Bundesbriefen werden hier nur noch mit Seitenzahlen aufgeführt:
581, 668f., 692f., 756f.

45 QW 1/3, 1 Nr. 1037, 757.

46 Hans Nabholz — Paul Kläui (Hgg.), Quellenbuch zur Verfassungs¬

geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft und der Kantone
von den Anfängen bis zur Gegenwart, 3. Aufl., Aarau 1947, 33—36.

47 Peter Xaver Weber (Hg.), Luzerns ältestes Ratsbüchlein (ca.

1300-1402), in: Gfr. 65 (1910), 1-55, hier 17.

48 Martin Kothing (Hg.), Das Landbuch von Schwyz, Zürich-Frauen¬
feld 1850,46f. — Vgl. auch den Eintrag ebd., 48, wo Altersgrenzen für
Heiratsabreden festgelegt werden und eine gewisse Öffentlichkeit
der Verlobung verankert wird, übrigens in Absprache mit dem
Bischof von Konstanz.

45 UB Zug, Nr. 898, 466.

50 Fritz Stucki (Hg.), Die Rechtsquellen des Kantons Glarus, 2. Bd.:

Einzelbeschlüsse bis 1679 (Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen

7), Aarau 1984, 591.

36



ansprüche von Klerikern durch ein Schiedsgericht bereinigt

werden. In der Logik dieser Verfügung lag, die Geistlichen

zu zwingen, die von den lokalen und regionalen
Gerichten gefällten Urteile anzunehmen, anderenfalls «so
sol man im von stund an urlob geben»51, wie dieser Landesverweis

schmeichelhaft umschrieben wird.
Sicher wollten die Eidgenossen, die Länder und die

Städte, erreichen, dass Prozesse, wenn sie schon geführt
werden mussten, nicht vor einem Gericht geführt wurden,
das Hunderte von Kilometern entfernt war, wo pomphafte
Gelehrsamkeit der kanonistisch gebildeten Juristen und
der Gebrauch der lateinischen Sprache genügten, um einen
Laien einzuschüchtern. Der Widerwille gegen das geistliche

Gericht resultierte auch aus einem prinzipiellen
heilsgeschichtlichen Vorbehalt. Natürlich sprach Konstanz
auch Strafen in Form von Geldbussen aus, es sprach aber
auch Strafen in Form von Bann und Interdikt aus.

Besonders die Schwyzer, aber auch ihre Nachbarn, hatten

vielfach unliebsame Bekanntschaft mit dieser Konstanzer

Institution gemacht. Im 14. Jahrhundert gehörte es zur
Politik des Klosters Einsiedeln, seine Rechtsansprüche an
Forsten und Allmenden gegen die Schwyzer mit Hilfe von
Prozessen in Konstanz durchzusetzen52. Kurz nach 1300

waren der Landammann von Schwyz und von 15 seiner
Gefolgsleute wegen angeblicher Übergriffe auf die Weiden,
Wiesen und Wälder des Klosters exkommuniziert
worden53. 1318 wurden die Pfarreien im Tal mit dem Interdikt

51 Ebd., 592.

52 Für die Vorgeschichte Andreas Riggenbach, Der Marchenstreit zwi¬
schen Schwyz und Einsiedeln und die Entstehung der Eidgenossenschaft

(Geist und Werk der Zeiten 15), Zürich 1965, 71-89.

53 Die einschlägigen Belege QW 1/2 Nr. 499, 243f.; Nr. 552, 265f.

54 QW 1/2 Nr. 960,490f£; Nr. 971, 498. Eine grössere Zahl von Schwyzern

kommt in den Bann, die Pfarreien Schwyz, Steinen, Muotatal
und Arth werden mit dem Interdikt belegt.

55 QW 1/2 Nr. 989, 506-510, bes. 509.

56 Vgl. QW 1/3 Nr. 892, 563f.; Nr. 895, 565; Nr. 896, 565; Nr. 897, 566;
Nr. 899, 567; Nr. 900, 567 und Nr. 901, 567.

57 QW 1/2 Nr. 960, 490ff.

58 Insofern ist die Auffassung von Joseph Studhalter (Die Jesuiten in
Luzern, 1574—1652. Ein Beitrag zur Geschichte der tridentinischen
Reform, Stans 1973, 39.), «die kirchlichen Verhältnisse in Luzern
waren zu Beginn des 16. Jahrhunderts und während der Reformationszeit

nicht besser und nicht schlechter als anderswo im süddeutschen

Raum», zu korrigieren.

belegt54. Nur durch massiven politischen Druck auf die

Habsburger, die gerade eine Schlacht von geschichtlicher
Bedeutung verloren hatten, nämlich die Schlacht von
Morgarten 1315, gelang es den Schwyzern, die Lösung von
Bann und Interdikt zu erzwingen55. Jahrelang ruhte in
grossen Teilen der Innerschweiz in der ersten Hälfte des

14. Jahrhunderts das religiöse Leben: Die Kirchen blieben
den Gläubigen verschlossen, den Toten die Bestattung in
der geweihten Erde des Friedhofs verwehrt. 1350 anlässlich
der Aufhebung von Exkommunikation und Interdikt
mussten 12 Kirchen und deren Altäre neu konsekriert
werden56. Es ist schwer abzuschätzen, ob es blanke Wut war
oder die Angst, immer wieder von Einsiedeln über
Konstanz mit Bann und Interdikt gestraft zu werden, wenn die
Schwyzer eine Kopfprämie von 400 Pfund demjenigen
zahlen wollten, der ihnen den Abt tot, verstümmelt oder
gefangen ausliefern würde57.

Was die Laien in Deutschland und Österreich, auf der
Basler und der Zürcher Landschaft wollten, die Pfarrerwahl,

die Residenz des Seelsorgers, ordentlich bestallte Pfarrer

mit Pfründen und Zehnten und damit eine wohlfeile
Kirche, eine Zurückdrängung des geistlichen Gerichts —

besassen die Laien in der Innerschweiz58.
Aber warum wollte man das reine Evangelium nicht?

Eine Teilantwort mindestens lässt sich geben. Im Verständnis

der Bauern erfüllte die Heilige Schrift zwei Aufgaben —

sie führte als Evangelium zum Heil imJenseits, und sie

enthielt als lex die göttlichen Normen für die richtige weltliche
Ordnung. Dem göttlichen Recht einen Beistand tun, wie die
Bauern oft sagten, sollte heissen, neue Landesordnungen
machen, neue zivil- und strafrechtliche Bestimmungen
schaffen. Das einseitig zugunsten der Herren verformte
Recht, das von der ländlichen Gesellschaft vielfach als

Unrecht empfunden wurde, sollte mit der Bibel als illegitim

denunziert werden. Was sollten Innerschweizer mit
einer solchen Vorstellung anfangen? Es gab kein Recht in
Schwyz, Uri und Unterwaiden, das nicht das Recht der

Schwyzer, Urner und Unterwaldner gewesen wäre.
Landesordnungen, zivil- und strafrechtliche Normen wurden
durch die Landsgemeinde und deren gewählte und
repräsentative Organe, die Räte, erlassen. Und in Luzern war es

wohl nicht viel anders — jedenfalls spricht eine Analyse des

Ratsbüchleins dafür, dass die wichtigeren Statuten unter
Beteiligung der Gemeinde geschaffen, zumindest von ihr
auf den Schwörtagen akklamatorisch bestätigt wurden.
Die Gesellschaft hatte das Recht, das sie wollte und
brauchte. In den Fürstentümern, Adelsherrschaften und

37



Klosterherrschaften des Heiligen Römischen Reiches war
das anders, und auch in den schweizerischen Stadtstaaten.
Das dort geltende Recht trug naturgemäss in höherem
Masse fürstlichen, adeligen, klösterlichen oder städtischen
Interessen Rechnung.

Aus all dem lässt sich — um endlich zum Schluss zu kommen

— folgern, dass in der Innerschweiz die Bedingungen
für die Rezeption der Reformation erheblich ungünstiger

waren als in anderen Regionen Mitteleuropas. Die Gemeinden

hatten aus eigener Kraft die Kirche so organisiert, dass
sie ihren Frömmigkeitsvorstellungen und religiösen
Bedürfnissen entsprach59, und sie hatten es, soweit ihre
Macht reichte, der Amtskirche nicht erlaubt, sich von ihren
eigentlichen Aufgaben für die Gläubigen, der «cura animarum»,

zu weit zu entfernen.

59 H. C. Peyer, Verfassungsgeschichte (wie Anm. 20), 86, hat als Grund

für die fortdauernde Katholizität der Innerschweiz unter anderem

auch namhaft gemacht, es habe sich dort «eine immer stärkere staatliche

Kontrolle der äussern Seiten des kirchlichen Lebens durchgesetzt».

Insofern sich diese Bemerkung auf alle Schweizer Städte- und

Länderorte bezieht, gibt sie zur Erklärung des Auseinanderfallens

des Landes in Konfessionsfragen wenig her; wenn man «staatliche»

durch «gemeindliche» Kontrolle ersetzt, was Peyer gemeint haben

könnte, allerdings ohne dies breiter auszuführen, wäre das die der

vorliegenden Interpretation am nächsten kommende Auffassung in

der Literatur.

38


	Warum blieb die Innerschweiz katholisch?

