Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 85 (1993)

Artikel: 100 Jahre Linus Birchler

Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167072

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

100 Jahre Linus Birchler

Laudatio von Werner Oechslin

Der nachfolgende Text gibt im Wortlant den Text der Wiirdi-
gung wieder, die der Autor anlasslich der Feier zum hundert-
sten Geburtstag von Linus Birchler (1893—1967) am 25. Juni
1993 im Grossen Saal des Klosters Einsiedeln vorgetragen hat.
An diesem Anlass wurden die beiden vom Institut frir Denk-
malpflege der ETH Zrich heransgegebenen Gedenkschriften
(«Erinnerungen an L.B.»; «Einsidlensia. Gnadenbild, Restau-
rierung der Stiftskirche, Altere Klosterbautens; Ziivich, 1993)
vorgestellt.

Eine sich in mancher Hinsicht mit dem vorliegenden Text
deckende Darstellung hat der Autor im «Einsiedler Anzeiger»
(vom Freitag, 25. Juni 1993, Nr. 49, S.5) unter dem Titel «Der
wergessene> Linus Birchler: Einsiedelns kulturelles Vermdcht-
nis und die Moderne» veroffentlicht. Eine weiterfiihrende Dar-
stellung des Autors zu Linus Birchlers Engagement fir
moderne Kunst ist in der «Neuen Ziircher Zeitung> (Samstag/
Sonntag, 3/4. Juli 1993, Nr. 151, Literatur und Kunst, S. 58)
mit der Uberschrift «Linus Birchler und der moderne Kirchen-
baw» erschienen.

Viele von Thnen kannten und kennen Linus Birchler
weit besserals der, der heute — dusseren Zufallen zufolge —
zu lhnen spricht. Gerade bei einer Personlichkeit von der
Statur Linus Birchlers, um dessen in der Tat «schillerende
Figur» sich unendlich viele Anekdoten ranken, scheint dies
ein Nachteil, ein Mangel zu sein. Oder doch nicht? Der
zeitliche Abstand lasst andere Gesichtspunkte erkennen,
lasst das besser Gekannte durch das — trotz aller Berihmt-
heit — Vergessene oder zumindest Zurtuckgedrangte erset-
zen. Was die Alteren unter Thnen, die Familienangehérigen
und die Freunde noch aus unmittelbarem Erleben erin-
nern, kennt Vorausgegangenes, das heute niemand mehr
bezeugen kann und fur das die Anekdote als gesicherter
Befund langst nicht mehr ausreicht. Linus Birchler, das
leuchtet uns allen ein, ist jetzt Teil unserer Geschichte. Und
so wird ein neuer Blick vonnoten sein, jetzt und spater; ist
ein Gang durch sein Leben, sein Schrifttum angezeigt und:
verheisst auch zumindest fir die Jingeren — Neueinsich-
ten und gar Uberraschungen.

Naturlich, es bleibt dabei: zu Linus Birchlers grossen
Verdiensten gehort der systematische Aufbau des Schwei-
zerischen Kunstdenkmalerwerks, gehort sein unermudli-

ches Schaffen im Rahmen seiner Tatigkeit in der Eidgenos-
sischen Kommission fir Denkmalpflege. Es stunde mir am
wenigsten an, gerade dieses Kapitel birchlerscher Tatigkeit
zu beurteilen. Ich wirde selbst in die Anekdoten zurick-
fallen und erzahlen, wie er mit dem Fernrohr den Fortgang
und die Irrtimer bei der Restaurierung der Einsiedler Klo-
sterfassade bedugte und daruber ein ausfihrlichstes
Memorandum «ad usum delphini» verfasste. Ich wurde
jene fur Einsiedeln und fir die Einsiedler nicht gerade
a-typische Begebenheit berichten, wonach ihm ein hiesiger
Maler bei der Restaurierung der Gangulfkapelle «mittelal-
terliche Malspuren» unterschoben hatte, was Birchler vor-
erst zu einem Ah und Oh bewog; wurde dem aber gleich
beiftigen, dass auch Winckelmann und Goethe auf den von
Raphael Mengs gemalten «Jupiter und Ganymed» herein-
gefallen waren und in ithm den Hohepunkt griechischer
Malkunst zu entdecken glaubten.

Inventarisation und Denkmalpflege, sie sind an eine
unuberblickbare Zahl von Einzelfakten und -bedingungen
geknlipft, was zur irrigen Annahme fihren konnte, die
Inventarisatoren und Denkmalpfleger wirden sich in die-
sem unerschopflichen Meer verlieren. Dem muss so nicht
sein. Nattrlich hat sich Birchler der Kunstgeschichte als
einer praktischen Disziplin verschrieben. Doch dies musste
noch lange nicht Verzicht auf grosszugigere Einsichtenund
schon gar nicht auf einen breitabgestutzten kulturellen
Standort bedeuten. Gerade aus heutiger Sicht, in der die
klassischen Tatigkeiten von Inventarisation und Denkmal-
pflege — verschuldet oder nicht, angestrebt oder verfugt —
einseitig in die Ecke des Erhaltens von Vergangenem
gertckt werden, ist dieser kulturelle Hintergrund Linus
Birchlers mehr als bedenkenswert. Dabei nehme ich vor-
weg, was Albert Knoepfli in seinem Nachruf auf Linus
Birchler 1967 als «Tragik» im Leben Birchlers bezeichnet
hat, den Bruch mit frihen Uberzeugungen, die ihn, Birch-
ler, vor und nach der Landesausstellung 1939 oder auch vor
und nach dem Paukenschlag — oder Schock — im Kirchen-
bau mit Le Corbusiers Ronchamp die Welt, die Moderne,
die moderne Kirchenbaukunst insbesondere und die dort
gewonnenen Freunde und deren Ideale anders sehen liess.

Ich habe es langst angesprochen: Linus Birchler will
einem erneuten Blick nicht standhalten, wenn nicht in

183



erster Linie sein umfassendes, Modernitat #nd Geschichte
von allem Anfang an aussohnendes Kulturverstandnis in
Rechnung gestellt wird. Der genius loci gebietet es, diesbe-
zuglich kurz an Linus’ frihe Zeit in Einsiedeln und an der
Stiftsschule zu erinnern. Damals 1909/10 und 1914/15
erfuhr die Stiftkirche ihre letzte umfassende Restaurie-
rung. Und damals 1911 stritt Linus wegen eines neu instal-
lierten Altarbildes des Munchner Malers religioser Kunst,
Gebhard Fugel, seinen ersten Kampf. Fugel gehorte zu den
vom — heute weit unterschatzten — Einsiedler Kunsthisto-
riker P. Albert Kuhn beglnstigten zeitgenossischen reli-
giosen Malern. Mittelbar wandte sich Birchler gegen die
kunstlerischen Auffassungen des 54 Jahre alteren Albert
Kuhn. Und doch hatte gerade Kuhn — erstmals 1908 im
Betheft zum Jahresbericht der Stiftsschule — unter dem
Titel «<Moderne Kunst- und Stilfragen» vordemonstriert,
was Aufgeschlossenheit gegentber den neuesten Entwick-
lungen bedeute. Ein Jahr nach der Grindung des Deut-
schen Werkbundes, dem Gefass, aus dem die moderne
Architektur entstehen sollte, bemuhte sich Kuhn inmitten
«einer Zeit des Ubergangs, der Garung» darum, die Bauten
Messels, Riemerschmids oder Theodor Fischers, des Men-
tors Le Corbusiers, verstandlich zu machen. Das ware
gerade so, als ob heute an der klosterlichen Stiftsschule
Dekonstruktivismus a la Zaha Hadid oder Peter Eisenman
zelebriert wirde, was in Anbetracht heutigen staatlichen
Unverstandnisses fur Bildungsfragen wie Hohn klingt . . .
Das allein war kaum die entscheidende Anregung fur den
jungen Gymnasiasten Birchler. Doch konnte er Kuhn und
dem zitierten Buch entnehmen, wie selbstverstandlich sich
Kunstgeschichte, Offnung gegenuber zeitgenossischem
Kunstschaffen und auch «Restauration» und «Renovation»
in ein Ganzes fugten. Letzterem hatte Kuhn ein eigenes
Kapitel gewidmet, dessen Thesen auch fur Linus Birchler
spater Gultigkeitbeanspruchen wurden: «Der Unterschied
zwischen lebendigen und toten Denkmalen ist streng fest-
zuhalten, denn er bedingt auch Unterschiede in den
Restaurationsweisen.» Birchler hat spater dafir gekampft,
dass der moderne Kirchenbau von dieser Auffassung eines
lebendigen, mit konkreten Aufgaben erfullten Bauwerks
gepragt sei: auch dadurch, dass er streng zwischen einer
(individualistischen) «religiosen Kunst» und einer im Dien-
ste des Kult stehenden «Kirchenkunst> — 1924 wie auch
noch 1948 — unterscheiden wollte. Kuhns siebte These lau-
tete: «Gegenuber dem historischen, kunstwissenschaftli-
chen Standpunkt behaupten die Gegenwart und die asthe-
tisch-kunstlerische Wertschatzung ihre vollen Rechte.»

184

Und Birchler erganzte spater in den als «Gerust eines Vor-
trages» ausgegebenen grundsatzlichen Bemerkungen zum
Kirchenbau verallgemeinernd und herausfordernd: «Das
Christentum war im Kirchenbau immer modern.» Der
Zusammenhang mit einer lebendigen Kultur — das ist so
nicht einfach dahergesagt, nicht abgedroschene Phrase,
sondern tatsachlich lebendige Kultur — dieser Zusammen-
hang war fir Linus Birchler in der heute weitgehend ver-
gessenen Kulturtatigkeit des Stiftes Einsiedeln, wie sie sich
ausdem 19. Jahrhundert heraus entfaltete und anbot, gege-
ben. Er brauchte sie nicht erst zu entdecken. Und dement-
sprechend schopfte er — ein Leben lang — aus dem vollen.

Die Ubereinstimmung im Grundsatzlichen schloss —
wie im Vergleich mit P. Albert Kuhn ersichtlich — anders-
artige Einschitzungen gerade mit Bezugauf das zeitgemass
Moderne nicht aus. Ganz im Gegenteil. Birchler hat denn
auch selbst stets ein anderes Mitglied des Einsiedler Kon-
vents als seinen Mentor und Freund genannt: P. Thietland
Kalin. Er, der sein erster Klassenlehrer an der Stiftsschule
war, kaum 14 Jahre alter, stand ihm in jeder Hinsicht beson-
ders nahe. Von ihm lernte er Weltoffenheit, tber die
P. Thietland aus familiaren Umstanden verfugte, Engage-
ment gegen alle Konventionalitat (man wandte sich 1914,
und dies war die Ausnahme, gegen Deutschlands Uberfall
auf Belgien) und intellektuelle Toleranz. Kunstgeschicht-
lich hiess dies — gemaiss Birchlers eigenen Angaben —
«innere Gleichberechtigung aller Stile». Dies bedeutete
vorerst Anerkennung des Barock, was Birchler spater auf
Grund der Vorleistungen von Durrer und Zemp mit seiner
Moosbrugger-Monographie wesentlich fur die Schweiz lei-
stete. Wolfflins Grundbegriffe — Birchler war 1915/16 ein
Semester lang in Munchen — am Gegensatz von Renais-
sance und Barock abgelauscht, waren mittelbar auch fur
Birchler die Rezepte eines Zugangs zu den kunstlerischen
Wesensfragen «an und fur sich». Auf fast ruhrende Weise
versuchte Birchler spater in den Meinradsraben den nach-
folgenden Stiftsschilern die Wolfflinschen Begriffe aus
«Philosophie» und «Psychologie» an den Beispielen der
Ausstattungsobjekte der Stiftskirche zu erklaren: «Linear
sind die Bilder von P. Rudolf, die Figuren auf der Gnaden-
kapelle, malerisch die Correggiomadonna (alte Kopie) in
der Abtkaplle, die Plastiken des Joh. Bapt. Babel im Chor.
<Lineare> Architektur ist z.B. der Altar der Studentenka-
pelle, malerische die grossen Seitenaltare der Stiftskirche.
— Giotto, Durer und Raffael gestalten linear; Tizian, Rem-
brandt und Rubens malerisch.» So war der Mikrokosmos
mit dem Makrokosmos versohnt. Doch wie schon Wofflin



1909 «Uber kunsthistorische Verbildung» bemerkte, es
ware so weit gekommen, dass man «die Stile kennen» far
gleichbedeutend nahme mit «Kunst kennen», wo es doch
darauf ankame, Gber Stil nicht die Unterschiede festzuhal-
ten, sondern Wesenszige der Kunstschlechthin zu erhellen,
genauso lernte Birchler iber Barock Grundsatzliches zum
kunstlerischen Schopfungsprozess erkennen. Das «raum-
massige Denken» barocker Kunst fasste Birchler wieder-
holtin der These zusammen: «Architektur ist Konkavitit».
Und auf solchen Wesensdefinitionen aufbauend konnte er
sich auch zeitgenossischen Phanomenen annahern, bezog
er sich auf den Erbauer der Antoniuskirche in Basel, von
der bekanntlich die wesentlichen Impulse auf die schweize-
rische moderne Kirchenbaukunst ausgingen: «Das Lebens-
werk Karl Mosers ist von einem Reichtum im Themati-
schen und in der Formgestaltung, der an barocke Baumei-
ster zu denken zwingt.» Oder: «<Man muss bis zu den gros-
sen Baumeistern des 18. Jahrhunderts zurtickgehen, den
Moosbrugger, Beer und Thumb, um Architekten aus
unsern Gefilden zu nennen, die mit dem am 28. Februar
1936 heimgegangenen Karl Moser innerlich verwandt
waren.» Was vorerst uberrascht und noch vor wenigen Jah-
ren von der Gemeinde der Vertreter der modernen Archi-
tektur als «vollig abwegig» beurteilt worden wiare, ist heute
keineswegs so einfach von der Hand zu weisen, da wir
generell den Weg hin zur Moderne wieder in den weiteren
Rahmen damaliger Diskussion auch um Stil — tbrigens
ofters als gemeinhin angenommen im direkten Kontakt
von Kunstgeschichte und Kunst — gestellt haben. So bese-
hen ergibt sich bezogen auf Birchler die Einsicht, dass sein
Bemuhen um Einheit von Kunst und Geschichte durchaus
charakteristisch fur die Auffassungen seiner Generation
war, und wir dem eigentlich heute um so mehr nachtrauern
mussten.

Kurzum: Birchlers grundsitzliches Interesse an Kunst
umfasste ein geschichtliches Verstindnis genauso wie die
Offenheit gegentber den zeitgenossischen kunstlerischen
Stromungen und Tendenzen. Dass allein schon deshalb die
Frage von Renovation und Restauration — gleichsam an
der entscheidenden Nahtstelle — an Bedeutung und Bri-
sanz gewinnen musste, haben wir bereits bemerkt. Doch
Birchlers Kontakt insbesondere mit dem modernen Kir-
chenbau stand — zumindest zeitweilig (vor seiner Abkehr
von der Lukasgesellschaft 1941) — nicht bloss im Zeichen
distanzierten vermittelnden Tuns. Es war direktes Engage-
ment — und wurde thm schon 1926 verargt, als er fiir den
Ausbau der Schulhauskapelle in Einsiedeln von Fritz

Metzger ein Projekt einholte, das dessen Karlikirche in
Luzern vorweggenommen und der (Perrets beruhmter
Notre-Dame-de-Raincy verpflichteten) Antoniuskirche
seines Lehrers Karl Moser auf dem Fuss gefolgt ware. (Das
Projekt entstand im Winter 1925/26, nachdem man in
Basel am 11. Oktober 1925 gerade erst den Grundstein zum
wichtigsten modernen Kirchenbau in der Schweiz gelegt
hatte. So punktlich ware in Einsiedeln die moderne Kir-
chenbaukunst vorangetrieben worden, ware es denn nach
Linus Birchler gegangen.) Birchler war mehr als nur ein
dem modernen katholischen Kirchenbau gunstig Gesinn-
ter, er war deren Advokat und Verfechter. Seine entspre-
chenden Thesen, wie er sie 1932 veroffentlichte, waren
denn auch dezidiert modern und in nichts durch Kompro-
misse eingeschrankt: «Bekenntnis zur Gegenwart in Tech-
nik, Material und Baugesinnung», die Zulissigkeit jeden
Materials und die Ausnitzung aller konstruktiver Mog-
lichkeiten: Das war aus der Mitte der modernen Bewegung
heraus gedacht. Und selbst als Birchler sich nach der Land:i
1939 zum Ruckzug aus Lukasgesellschaft und der damit
gekoppelten Funktion aktiver Forderung entschloss, als
dieJury nichtreprasentative Beispiele neuer Kirchenkunst,
sondern einseitig die «modernsten» auswahlte, da blieb
sein Credo durchaus im Rahmen so mancher «moderner»
Standortbestimmung. Noch 1944 kritisierte er den Mangel
an «Normaltypen» — in der Tat ein modernes Postulat —,
erklarte die auch anderswo als spezifische Position der 20er
Jahre eingeschrankte «Neue Sachlichkeit» als genauso
tberwunden wie die allzu stark auf das Material Beton aus-
gerichtete Architektur. Er hatte sich mit solchen Ansichten
gern und gut mit Rudolf Schwarz und andern fihrenden
modernen Kirchenbauern jener Zeit getroffen, fur die das
Hauptanliegen immer noch und immer wieder der Kir-
chenraum war.

Doch natiirlich hatte sich mit fortlaufender Zeit etwasin
Birchlers Einschatzung verandert. «Hatte ich fruher gegen
die Verknocherten zu schreiben, so schreibe ich heute
gegen die Uberbordenden», bemerkte er ebenfalls 1944.
Und nochmals sibyllinischer, an ein berithmtes Diktum
anspielend: «Wer mit zwanzig Jahren kein Revolutionar ist,
hat kein Temperament, wer’s mit funfzig noch ist, hat
wenig Verstand.» Birchler orientierte sich nunmehr ver-
mehrt an Qualitit — «Das wird halten», etwa zu Mosers
Antoniuskirche gewandt! Vom «Mittelweg» war jetzt hau-
figer die Rede, «Tradition, ein Wesenszug der Kirche und
der Kirchenkunst» wieder ein Thema, zumal man dabei auf
durchaus notable Gewahrsleute wie Rainer Maria Rilke

185



verweisen konnte. «Clique», das war anderseits die bosar-
tige Bezeichnung fur die, die nach Birchlers Urteil zu ein-
seitig thren Weg der Moderne gingen. Und da mochte er in
seiner Meinung unbiegbar sein. Als jemand, der sich in
durchaus vergleichbaren Umstianden, mit Erfahrungen in
fruher expressionistischer Schriftstellerei und nach Stu-
dium bei Wolfflin ebenfalls von Anbeginn in den 20er Jah-
ren fur die Moderne — diesmal nicht beschrankt auf Kir-
chenbaukunst, sondern im Zentrum der internationalen
Bewegung — einsetzte, als namlich Sigfried Giedion, des-
sen Status an der ETH allerdings von nebensachlicher
Natur war, sich als Kollege um einen Kontakt mit Linus
Birchler bemuhte, wies dieser schroff ab. Giedion hatte thm
seinen Aufsatz uber die stadtebaulichen Planungen Sixtus
V. in Rom zugeschickt, um so den Kontakt aufzunehmen.
Doch Birchler antwortete: «Ich glaube nicht, dass personli-
che Aussprache und Diskussionen zwischen uns irgendwie
den von uns angestrebten grundverschiedenen Zielen for-
derlich sein konnten. Religionsgesprache haben, wie die
Geschichte lehrt, nie der Sache des Friedens gedient, und
der CIAM ist nach meiner Ansicht eine Religion». Das war
deutlich, uberdeutlich und polemisch formuliert, auch
wenn ein solches Urteil im Kern auch heute durchaus
bedenkenswert ist. Der propagandistisch hochgespielte
Alleinanspruch der CIAM auf moderne Architektur war
beileibe — gerade aus deutscher Sicht — alles andere als
gerechtfertigt. Birchler, jedenfalls, stand anderswo. Sein
Bemuhen um die moderne Architektur war auf die Kir-
chenbaukunst beschrankt — genauer besehen auf die
katholische, denn es gab auch erklartermassen eine prote-
stantische. Immerhin, als sich 1956 auch Birchler zum
damals umstrittensten einschlagigen Thema, zu «Ron-
champ und die Folgen», dusserte, tat er dies weit sachlicher
und moderater als der fur seine spitze Feder berthmte Kol-
lege Peter Meyer. Doch sah auch Birchler Otto Senn, den
«sonst so trefflichen» Kirchenbauer, Le Corbusiers «Kino-
kammerschlitze, Perforationen und Bunkerfenster» nach-
ahmen. Ja, er sah die Architekten nunmehr «von einem
Extrem ins andere hupfen» und jenen mittleren Weg der
Moderne verlassen, fir den er Ubrigens auch — gegen Le
Corbusier — Max Bill oder Alfred Roth ins Feld fuhren
wollte.

«Tragik» oder die verstandliche Zurtckhaltung eines
alter Werdenden, dessen begeisterter Griff zur zeitgendssi-

186

schen Kunst sich noch an der Wende hin zur modernen
Kunst vor dem Ersten Weltkrieg vollzogen hatte, dem
allein schon deshalb Kontinuitat letztlich mehr bedeutete
als das bloss — modisch — Neuartige? Wir konnen die
abschliessende Antwort auf diese Frage getrost weiterer
Erwiagung und Beurteilung Uberlassen. Den hohen
Respekt der Nachgeborenen verdient diese Einstellung zu
Kunst und Geschichte allemal. Es sind nicht nur die umfas-
senden Kenntnisse, die Sprachgewandtheit, die Musikali-
tat, die Birchlers geistiges Universum bestimmten, es ist
vielmehr die beeindruckende Kraft, dies alles zusammen-
zuhalten: Tradition, Geschichte #zddas darauf immerwah-
rend neu sich aufbauende Moderne, auf dass das Erstere
nicht in musealer Isolation verkomme. Birchlers Empfeh-
lung an die Nachwelt ergeht sicherlich aus der Position
eines aus dem vollen schopfenden, selbst Kultur darstellen-
den Menschen. Er hat uns und noch vielen Nachkommen-
den gerade deshalb weiterhin viel zu sagen.

Lassen Sie mich noch zum Schluss die kleine Frage anfu-
gen: Gibt es denn ein geistiges Vermachtnis von Linus
Birchler? In seinem Schrifttum sucht man — von den zitier-
ten Grundsatzen abgesehen — vergeblich nach allzu Theo-
retischem. «Ein Kapitel Bauasthetik» bildet die Ausnahme.
Birchler hat es ohnehin stets — begrundend oder gar rheto-
risch zugespitzt — auf Ableitung und Zusammenhang
angelegt, etwa nach dem Muster «Von der Akropolis bis
nach Kreuzlingen». Doch Birchlers tiefere Uberzeugungen
scheinen uberall durch, lassen sich nicht kaschieren oder
gar aufhalten. Sie stecken in der praktischen Ausrichtung
seiner Tatigkeit selbst. «Praktische Padagogik ist es, was
wir brauchen.» Und er meinte damit all das, was nachvoll-
ziehbar zu dem hinfihre, was Kunst sei, «bedeutende
Form». Birchler hat 1925 seine Volkshochschulkurse in
Zirichals (bis dahin) «<begliickendste Tatigkeit meines gan-
zen Lebens» bezeichnet und deutlich gemacht, was er
damit meinte. Er wandte sich gegen alles Gekunstelte am
Kunstgenuss. Kunst sei «keine Sorte Amusement». Er
stellte sich vor, wie man dem beispielsweise ob Hodler
erbosten Kunstkenner eine Abbildung Luca Signorellis
unterschiebe, um den so kunstfern gestelzt Argumentie-
renden zu erwischen. Nein, fur Birchler war weder der
Kunstbetrieb noch der Kunstgeschichtsbetrieb das richtige
Wasser. Kunst war fur ihn Leben. Und sein Leben ein Leben
fur die Kunst.



	100 Jahre Linus Birchler

