
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 85 (1993)

Artikel: 100 Jahre Linus Birchler

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


100 Jahre Linus Birchler

Laudatio von Werner Oechslin

Der nachfolgende Text gibt im Wortlaut den Text der Würdigung

wieder, die der Autor anlässlich der Feier zum hundertsten

Geburtstag von Linus Birchler (1893—1967) am 25. Jum
1993 im Grossen Saal des Klosters Einsiedeln vorgetragen hat.

An diesem Anlass wurden die beiden vom Institut für
Denkmalpflege der ETH Zürich herausgegebenen Gedenkschriften
(«Erinnerungen an LB.»; «Einsidlensia. Gnadenbild, Restaurierung

der Stiftskirebe, Ältere Klosterbauten»; Zürich, 1993)
vorgestellt.

Eine sich in mancher Hinsicht mit dem vorliegenden Text
deckende Darstellung hat der Autor im «Einsiedler Anzeiger»
(vom Freitag 25. Juni 1993, Nr. 49, S.5) unter dem Titel «Der

<vergessene> Linus Birchler: Einsiedeins kulturelles Vermächtnis

und dieModerne» veröffentlicht. Eine weiterführende
Darstellung des Autors zu Linus Birchlers Engagement für
moderne Kunst ist in der «Neuen Zürcher Zeitung» (Samstag/
Sonntag 3.14. Juli 1993, Nr. 151, 'Literatur und Kunst>, S. 58)
mit der Überschrift «Linus Birchler undder moderne Kirchenbau»

erschienen.

Viele von Ihnen kannten und kennen Linus Birchler
weit besser als der, der heute — äusseren Zufällen zufolge —

zu Ihnen spricht. Gerade bei einer Persönlichkeit von der
Statur Linus Birchlers, um dessen in der Tat «schillerende
Figur» sich unendlich viele Anekdoten ranken, scheint dies
ein Nachteil, ein Mangel zu sein. Oder doch nicht? Der
zeitliche Abstand lässt andere Gesichtspunkte erkennen,
lässt das besser Gekannte durch das — trotz aller Berühmtheit

— Vergessene oder zumindest Zurückgedrängte ersetzen.

Was die Älteren unter Ihnen, die Familienangehörigen
und die Freunde noch aus unmittelbarem Erleben
erinnern, kennt Vorausgegangenes, das heute niemand mehr
bezeugen kann und für das die Anekdote als gesicherter
Befund längst nicht mehr ausreicht. Linus Birchler, das
leuchtet uns allen ein, ist jetzt Teil unserer Geschichte. Und
so wird ein neuer Blick vonnöten sein, jetzt und später; ist
ein Gang durch sein Leben, sein Schrifttum angezeigt und:
verheisst auch zumindest für die Jüngeren — Neueinsichten

und gar Überraschungen.
Natürlich, es bleibt dabei: zu Linus Birchlers grossen

Verdiensten gehört der systematische Aufbau des
Schweizerischen Kunstdenkmälerwerks, gehört sein unermüdli¬

ches Schaffen im Rahmen seiner Tätigkeit in der Eidgenössischen

Kommission für Denkmalpflege. Es stünde mir am
wenigsten an, gerade dieses Kapitel birchlerscher Tätigkeit
zu beurteilen. Ich würde selbst in die Anekdoten zurückfallen

und erzählen, wie er mit dem Fernrohr den Fortgang
und die Irrtümer bei der Restaurierung der Einsiedler
Klosterfassade beäugte und darüber ein ausführlichstes
Memorandum «ad usum delphini» verfasste. Ich würde
jene für Einsiedeln und für die Einsiedler nicht gerade

a-typische Begebenheit berichten, wonach ihm ein hiesiger
Maler bei der Restaurierung der Gangulfkapelle «mittelalterliche

Malspuren» unterschoben hatte, was Birchler vorerst

zu einem Ah und Oh bewog; würde dem aber gleich
beifügen, dass auch Winckelmann und Goethe auf den von
Raphael Mengs gemalten «Jupiter und Ganymed»
hereingefallen waren und in ihm den Höhepunkt griechischer
Malkunst zu entdecken glaubten.

Inventarisation und Denkmalpflege, sie sind an eine
unüberblickbare Zahl von Einzelfakten und -bedingungen
geknüpft, was zur irrigen Annahme führen könnte, die
Inventarisatoren und Denkmalpfleger würden sich in
diesem unerschöpflichen Meer verlieren. Dem muss so nicht
sein. Natürlich hat sich Birchler der Kunstgeschichte als

einer praktischen Disziplin verschrieben. Doch dies musste
noch lange nicht Verzicht aufgrosszügigere Einsichten und
schon gar nicht auf einen breitabgestützten kulturellen
Standort bedeuten. Gerade aus heutiger Sicht, in der die
klassischen Tätigkeiten von Inventarisation und Denkmalpflege

— verschuldet oder nicht, angestrebt oder verfügt —

einseitig in die Ecke des Erhaltens von Vergangenem
gerückt werden, ist dieser kulturelle Hintergrund Linus
Birchlers mehr als bedenkenswert. Dabei nehme ich

vorweg, was Albert Knoepfli in seinem Nachruf auf Linus
Birchler 1967 als «Tragik» im Leben Birchlers bezeichnet
hat, den Bruch mit frühen Überzeugungen, die ihn, Birchler,

vor und nach der Landesausstellung 1939 oder auch vor
und nach dem Paukenschlag — oder Schock — im Kirchenbau

mit Le Corbusiers Ronchamp die Welt, die Moderne,
die moderne Kirchenbaukunst insbesondere und die dort
gewonnenen Freunde und deren Ideale anders sehen liess.

Ich habe es längst angesprochen: Linus Birchler will
einem erneuten Blick nicht standhalten, wenn nicht in

183



erster Linie sein umfassendes, Modernität und Geschichte
von allem Anfang an aussöhnendes Kulturverständnis in
Rechnung gestellt wird. Der genius loci gebietet es,
diesbezüglich kurz an Linus' frühe Zeit in Einsiedeln und an der
Stiftsschule zu erinnern. Damals 1909/10 und 1914/15
erfuhr die Stiftkirche ihre letzte umfassende Restaurierung.

Und damals 1911 stritt Linus wegen eines neu
installierten Altarbildes des Münchner Malers religiöser Kunst,
Gebhard Fugel, seinen ersten Kampf. Fugel gehörte zu den

vom — heute weit unterschätzten — Einsiedler Kunsthistoriker

P. Albert Kuhn begünstigten zeitgenössischen
religiösen Malern. Mittelbar wandte sich Birchler gegen die
künstlerischen Auffassungen des 54 Jahre älteren Albert
Kuhn. Und doch hatte gerade Kuhn — erstmals 1908 im
Beiheft zum Jahresbericht der Stiftsschule — unter dem
Titel «Moderne Kunst- und Stilfragen» vordemonstriert,
was Aufgeschlossenheit gegenüber den neuesten Entwicklungen

bedeute. Ein Jahr nach der Gründung des Deutschen

Werkbundes, dem Gefäss, aus dem die moderne
Architektur entstehen sollte, bemühte sich Kuhn inmitten
«einer Zeit des Übergangs, der Gärung» darum, die Bauten
Messeis, Riemerschmids oder Theodor Fischers, des Mentors

Le Corbusiers, verständlich zu machen. Das wäre
gerade so, als ob heute an der klösterlichen Stiftsschule
Dekonstruktivismus à la Zaha Hadid oder Peter Eisenman
zelebriert würde, was in Anbetracht heutigen staatlichen
Unverständnisses für Bildungsfragen wie Hohn klingt
Das allein war kaum die entscheidende Anregung für den

jungen Gymnasiasten Birchler. Doch konnte er Kuhn und
dem zitierten Buch entnehmen, wie selbstverständlich sich

Kunstgeschichte, Öffnung gegenüber zeitgenössischem
Kunstschaffen und auch «Restauration» und «Renovation»
in ein Ganzes fügten. Letzterem hatte Kuhn ein eigenes
Kapitel gewidmet, dessen Thesen auch für Linus Birchler
später Gültigkeit beanspruchen würden: «Der Unterschied
zwischen lebendigen und toten Denkmalen ist streng
festzuhalten, denn er bedingt auch Unterschiede in den
Restaurationsweisen.» Birchler hat später dafür gekämpft,
dass der moderne Kirchenbau von dieser Auffassung eines

lebendigen, mit konkreten Aufgaben erfüllten Bauwerks
geprägt sei: auch dadurch, dass er streng zwischen einer
(individualistischen) «religiösen Kunst» und einer im Dienste

des Kult stehenden «Kirchenkunst» — 1924 wie auch
noch 1948 — unterscheiden wollte. Kuhns siebte These
lautete: «Gegenüber dem historischen, kunstwissenschaftlichen

Standpunkt behaupten die Gegenwart und die
ästhetisch-künstlerische Wertschätzung ihre vollen Rechte.»

Und Birchler ergänzte später in den als «Gerüst eines

Vortrages» ausgegebenen grundsätzlichen Bemerkungen zum
Kirchenbau verallgemeinernd und herausfordernd: «Das

Christentum war im Kirchenbau immer modern.» Der
Zusammenhang mit einer lebendigen Kultur — das ist so
nicht einfach dahergesagt, nicht abgedroschene Phrase,
sondern tatsächlich lebendige Kultur — dieser Zusammenhang

war für Linus Birchler in der heute weitgehend
vergessenen Kulturtätigkeit des Stiftes Einsiedeln, wie sie sich

aus dem 19. Jahrhundert heraus entfaltete und anbot, gegeben.

Er brauchte sie nicht erst zu entdecken. Und
dementsprechend schöpfte er — ein Leben lang — aus dem vollen.

Die Übereinstimmung im Grundsätzlichen schioss —

wie im Vergleich mit P. Albert Kuhn ersichtlich — andersartige

Einschätzungen gerade mit Bezug aufdas zeitgemäss
Moderne nicht aus. Ganz im Gegenteil. Birchler hat denn
auch selbst stets ein anderes Mitglied des Einsiedler
Konvents als seinen Mentor und Freund genannt: P. Thietland
Kälin. Er, der sein erster Klassenlehrer an der Stiftsschule

war, kaum 14 Jahre älter, stand ihm in jeder Hinsicht besonders

nahe. Von ihm lernte er Weltoffenheit, über die
P. Thietland aus familiären Umständen verfügte, Engagement

gegen alle Konventionalität (man wandte sich 1914,

und dies war die Ausnahme, gegen Deutschlands Überfall
auf Belgien) und intellektuelle Toleranz. Kunstgeschichtlich

hiess dies — gemäss Birchlers eigenen Angaben —

«innere Gleichberechtigung aller Stile». Dies bedeutete

vorerst Anerkennung des Barock, was Birchler später auf
Grund der Vorleistungen von Durrer und Zemp mit seiner

Moosbrugger-Monographie wesentlich für die Schweiz
leistete. Wölfflins Grundbegriffe — Birchler war 1915/16 ein
Semester lang in München — am Gegensatz von Renaissance

und Barock abgelauscht, waren mittelbar auch für
Birchler die Rezepte eines Zugangs zu den künstlerischen
Wesensfragen «an und für sich». Auf fast rührende Weise
versuchte Birchler später in den Meinradsraben den
nachfolgenden Stiftsschülern die Wölfflinschen Begriffe aus

«Philosophie» und «Psychologie» an den Beispielen der

Ausstattungsobjekte der Stiftskirche zu erklären: «Linear
sind die Bilder von P. Rudolf, die Figuren auf der Gnadenkapelle,

malerisch die Correggiomadonna (alte Kopie) in
der Abtkaplle, die Plastiken des Joh. Bapt. Babel im Chor.
<Lineare> Architektur ist z.B. der Altar der Studentenkapelle,

malerische die grossen Seitenaltäre der Stiftskirche.
— Giotto, Dürer und Raffael gestalten linear; Tizian,
Rembrandt und Rubens malerisch.» So war der Mikrokosmos
mit dem Makrokosmos versöhnt. Doch wie schon Wöfflin

184



1909 «Über kunsthistorische Verbildung» bemerkte, es

wäre so weit gekommen, dass man «die Stile kennen» für
gleichbedeutend nähme mit «Kunst kennen», wo es doch
darauf ankäme, über Stil nicht die Unterschiede festzuhalten,

sondern Wesenszüge der Kunstschlechthin zu erhellen,
genauso lernte Birchler über Barock Grundsätzliches zum
künstlerischen Schöpfungsprozess erkennen. Das «raum-
mässige Denken» barocker Kunst fasste Birchler wiederholt

in der These zusammen: «Architektur ist Konkavität».
Und auf solchen Wesensdefinitionen aufbauend konnte er
sich auch zeitgenössischen Phänomenen annähern, bezog
er sich auf den Erbauer der Antoniuskirche in Basel, von
der bekanntlich die wesentlichen Impulse auf die schweizerische

moderne Kirchenbaukunst ausgingen: «Das Lebenswerk

Karl Mosers ist von einem Reichtum im Thematischen

und in der Formgestaltung, der an barocke Baumeister

zu denken zwingt.» Oder: «Man muss bis zu den grossen

Baumeistern des 18. Jahrhunderts zurückgehen, den
Moosbrugger, Beer und Thumb, um Architekten aus
unsern Gefilden zu nennen, die mit dem am 28. Februar
1936 heimgegangenen Karl Moser innerlich verwandt
waren.» Was vorerst überrascht und noch vor wenigen Jahren

von der Gemeinde der Vertreter der modernen Architektur

als «völlig abwegig» beurteilt worden wäre, ist heute
keineswegs so einfach von der Hand zu weisen, da wir
generell den Weg hin zur Moderne wieder in den weiteren
Rahmen damaliger Diskussion auch um Stil — übrigens
öfters als gemeinhin angenommen im direkten Kontakt
von Kunstgeschichte und Kunst — gestellt haben. So besehen

ergibt sich bezogen auf Birchler die Einsicht, dass sein
Bemühen um Einheit von Kunst und Geschichte durchaus
charakteristisch für die Auffassungen seiner Generation
war, und wir dem eigentlich heute um so mehr nachtrauern
mussten.

Kurzum: Birchlers grundsätzliches Interesse an Kunst
umfasste ein geschichtliches Verständnis genauso wie die
Offenheit gegenüber den zeitgenössischen künstlerischen
Strömungen und Tendenzen. Dass allein schon deshalb die
Frage von Renovation und Restauration — gleichsam an
der entscheidenden Nahtstelle — an Bedeutung und
Brisanz gewinnen musste, haben wir bereits bemerkt. Doch
Birchlers Kontakt insbesondere mit dem modernen
Kirchenbau stand — zumindest zeitweilig (vor seiner Abkehr
von der Lukasgesellschaft 1941) — nicht bloss im Zeichen
distanzierten vermittelnden Tuns. Es war direktes Engagement

— und wurde ihm schon 1926 verargt, als er für den
Ausbau der Schulhauskapelle in Einsiedeln von Fritz

Metzger ein Projekt einholte, das dessen Karlikirche in
Luzern vorweggenommen und der (Perrets berühmter
Notre-Dame-de-Raincy verpflichteten) Antoniuskirche
seines Lehrers Karl Moser auf dem Fuss gefolgt wäre. (Das
Projekt entstand im Winter 1925/26, nachdem man in
Basel am 11. Oktober 1925 gerade erst den Grundstein zum
wichtigsten modernen Kirchenbau in der Schweiz gelegt
hatte. So pünktlich wäre in Einsiedeln die moderne
Kirchenbaukunst vorangetrieben worden, wäre es denn nach

Linus Birchler gegangen.) Birchler war mehr als nur ein
dem modernen katholischen Kirchenbau günstig Gesinnter,

er war deren Advokat und Verfechter. Seine
entsprechenden Thesen, wie er sie 1932 veröffentlichte, waren
denn auch dezidiert modern und in nichts durch Kompromisse

eingeschränkt: «Bekenntnis zur Gegenwart in Technik,

Material und Baugesinnung», die Zulässigkeit jeden
Materials und die Ausnützung aller konstruktiver
Möglichkeiten: Das war aus der Mitte der modernen Bewegung
heraus gedacht. Und selbst als Birchler sich nach der Landi
1939 zum Rückzug aus Lukasgesellschaft und der damit
gekoppelten Funktion aktiver Förderung entschloss, als

dieJury nicht repräsentative Beispiele neuer Kirchenkunst,
sondern einseitig die «modernsten» auswählte, da blieb
sein Credo durchaus im Rahmen so mancher «moderner»

Standortbestimmung. Noch 1944 kritisierte er den Mangel
an «Normaltypen» — in der Tat ein modernes Postulat —,
erklärte die auch anderswo als spezifische Position der 20er
Jahre eingeschränkte «Neue Sachlichkeit» als genauso
überwunden wie die allzu stark auf das Material Beton
ausgerichtete Architektur. Er hätte sich mit solchen Ansichten

gern und gut mit Rudolf Schwarz und andern führenden
modernen Kirchenbauern jener Zeit getroffen, für die das

Hauptanliegen immer noch und immer wieder der
Kirchen räum war.

Doch natürlich hatte sich mit fortlaufender Zeit etwas in
Birchlers Einschätzung verändert. «Hatte ich früher gegen
die Verknöcherten zu schreiben, so schreibe ich heute

gegen die Überbordenden», bemerkte er ebenfalls 1944.

Und nochmals sibyllinischer, an ein berühmtes Diktum
anspielend: «Wer mit zwanzigJahren kein Revolutionär ist,
hat kein Temperament, wer's mit fünfzig noch ist, hat
wenig Verstand.» Birchler orientierte sich nunmehr
vermehrt an Qualität — «Das wird halten», etwa zu Mosers
Antoniuskirche gewandt! Vom «Mittelweg» war jetzt
häufiger die Rede, «Tradition, ein Wesenszug der Kirche und
der Kirchenkunst» wieder ein Thema, zumal man dabei auf
durchaus notable Gewährsleute wie Rainer Maria Rilke

185



verweisen konnte. «Clique», das war anderseits die bösartige

Bezeichnung für die, die nach Birchlers Urteil zu
einseitig ihren Weg der Moderne gingen. Und da mochte er in
seiner Meinung unbiegbar sein. Als jemand, der sich in
durchaus vergleichbaren Umständen, mit Erfahrungen in
früher expressionistischer Schriftstellerei und nach
Studium bei Wölfflin ebenfalls von Anbeginn in den 20er Jahren

für die Moderne — diesmal nicht beschränkt auf
Kirchenbaukunst, sondern im Zentrum der internationalen
Bewegung — einsetzte, als nämlich Sigfried Giedion, dessen

Status an der ETH allerdings von nebensächlicher
Natur war, sich als Kollege um einen Kontakt mit Linus
Birchler bemühte, wies dieser schroffab. Giedion hatte ihm
seinen Aufsatz über die städtebaulichen Planungen Sixtus
V in Rom zugeschickt, um so den Kontakt aufzunehmen.
Doch Birchler antwortete: «Ich glaube nicht, dass persönliche

Aussprache und Diskussionen zwischen uns irgendwie
den von uns angestrebten grundverschiedenen Zielen
förderlich sein könnten. Religionsgespräche haben, wie die
Geschichte lehrt, nie der Sache des Friedens gedient, und
der CIAM ist nach meiner Ansicht eine Religion». Das war
deutlich, überdeutlich und polemisch formuliert, auch

wenn ein solches Urteil im Kern auch heute durchaus
bedenkenswert ist. Der propagandistisch hochgespielte
Alleinanspruch der CIAM auf moderne Architektur war
beileibe — gerade aus deutscher Sicht — alles andere als

gerechtfertigt. Birchler, jedenfalls, stand anderswo. Sein
Bemühen um die moderne Architektur war auf die
Kirchenbaukunst beschränkt — genauer besehen auf die
katholische, denn es gab auch erklärtermassen eine
protestantische. Immerhin, als sich 1956 auch Birchler zum
damals umstrittensten einschlägigen Thema, zu «Ron-
champ und die Folgen», äusserte, tat er dies weit sachlicher
und moderater als der für seine spitze Feder berühmte Kollege

Peter Meyer. Doch sah auch Birchler Otto Senn, den

«sonst so trefflichen» Kirchenbauer, Le Corbusiers «Kino-
kammerschhtze, Perforationen und Bunkerfenster»
nachahmen. Ja, er sah die Architekten nunmehr «von einem
Extrem ins andere hüpfen» und jenen mittleren Weg der
Moderne verlassen, für den er übrigens auch — gegen Le
Corbusier — Max Bill oder Alfred Roth ins Feld führen
wollte.

«Tragik» oder die verständliche Zurückhaltung eines
älter Werdenden, dessen begeisterter Griff zur zeitgenössi¬

schen Kunst sich noch an der Wende hin zur modernen
Kunst vor dem Ersten Weltkrieg vollzogen hatte, dem
allein schon deshalb Kontinuität letztlich mehr bedeutete
als das bloss — modisch — Neuartige? Wir können die
abschliessende Antwort auf diese Frage getrost weiterer
Erwägung und Beurteilung überlassen. Den hohen
Respekt der Nachgeborenen verdient diese Einstellung zu
Kunst und Geschichte allemal. Es sind nicht nur die
umfassenden Kenntnisse, die Sprachgewandtheit, die Musikalität,

die Birchlers geistiges Universum bestimmten, es ist
vielmehr die beeindruckende Kraft, dies alles zusammenzuhalten:

Tradition, Geschichte unddas darauf immerwährend

neu sich aufbauende Moderne, auf dass das Erstere
nicht in musealer Isolation verkomme. Birchlers Empfehlung

an die Nachwelt ergeht sicherlich aus der Position
eines aus dem vollen schöpfenden, selbst Kultur darstellenden

Menschen. Er hat uns und noch vielen Nachkommenden

gerade deshalb weiterhin viel zu sagen.
Lassen Sie mich noch zum Schluss die kleine Frage anfügen:

Gibt es denn ein geistiges Vermächtnis von Linus
Birchler? In seinem Schrifttum sucht man — von den zitierten

Grundsätzen abgesehen — vergeblich nach allzu
Theoretischem. «Ein Kapitel Bauästhetik» bildet die Ausnahme.
Birchler hat es ohnehin stets — begründend oder gar rhetorisch

zugespitzt — auf Ableitung und Zusammenhang
angelegt, etwa nach dem Muster «Von der Akropolis bis
nach Kreuzlingen». Doch Birchlers tiefere Überzeugungen
scheinen überall durch, lassen sich nicht kaschieren oder

gar aufhalten. Sie stecken in der praktischen Ausrichtung
seiner Tätigkeit selbst. «Praktische Pädagogik ist es, was
wir brauchen.» Und er meinte damit all das, was nachvollziehbar

zu dem hinführe, was Kunst sei, «bedeutende
Form». Birchler hat 1925 seine Volkshochschulkurse in
Zürich als (bis dahin) «beglückendste Tätigkeit meines ganzen

Lebens» bezeichnet und deutlich gemacht, was er
damit meinte. Er wandte sich gegen alles Gekünstelte am
Kunstgenuss. Kunst sei «keine Sorte Amusement». Er
stellte sich vor, wie man dem beispielsweise ob Hodler
erbosten Kunstkenner eine Abbildung Luca Signorellis
unterschiebe, um den so kunstfern gestelzt Argumentierenden

zu erwischen. Nein, für Birchler war weder der
Kunstbetrieb noch der Kunstgeschichtsbetrieb das richtige
Wasser. Kunst war für ihn Leben. Und sein Leben ein Leben
für die Kunst.

186


	100 Jahre Linus Birchler

