
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 84 (1992)

Artikel: Aegidius Tschudi und seine Beziehung zu Kloster und Wallfahrtsort
Einsiedeln

Autor: Sieber, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aegidius Tschudi und seine Beziehungen zu Kloster und Wallfahrtsort Einsiedeln*

Christian Sieber

In der Vorrede seiner «Succession der Prelaten des Klosters
Einsiedeln» würdigt Abt Ulrich Wittwiler 1588 die
Verdienste des «edle[n], vilglert und hocherfarne[n]» Aegidius
Tschudi um die Geschichtsschreibung des Klosters Einsiedeln

und schliesst mit den Worten, man solle «auch dess
herlichen manss Gilgen Tschudi in unserem gebett (wie ers
dan für sin belonung innigklich begert hat) nit vergessen.»1
Angesichts von Tschudis bekannter Darstellung des
Marchenstreits in seiner Schweizerchronik, in der das Kloster
Einsiedeln in der Auseinandersetzung mit der werdenden
Eidgenossenschaft zum «Verlierer der Geschichte» gestempelt

wird, muss dieses Lob auf den ersten Blick erstaunen.
Dass es durchaus seine Berechtigung hat, soll im folgenden
gezeigt werden. Das traditionelle, jedoch einseitige Bild
von Tschudi als dem «Vater der Schweizergeschichte» hat
wenig gemeinsam mit jenem Tschudi, dessen Gedenken
man in Einsiedeln zu Ende des 16. Jahrhunderts aufrechterhielt.

Wittwiler, der in den 1560er Jahren in engem Kontakt

zu Tschudi gestanden hatte, mag sich bei seiner Würdigung

zudem nicht nur an den Gelehrten erinnert haben,
sondern ebensosehr an die zahlreichen Kontakte, die
Tschudi als Politiker und Altgläubiger zu Kloster und
Wallfahrtsort gepflegt hatte. Diese gegenwartsbezogenen Akti-

Überarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrages, gehalten am
12. Februar 1991 in Bern aus Anlass einer Veranstaltung der Tschudi-
Kommission der AGGS unter dem Titel «Der Beitrag des <Vaters der
Schweizergeschichte> zur Feier 700 Jahre Eidgenossenschaft —

Forschungsergebnisse der Neuedition von Aegidius Tschudis <Chroni-
con Helveticum>.

Zitat nach [Aegidius Tschudi], Liber Heremi, hg. von Gall Morel, in:
Gfr. 1, 1844, S. 91-152 und 389-424, hier S. 94f.

Eine kurze Würdigung der Beziehungen Tschudis zu Einsiedeln bei
Tschudi, Kloster S. 155.

Das Folgende im wesentlichen nach Tschudi, Kloster S. 9—122 und
195—205. — Betr. Tschudis Erleben der Reformation «zunächst als
einen Rechtsbruch, der in seinen Konsequenzen die Stellung der
<erbarkeit>, der er selber angehörte, gefährdete» vgl. Stettier, Studien
S. 74*f.

Huldreich Zwingiis Sämtliche Werke, hg. von Emil Egli u.a., Bd. 7,

Leipzig 1911 (Corpus Reformatorum, 94), Nr. 244, S. 603.

vitäten des Glarners, die in verschiedener Weise auch auf
seine historischen Werke gewirkt haben, werden in dieser

Untersuchung gleichwertig mitberücksichtigt. Ziel ist es,

am Beispiel von Tschudis Verhältnis zu Einsiedeln einen
Einblick in dessen vielschichtiges und spannungsreiches
Leben und Schaffen zu vermitteln. Aufein streng chronologisches

Vorgehen wird bei der Darstellung verzichtet;
sinnvoller erschien es, die vielfältigen Beziehungen drei
thematischen Ebenen zuzuordnen. Angesichts der Intensität und
Bedeutung der Kontakte zwischen Tschudi und Einsiedeln
verstehen sich die nachfolgenden Ausführungen auch als

Beitrag zur Geschichte Einsiedeins im 16. Jahrhundert.2

1. Tschudi und seine Beziehungen
zu Abt Joachim Eichhorn (1544-1569)

1.1. Vorbemerkungen: Einsiedeln im Zeitalter der
Glaubensspaltung

Das Kloster Einsiedeln, wie es am Ende von Tschudis

langem Leben aussah, war ein wesentlich anderes als jenes, das

der junge Tschudi noch in vorreformatorischer Zeit
kennengelernt hatte. Zwischen 1505 und 1572, den Lebensdaten

Tschudis, liegen die Reformationsjahre, eine Zeit, die

angesichts der existenziellen Bedrohung des Klosters das

Bewusstsein der Äbte und Mönche der nachfolgenden
Jahrzehnte tief geprägt hat und auf die deshalb einleitend
kurz eingegangen werden soll.3

Reformatorisches Gedankengut verbreitete sich in den
frühen 1520er Jahren zunächst auch im Land Schwyz,
wobei dem Kloster Einsiedeln mit seinem humanistisch
gesinnten Pfleger Diebold von Geroldseck eine wichtige
Rolle zukam. Zwingli, 1516 bis 1518 Leutpriester in Einsiedeln,

erhielt in den frühenJahren seines Wirkens in Zürich
Rückhalt und Unterstützung durch einen Kreis von Freunden

und Gleichgesinnten in Einsiedeln. Noch 1522 konnte
er in einem Brief an seinen Freund Balthasar Stapfer von
Schwyz schreiben: «Zuo den Einsüdlen bin ich noch hüt by
tag lieb und werd dem herren und dem volck, das alles

anzeigt mich nit ein hässigen menschen sin.»4 Im selben

Jahr erreichten die reformatorischen Strömungen ihren

57



Höhepunkt anlässlich der Engelweihe5, an der auch Zwingli
predigte und bei den zahlreichen Pilgern Aufsehen erregte.
Erst 1526 kam es zum entschlossenen und entscheidenden
Eingreifen der Schwyzer als Kastvögte und Landesherren
über Kloster und Waldstatt. Mit der Resignation des über
80jährigen Abtes Konrad von Hohenrechberg und der
Einsetzung von Ludwig Blarer durch Landammann und Rat
von Schwyz blieb die für den Fortbestand des Klosters wichtige

Sukzession der Äbte gewahrt.
Ansonsten standen die für Einsiedeln folgenschweren

Jahre von 1522 bis 1533 im Zeichen von Zäsur, Unsicherheit

und Krise. Bis 1526 hielt sich im Kloster ein
ausschliesslich hochadliger Konvent, in dessen Selbstverständnis

das Kloster als «spital», d.h. als Versorgungsstätte
des Adels gestiftet worden war.6 Mit der Beseitigung dieses

Privilegs nahm Schwyz eine in verschiedener Hinsicht
längst fällige Reform vor und schuf die Voraussetzung für
eine gegenüber dem Spätmittelalter völlig veränderte
Konventzusammensetzung in der Neuzeit.

Rechtlich blieben die neuen Verhältnisse in einem
Schwebezustand, weil sich das Vorgehen der Schwyzer
angesichts der kaiserlichen und päpstlichen Privilegien des
Klosters nur unbefriedigend legitimieren liess. Hier bot
sich dem zum neuen Glauben übergetretenen Pfleger
Diebold von Geroldseck eine günstige Angriffsfläche. Von
Zürich unterstützt, erhob er Anspruch auf die Abtswürde
und die damit verbundenen Einkünfte, bis 1529 nach

längeren Schiedsverhandlungen zwischen Zürich und Schwyz
eine gütliche Regelung getroffen werden konnte.

Im weiteren bestand für Kloster und Wallfahrtsort
aufgrund der geographischen Lage wie auch der religiösen
Bedeutung bis zum Sieg der altgläubigen Orte 1531 auch
eine latente militärische Bedrohung, die wiederholt in Zürcher

Kriegsplänen und Schwyzer Truppenaufmärschen
zum Ausdruck kommt. Nach der Niederlage von Kappel
dachten Teile der Zürcher Truppen an einen gezielten
Überfall auf Einsiedeln, um das dortige Gnadenbild der
Gottesmutter zu zerstören, das nicht nur in den Augen der
Altgläubigen am Schlachtentscheid mitgewirkt hatte.

Schliesslich ist auch noch auf die prekäre ökonomische
Situation hinzuweisen. Wichtige Teile des Einsiedler Besitzes

lagen in Zürcher Gebiet, ebenso mehrere Pfarreien und
das Tochterkloster Fahr. Auch wenn diese Besitzrechte von
Zürich grundsätzlich unangefochten blieben, so kam es

besonders während der Auseinandersetzung mit Diebold
von Geroldseck auch zu Abgabeverweigerungen bezw.
-ausfällen in grösserem Ausmass.

An all diese Bedrohungen und Unsicherheiten mag Abt
Blarer gedacht haben, als er 1531 gegenüber dem Abt von
St. Gallen klagte, er fürchte, ebenfalls vertrieben zu werden,

oder aber, dass er wegen der wirtschaftlichen
Schwierigkeiten «schier und onvertriben sunst von hus lassen

müeste wann es sich nit zuo guotem und in kurtzem
endren täte».7 Mit dem Sieg der altgläubigen Orte im selben

Jahr trat zögernd, aber spürbar die erhoffte Verbesserung
der Lage ein, und in den beiden folgenden Jahren waren
Einsiedeln und Schwyz in mehrfacher Hinsicht um eine

Stabilisierung der Verhältnisse bemüht. Stellvertretend für
Abt Blarer nahm der Schwyzer Joseph Amberg von Kaiser
Karl V die Belehnung als Reichsfürst entgegen, und 1533

reiste Landammann Gilg Reichmuth nach Rom, um auch
die päpstliche Bestätigung zu erwirken. Mit Zürich erneuerte

Blarer 1533 im Sinne eines bewusst gesetzten Zeichens
der Versöhnung das von alters her bestehende Burgrecht.8
Aus der Sicht Einsiedeins ergab sich die Notwendigkeit
eines geregelten Zusammenlebens mit der Limmatstadt
nicht nur aufgrund der Besitzverhältnisse, sondern auch,

um Transport und Sicherheit der Pilger zu gewährleisten.
In Ergänzung zur Burgrechtserneuerung, die nicht zufällig
auf die Tage des ersten Engelweihfestes seit 1522 fiel, erliess

Zürich ein Mandat, das den durchziehenden Wallfahrern
Schutz vor Belästigungen versprach.

Unter Blarer, der dem Kloster bis 1544 vorstand, trat in
wirtschaftlicher Hinsicht allmählich eine Erholung ein.

5 Hauptfest der Einsiedler Wallfahrt in Erinnerung an die legenden¬
hafte, durch Engel erfolgte Weihe der Gnadenkapelle im Jahr 948, seit
dem Anfang des 15. Jahrhunderts nur in jenen Jahren feierlich begangen,

in denen der Festtag des 14. Septembers auf einen Sonntag fiel.

6 Vgl. die Selbstdarstellung bei Albrecht von Bonstetten: «. dass dis

gotzhus und gestift ain spital umb zuoflucht der fürsten, graven, frey-
herren und hernsgenossen kinder sein solt, als man das in den

geschriften findet und lang zeit in dem bruch gehept hat.» (Albrecht
von Bonstetten, Von der loblichen Stiftung des hochwirdigen gotzhus

Ainsideln unser lieben Frowen [Ulm 1494], in A'v'B', Briefe und
ausgewählte Schriften, hg. von Albert Büchi, Basel 1893 [QSG, 13],
S. 171-216, hier S. 189).

7 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 199.

8 Vgl. das Schreiben von Zürich an Abt Ludwig Blarer vom 22. September

1533 betr. Nachlass der aufgelaufenen Burgrechtssteuern:

«... bishar |haben wir] nit so ein früntlich nachpürlich und guot
gmüet von derselben ü.g. gegen uns gespürt.. Diewil wir aber ü.g.
und unserer lieben eidgnossen von Schwyz gunst und früntschaft vil
höcher dann ein sölich gelt schetzend [usw.].» (Actensammlung zur
Schweizerischen Reformationsgeschichte in den Jahren 1529—1532,
bearb. und hg. von Joh. Strickler, Bd. 5, Zürich 1884, Nr. 216, S. 116).

58



Der Konvent bestand anfänglich neben dem Abt nur aus
Wendelin Oswald, einem Franziskaner aus St. Gallen; erst
ab 1536 stellte sich hier eine Besserung ein. Eine Neuorientierung

im geistlich-religiösen Bereich blieb noch weitgehend

aus. Blarer, geboren 1483, war auch als Person der
Vertreter einer Übergangszeit; geprägt von den Verhältnissen
des spätmittelalterlichen Klosters St. Gallen, in dem er
über zwanzigjahre seines Lebens verbracht hatte, zeigte er
sich bei der Verteidigung der Rechte und des Herkommens
des Klosters eher kompromissbereit.

Als Nachfolger Blarers wurde 1544 der erst 26jährige
Joachim Eichhorn gewählt. Sein umfassendes Wirken
zugunsten des Klosters, das ihm bereits im 16. Jahrhundert
den Titel eines zweiten Stifters eintrug, war getragen von
einem starken Selbstbewusstsein, wie es in programmatischen

Äusserungen wiederholt zum Ausdruck kommt. Die
Wahrung der Stellung des Klosters war ihm eine Verpflichtung,

«wie wir dann söllichs ze thuon ein eid zuo gott unnd
den heiligen schweeren müessen unnd unser seein heil und
säligkeit ze thuon schuldig sind.»9 Wirtschaftliche Sanierung

und Verteidigung der Rechte absorbierten weiterhin
die meisten Kräfte des Klosters. Daneben gewannen die
innerklösterliche Reformarbeit in Form einer Rückbesinnung

auf die Ordensregel und die Seelsorge in den
Stiftspfarreien zunehmend an Gewicht.

Die Beziehungen Eichhorns zu den Schirmherren von
Schwyz standen angesichts der Zeitumstände im Zeichen

9 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 202.

10 Wittwiler, Histori (wie Anm. 118) S. 83.

11 Vgl. die Formulierung im Kredit iv der VII katholischen Orte für Abt
Joachim Eichhorn als Konzilsgesandten vom 20. März 1562, das Kloster

Einsiedeln befinde sich «in antiquorum confoederatorum
nostrorum Svitensium dominio et illorum protectione» (Concilii
Tridentini Actorum, Bd. 5, ed. Stephan Ehses, Freiburg i.Br. 1964 [Concilium

Tridentinum, Nova Collectio, 8], Nr. 247, S. 391).

12 Vgl. Salomon Vögelin, Gilg Tschudi's Bemühungen um eine urkundliche

Grundlage für die Schweizergeschichte, Teil 1, in: Jahrbuch für
Schweizerische Geschichte 14,1S89, S. 111-210, hier S. 150 Anm. 1.-
In gemeinsamer Aktion findet man zudem 1529 Tschudis Bruder
Ludwig und Abt Blarer bei der vorübergehenden Aufnahme des
vertriebenen Abts von St. Gallen in Einsiedeln und für kurze Zeit auch
auf Schioss Gräpplang, vgl. Die Tagebücher Rudolf Sailers aus der
Regierungszeit der Äbte Kilian German und Diethelm Blarer, hg. von
Joseph Müller, in: Mitteilungen zur Vaterländischen Geschichte, hg.
vom Historischen Verein in St. Gallen 33, 1913, S. 241-550, hier
S. 251, 287—289 und 294 sowie Actensammlung (wie Anm. 8) Bd. 2,
Zürich 1879, Nr. 626, S. 243f. (Brief Tschudis an seinen Bruder vom
27. Juni 1529).

von gegenseitiger Unterstützung und waren geprägt von
einem Einvernehmen, wie es für die vorreformatorische
Zeit undenkbar war und auch für die Folgezeit eher die
Ausnahme blieb. Abt Wittwiler brachte 1587 die
Zusammenarbeit zwischen Kloster und Landesherr auf die

knappe Formel, der Wiederaufbau des Klosters sei das

Werk Eichhorns, zustandegekommen «mit der hülff gottes
und der Schirmherren von Schweytz».10 Schwyz gewährte
dem Kloster vor allem landesherrlichen Schutz und
Schirm, die Funktion des Kastvogtes trat demgegenüber in
den Hintergrund.11 Bereits nach drei Jahren erliessen die

Schwyzer Eichhorn die jährliche Rechnungsablage, im
Gegenzug konnten sie 1550 auf Einladung des Abtes und
auf Kosten des Klosters erstmals eine offizielle Delegation
an die Engelweihe entsenden. Im Verkehr mit der Tagsatzung

wie auch mit dem Bischof von Konstanz, dem Papst
und dem Kaiser übernahmen häufig Schwyzer die
vertrauensvolle Aufgabe des klösterlichen Gesandten und Vertreters.

Wie eng (und gleichzeitig ungewohnt) die Zusammenarbeit

zwischen Eichhorn und Schwyz war, zeigen auch
kritische Stimmen von seiten der Gotteshausleute, die um
eine Intensivierung der herrschaftlichen Rechte fürchteten
und besonders in der Waldstatt Einsiedeln ihre
Mitwirkungsrechte und Freiräume bedroht sahen.

1.2. Erste Kontakte Tschudis zu Abt Eichhorn während
seiner zweiten Amtszeit als Landvogt von Baden
(1549-1551)

Persönliche Beziehungen zwischen Tschudi und Abt Blarer
lassen sich nicht belegen, sind aber nicht auszuschliessen.
Wiederholte Aufenthalte Tschudis in Einsiedeln gaben
jedenfalls genügend Gelegenheiten für Zusammenkünfte.12

Mit Abt Eichhorn kam Tschudi erstmals während seiner
zweiten Amtszeit als Landvogt von Baden 1549-1551 intensiver

ins Gespräch. Anlass dazu gab ein Konflikt um die
Limmatfischerei. Die Stadt Zürich, die den Schiffsverkehr
auf der Limmat regelte und für die Offenhaltung der
«Reichsstrasse» zuständig war, hatte bei einer der regelmässigen

Flussinspektionen beim Einsiedler Tochterkloster
Fahr und am Lanzrain bei Oberengstringen neu errichtete
unzulässige Fischereieinrichtungen festgestellt. Da der
fragliche Flussabschnitt bereits in der Grafschaft Baden lag,
hatte sich Landvogt Tschudi mit dem Streitfall zu befassen.

Nach ersten Abklärungen bei den Leuten von Fahr bat
Tschudi die Zürcher, zunächst einen bevorstehenden
Besuch Eichhorns in Fahr abzuwarten, um die Rechtslage

59



zu klären. Hauptgrund für die Reise Eichhorns an die Limmat

war allerdings ein anderer. Am 8. November 1549
entsühnte er Kirche und Friedhof von Fahr — die letzte
Etappe seiner zielstrebigen Bemühungen um die
Wiedereinführung der Messe im unmittelbar vor Zürich gelegenen
Kloster. MitHilfe der altgläubigen Mehrheit der im Aargau
regierenden VIII Orte hatte Eichhorn bereits im ersten
Jahr nach seinem Amtsantritt (1545) einen entsprechenden
Entscheid der Tagsatzung erwirkt, sehr zur Verärgerung
der Zürcher, denen er wenige Wochen zuvor anlässlich der
Erneuerung des Burgrechts noch «viel gutes erboten»
hatte.13 Möglicherweise war auch Tschudi bei der Rekonzi-
liation in Fahr anwesend, jedenfalls war er am Tag zuvor
nach Fahr gereist, um sich durch Eichhorn über die
Einsiedler Rechtsposition in der Fischereifrage orientieren zu
lassen. Nach einer Prüfung der ihm vorgelegten Urkunden
wies Tschudi die Klagen Zürichs in einem Rechtsgutachten
zurück, revidierte aber im folgendenJahr seinen Entscheid
zugunsten Zürichs. Dies geht aus einem Schreiben
Eichhorns vomJuni 1550 mit der Bitte um Aufhebung eines von
Tschudi erlassenen Fischereiverbots hervor. Offenbar liess
sich der Abt von Einsiedeln schliesslich durch Tschudi zum
Einlenken bewegen, denn zum angedrohten Prozess mit
den Zürchern kam es nicht.14

Für eine direkte Mitwirkung Tschudis an den
Bemühungen Eichhorns um die Wiedererrichtung Fahrs gibt es
keine Hinweise, hingegen ist im Fall eines anderen Klosters
eine enge Zusammenarbeit zwischen den beiden
festzustellen. Bei seiner Begegnung mit Eichhorn in Fahr brachte
Tschudi auch seinerseits ein Anliegen vor. Im Rahmen
seiner Aktivitäten zugunsten der Klöster in der Gemeinen
Herrschaft Baden befand er sich damals auf der Suche nach
einem tüchtigen und reformfreudigen Nachfolger für den
kranken Abt von Wettingen. Da Tschudi im Kloster selbst
niemand der Aufgabe gewachsen schien, schlug Eichhorn
seinen Bruder Peter, Dekan des Klosters St. Gallen, als

Kandidaten vor. Die Anregung fand Tschudis Zustimmung,

und unter Einbezug des Schwyzer Landammanns
Inderhalten wurde die Bewerbung zuhanden der VIII
Orte, den Schirmherren des Klosters Wettingen, vorbereitet.

Eichhorn beseitigte die Schwierigkeiten, die sich aus
dem Ordenswechsel seines Bruders ergaben, und drängte
daraufhin Tschudi, für eine schnelle Einsetzung durch die
Tagsatzung besorgt zu sein. Er erklärte sich auch bereit, die
Kosten der Kandidatur zu übernehmen. Nur zwei Wochen
später starb der amtierende Abt von Wettingen, und die
Tagsatzung setzte entsprechend dem Vorschlag des Land¬

vogts Tschudi Peter Eichhorn als Nachfolger ein. Persönlich

begab sich Tschudi nach St. Gallen, um den neuen Abt
abzuholen und in Wettingen einzuführen. Nach anfänglichen
Schwierigkeiten, die sich mit der Ordensleitung der
Zisterzienser wegen der Umstände seiner Wahl ergaben, konnte
Peter Eichhorn, der dem Kloster Wettingen bis 1563

vorstand, die in ihn gesetzten Erwartungen erfüllen; in seinen

Bemühungen um die Klosterreform wurde er auch weiterhin

von seinem Bruder in Einsiedeln unterstützt.15
Tschudis Amtszeit als Landvogt von Baden ging 1551 zu

Ende; aus seiner weiteren Tätigkeit als Politiker,
Rechtsgutachter und Vermittler ergaben sich zunächst keine Kontakte

mehr zu Abt Eichhorn. Durch die Beschäftigung mit
der Einsiedler Geschichte, für die sich Tschudi in den
1550er Jahren wiederholt in Einsiedeln aufhielt, blieb die

Verbindung jedoch aufrechterhalten.

1.3. Der Höhepunkt der Beziehungen (1559-1564)

Eine neue und intensive Phase der Beziehungen zwischen
Tschudi und Abt Eichhorn begann Ende der 1550er Jahre.
Als namhafter Angehöriger der eidgenössischen
Führungsschicht, als angesehener Vermittler und Schiedsrichter

und als in der Glaubensfrage engagierter Altgläubiger
gestaltete Tschudi die Politik jener Jahre entscheidend
mit.16 Diese Feststellung findet im folgenden insofern eine

Bestätigung, als Tschudi nicht von Amtes wegen zugunsten
Einsiedeins tätig werden konnte, weil hier, wie erwähnt,
grundsätzlich die Schwyzer als Landes- und Schirmherren
zuständig waren.17 Wenn Tschudi auf dem Höhepunkt sei-

13 Zitat nach EA Bd. 4/1 d, Nr. 229z, S. 492.

14 Betr. Fischereistreit vgl. Neuhaus, Briefregister, Briefe vom 16. Sep¬

tember 1549, 22. März und 19. Juni 1550 und (bisher unbekannter,
nicht eigenhändiger) Brief Tschudis vom 7. November 1549 mit
Regesten der einschlägigen Einsiedler Urkunden (StAZ Akten
Niederwasser Sign. A 83 [Mappe Fischenzen in der Aa und Limmat])
sowie Tschudi, Kloster S. 58f. — Betr. Wiedereinführung der Messe in
Fahr vgl. Tschudi, Kloster S. 179-181.

15 Tschudi, Kloster S. 173f. und Neuhaus, Briefregister, Briefe vom 26.

und 28. Dezember 1549,17. Januar und 19. Oktober 1550; betr. Peter
Eichhorn vgl. auch HS Abt. III, Bd. 3/1, S. 464-466.

16 Vgl. Stettier, Studien S. 68*-73*.

17 Indirekte Einflussmöglichkeiten auf die Schwyzer Politik besass

Tschudi durch seine verwandtschaftlichen Beziehungen zur Landam-
männerfamilie der Schorno, vgl. Stettier, Studien S. 65".

60



Heinrich Stecker, gotts hus Einsidlen,
1593.

s
¦l'fx

% ¦&*y £&~Wi ^m x'/< M>1 «Kvjn ißiikMÄ©r>

3» C3rs

fe fr /•/*¦a nj »•

Vf

*l IW ¦ - J -¦'--.¦....

K,

Ì n.

<
•*&§ --C'7'~. Ah, â fi****

«« «"Jjr*n«n f ««•7
;.-.

«unKtu

S
i':?••-,sL

£.&
v.

L
¦A*

Ä
fi

-*iu/ii
s***

ner politischen Laufbahn dennoch auf Bitten Eichhorns
wiederholt zugunsten des Klosters aktiv wurde, so geschah
dies in Angelegenheiten, für die Tschudi aufgrund seines
Ansehens, seiner politischen Erfahrung und seiner
Rechtskenntnisse besonders qualifiziert war.

Zu Ende des Jahres 1558 beschloss die Tagsatzung in
Baden, eine Gesandtschaft aufden bevorstehenden Reichstag

zu Augsburg zu senden. Anlass dazu gab die Sperrung
der Silberzufuhr wegen der Missachtung von Reichsmünzmandaten

durch die eidgenössischen Orte. Nach wieder¬

holter Konfiszierung von Zürcher Silberlieferungen und
nach erfolglosen schriftlichen Interventionen beim Kaiser
sollten der Zürcher Stadtschreiber Hans Escher und
Landammann Tschudi persönlich am Reichstag um Aufhebung
der Silbersperre und der Mandate ersuchen. An einem Tag
der IV Schirmorte der Abtei St. Gallen, an dem Escher wie
auch Tschudi teilnahmen, schlug Zürich im Januar 1559

vor, die beiden Gesandten sollten sich am kaiserlichen Hof
ausserdem um eine Bestätigung der Freiheiten und Privilegien

der eidgenössischen Orte bemühen, nicht zuletzt um

61



eine Verbesserung der Verhandlungsposition in der Münzfrage

zu erreichen. Tschudi und Escher erhielten denn auch
bei ihrem Aufenthalt in Augsburg ohne grössere Schwierigkeiten

eine pauschale, alle 13 Orte umfassende
Privilegienbestätigung ausgestellt. In der Münzfrage dagegen war man
im Reich zu keinen Konzessionen bereit; die Angelegenheit

beschäftigte die Tagsatzung auch weiterhin.18
Während in den eidgenössischen Privilegienbestätigungen

des 16. Jahrhunderts nurmehr ein zur «Reichsideologie»

als legitimatorisches Hilfsmittel abgesunkenes Reichs-
bewusstsein zum Ausdruck kommt,19 blieben sie für die in
der Eidgenossenschaft gelegenen Reichsklöster auch nach
der Reformation eine wichtige Legitimationsquelle. Dies
gilt in besonderem Masse auch für das Kloster Einsiedeln,
dessen Äbte noch im 16. und 17. Jahrhundert um eine lük-
kenlose Privilegienkette bemüht waren. Wie bereits 1532
fand Einsiedeln in diesen Bestrebungen auch 1559 die

Unterstützung der Schirm- und Landesherren von
Schwyz. Kaum hatte Zürich die Privilegienbestätigung für
die eidgenössischen Orte in die Diskussion gebracht,
schrieb Schwyz an Abt Eichhorn, er möge «herren amman
Tschudi pitten, [ob] er u.f.g. so vil zu liebe thuen welle und
gegen kaeys. may. anhalten u.f.g. fryheiten auch zue
besteten.»20 Tschudi kam diesem Begehren gerne nach, musste
die Angelegenheit in Augsburg jedoch einem dafür zuständigen

Kommissar übergeben. Ausgestellt wurden die
Bestätigung der Freiheiten und die Verleihung der Regalien
erst ein halbes Jahr später; die dafür in Rechnung gestellten
Taxen beliefen sich auf stolze 540 Gulden. Über diesen

Betrag «von hertzenn erschrockenn», bat Eichhorn um
Nachlass der für die Erbämter früher nicht erhobenen
Gebühren, ansonsten er «als ein armer prelatt, so fast mit-
tenn jn der eydtgnossschafft ligt» auf die Urkunden
verzichten müsse.21 Widerstrebend erliess der Kaiser zuletzt
einen Grossteil der Taxen, delegierte dafür aber die Verleihung

der Regalien an eine untergeordnete Instanz. In
Hinblick auf die geringen Möglichkeiten zur inhaltlichen
Umsetzung war man in Einsiedeln nicht bereit, jeden Preis
für die Privilegienbestätigungen zu bezahlen. Auch die
Haltung von Schwyz war ambivalent und schwankte
zwischen der nicht uneigennützigen Wertschätzung für ein
unter seinem Schutz stehendes Reichskloster und dem
Misstrauen, Abt und Konvent könnten aufgrund solcher
Reichsprivilegien Rechtsansprüche geltend machen, die
mit Schwyzer Rechten und Interessen kollidierten.22

Bereits im folgenden Jahr nahm Abt Eichhorn Tschudis
umfassende Erfahrungen in Rechtsfragen in Anspruch. Für

die Beilegung eines Konflikts mit dem Grafen von Sulz um
die niederen Gerichte in der Einsiedler Propstei St. Gerold
in Vorarlberg war Eichhorn Ende August 1560 mit der
Bitte an Tschudi gelangt, sich als Rechtsvertreter für Einsiedeln

(zusammen mit dem Ammann von Feldkirch) zur
Verfügung zu stellen. Gemeinsam reiste man in Begleitung
eines Schwyzer Vertreters von Weesen nach Thüringen bei

Bludenz, wo in zweitägigen gütlichen Verhandlungen eine

vertragliche Regelung der strittigen Fragen getroffen
wurde, die mehrheitlich zugunsten der Grafen von Sulz
ausfiel.23 Interessant ist festzustellen, dass Tschudi gleichzeitig

in einem anderen Rechtsstreit tätig war, den die Grafen

von Sulz mit Schaffhausen um Jagdrechte bei Neunkirch

führten. In diesem Schiedsverfahren war Tschudi im
Juli 1560 zum Obmann gewählt worden, doch musste der

Austrag des Konflikts im Oktober aus unbekannten Gründen

verschoben werden, so dass die eigentlichen
Rechtsverhandlungen erst im folgendenJahr stattfinden konnten.
Unter Einbezug von Tschudis Obmannschaft im Val-Ter-
mine-Prozess, in dem Mitte August ein Rechtstag vor Ort
stattfand und Ende September das Urteil gefällt wurde,

18 Betr. Münzfrage vgl. Hans Altherr, Das Münzwesen der Schweiz bis

zum Jahre 1798 auf Grundlage der eidg. Verhandlungen und
Vereinbarungen, Bern 1910, S. 130—134. — Betr. Gesandtschaft Eschers und
Tschudis und Privilegienbestätigung vgl. EA Bd. 4/2, Nr. 66h, S. 83,
Nr. 67a, S. 87, Nr. 72w und x, S. 92 und Beil. Nr. 3, S. 1459f. sowie
Neuhaus, Briefregister, Brief vom 17. Februar 1559.

19 So René Hauswirth, Zur Realität des Reiches in der Eidgenossenschaft

im Zeitalter der Glaubenskämpfe, in: Festgabe Leonhard von
Muralt, hg. von Martin Haas und R'H', Zürich 1970, S. 152-161, hier
S. 156.

20 [Johann Heinrich von Pflummern], Libertas Einsidlensis, [Konstanz]
1640, Teil 2, Documenta, Nr. 44, S. 244 (Schreiben vom 30. Januar
1559).

21 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 86f.

22 1566 bemerkt der kaiserliche Kommissar gegenüber Maximilian IL,
den Eidgenossen wäre es lieber, Eichhorn würde auf eine neuerliche
Belehnung verzichten, vgl. Tschudi, Kloster S. 87. — Soweit ersichtlich

hat sich anlässlich der beiden letzten gesamteidgenössischen
Privilegienbestätigungen von 1559 und 1566 nur das Kloster Einsiedeln

um gesonderte Privilegienbestätigungen und um die Belehnung mit
den Regalien bemüht.

23 Neuhaus, Briefregister, Brief vom 27. August 1560. — Der Vertrag
über die beiderseitigen Rechte abgedruckt in: Documenta Archivii
Einsidlensis, Bd. 3, Einsiedeln 1674, Litt. P, Nr. 20, S. 22-24.

62



ergibt sich für die zweite Hälfte des Jahres 1560 eine
eindrückliche Häufung von entsprechenden Einsätzen Tschudis.24

Wiederum in einem ganz anderen Bereich aktiv
erscheint Tschudi zwei Jahre später während der
Schlussphase des Konzils von Trient. Erst an der dritten
und letzten Konzilsperiode 1562/63 war die Eidgenossenschaft

mit einer eigenen Gesandtschaft vertreten. Auf die
Einladung zur ersten Sitzungsperiode 1546 reagierten die
eidgenössischen Prälaten (darunter der Abt von Einsiedeln)

nicht; an der zweiten Session 1551/52 liessen sich die
Abte von St. Gallen und Einsiedeln durch den Bischof von
Chur vertreten. Dass sich die VII Orte 1561 schliesslich zur
Abordnung einer Konzilsdelegation bereit erklärten, war
wesentlich das Verdienst des päpstlichen Nuntius
Giovanni Antonio Volpe. Als weltlichen Gesandten bestimmte
die katholische Tagsatzung im Dezember 1561 überraschend

den Nidwaldner Melchior Lussy, nachdem Tschudi
lange als aussichtsreichster Kandidat gegolten hatte. Einen
Monat später wählte eine Versammlung des eidgenössi-

24 Betr. Rechtsstreit zwischen den Grafen von Sulz und Schaffhausen
vgl. Neuhaus, Briefregister, Briefe vom 26. Juli und 16. Oktober 1560
und 23. September und 20. Oktober 1561 sowie EA Bd. 4/2, Nr. 98v,
S. 121,Nr. 103e,S. 128,Nr. lllu.S. 140undNr. 120ee,S. 164;betr.Val
Termine-Prozess vgl. Lothar Deplazes, Alpen, Grenzen, Pässe im
Gebiet Lukmanier—Piora (13.—16. Jahrhundert), Disentis 1986

(Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte, 1), bes.
S. 26—36. Eine umfassende Untersuchung zum Thema Tschudi als

Vermittler und Schiedsrichter fehlt. — Bei der von Ildephons Fuchs
(Egidius Tschudis von Glarus Leben und Schriften, Teil 2, St. Gallen
1805, S. 37) und Gustav Schere r (Verzeichniss der Handschriften der
Stiftsbibliothek von St. Gallen, Halle 1875, S. 196) Tschudi
zugeschriebenen «rechtlichen Deduktion» zugunsten des Klosters Einsiedeln

in Cod. 609 der St. Galler Stiftsbibliothek (S. 300-325) handelt
es sich um eine Rechtsschrift des 17. Jahrhunderts.

25 Betr. Eichhorns Konzilsteilnahme vgl. ausführlich Tschudi, Kloster
S. 182—195 sowie Hubert Jedin, Geschichte des Konzils von Trient,
Bd. 4/1, Freiburg i.Br. u.a. 1975, S. 73, 108f., 150 und 321 Anm. 19. -
Der Briefwechsel zwischen Tschudi und Eichhorn (ungenau)
abgedruckt bei: Vogel, Tschudi, Nrn. 18-24, 26 und 27, S. 213-229 und
231f. (im folgenden zitiert nach: StiAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid.
2/1) sowie Neuhaus, Briefregister, Briefe vom 20. März, 12. Juni,
20. Juni und 22. August 1562. — Betr. Voten Eichhorns vgl. jetzt auch
Klaus Ganzer, Benediktineräbte auf dem Konzil von Trient, in:
Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und
seiner Zweige 90, 1979, S. 151-213, hier S. 181, 183-187 und 206f.

26 «Nec sine causa, arbitrar, in ipsi s Italiae limitibus et finibus constituti
sunt, ut sc. tamquam validum propugnaculum, obstarent, ne grave
malum in ipsius Italiae viscera tam facile irrumpat et penetret.»
(Concilii Tridentini Actorum [wie Anm. 11] Nr. 247, S. 393).

sehen Klerus einstimmig als geistlichen Vertreter Abt
Eichhorn. Entscheidendes Motiv für diese Wahl war das Ansehen

seiner Person als Abt des weitbekannten Klosters und
Wallfahrtsortes, daneben spielte auch die Finanzkraft Ein-
siedelns eine Rolle. Eichhorn hielt sich von März bis

August 1562 in Trient auf, als ihn eine Erkrankung zur
Rückkehr zwang.25

Die Bedeutung der Konzilsteilnahme Eichhorns, dem
eine tiefergehende theologische Bildung fehlte, bemisst
sich nicht nach seinen Voten zu den damals behandelten
zwölf Reformartikeln. Seine Anwesenheit wurde vom
Konzil vielmehr in Hinblick auf die Repräsentativität der
Versammlung geschätzt, weil er einer der wenigen
deutschsprachigen Konzilsväter mit Mitspracherecht war. Die
Erlaubnis zur Rückkehr erhielt Eichhorn nur auf die
Zusicherung hin, zur letzten Sitzung wieder zu erscheinen.
Über sein Mandat als Vertreter des eidgenössischen Klerus
hinaus sah das Konzil Abt Eichhorn auch als Vertreter der

VII katholischen Orte an, zumal Lussy wegen eines

Rangordnungskonflikts ohnehin nicht an allen Sitzungen
teilnahm. Miteinzubeziehen in eine Bewertung der
Konzilsteilnahme Eichhorns ist in diesem Zusammenhang auch
das Selbstverständnis der katholischen Orte bezüglich
ihrer Rolle für die Kirche und die altgläubige Sache. In einer
im Namen Lussys vor dem Konzil gehaltenen Rede
würdigte der Florentiner Augustinereremit Adamantius die
katholische Eidgenossenschaft als ein an den Grenzen
Italiens liegendes Bollwerk zur Abwehr des neuen
Glaubens;26 als Vorsteher des religiösen Zentrums dieser
Eidgenossenschaft konnte Eichhorn mit besonderer Wertschätzung

von seiten des Konzils rechnen.
Ihn selbst vermochten die freundliche Aufnahme und

die zuvorkommende Behandlung der eidgenössischen
Delegation nicht über seine Enttäuschung über den Verlauf
des Konzils hinwegzutrösten. Seine Erwartungen an die

Kirchenversammlung zielten auf konkrete Beschlüsse des

Konzils in den wesentlichen Glaubensfragen ab und waren
geprägt von der gespannten Lage in der Eidgenossenschaft
nach dem Wiederaufleben konfessioneller Auseinandersetzungen

seit der Jahrhundertmitte. In dieser pessimistischen

Grundstimmung (zu der die ständige Sorge um Kloster

und Konvent zu Hause kam) wurde Eichhorn durch
den in Glarus verbliebenen Tschudi zusätzlich bestärkt.27

Tschudi liess sich durch den Abt von Einsiedeln, aber
auch durch seinen Schwiegersohn Martin Schorno, der
sich im Gefolge Eichhorns befand, eingehend über den
Verlauf des Konzils informieren und berichtete seinerseits

63



V
m*

'"'•

:l IB

e e«w.

m
ivi

C'SLe.

L:X

3** a»

L
L'H n

r*

i
V»—

Einsiedeln im ausgehenden 15. Jahrhundert / beginnenden 16. Jahrhu
dert. Ausschnitt aus der «Wickiana».

über die neueste politische Lage in der Eidgenossenschaft.
Auch über aktuelle Auseinandersetzungen in theologischen

Fragen hielt Tschudi Eichhorn auf dem laufenden
und äusserte sich zu dessen Voten vor dem Konzil. Im
weiteren versuchte Tschudi, nachdem ihm eine persönliche
Teilnahme versagt geblieben war, der Konzilsversammlung
seine konkreten Anliegen wenigstens indirekt vorzutragen.

Zu diesem Zweck hatte er Eichhorn ein «buoch mine
collectaneas etlicher strytigen sachen halb» mit auf den
Weg nach Trient gegeben, verbunden mit der Bitte,
«... was aber nutzlich und dienstlich in disem christenli-
chen vorhabenden werck der heiligen versamlung und concilio

fürzetragen sin möcht uss disem buoch, das welle u.f.g.
ussziechen lassen.»28 Vermutlich handelt es sich bei dieser

theologischen Arbeit Tschudis zumindest teilweise um
seine erhalten gebliebene Schrift «Vom fegfür». Dafür
spricht zum einen ein von Eichhorn in Trient zusammen
mit dem Abt von St. Maurice verfasster, gleich betitelter
Traktat, zum anderen die Tatsache, dass Tschudi nach der
Rückkehr Eichhorns sein «buoch de purgatorio so ich
geschriben» zurückverlangte.29

Vorrangiges Thema des Meinungsaustausches aber war
das gemeinsame Anliegen um einen baldigen Abschluss
des Konzils durch Beschränkung auf das Wesentliche.
Besonders Tschudi erhoffte sich aus einer «religiös-rechtlichen

Motivation» (Stettier) heraus vom Ausgang des Konzils

eine Überwindung der konfessionellen Spaltung des

Landes Glarus, indem die Neugläubigen aufgrund der
Konzilsbeschlüsse zur Rückkehr zum alten Glauben
verpflichtet werden sollten. «Von grossen nöten ist's, das man
mit dem heiligen concilio ernstlich fürwert fare,. dann je

ee je besser und je lenger verzogen je schädlicher... es wil
vil nöter tuon die wichtigen sachen zu traktieren .»

schrieb er nach Trient30, und analog argumentierte Eichhorn

in einem grundsätzlichen Votum vor dem Konzil.
Über theologische Spitzfindigkeiten («quaestiunculae»)
wie das ius divinum der bischöflichen Residenzpflicht
mögen der Papst oder einige Konzilsväter beschliessen,

27 Vgl. auch das Urteil des Nuntius Volpe: «Il Cavalliere Lussi fa ottima
relatione del sacro concilio a questi Ssri., et altramente di quello che

scrisse l'abbate di Valdo [Einsiedeln] a me .» (Brief vom 19. Juni
1562 an Kardinal Carlo Borromeo, abgedruckt in: Giovanni Antonio
Volpe, Nunzius in der Schweiz, Dokumente, hg. von Karl Fry, Bd. 1,

Mailand und Florenz 1935 [Fontes Ambrosiani, 9], Nr. 498, S. 240).

28 Vogel, Tschudi Nr. 18, S. 213f. (Brief vom 2. März 1562), hier zitiert
nach: StiAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid. 2/1, Nr. 1.

29 Vogel, Tschudi Nr. 26, S. 231f. (Brief vom 25. November 1562), hier
zitiert nach: StiAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid. 2/1, Nr. 8. — Für eine

Gleichsetzung der beiden Arbeiten spricht auch der Inhalt der Schrift
«Vom fegfür» (StAZ Sign. B X 66; Teiledition: Vom fegfür, a treatise on
purgatory, hg. von Isobel A. Knowles, Basel 1925), die weit mehr Themen

behandelt, als es der zu enge Titel vermuten lässt; vgl. auch Anm.
126 und Emil Franz Joseph Müller, Gilg Tschudi als theologischer
Schriftsteller, in: Schweizerische Rundschau 1925/26, S. 176—180,
hier S. 177f. — Betr. Eichhorns Traktat, der überwiegend aus einer
Zitatensammlung besteht, vgl. Tschudi, Kloster S. 120 sowie Ganzer,
Benediktineräbte (wie Anm. 25) S. 186f. und 207.

30 Vogel, Tschudi Nr. 20, S. 217f. und Nr. 22, S. 219f. (Briefe vom
17. April und 29. Mai 1562), hier zitiert nach: StiAE Sign. A.ZB Acta
Conc. Trid. 2/1, Nrn. 3 und 5. — Betr. Verknüpfung von Glarnerhandel

und Konzilsfrage vgl. Stettier, Studien S. 82"'-84*.

64



führte er aus; es genüge, wenn das Konzil über den
Grundsatz der Hirtenpflicht der Bischöfe beschliesse. Im
Hinblick auf die Eidgenossenschaft verwies Eichhorn
eindringlich auf die Gefahren und den unwiederbringlichen

Schaden einer weiteren Verzögerung des Konzils:
«Nec hic commemoro, quanta mora haec in Helvetiae
nostrae partibus dissidiorum pericula pariât. Tanta iam
adsunt, proh dolor, ut, nisi durante hoc sacro concilio tol-
lantur e medio, inevitabile nobis damnum sint allatura.»31
Noch deutlicher wurde er wenig später in einem Schreiben

an Nuntius Volpe, in dem er über die vielen, aber
unnützen Sitzungen und über die Nichtbeachtung seiner
Voten Klage führte und damit drohte, das Konzil vorzeitig

zu verlassen.
Tschudi seinerseits wurde im gleichen Sinn aktiv und

setzte sich über Landammann Schorno von Schwyz gegenüber

den V Orten für ein Mahnschreiben der katholischen
Eidgenossenschaft an das Konzil ein. Nach anfänglicher
Bereitschaft der Tagsatzung verfasste Tschudi auf Geheiss

von Schorno einen Entwurf, den er auch nach Trient
sandte. Eichhorn und Lussy schätzten mittlerweile den
Verlauf des Konzils allerdings wieder positiver ein und
hielten eine «anmanung» des Konzils nicht mehr für
vordringlich. Den Entwurf Tschudis, den sie offenbar billigten,

schickten sie gleichwohl der Tagsatzung zu. Diese
lehnte das Begehren schliesslich Ende Juni 1562 mit der
Begründung ab, ein derartiges Schreiben würde nach einer
Belehrung aussehen. Der Entwurf Tschudis hat sich nicht
erhalten, doch wurde anfangs 1563 vermutlich auf Initiative

von Luzern ein neuer Anlauf zu einer Intervention
gegenüber dem Konzil genommen, nachdem sich die
Stimmung in den katholischen Orten derart verschlechtert
hatte, dass man nur noch an die Wirksamkeit der Waffen,
aber nicht mehr der Konzilsdekrete glaubte. Das erneut
sehr belehrende Schreiben gelangte zwar nach Trient, Nuntius

Volpe vermochte seine Verlesung vor dem Konzil
jedoch zu verhindern.32

31 Concilii Tridentini Actorum (wie Anm. 11) Nr. 264, S. 459 (Votum
Eichhorns vom 17. April 1562).

32 Vgl. Tschudi, Kloster S. 190. — Das Schreiben von 1563 in Überset¬

zung abgedruckt bei: Josef Butler, Männer im Sturm, Luzern 1948,
S. 302-308.

33 Vogel, Tschudi Nr. 26, S. 231f. (Brief vom 25. November 1562), hier
zitiert nach: StiAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid. 2/1, Nr. 8.

34 Tschudi, Kloster S. 122-125.

An der Ausarbeitung dieses Schreibens war Tschudi
nicht mehr beteiligt, er befand sich zum damaligen
Zeitpunkt bereits im Exil in Rapperswil, nachdem sich immer
mehr abgezeichnet hatte, dass der Glarnerhandel nicht in
seinem Sinn entschieden würde und mit einem raschen
Abschluss des Konzils nicht zu rechnen war. Ein Angebot
Abt Eichhorns, der erst bei seiner Rückkehr vom Konzil
von Tschudis Weggang aus Glarus erfahren hatte, nach
Einsiedeln zu kommen, wollte Tschudi nicht annehmen,
bedankte sich jedoch herzlich für das «erbietten», durch
das er «nit wenig getrost und erfröwt worden» sei.33 Auch

von Rapperswil aus hielt Tschudi den Kontakt zu Eichhorn
aufrecht, Möglichkeiten für Zusammenkünfte boten
neben Einsiedeln besonders das nahe Schioss Pfäffikon
und der Einsiedlerhof in Rapperswil.

Ein letztes bedeutendes Engagement Tschudis in
Einsiedler Belangen ist für das Jahr 1564 belegt. Damals
erreichten die bis in die vorreformatorische Zeit zurückreichenden

Bemühungen Einsiedeins um eine Ausweitung
der kirchlichen Vollmachten und um eine Verbesserung
der rechtlichen Stellung des Klosters gegenüber dem
Bischof von Konstanz einen neuen Höhepunkt. Bereits im
15. Jahrhundert hatten die Äbte im Zusammenhang mit
dem Aufstieg Einsiedeins zum Massenwallfahrtsort von
päpstlicher Seite Privilegien für die Spendung der
Sakramente (besonders des Busssakraments) an Pilger erworben.

1518 erlangte Einsiedeln zudem gegen den Widerstand
des Bischofs von Konstanz für den gesamten Klosterbesitz
die zeitlich unbeschränkte Exemtion vom Diözesanver-
band. In den Jahren der Reformation erhielten solche

Bemühungen vor dem Hintergrund der weiter zunehmenden

Entfremdung zwischen den altgläubigen Orten der
Innerschweiz und dem in Meersburg residierenden Bischof
neue Impulse. Nun war es nicht mehr primär der Abt,
sondern vielmehr Schwyz, das aus eigener Initiative aktiv
wurde. In der Person des Abts von Einsiedeln sahen die

Schwyzer immer mehr die gegebene Alternative zum
ordentlichen Oberhirten. Einen ersten Erfolg konnten Abt
Blarer und Schwyz 1537 während einer langen Vakanz auf
dem Konstanzer Bischofsstuhl verbuchen. Papst Paul III.
gewährte damals (zeitlich beschränkt für die Dauer der
Glaubensspaltung) nahezu vollumfänglich die gewünschten

Jurisdiktions-, Weihe- und Dispenskompetenzen.34
Günstige Voraussetzungen für neuerliche Initiativen

ergaben sich mit dem Pontifikat Pius IV (1559—65), besonders

aber im Zusammenhang mit der eidgenössischen
Teilnahme am Tridentinum. Unterstützt von Nuntius Volpe,

65



den es ebenfalls «billicher dünckte der heiligen stat Einsidlen

sollicher gwalt geben solt werden dan keim andren»,35
kam ein Entwurf für eine Bulle zustande, die dem Abt von
Einsiedeln die bisherigen bischöflichen Rechte zeitlich
unbeschränkt und neu für das gesamte Land Schwyz
gewährt hätte. Johannes Zumbrunnen, der während des
Konzils die Anliegen der katholischen Orte an der Kurie
vertrat, schrieb anfangs 1563 zuversichtlich, nun könne
sich Schwyz freuen, «schier ein eignen bischoff» zu
haben.36 In den folgenden Monaten gerieten die Verhandlungen

jedoch ins Stocken, einmal wegen der Kostenfrage,
dann auch aufgrund einer Intervention des damaligen
Bischofs von Konstanz, Mark Sittich von Hohenems (eines
Verwandten des Papstes und des Kardinals Borromeo), die
beim Nuntius einen Sinneswandel auslöste. In einem
Schreiben vom November 1564 warnte Volpe Abt Eichhorn

davor, seine Kompetenzen zu überschreiten, zumal
die entsprechenden Privilegien möglicherweise durch
Konzilsbeschlüsse ungültig geworden seien. Weder
Schwyz noch Einsiedeln waren bereit, nachzugeben. In
einem Schreiben an Hohenems verteidigten die Schirmherren

die Rechte ihres Klosters und warfen dem Bischof
«verschmälerung bäpstlicher gwallts und hinderung der
allten religion» vor.37 Eichhorn seinerseits schickte die

Verwarnung des Nuntius umgehend an Tschudi. Dieser wies in
seiner Antwort die Vorwürfe des Bischofs zurück und
betonte, was «u.f.g. und ire conventbrüder geton, des ist
üwer gotzhus gefryt und privilegiert, hat gnügsamen schin
und urkund darzelegen». Die Angriffe des Bischofs von
Konstanz dienten nach Meinung Tschudis vielmehr dazu,
«der heiligen wallstatt achtbarkeit» zu mindern. Er
versprach Eichhorn, sich mit ihm mündlich weiter zu beraten
und wies ihn an, in der Angelegenheit auch bei den V Orten
vorstellig zu werden, wozu er das Warnschreiben Volpes
übersetzte.38

Für weitere Aktivitäten Tschudis in der Angelegenheit
gibt es nur indirekte Hinweise. An der nächsten Tagsatzung

der VII katholischen Orte vom 9. Januar 1565 kam
von unbekannter Seite die Anregung, beim Papst wegen
der Errichtung eines eigenen Bistums für die katholische
Eidgenossenschaft vorstellig zu werden. Erstmals wurde
ein Versuch unternommen, bislang nur einzelörtische
Bemühungen um bischöfliche Vollmachten, wie sie nicht
allein Schwyz vorantrieb, zu koordinieren. Es ist durchaus
denkbar, dass Tschudi die Diskussion in Gang gebracht
hatte und dabei an den Abt von Einsiedeln als möglichen
Bischof dachte. Auch nach dem Rückzug aus politischen

Ämtern besass er über seine weitverzweigten Beziehungen
zur eidgenössischen Führungsschicht genügend
Einflussmöglichkeiten. Aus verschiedenen Gründen, zu denen
nicht zuletzt auch die absehbare Uneinigkeit in der Frage
des Bischofssitzes gehörte, fand der Vorschlag keine grosse
Unterstützung und wurde an der nächsten Tagsatzung
einstweilen zurückgestellt.39

Im übrigen beschränkten sich Tschudis Kontakte zu
Eichhorn in seinen letzten Lebensjahren zunehmend auf
den Gedankenaustausch im Rahmen einer persönlichen
Freundschaft. Dass die Beziehungen bis zum Tode
Eichhorns 1569 aufrechterhalten blieben, zeigt ein letzter Brief
vom Mai dieses Jahres, in dem Eichhorn Tschudi über die
Pläne zur Errichtung eines Jesuitenkollegs informierte.
Wenige Wochen später starb Eichhorn; zu dessen Nachfolger

Adam Heer unterhielt Tschudi keine nachweisbaren
Beziehungen mehr.40

1.4. Fazit

Während über zwanzig Jahren seines bewegten Lebens
unterhielt Tschudi Beziehungen zu Abt Eichhorn von
Einsiedeln, die sich aus Kontakten von Amtes wegen im Laufe
der Zeit über verschiedene Tätigkeiten in Klosterangelegenheiten

zu einer persönlichen Freundschaft entwickelten.

Die intensive Beschäftigung mit der Geschichte Einsiedeins

in den 1550er und 1560er Jahren sowie Hinweise im
erhalten gebliebenen Briefwechsel erlauben es, von einem
regelmässigen Gedankenaustausch und wiederholten

35 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 132.

36 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 134.

37 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 136.

38 BriefTschudis an Abt Eichhorn vom 23. Dezember 1564; vollständig
abgedruckt bei Fuchs, Leben und Schriften (wie Anm. 24), Teil 1,

St. Gallen 1805, Nr. 43, S. 212—215. Eine «deutsche zeitgenössische
Kopie» des Warnschreibens Volpes (diejenige Tschudis?) zitiert und
erwähnt bei Tschudi, Kloster S. 135 und 236 Anm. 203.

39 Vgl. Tschudi, Kloster S. 136 sowie Karl Fry, Giovanni Ant. Volpe,
Seine erste Nunziatur in der Schweiz 1560—1564, Freiburg i.Ue. 1931

(Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und
Staat, 1), S. 102f. und 107-109.

40 Vgl. Neuhaus, Briefregister, Brief vom 18. Mai 1569 (ohne Adressat;
aus dem Inhalt ergibt sich mit grosser Wahrscheinlichkeit Tschudi als

Empfänger).

66



Begegnungen zwischen den beiden prominenten Vertretern

der katholischen Eidgenossenschaft zu sprechen.
Gleichzeitig illustrieren die d argelegten Aktivitäten Tschudis

beispielhaft und in umfassender Weise die vielfältigen
Betätigungsfelder und Interessen des Glarners. Während
der Zeit der intensivsten Kontakte in den Jahren 1559 bis
1562 zeigt sich ein in Rechtsfragen kompetenter, in der
Politik erfahrener und in der Glaubensfrage engagierter
Tschudi. Einsiedeln und seinem Vorsteher kamen der
Sachverstand in historisch-rechtlichen Fragen wie auch die
theologischen Kenntnisse Tschudis mehrfach zugute; in
diesen Bereichen wirkte Tschudi gleichsam als persönlicher

Berater Abt Eichhorns.
Gefördert wurden die Beziehungen zwischen Eichhorn

und Tschudi nicht nur durch den Einsatz zugunsten
gemeinsamer Anliegen, sondern zweifellos auch durch die
Übereinstimmung in einer pragmatischen und angesichts
der konfessionellen Auseinandersetzung eher pessimistischen

Grundhaltung, die bei beiden feststellbar ist. Die
persönliche Verbundenheit und Wertschätzung beruhte auf
Gegenseitigkeit und zeigt sich bei Abt Eichhorn am
eindrücklichsten in seinem Angebot zur Aufnahme Tschudis
in Einsiedeln nach seinem Weggang aus Glarus. Für
Tschudi erfüllte Eichhorn vorbildhaft die Anforderungen,
die er an einen Prälaten bezüglich Lebenswandel, Auftreten

und geistlicher Tätigkeit stellte und wie er sie in einem
Mahnschreiben an seinen Verwandten Fridolin Tschudi,
Abt von Pfäfers, formuliert hat.41

41 «Es ist min vätterlich bitt Ir wellind üch erberlich und zuochtigklich
halten, nit mit lachen, unnützen reden, hochtragnen gebärden und
stoltzen worten üch erzeigen,... vor zorn und trunckenheit hüten,
und gravitatem dignam abbatis officij bewijsen.. Hochtragenheit
stat übel an einem prelaten, desglich ze gmein underm pöfel sich
mischen mit liechtfertigem geschwätz macht ein prelaten unachtbar
und verächtlich Beschämend üch nit ze predigen, dann es ist ein
fürnemen stuck des gotzdienstes und ziret ein prelaten Min her
von Einsidlen [sc. Eichhorn] tuts offt, wirt ouch darumb gelobt.»
Brief vom 24. Januar 1565, zitiert nach: Werner Vogler, Das Ringen
um die Reform und Restauration der Fürstabtei Pfävers 1549—1637,
Diss. Freiburg i.Ue., Mels 1972. S. 12f.

42 Stettier, Studien S. 73*f. und 95*f.

43 Vgl. dazu Bernhard Stettier, Tschudis Frage nach Entstehung und
Wesen der Eidgenossenschaft, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 41, 1991, S. 320-329.

2. Tschudis Beschäftigung mit der Geschichte

von Kloster und Wallfahrtsort Einsiedeln

2.1. Vorbemerkungen: Historisch-biographische
Voraussetzungen

Tschudis historisches Schaffen steht in enger Wechselbeziehung

zu seinen gegenwartsbezogenen Aktivitäten.
Aufgrund seiner Erfahrungen und Kenntnisse, gewonnen

aus der Mitgestaltung seiner Zeit als Angehöriger der
Führungsschicht, war Tschudi mit vielem, dem er bei
seiner Tätigkeit als Historiker begegnete, auch durch
persönliche Anschauung vertraut.42 Diese Feststellung gilt
ebenfalls für die Einsiedler Geschichte. Den Fischereistreit

in Fahr entschied Tschudi 1549/50 aufgrund von
Urkundenbeweisen und Kundschaften, und auf ähnliche
Weise wurde die Ausscheidung der beiderseitigen Rechte
in der Propstei St. Gerold vorgenommen. Die Bedeutung
von Reichsprivilegien für die Herrschaftskontinuität und
-legitimation war ihm bei seiner Reise nach Augsburg
bestens bekannt, und auch die Einschätzung der Einsiedler

Rechtslage im Konflikt mit dem Bischof von
Konstanz beruhte auf dem Wissen um die älteren Privilegien
des Klosters.

In dem Masse, in dem die Tätigkeit Tschudis als Politiker,

Schiedsrichter und Vermittler historische Kenntnisse
und Beweisführungen verlangte, beeinflusste sie umgekehrt

auch sein Geschichtsverständnis und seinen Umgang
mit Quellen. Neben dem Tschudi der historischen
Spekulationen und Konstruktionen, den die ältere Forschung
(ausgehend von seiner besonders wirksam gewordenen
Darstellung des Befreiungsgeschehens in der Schlussfassung

der Schweizerchronik) betont hat, gibt es den pragmatisch

und sachverständig argumentierenden Tschudi. Dieses

Spannungsverhältnis, wie es hier nur angedeutet werden

kann,43, bestimmt auch Tschudis Beschäftigung mit
der Geschichte Einsiedeins.

In enger Verbindung mit der Tatsache, dass sich bei
Tschudi zwei verschiedene und teilweise widersprüchliche
Sichtweisen der Schweizergeschichte feststellen lassen,
steht eine zweite Schwierigkeit im Umgang mit seinen
historischen Werken. Wissenschaftlichkeit im heutigen
Sinn darf von Tschudi — trotz teilweise modern anmutendem

Umgang mit den Quellen — nicht erwartet werden.
Auch sein gelehrtes Schaffen bleibt an die Vorstellungen
und Voraussetzungen seiner Zeit gebunden; den Massstab

für dessen Bewertung muss in erster Linie das 16. Jahrhun-

67



dert liefern. 44 Politische Rücksichtnahmen und religiöse
Überzeugungen übten einen bestimmenden Einfluss auf
seine Arbeiten aus. In der Suche nach den letzten
Zusammenhängen der Geschichte stand Tschudi noch in
mittelalterlicher Tradition, anderseits nahm er in methodischen
wie thematischen Belangen Impulse des Humanismus
auf.45 Auch für dieses vielschichtige und andersartige
Geschichtsverständnis liefert das Beispiel der Einsiedler
Kloster- und Wallfahrtsgeschichte illustrative Hinweise.

Tschudi hat sich im Laufe seiner Forschungen zweimal
eingehend mit der Geschichte Einsiedeins befasst.
Wahrscheinlich in den frühen 1550erJahren durchforschte er die
Bestände des Klosterarchivs und erfasste das ihn interessierende

Quellenmaterial in Hinblick auf seine Schweizerchronik.

Demgegenüber galten Tschudis Einsiedler
Archivaufenthalte in den 1560er Jahren einer eigenständigen

und nicht zuletzt auch im Dienste des Klosters stehenden

Beschäftigung mit der Geschichte Einsiedeins. Ergebnis

der beiden Forschungsphasen waren zwei unterschiedliche

und sehr verschieden nachwirkende Darstellungen

der Klostergeschichte; ihre Gegenüberstellung steht im
Mittelpunkt dieses zweiten Kapitels.

2.2 Forschungen und frühe Arbeiten zur Einsiedler
Geschichte

Bevor Tschudi eigene Forschungen in Einsiedeln betrieb,
stand ihm bereits die Abschrift einer Klostergeschichte des

Humanisten und Einsiedler Konventualen Albrecht von
Bonstetten zur Verfügung. Dessen «Gesta Heremi»
entnahm Tschudi bei der Zusammenstellung seiner Kollektaneen

zu den Jahren 800 bis 1200 Angaben zur Reichs- und
Landesgeschichte; wenig später überliess er sie vorübergehend

zusammen mit anderen Materialien auch Johannes
Stumpf zur Benützung.46 Tschudis Kollektaneen (entstanden

vor 1545) und Stumpfs Schweizerchronik (zur Hauptsache

1544/45 verfasst, gedruckt 1547) geben gleichzeitig
den terminus post quem für die erste intensive Beschäftigung

mit der Einsiedler Geschichte, da deren Ergebnisse
Stumpf nachweislich noch nicht benützt hat und von

Betr. Wissenschaftlichkeit, Wahrheitsbegriff und «Fälschungen» bei
Tschudi vgl. Stettier, Studien S. 85*f.; ders., Das Verhältnis zwischen
Urschrift und Reinschrift [in Aegidius Tschudis Darstellung der
Schweizergeschichte], in: Tschudi, Chronicon, Bd. la, S. 13*—51*,
hier S. 39*—43'"; ders., Tschudis Bild von der Befreiung der drei Waldstätte

und dessen Platz in der schweizerischen Historiographie, in:
Tschudi, Chronicon, Bd. 3, S. 9*—128*, hier S. 118*f.; betr. Arbeitsweise

und Quellenkritik Tschudis vgl. Stettier, Gesamtkonzeption
S. 94*—102* und unten Kap. 2.3. und 3.3. — Betr. Fortleben der
Diskussion des 19. Jahrhunderts um den «Fälscher» Tschudi vgl. in
Hinblick auf das Jubiläumsjahr 1991 Jean-François Bergier, Wilhelm Teil,
Realität und Mythos, München und Leipzig 1990, S. 17f.: «Zwar gibt
Tschudi nicht immer seine Quellen an, doch ist bei ihm nichts Erfindung

wir können sie [sc. Tschudis Darstellung des Befreiungsgeschehens]

also — cum grano salis — zum Führer nehmen», und
demgegenüber Werner Meyer, 1291 — Die Geschichte, die Anfänge der
Eidgenossenschaft, Zürich 21991, S. 251: «Sein [sc. Tschudis] Bestreben,

im Sinn des Weissen Buches Habsburg als Erzfeind darzustellen,
seine eigene Familie zu erhöhen und den katholischen Glauben zu
verteidigen, liess ihn manche Dinge verzerrt sehen und Urkunden
fälschen oder gar erfinden.»

Betr. Suche nach letzten, d. h. heilsgeschichtlichen Zusammenhängen
vgl. Stettier, Gesamtkonzeption S. 92*f. und ders., Studien S. 32*—

34"; betr. Verbindungen zum Humanismus vgl. Stettier, Studien
S. 40*-62*.

Albrecht von Bonstetten, Gesta Heremi, verfasst vor 1494, Abschrift
des 16. Jh. [Tschudis Handexpl.] im Stiftsarchiv St. Paul, Photokopie
im StAZ Sign. W 32.2 f. 148v-177r; betr. Albrecht von Bonstetten

("|" ca. 1504), vgl. zuletzt Hans Fueglister, Albrecht von Bonstetten, in:
Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon, begr. von
Wolfgang Stammler, Bd. 1, Berlin und New York 21978, Sp. 176-179.

- Betr. Kollektaneen Tschudis (StAZ Sign. B X 60-61 und ZBZ Ms.
A 57) vgl. Tschudi, Chronicon, Bd. 1, S. 45'"'—48'"' (Handschriftenbe-
schrieb). — Stumpfs Darstellung der Einsiedler Geschichte in seiner
Schweizerchronik (Gemeiner loblicher Eydgnoschafft Stetten, Landen

und Völckeren Chronick [Faksimile der Ausgabe] Zürich
1547 [Winterthur 1975], Bd. 2, f. 165r—167v) und eine dazugehörige
Vorarbeit (ZBZ Ms. L 47, S. 142—149 [«Antiquitates Monasterii
Heremitarum») beruhen im wesentlichen auf den Gesta Heremi Bonstettens

und nicht auf dem (später entstandenen) «Liber Heremi» Tschudis

(so noch Gustav Müller, Die Quellen zur Beschreibung des

Zürich- und Aargaus in Johannes Stumpfs Schweizerchronik, Zürich
1916 |Schriftenreihe der Stiftung von Schnyder von Wartensee, 19],
S. 88-95 und 236).

Vgl. auch Vögelin, Bemühungen (wie Anm. 12), S. 149f.

StiAE Sign. A CB 2; vollständig ediert in: [Tschudi], Liber Heremi
(wie Anm. 1); Teileditionen bei: Hagen Keller, Kloster Einsiedeln im
ottonischen Schwaben, Freiburg i.Br. 1964 (Forschungen zur
oberrheinischen Landesgeschichte, 13), S. 154—163; in: Quellenwerk zur
Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Abt. II, Urbare
und Rodel, Bd. 3, bearb. von Paul Kläui, Aarau 1951, S. 363-378 und
bei: Georg von Wyss, Über die Antiquitates Monasterii Einsidlensis
und den Liber Heremi des Aegidius Tschudi, in: Jahrbuch für
Schweizerische Geschichte 10, 1885, S. 251-363, hier S. 337-360. - Betr.
Liber Heremi vgl. neben der umfassenden Untersuchung von von
Wyss auch Keller, Einsiedeln S. 64—68.

68



Tschudi erst nachträglich in seine Kollektaneen aufgenommen

worden sind. Die 1549/50 einsetzenden Kontakte zu
Abt Eichhorn und die in deu 1550er Jahren entstandene
erste Fassung der Schweizerchronik erlauben es zudem,
Tschudis erste längere Archivaufenthalte in Einsiedeln auf
die frühen 1550er Jahre zu datieren.47

Das wichtigste Resultat dieser Forschungen stellt der
«Liber Heremi» dar.48 Die Arbeit enthält in einem ersten
Teil in unveränderter Abschrift Tschudis annalistische
und nekrologische Traditionsnotizen zur Einsiedler
Geschichte. Bei diesen Aufzeichnungen, von Tschudi als

«liber vitae» bezeichnet49, handelt es sich um eine Kompilation

von älterem Material, welche mit grosser Wahrscheinlichkeit

nach dem 1314 erfolgten Überfall der Schwyzer auf
das Kloster und dem Verlust wichtiger Urkunden erstellt
worden war und in den Rahmen umfassender Massnahmen
zur Sicherung der Besitzrechte unter den bedeutenden
Äbten Johannes von Schwanden (1299—1327) und Johannes

von Hasenburg (1327—1334) gehört. Sie enthält vor
allem die frühen Schenkungen an Einsiedeln, verbunden
mit nekrologischen Angaben zu den Donatoren aus einem
Jahrzeitbuch des 11. Jahrhunderts und ergänzt durch
annalistische Notizen zur Äbtereihe und zur Reichsgeschichte.

Mit diesen Aufzeichnungen, in denen sich (vor allem im
Personenkreis der Stifter und Schenker des Nekrologs) die
reichsweite Bedeutung und Verflechtung des Klosters im
10. und 11. Jahrhundert spiegelt, stand Tschudi eine
zuverlässige und bedeutsame Quelle zur frühen Einsiedler

49 Vgl. z.B. Tschudi, Chronicon, Bd. 1, S. 79; betr. andere Bezeichnungen
vgl. Tschudi, Chronicon, Bd. la. S. 35 («Gesta Einsideln») und ders.,
Haupt-Schlüssel zu zerschidnen Alterthumen [sog. Gallia
Cornata], hg. von Johann Jacob Gallati, Konstanz 1758, S. 117 («liber
dotationum von anno 906 anfangende»); betr. Bezeichnung «Liber
Heremi» vgl. von Wyss, Antiquitates (wie Anm. 48), S. 274f.

50 Keller, Kloster (wie Anm. 48), S. 66, Anm. 123 und S. 149-153. -
Betr. Benützung durch Tschudi vgl. Tschudi, Chronicon, Bd. 1, S. 27,
Bd.2, S. 105 Anm. 2 und S. 161 Anm. 1, Bd. 3, S. 39 Anm. 47 und S. 163

Anm. 180 sowie Bd. 4, S. 219 Anm. 221.

51 Betr. Burkardenbuch vgl. Odilo Ringholz, Geschichte des fürstlichen
Benediktinerstiftes U.L.F. von Einsiedeln, Bd. 1, Einsiedeln u.a. 1904,
S. 377; betr. Extrakte von 32 Reichsprivilegien im Liber Heremi vgl.
von Wyss, Antiquitates (wie Anm. 48), S. 270f. und 303f. sowie Vögelin,

Bemühungen (wie Anm. 12), Teil 2, in: Jahrbuch für Schweizerische

Geschichte 15, 1890, S. 181-388, hier S. 379.

52 In Bonstettens Gesta Heremi (wie Anm. 52), f. 177r trug Tschudi
lediglich unvollständig die Namen der Äbte des späten 14. und des
15. Jahrhunderts nach.

Geschichte zur Verfügung. Bereits in Hinblick auf eine

Auswertung des Materials hat er im zweiten Teil des «Liber
Heremi» den vorangehenden Stoff einerseits alphabetisch
nach Besitzungen, anderseits chronologisch neu
zusammengestellt. Durch den Beizug zusätzlicher Quellen
entstand auf diese Weise ein vom 9. bis ins 13. Jahrhundert
reichender und in den Rahmen der Reichs- und Landesgeschichte

eingebetteter Abriss der Klostergeschichte.
Überlieferungsgeschichtlich ist der «Liber Heremi» von grosser
Bedeutung, weil die Vorlage Tschudis dem grossen Klosterbrand

von 1577 zum Opfer fiel; nach Einsiedeln gelangte
die Handschrift allerdings erst im 18. Jahrhundert anlässlich

des Verkaufs von Tschudis Nachlass.
Ebenfalls nur über Tschudi überliefert ist ein weiterer

Einsiedler Nekrolog, der heute nur noch in einer Abschrift
des 18. Jahrhunderts vorliegt. Von Tschudi als «elter buoch
über vitae» bezeichnet, handelt es sich dabei, in Ergänzung
zum Jahrzeitbuch des «Liber Heremi», mit ziemlicher
Sicherheit um die andere Hälfte eines ursprünglich zweiteiligen

Nekrologs, in der Bischöfe, Äbte, Herzöge und Grafen

aus Schwaben eingetragen worden waren, die in keiner
direkten Verbindung zu Einsiedeln standen.50

Zum Urkundenbestand des Klosterarchivs fand Tschudi
leichten Zugang über das «Burkardenbuch», ein Kopial-
buch aus der Zeit von Abt Burkhard von Krenkingen-Weis-
senburg (1418—1438), das Abschriften unzähliger Einsiedler

Urkunden enthält, die durch ein Register erschlossen

waren. In Form von Extrakten übernahm er die darin
enthaltenen Reichsprivilegien in den «Liber Heremi».51

Für die spätmittelalterliche Klostergeschichte schliesslich

musste Tschudi auf die erwähnten «Gesta Heremi»
zurückgreifen, da die Angaben des «Liber Heremi» nur
vereinzelt über das 11. Jahrhundert hinausgehen. Doch auch

Bonstettens Klostergeschichte reicht nur bis zum Ende des

14. Jahrhunderts, für das 15. Jahrhundert standen Tschudi
neben dem urkundlichen Material lediglich die Angaben
der übrigen Chronistik zur Verfügung. Aus diesem
Sachverhalt erklären sich die (gegenüber der Zeit vom 11. bis
14. Jahrhundert) spärlichen Angaben zur Einsiedler
Geschichte für die Jahre nach 1376 in der bis 1470 reichenden

Schweizerchronik.52
Als Bilanz ergibt sich die Feststellung, dass Tschudi die

wichtigsten Archivbestände und Quellen zur Einsiedler
Geschichte bekannt waren, als er mit der Arbeit an seiner
Schweizerchronik begann, die in ihrer ersten, in den 1550er

Jahren entstandenen Fassung die Jahre von 1200 bis 1470

umfasst (sog. Urschrift). Gleichzeitig setzte Tschudi im

69



Laufe der späten 1550er und frühen 1560erJahre seine
Forschungen in Einsiedeln fort und stiess dabei auf zusätzliches

Quellenmaterial, das zum Teil in der nach 1569 ver-
fassten und über die Jahre von 1001 bis 1370 reichenden

sog. Reinschrift der Schweizerchronik Verwendung fand.
Hierzu gehören neben weiteren Reichsprivilegien vor
allem zwei historiographische Quellen, zum einen die
«Annales Einsidlensis» aus dem 10. Jahrhundert, zum
anderen eine gedruckte Klostergeschichte des Albrecht
von Bonstetten, die im Gegensatz zu den «Gesta Heremi»
auch das 15. Jahrhundert umfasst und eine erstrangige
Quelle für das Selbstverständnis des spätmittelalterlichen
Klosters darstellt.53

2.3 Schweizerchronik und «Antiquitates Monasterii
Einsidlensis»

In das «Chronicon Helveticum» nahm Tschudi — eingefügt
in die annalistische Form der Erzählung — neben der Reihe
der Äbte auch verschiedene Ereignisse der Klostergeschichte

auf.54 Beachtung verdienen dabei vor allem zwei
Themen, die für seine Darstellung der Bedeutung Einsiedeins

für die Schweizergeschichte besonders aussagekräftig
sind: zum einen die Frage der Klostervogtei, zum anderen

der Marchenstreit. Ansatzweise bereits in der ersten
Fassung, voll ausgebildet dann in der Schlussfassung seiner
Chronik, werden diese beiden Bereiche der Einsiedler
Geschichte von Tschudi konsequent in seine Gesamtkonzeption

der eidgenössischen Geschichte eingebaut.
Zum Thema Klostervogtei finden sich zu den Jahren

1291 und 1299 grundsätzliche Überlegungen Tschudis.
Nach seiner Auffassung war der «merteil der gotzhüsern»,
darunter auch Einsiedeln, «under des richs schirm und
gefrijet, das nieman über si ze walten sölt haben noch ir
castvogt sin wan allein ein römischer keiser oder künig.»
Die «gwalt» des stellvertretend eingesetzten «anwalten
oder vogt[s]» musste bei einem Herrscherwechsel wieder
an das Reich zurückfallen.55 Im Fall von Einsiedeln waren
die Grafen von Rapperswil Inhaber der Vogteirechte, bevor
sie nach deren Aussterben König Rudolf I. um 1283/85 ans
Reich zog und sie so an das Haus Habsburg brachte. Dieses
Vorgehen schreibt Tschudi König Albrecht zu, und
ungeachtet der Tatsache, dass die Einsiedler Kastvogtei bereits
unter den Rapperswilern erblich geworden war, wird der
Vogteiwechsel scharf verurteilt und als missbräuchliche
Aneignung von Reichsrechten gewertet: «Aber künig
Albrecht... zoch sölich castvogtijen über des richs gotz-

hüser an sine kind und nachkomen erblich, entfrömbdets
dem rieh Abt Johans zuo Einsidlen und sin convent
muostend sine kind und nachkomen ze castvögten über die
wald- und hoflüt und alles so ir gotzhus hat annemen.» Nur
unter dieser Bedingung sei König Albrecht — nach Tschudis

Auffassung bekanntlich die Tyrannengestalt der
Schweizergeschichte und Mitauslöser des Befreiungsgeschehens

— bereit gewesen, den Abt als Reichsfürst
einzusetzen.56 Auf diese Weise gelang es Tschudi, Ereignisse,
denen ursprünglich ein Bezug zur Schweizergeschichte
fehlte, durch Umdeutungen und Konjekturen an das

Gesamtbild der eidgenössischen Frühgeschichte anzupassen.

Bekannter und bis heute nachwirkend ist Tschudis
Darstellung der Grenzkonflikte zwischen den Schwyzern und
dem Kloster Einsiedeln als ein zentrales Geschehen der
eidgenössischen Vor- und Frühgeschichte, gleichsam als

Beitrag Einsiedeins an die Entstehung der Eidgenossenschaft.

Ausgehend von einzelnen Urkunden aus der Zeit
vom 10. bis 14. Jahrhundert, die Tschudi als Gerüst der
Erzählung benützte und in einen für ihn denkbaren
Zusammenhang stellte, entstand eine Schilderung der
wiederholt auflebenden Grenzstreitigkeiten als ein sich über
Jahrhunderte ununterbrochen hinziehender Konflikt.
Dabei wies Tschudi die Schuld einseitig dem Kloster zu,
während das Verhalten der Schwyzer eine vollumfängliche
Rechtfertigung erhielt.57 Diese Deutung und Aufwertung
des Marchenstreits entspricht wie diejenige des Vogtei-
wechsels keineswegs der historischen Wirklichkeit58 und

53 Betr. Reichsprivilegien vgl. Vögelin, Bemühungen (wie Anm. 12),
S. 163—166 betr. den nach 1558 entstandenen Urkundenkatalog in
Cod. 1083 der St. Galler Stiftsbibliothek, der bereits 40 Regesten von
Einsiedler Urkunden enthält. — Betr. Benützung der «Annales
Einsidlensis» (MG SS III, S. 145—149) vgl. die nachträglich in der
Urschrift vorgenommene und in der Reinschrift beibehaltene Umda-

tierung des Abtwechsels von 1213 (Tschudi, Chronicon, Bd. la, S. 27
und Bd. 2, S. 41 und Anm. 3). — Betr. Bonstettens gedruckte
Klostergeschichte vgl. Bonstetten, Stiftung (wie Anm. 6). Die Edition Büchis
beruht u.a. auf dem Handexpl. Tschudis und vermerkt dessen

Randglossen in den Anmerkungen.

54 Vgl. Tschudi, Chronicon, Registerbde. Iff. sowie ders., Chronicon
Helveticum, hg. von Johann Rudolf Iselin, 2 Bde., Basel 1734—36,

Register.

55 Tschudi, Chronicon, Bd. 3, S. 173 sowie S. 91; vgl. auch Anm. 65.

56 Tschudi, Chronicon, Bd. 3, S. 173f. — Betr. Tschudis Bild von König
Albrecht vgl. Tschudi, Chronicon, Bd.3, S. 151 Anm. 171 und S. 175

Anm. 186.

70



ist erklärungsbedürftig. Das Bemühen, ein widerspruchsfreies

und für seine Zeit überzeugendes Bild von der
Entstehung der Eidgenossenschaft zu entwerfen, stand bei
Tschudis Arbeit an der Reinschrift im Vordergrund. Mit
der Rückverfolgung eines Konfliktes, der zur Zeit des

Befreiungsgeschehens im Klosterbruch von 1314 seinen
Höhepunkt erlebte, bis ins 11. Jahrhundert konnte er auch
die Ursprünge der Eidgenossenschaft in frühester Zeit
ansiedeln. Es kommt hinzu, d ass für Tschudi angesichts der
Krise der Eidgenossenschaft in den 1560erJahren die Frage
nach ihrem Ursprung und Wesen keine unverfängliche
Gelehrtendiskussion war, sondern vielmehr aus einem
Verantwortungsbewusstsein auch gegenüber der Gegenwart

zu beantworten war. Eng damit verbunden und ebenfalls

in Rechnung zu stellen ist schliesslich eine beim späten

57 Betr. Tschudis Darstellung des Marchenstreits vgl. Stettier,
Gesamtkonzeption, S. 104*-107*; Tschudi, Chronicon, Bd. 1, S. 353f., Bd. 3,
S. 301 Anm. 303 sowie Bd. 4, S. 359 Anm. 359 (Stellenverzeichnis).

58 Vgl. dazu jetzt PaulJ. Brandii, Mittelalterliche Grenzstreitigkeiten im
Alpenraum, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz 78, 1986, S. 18-188, hier S. 71-81.

59 Stettier, Gesamtkonzeption S. 103*f.; ders., Verhältnis (wie Anm. 44),
S. 43*-46*.

60 Beispielhaft hierfür: Andreas Riggenbach, Der Marchenstreit zwi¬
schen Schwyz und Einsiedeln und die Entstehung der Eidgenossenschaft,

Diss. Zürich 1966 (Geist und Werk der Zeiten, 15); vgl. dazu die
klärenden Bemerkungen bei Brandii, Grenzstreitigkeiten (wie Anm.
58), S. 19 Anm. 2 und S. 66f.

61 Betr. Franz Guillimann (f 1612) vgl. Stettier, Bild (wie Anm. 44),
S. 119"" —125" (Übernahme von Tschudis Darstellung des
Befreiungsgeschehens) sowie Johann Kälin, Franz Guillimann, ein Freiburger
Historiker von der Wende des 16. Jahrhunderts, in: Freiburger
Geschichtsblätter 11,1905, S. 1-223, hier S. 115f., 147,186,189f., 194,
199f. (Mitarbeit an den «Annales Eremi»); betr. P. Christoph
Hartmann (t 1637) vgl. zuletzt HS Abt. III, Bd. 1/2, S. 1384. - Betr.
Abschriften des Chronicon Helveticum vgl. Hans Georg Wirz, Die
handschriftliche Überlieferung von Gilg Tschudis Schweizerchronik,
in: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern 39, 1948,
S. 399—419, hier S. 414 und Gab -iel Meier, Catalogus codicum manu
scriptorum qui in bibliotheca monasterii Einsidlensis O.S.B. servan-
tur, Bd. 1, Einsiedeln 1899, S. 339. Es handelt sich um die Cod.
378—380, die die Reinschrift vollständig und die Urschrift über die
Jahre 1371 bis 1446 enthalten.

62 StiAE Sign. A CB 1. Die mutmassliche Datierung ergibt sich vor allem
aus Tschudis Rückzug aus der Politik und seinem Weggang aus Glarus
Ende 1562 und der Verwendung der «Antiquitates» in der Wallfahrtschronik

von 1567 (vgl. Kap. 3.3.). — Betr. «Antiquitates» vgl. von
Wyss, Antiquitates (wie Anm. 48), S. 256-264, 330-336 und 361.

Tschudi verstärkte Rücksichtnahme gegenüber der
Innerschweizer Führungsschicht und die zunehmend feststellbare

verpflichtende Überzeugung, sein Werk zu «lob und
eer» der Eidgenossenschaft zu verfassen.59

Ungeachtet aber dieser Einschränkungen wurde Tschudis

Darstellung des Marchenstreits — ähnlich wie die des

Befreiungsgeschehens — auf wissenschaftlicher Ebene
rezipiert, womit auch die Einsiedler Geschichte ihren Beitrag an
das traditionelle Bild von Tschudi als dem «Vater der
Schweizergeschichte» geleistet hat.60 Auf die Frage, wie weit
im Kloster Einsiedeln selbst Tschudis Version von der
«Verliererrolle» Einsiedeins in der Schweizergeschichte rezipiert
wurde, kann an dieser Stelle nicht näher eingegangen werden.

Auf indirektem Weg durch die Mitarbeit des Freiburger
Historikers Franz Guillimann an den 1612 erschienenen
«Annales Eremi» des Einsiedler Bibliothekars Pater
Christoph Hartmann und auf direktem Weg über die 1662 auf

Anweisung von Abt Plazidus Reimann angefertigte
Abschrift der Schweizerchronik floss Tschudis Darstellung
möglicherweise schon früh in die Einsiedler Historiographie

und das innerklösterliche Geschichtsbild ein.61

Dass Tschudi auch einen tieferen Einblick in den Verlauf
und die Mechanik der eidgenössischen Geschichte hatte,
als ihn eine oberflächliche Lektüre seiner Chronik auf der
Suche nach «Fälschung» und «Wahrheit» vermitteln kann,
lässt sich im Fall von Einsiedeln anhand einer anderen
Schrift Tschudis zeigen. Zeitlich zwischen den beiden

Fassungen der Schweizerchronik hat Tschudi nämlich in den
1560er Jahren (vermutlich zwischen 1562 und 1567) eine

grossangelegte und als eigenständiges Werk konzipierte
Geschichte des Klosters Einsiedeln geschrieben, die
«Antiquitates Monasterii Einsidlensis».62 Das Gerüst der Erzählung

bildet die Klostergeschichte in der herkömmlichen
Form der Gesta der Äbte, deren institutionsbezogenes
Wirken abschnittweise behandelt wird und durch Ausführungen

zur Reichsgeschichte, zu den Herzögen von Schwaben

und zu den Bischöfen von Konstanz in einen grösseren
Rahmen gestellt wird. Den meisten Raum beanspruchen
jedoch sorgfältige Abschriften und Übersetzungen von
über 60 Einsiedler Urkunden, die durch ein Register, das

nach Reichsprivilegien und übrigen Urkunden trennt,
erschlossen sind. Darunter finden sich auch diejenigen
Dokumente, die Tschudi in der Schweizerchronik für die

Darstellung des Vogteiwechsels und des Marchenstreits
herangezogen hat, hier aber ohne dass sie in einen einseitigen

Bezug zur eidgenössischen Frühgeschichte gestellt
werden. Tschudi betrachtet in den «Antiquitates» die ver-

71



schiedenen Schiedssprüche im Marchenstreit vielmehr aus
dem Blickwinkel Einsiedeins und sieht in ihnen — zu Recht
— die Folgen von unrechtmässigen Übergriffen der Schwyzer.63

Zum Übergang der Vogtei an die Habsburger schweigt
sich Tschudi völlig aus, hingegen setzt er sich ausführlich
mit der wesentlich fragwürdiger zustandegekommenen
Verleihung der Kastvogtei an die Schwyzer 1434 auseinander.

Während er dazu in der Urschrift des «Chronicon
Helveticum» lediglich drei diesbezügliche Dokumente eingefügt

hat, ohne sich zum schwankenden und rechtlich
bedenklichen Vorgehen des den Eidgenossen günstig
gesinnten Königs Sigmund zu äussern, finden sich in seiner
Klostergeschichte nicht allein sämtliche einschlägigen
Dokumente, Tschudi ist hier auch der Auseinandersetzung
mit ihnen nicht aus dem Weg gegangen.64 Das aufgrund der
machtmässigen Entwicklung verständliche Vorgehen der
Schwyzer suchte er rechtlich zu legitimieren durch
Hinweise auf den 20jährigen Frieden und auf angeblich 1415

gemachte Zusagen, die 1424 durch die Verleihung
Sigmunds erfüllt worden seien. Dass der damalige Abt von
Einsiedeln die Dinge anders sah und zunächst erfolgreich
beim König intervenierte, kommentiert Tschudi nicht.
Hingegen vermerkt er — auffallenderweise in lateinischer
Sprache — zum Revokationsprivileg Sigmunds von 1431,
dieses habe später «iussu dominorum Suitensium iam per
contractum advocatorum ac protectorum coenobij
Heremitarum» vernichtet werden müssen. Mit dem endgültigen
Entscheid Sigmunds von 1433/34 standen für Tschudi die
Schwyzer in der vollumfänglichen Rechtsnachfolge Österreichs,

worauf auch die Wiedergabe einer entsprechenden
Stelle aus dem Habsburger Urbar hindeutet. Den Schlussstein

dieser Deutung bilden die anschliessend eingerückten
Einsiedler Privilegienbestätigungen der Kaiser Sigmund
und Friedrich III., die den Eindruck einer Interessenharmonie

zwischen Reich als höchstem Klostervogt und den
Schwyzern als Vollstreckern vor Ort erwecken.65 Keine
Erwähnung findet dagegen der bis in die zweite Hälfte des
15. Jahrhunderts anhaltende Widerstand von Abt und
Konvent gegen den Vogteiwechsel, wie er Tschudi u.a. aus
der Klostergeschichte des Albrecht von Bonstetten
bekannt war.66 Auch hier gebot ihm die Gegenwart, d.h. das
Einvernehmen zwischen dem Kloster und Schwyz,
Zurückhaltung. Die Rechtfertigung der Politik der Schwyzer

konnte Tschudi um so leichter fallen, als sie aus der
Sicht des 16. Jahrhunderts durch das Erlebnis der
Reformationsjahre eine späte Legitimation erhalten hatte. Vor dem

Hintergrund der gemeinsamen Bemühungen für die
altgläubige Sache gab es auch in Einsiedeln selbst keinen
Anlass mehr, an die Konflikte des 15. Jahrhunderts zu
erinnern. Die Auseinandersetzung mit den unbequemen Quellen

hat Tschudi aber nicht gescheut, und zwischen den Zeilen

spricht ein Tschudi, der wie kaum einer seiner Zeitgenossen

Einblick in den windungsreichen und keineswegs
vorgezeichneten Verlauf der Schweizergeschichte hatte.

Zeitlich liegt der Schwerpunkt der «Antiquitates» bei
der Frühgeschichte Einsiedeins, thematisch stehen die

Stiftung des Benediktinerklosters, seine Besitzausstattung
und der Aufstieg zu einem bedeutenden Reichskloster im
Vordergrund. Die Erzählung beginnt mit der Wiederbesiedlung

der Meinradszelle durch Benno, Strassburger
Domherr, und «ander einsidel nach Sant Meinraten» im
Jahre 906. Die intensive Förderung durch die Ottonen und
die Herzöge von Schwaben, welche mit entsprechenden
Privilegien belegbar war, entsprach in idealer Weise Tschudis

Vorstellungen von Herrschaftslegitimation und seiner
Vorliebe für dokumentarische Quellen. Bereits die
Neuerrichtung der Eremitenklause durch Benno war nach
Tschudi durch König Ludwig das Kind, «der letste tüt-
scherlanden künig von des grossen keyser Karoli geblüt»,
bestätigt worden67; mit dem Jahr 947 setzt anschliessend

63 Stettier, Gesamtkonzeption S. 104"f. (mit einschlägigen Zitaten).

64 Vgl.Tschudi, Chronicon, Bd. 9, S. 233-237 und 266-269 (im Druck)
und Tschudi, Antiquitates S. 170 und 173—188. — Betr. Übergang der

Vogtei an die Schwyzer (1424 Verleihung der Kastvogtei auf Bitten
der Schwyzer, 1431 Kassation auf Klage des Abts und 1433/34 neuerliche

Verleihung an Schwyz) vgl. Heidi Schuler-Aider, Reichsprivilegien

und reichsdienste der eidgenössischen orte unter könig
Sigmund, 1410-1437, Diss. Zürich, Bern 1985 (Geist und Werk der Zeiten,

69), S. 167-170.

65 Zum Jahr 1142 bezeichnet Tschudi den (Unter)kastvogt als «ampts-
pflichtige[n] diener des abts und der conventbrüderen», der «inen das

iro ze schützen» habe (Tschudi, Antiquitates, S. 108) und in der «Gallia

Cornata» (Tschudi, Gallia Cornata [wie Anm. 49] S. 117) werden die
Herrschaftsverhältnisse auf die knappe Formel «Ist eine fürstliche
abbtey, dem land Schwitz verpflicht» gebracht. — Beim Extrakt aus
dem Habsburger Urbar handelt es sich um den Abschnitt «Du rech-

tunge über das gotzhus zuo den Einsidellen» (Das Habsburgische
Urbar, hg. von Rudolf Maag, Bd. 1, Basel 1894 [QSG, 14], S. 282f.).

66 Vgl. Bonstetten, Stiftung (wie Anm. 6) S. 211. Interessanterweise
wurde die Stelle «do ze mal aida lantzherrn [sc. die Herzöge von
Österreich]» im Handexemplar Tschudis (heute StiAE Sign. A EB 3)

zu unbekanntem Zeitpunkt radiert.

67 Tschudi, Antiquitates S. 1.

72



die von Tschudi vollständig wiedergegebene Reihe von
über dreissig Reichsprivilegien ein. Das Abbrechen dieser
Legitimationskette nach 1143 markiert gleichzeitig einen
vorläufigen Abschluss der «Antiquitates»; erst zu einem
späteren Zeitpunkt hat Tschudi die Arbeit an der
Klostergeschichte wieder aufgenommen und eine Fortsetzung
über die Jahre von 1346 bis 1451 verfasst.68

Die für die Klostergeschichte festgestellte Übereinstimmung

zwischen von Tschudi bevorzugter und tatsächlich
vorgefundener Überlieferung gilt auch für die Stiftung Ein-
siedelns als heiliger Ort und Ziel der Wallfahrt. Die imJahr
964 in Rom im Beisein des Kaisers ausgestellte päpstliche
Bestätigung der Engelweihe der Gnadenkapelle, die sog.
Engelweihbulle, spielte bei der Propagierung der Wallfahrt
seit dem späten 14. Jahrhundert eine zentrale Rolle.
Tschudi konnte hier also anknüpfen, wenn er im Anschluss
an den Bericht über die Engelweihe im Jahr 948 schreibt:
«Umb dise geschieht hat nach viertzechen jaren papst Leo
der achte gloubwirdigen schijn ufgericht in gegenwirtig-
keit des grossen Ottonis und viler fürsten, geistlicher und
weltlicher, uss tütschen und weltschen landen .»69

Nachträgliche Korrekturen zeigen überdies, dass sich Tschudi
mit der Engelweihbulle eingehender befasst hat. Seine erste
Fassung enthält den ursprünglichen Wortlaut, den er später

aufgrund einer ihm glaubwürdiger erschienenen
Fassung korrigierte. Zweifel an der Echtheit der Papstbulle —

einer Reichenauer Fälschung des 12. Jahrhunderts —, wie

sie im 15. Jahrhundert vereinzelt und ohne Wirkung geäussert

worden waren, kamen Tschudi ebensowenig wie
seinen Zeitgenossen.70

Zur Geschichte der Einsiedler Wallfahrt finden sich in
den «Antiquitates» neben der Engelweihbulle eine päpstliche

Bestätigung aller Privilegien und Ablässe von 1426

sowie vier Mirakelberichte, die vor allem interessante
Aufschlüsse über Tschudis Arbeitsweise und seinen Umgang
mit Quellen geben.71 Zwei der Berichte übernahm er in
wortgetreuer Übersetzung aus einer lateinischen
Mirakelsammlung Albrechts von Bonstetten.72 Diesen beiden

Erzählungen vorangestellt ist ein Mirakelbericht, bei dem
es sich mit grosser Wahrscheinlichkeit um eine Konstruktion

Tschudis handelt; in der Vorlage Bonstettens ist er
jedenfalls nicht enthalten. Auch die Thematik — erzählt
wird die Heilung eines vom Teufel besessenen Kindes
durch Berührung von Reliquien Mariens — weist auf das

16. Jahrhundert hin, zumal sich die aus Bonstettens Sammlung

getroffene Auswahl Tschudis ebenfalls an thematischen

Gesichtspunkten orientiert: Das eine Wunder handelt

von der Spendung der Sakramente der Beichte und der
Eucharistie an einen Sterbenden, das andere gibt eine

Gefangenenbefreiung wieder und leitet zum abschliessenden

vierten Mirakelbericht über, den Tschudi aus eigenem
Erleben beifügte.73 Für Tschudi als Verfasser des ersten
Berichts sprechen sodann die protokollartige Sprache mit
dem Hinweis auf die «gegenwirtigkeit gloubwirdiger per-

Von Wyss, Antiquitates (wie Anm. 48) S. 259—262; betr. Nachträge
von Ulrich Wittwiler zu den Jahren 1171 bis 1348 vgl. Anm. 125.

Tschudi, Antiquitates S. 12.

Betr. Engelweihbulle vgl. zuletzt Kuno Bugmann, Die Einsiedler
Engelweihbulle und die Reichenau-Renaissance im 12. Jahrhundert,
in: Freiburger Diözesan-Archiv 95, 1975, S. 135—148. — Bezog sich
die Kritik des 15.Jahrhunderts auf die Ablassformel, so hätten
Tschudi Zweifel allenfalls aufgrund der Unvereinbarkeit zwischen
dem in der Engelweihbulle postulierten Aufenthalt Ottos des Grossen

in Rom im November 964 ur. d dem tatsächlichen Itinerar des Kaisers

kommen können; vgl. dazu Tschudis Kollektaneen zum Jahr 964
(StAZ Sign. B X 61 f. 122r-123v) und Tschudi, Antiquitates S. 23f. -
Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Beurteilung von Johannes
Stumpf (Schweizerchronik [wie Anm. 46] f. 165v): «Die Einsidler
chronicken meldend allerley und vil von der wyhe diser capellen,
welches wir hie von kürtze wegen beruowen lassend» und von Heinrich
Bullinger («Von den Tigurinerr. und der Statt Zürych sachen»,
verfasst 1573, Bd. 1, ZBZ Ms. Car C 43 f. 59r-60r): «Insonderheit wirt in
dem kloster für warhafftig fürgäben, wie die caplen von englen sye
gewycht worden Hierum haaend sy ouch ein bullam Leonis 8

Ob das nun eine rächte und nitt falsche bull sye ist es doch nitt

gewüss, dass diser handel sye von gott, alls der sömlicher stücken vil
verhengt, welche durch würckung des bösen beschähend, der sich

vergstallten kan in ein engel des liechts ...» — Bullinger hat im übrigen

als Vorarbeit zu seinen schweizergeschichtlichen Arbeiten ebenfalls

eine Geschichte des Klosters Einsiedeln verfasst, die aufTschudis

«Antiquitates» basiert (ZBZ Ms. A 127 S. 17—62).

Tschudi, Antiquitates S. 145—151; abgedruckt bei: Joseph Tschudi,
Einsiedlische Chronik oder Geschichte des Stiftes und der Wallfahrt
zu Maria Einsiedeln, vorzüglich für Wallfahrter, Einsiedeln 1823,
S. 245-256.

Die Mirakelsammlung ist Teil einer König LudwigXI. von Frankreich
gewidmeten Schrift Bonstettens von 1480 (Bibliothèque Nationale
Paris Cod.Ms.Lat. 5656), von der in Einsiedeln offenbar eine (heute
verlorene) Abschrift blieb, vgl. Bonstetten, Stiftung (wie Anm. 6)
S. 173f. Für den Textvergleich wurde eine Abschrift der Pariser
Handschrift des 18. Jhs. verwendet (Burgerbibliothek Bern Mss.h.h. I 57,
S. 42-46).

Betr. Bedeutung des «hochwirdigen sacraments» für Tschudi vgl.
Tschudi, Chronicon, Bd. 3, S. 35 Anm. 44. — Betr. vierten Mirakelbericht

vgl. Kap. 3.2.

73



sonen» und die Datierung auf das Jahr 1338. Angeblicher
Berichterstatter des Geschehens ist Johannes von Stein,
Leutpriester von Einsiedeln; als Beteiligter wird Heinrich
von Ligerz, Kustos des Klosters, angeführt, beides historisch

belegte Personen, die Tschudi bekannt waren.74
Zusätzliche Hinweise liefert der Vergleich mit den beiden
von Bonstetten übernommenen Mirakelberichten. In der
Vorlage undatiert und ohne Nennung eines Berichterstatters

werden sie von Tschudi durch entsprechende
Einleitungen ebenfalls als Bericht des LeutpriestersJohannes von
Stein ausgegeben. Die Datierung in die erste Hälfte des
14. Jahrhunderts, die Tschudi aufgrund der Vorstellung
einer bis auf die Zeit Meinrads zurückreichenden Wallfahrt
unbedenklich vornehmen konnte, spricht ebenfalls gegen
eine ältere, heute verlorene Vorlage, da der Aufschwung
Einsiedeins zum Massenwallfahrtsort erst gegen Ende des
14. Jahrhunderts einsetzt. Die ältesten Mirakelberichte
stammen aus der erwähnten Schrift Albrechts von Bonstetten

und dürften dem 15. Jahrhundert angehören; sie sind
gleichzeitig die einzigen aus vorreformatorischer Zeit und
haben für die Propagierung der Wallfahrt keine nennenswerte

Rolle gespielt.75
Nach den Regeln heutiger Wissenschaft beurteilt, wäre

Tschudi nach dieser Beweisführung ein weiteres Mal als
«Fälscher» entlarvt, für sein eigenes Geschichts- und
Wahrheitsverständnis hingegen war die Historisierung
vorgefundener Quellen durch nachträgliche Datierungen und
Einfügung historisch belegter Personen ebenso zulässig
wie die spekulative Konstruktion eines die vorhandene
Überlieferung ergänzenden Ereignisses.76 Beides geschah
in der Absicht, einem als glaubwürdig anerkannten
Geschehen zusätzliche Authentizität zu verleihen — was
dies im Fall der Mirakelberichte bedeutet, wird noch näher
auszuführen sein.

2.4 Fazit

Aus der Gegenüberstellung von Themen und Tendenzen in
Tschudis Darstellung der Geschichte Einsiedeins zum
einen in seiner Schweizerchronik, zum andern in den
«Antiquitates» ergibt sich das Bild zweier verschiedener,
zum Teil widersprüchlicher Betrachtungsweisen. Allgemein

bekannt und bis heute wirksam geblieben ist die Version

des «Chronicon Helveticum» mit dem spekulativen
Konnex von Marchenstreit bzw. Übergang der Vogtei an
die Habsburger und Vor- und Frühgeschichte der
Eidgenossenschaft. In konsequenter Durchführung seiner

Gesamtkonzeption der Schweizergeschichte erklärte
Tschudi die Zeit des Befreiungsgeschehens auch für Einsiedeln

zum geschichtlichen Wendepunkt. Anderseits arbeitete

er gewissenhaft auch mit Quellen, die sich nur schwer in
dieses Konzept der eidgenössischen Geschichte einbauen
Hessen. Die Auseinandersetzung mit ihnen führte ein anderer,

wenig beachteter Tschudi, der uns — aufUmwegen zwar
— zu neuen Einsichten in die Entwicklungsgeschichte der
Eidgenossenschaft führen kann. Gerade die Beschäftigung
mit der Geschichte Einsiedeins aus der Sicht des Klosters in
den «Antiquitates» führte Tschudi vor Augen, dass sich
Entscheidendes in der Schweizergeschichte nicht um und nach

1300, sondern in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts (im
Fall Einsiedeins mit dem Vogteiwechsel in den 1430er Jahren)

abgespielt hat.77

Gleichzeitig stösst man in den «Antiquitates» auf jenen
Tschudi, an den Abt Wittwiler in der eingangs zitierten
Würdigung erinnert. Im Gegensatz zum «Liber Heremi»
blieben die «Antiquitates» in Einsiedeln und wurden, besonders

nach dem Verlust zahlreicher Handschriften beim
Klosterbrand von 1577, zu einer hochgeschätzten historiogra-
phischen Quelle78 und aufgrund der eingerückten Urkunden

zu einem Nachschlagewerk in Rechtsfragen.79 Die
zeitgenössisch bedeutsamsten, bisher wenig beachteten
Nachwirkungen hat Tschudis Beschäftigung mit der Einsiedler
Geschichte jedoch im Bereich der Wallfahrt und der
konfessionellen Auseinandersetzung gefunden.

74 Vgl. Tschudi, Chronicon, Registerbd. 1, S. 60 (Johannes von Stein,
belegt bis 1315). Heinrich von Ligerz (t um 1360), als Kustos für die
Reliquien verantwortlich, war Tschudi u.a. aus einer Konventsliste bei
Bonstetten (Gesta Heremi [wie Anm. 46] f. 175r) bekannt.

75 Betr. Tschudis Vorstellung von einer bis in die Zeit nach dem Tod Meinrads

zurückreichenden Wallfahrt vgl. Tschudi, Antiquitates S. 1 (zum
Jahr 906): «. wann das die bilgrin on underlass (von der grossen
hilfflichen wunderzeichen wegen so gott der herre aida durch siner
wirdigen muoter magt Mariae willen erzöugt) aldahin vil wallfert tet-
tend ...» — Die Wunderberichte bei Bonstetten sind alle undatiert und

anonym überliefert, lediglich in einem Mirakel wird auf den Hundertjährigen

Krieg (1339—1453) Bezug genommen.

76 Vgl. oben Anm. 44, bes. Stettier, Gesamtkonzeption S. 101'

Vgl. hierzu grundsätzlich Stettier, Tschudis Frage (wie Anm. 43). —

Betr. Übergang der Vogtei Einsiedeln an die Schwyzer (gegen den
Widerstand des Klosters und der Stadt Zürich) als «Testfall» für den
Alten Zürichkrieg vgl. Bernhard Stettier, Einleitung zu: Tschudi,
Chronicon, Bd. 9, S. 147*—155* (im Druck).

Vgl. die Würdigung Wittwilers im vollen Wortlaut bei [Tschudi], Liber
Heremi (wie Anm. 1) S. 94f.

74



3. Tschudi und die Bedeutung des

«heiligen Ortes» Einsiedeln als Teil des

gemeineidgenössischen Bekenntnisbestandes

3.1 Vorbemerkungen: Zur Bedeutung Einsiedeins für
die Alte Eidgenossenschaft

Bevor auf Tschudis Beschäftigung mit dem religiösen
Gehalt von Kloster und Wallfahrtsort eingegangen werden
kann, ist es nötig, grundsätzlich auf die Bedeutung von
Einsiedeln für die Alte Eidgenossenschaft einzugehen, so wie
sie auch Tschudi von Kindheit an geprägt hat.

In der militärisch und propagandistisch geführten
Auseinandersetzung des alten Zürichkrieges und seiner
nachfolgenden politischen und historiographischen Bewälti-

79 Vgl. die Randbemerkungen Wittwilers zu den Urkundenabschriften
in den Antiquitates, z.B. S. 36 («zollfrey zuo Zürich» zu Urkunde von
972 [Otto II. befreit Einsiedeln von Zoll und Münzgebühr in Zürich]),
S. 108 («was ein castvogt sye und thun soll» zu Bemerkungen Tschudis
zum Jahr 1142 [unrechtmässige Einflussnahme der Rapperswiler auf
die Abtwahl]), S. 159 («nota» zu Urkunde von 1375 [Gerichtsstandsprivileg

Karls IV.]), S. 165 («offen ächtern husen und hofen» zu
Urkunde von 1408 [Privilegienbestätigung König Ruprechts]). — Ein
eindrückliches Beispiel für historische Argumentation in Rechtsfragen

stellt ein Schreiben AbtWittwilers an die Schwyzer von 1590 betr.
Klosterasyl dar (abgedruckt bei: RG Bindschedler, Kirchliches Asylrecht

und Freistätten in der Schweiz, Stuttgart 1906 [Kirchenrechtliche
Abhandlungen, 32-33], S. 241-244).

80 Stettier, Bild (wie Anm. 44) S. 48*—54*; betr. Einschwenken der Zürcher

Historiographie auf gemeineidgenössischen Kurs vgl. Rudolf
Gamper, Die Zürcher Stadtchroniken und ihre Ausbreitung in die
Ostschweiz, Diss. Zürich 1984 (Mitteilungen der Antiquarischen
Gesellschaft in Zürich, 52/2), S. 136f.

81 Vgl. Bernhard Stettier, Bündnisse im Wandel, Gedanken zu «700
Jahre Eidgenossenschaft», in: NZZ 212. Jg., Nr. 3, 5./6. Januar 1991,
S. 55f.

82 Betr. Phänomen des «heiligen Ortes» aus religionswissenschaftlich-
anthropologischer Sicht vgl. Mircea Eliade und Lawrence E. Sullivan,
Artikel «Center of the World», in: The Encyclopedia of Religion, ed.
M' E', vol. 3, New York 1987, S. 166-171; betr. Begriff des «Heiligen»
vgl. Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane, Frankfurt a.M. 1990
[deutsche Erstausgabe 1957]. — Die Entstehung und Ausprägung dieser

Vorstellung kann hier nicht im Einzelnen dargelegt werden; sie ist
Thema meiner Lizentiatsarbeit.

83 Zitate nach Odilo Ringholz (Hg.), Eine zeitgenössische Denkschrift
über die religiösen Zustände in Einsiedeln beim Beginne der
schweizerischen Glaubensspaltung, in: ZSKG 13, 1919, S. 129-145, hier
S. 143f.

gung erreichte das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit
bei den VIII Alten Orten nach 1450 ein Mass, das ein
verstärktes Bedürfnis nach identitätsstiftenden Reflexionen
über Entstehung, Entwicklung und Bestimmung der
Eidgenossenschaft hervorrief. Resultat dieser Bemühungen
waren vor allem die Herausbildung eines gemeinsamen
Geschichtsbildes in der noch heute geläufigen Form des

Befreiungsgeschehens80 und die verstärkte Deutung der
eidgenössischen Bünde als vorrangige moralisch-rechtliche

Verpflichtung der einzelnen Orte gegenüber einer
Gesamteidgenossenschaft.81 In diesem Zusammenhang
erhielt Einsiedeln die Rolle des heiligen Ortes der
Eidgenossenschaft zugewiesen, d. h. des gemeinsamen
Orientierungspunktes in der diesseitigen und der zentralen Stelle
des Austausches mit der jenseitigen Welt. Zur Erfüllung
dieser Funktion, die keineswegs nur religiösen Charakter
hatte, bot Einsiedeln als Wallfahrtsort und als Ort des

eidgenössischen Schiedsgerichts die besten Voraussetzungen.82

Hier, so lautete die Vorstellung, hatte Gott lange vor
der Gründung der Eidgenossenschaft durch die Engelweihe

in Form der Gnadenkapelle einen Ort besonderer
Kraft und Gnade gestiftet, der der späteren Eidgenossenschaft

ihren irdischen Platz vorab zuwies und ihre gesamte
Entwicklung als im göttlichen Heilsplan verankert und
legitimiert erkennen liess.

In Hinblick auf das 16. Jahrhundert lässt sich dazu eine

anonyme Schwyzer Denkschrift zitieren, die 1525/26 das

Eingreifen der Landes- und Schirmherren angesichts der
existenziellen Gefährdung des Klosters verlangte. Der
Verfasser, bereits unter dem Eindruck der Ausbreitung der
Reformation, erinnert an die Bedeutung Einsiedeins,
indem er die Schilderung des Aufstiegs des Klosters als

religiöse Gemeinschaft mit den Worten beschliesst: «Und alle
diewil die regel da gehalten und gott und sin liebe mutter
gelobt und geehret ward hat das gottshus vast zugenommen,

ist ihm vast ufgangen und ein gantze eydgnosschaft
hat gelück und heil darvon gehan.» An anderer Stelle wird
die Stiftung des heiligen Ortes durch die Engelweihe mit
der Existenz der Eidgenossenschaft in Beziehung gesetzt:
«Denn die genad und ablas und wihung der capell ist ein so

grosse gaab von gott als es ein eydgnosschaft hat uf allem
irem erdrich.»83

Die Haltung der Reformatoren gegenüber Mönchtum,
Wallfahrt und Marienverehrung ist bekannt.84 Während
das gemeinsame Geschichtsbild und die Verpflichtung
gegenüber den Bünden trotz unterschiedlicher Interpretation

die Reformation überlebten, gehörte Einsiedeln seit-

75



her nicht mehr als allseitig akzeptierter heiliger Ort zum
gemeineidgenösssischen Bekenntnisbestand. Die
Konsequenzen für die Argumentation auf katholischer Seite
finden sich ebenfalls in der schon zitierten Denkschrift. Aus
der Überzeugung, dass die Glaubenseinheit notwendige
Voraussetzung für den Bestand der Eidgenossenschaft sei,

argumentiert der Verfasser, werde «die capell bi uns so vast
verachtet und gehasset von denen, die einer eydgnosschaft
nüt hold sind, noch guts gönnend.» In Folge der Glaubensspaltung

sei nicht nur das Kloster bedroht, sondern auch
die Eidgenossenschaft als solche: «... und heind wier
eydgnossen so wenig gelück, das gott erbarm.»85 Für die
altgläubigen Orte behielt Einsiedeln seine wichtige Rolle
über die Reformation hinaus bei, wobei im konfessionellen
Zeitalter seine Bedeutung als zentraler Ort bei der
Verteidigung und Bewahrung des alten Glaubens in den Vordergrund

trat.86 In Erinnerung an die Gefahren während der
Kappelerkriege und angesichts der gespannten politischen
Lage auch nach 1531 verstand sich Schwyz über die Rolle
des Kastvogts hinaus auch als Schirmherr über den religiösen

Gehalt des Wallfahrtsortes.87 Nach aussen schliesslich
kam Einsiedeln eine nicht zu unterschätzende Bedeutung
zu in Zusammenhang mit dem Selbstverständnis der
katholischen Orte in ihrer von neuem betonten Rolle als

Beschützer der Kirche.88

3.2 Tschudis Verhältnis zum «heiligen Ort» Einsiedeln

Bereits vor seinen Beziehungen zu Abt Eichhorn und vor
den Forschungen zur Einsiedler Geschichte hatte Tschudi
seit früher Jugend Einsiedeln in seiner vielschichtigen
Bedeutung für die Alte Eidgenossenschaft kennengelernt.
Wenn Tschudis Leben (1505—1572) und Schaffen auch
mehrheitlich in die nachreformatorische Zeit fällt, so war
er doch von der im religiösen Bekenntnis noch ungetrennten

Eidgenossenschaft geprägt. Ihre Wiederherstellung —

verstanden als Rückführung der Neugläubigen zum alten,
aber durchaus reformbedürftigen Glauben — war ihm bis

ans Lebensende ein vorrangiges Anliegen, das auch bei der
Erörterung seines Verhältnisses zu Einsiedeln stets im
Auge zu behalten ist.89 Gleichzeitig erlauben es Tschudis
Begegnungen mit Einsiedeln, die grundsätzlichen Ausführungen

des vorangehenden Abschnitts in umfassender
Weise zu illustrieren.

Die alljährlich vermutlich am Maiabend (30. April)
durchgeführte und obrigkeitlich gebotene Wallfahrt des
Landes Glarus dürfte Tschudi schon früh erstmals nach

Einsiedeln geführt haben. 1525 beschloss die Glarner
Landsgemeinde (wie ein Jahr zuvor Bürgermeister und
Räte von Zürich) die Abschaffung des Kreuzgangs. Es ist
anzunehmen, dass die altgläubig gebliebenen Glarner die
Wallfahrt nach Einsiedeln fortführten. Einen gesicherten
Hinweis hierfür enthält jedoch erst ein Brief Tschudis von
1562 mit einer kurzen Beschreibung der üblichen Einholung

der Wallfahrer in Einsiedeln.90

84 Vgl. hier nur die eindrücklichen Worte von Diebold von Geroldseck,
dem neugläubig gewordenen Pfleger von Einsiedeln bei seinem Weggang

1525: «. so ist offenbar, dass wir cristenlichen genempt mües-
send ein schweren fall und abnemen erlyden, dann die besten sül und
stützen, darufwir gebuwen hand, die sind und werden täglich umge-
huwen durch das wort gotts, so jetz klar harfür kumpt...» (Zitat
nach EA Bd. 4/la, S. 1171).

85 Zitate nach Ringholz, Denkschrift (wie Anm. 83) S. 143f.

86 Vgl. das Schreiben der Schwyzer an Papst Gregor XIII. vom
28. August 1579: «... dove si retruova una famosissima et particolare
capella, consacrata in honore della Genitrice de Dio, dove si veggono
tanti miracoli, che in tutta la natione todescha (a nostro sapere) non è

monastero più celebre, et ove de tante provinze et paesi lontani et
vicini si faccino tanti pelegrinaggi, si che questo luogho de gratie è uno
gran conforto et conservatione della fede catholica ..» (Die Nuntiatur

von Giovanni Francesco Bonhomini 1579—1581, Dokumente,
bearb. von Franz Steffens und Heinrich Reinhardt, Bd. 1, Solothurn
1906, Nr. 400, S. 476).

87 «.. di diffendere et proteggere questo santo luogho di gratia, acciò

non habbia di partorire danno ne detrimento alla divotione, come è

convenuto ai nostri maggiori et a noi, col sangue et tutte le facoltà
nostre mantenerlo, il che per l'avvenire pretendiamo ancora di farlo.»

(wie Anm. 86).

88 Betr. Ansehen Einsiedeins vgl. die Urteile der Nuntien Volpe 1561

(«celeberrimo quasi come Loreto» [Volpe, Nunzius [wie Anm. 27]
Bd. 1, Nr. 228, S. 121]) und Bonhomini 1580 («in coenobio...
religiosissimo ac facile omnium totius Germaniae coenobiorum celeberrimo»

[Nuntiatur Bonhomini [wie Anm. 86] Bd. 2, Solothurn 1917,

Nr. 775, S. 281]) sowie Kap. 1.3. — Betr. Aktualisierung der eidgenössischen

Verdienste um das Papsttum zu Beginn des 16. Jahrhunderts
während des Konzils von Trient vgl. die Rede des Florentiner
Augustinereremiten Adamantius (vgl. Anm. 26) und das Mahnschreiben
der katholischen Orte an das Konzil von 1563 (vgl. Anm. 32).

89 Betr. Tschudi als Katholik vgl. Stettier, Studien S. 74*
S. 82*.

-85'"', hier bes.

«... als. wir altglöubigen Glarner mit crütz zuo Einsidlen gsin und
die kertzen umbgetragen und uns u.f.gn. convent mit dem heilthumb
und ordenlicher process engegenzogen .» (Brief an Abt Eichhorn
in Trient vom 6. Mai 1562 [Vogel, Tschudi Nr. 23, S. 221], hier zitiert
nach: StiAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid. 2/1, Nr. 4).

76



Die Funktion der einzelörtischen Wallfahrten als äusseres

Zeichen des Glaubens durch Präsenz am heiligen Ort
kommt ebenfalls in den sogenannten Standeskerzen zum
Ausdruck. Ursprünglich eine allgemein gebräuchliche
Kerzenstiftung einzelner Orte anlässlich ihrer Kreuzgänge,
waren zu Beginn des 16. Jahrhunderts auch Orte wie Basel
und Appenzell, die keine Kreuzgänge kannten —

möglicherweise sogar alle 13 Orte — mit eigenen Standeskerzen
in Einsiedeln vertreten. Nach der Reformation nahm sich
wiederholt die Tagsatzung der katholischen Orte der
organisatorischen und finanziellen Regelung der Standeskerzen

an, wobei besonders Schwyz um eine lückenlose
Vertretung der altgläubigen Orte bemüht war. Im Fall des
konfessionell gespaltenen Glarus wurde die Standeskerze

wegen der Kostenfrage und wegen des Standeswappens
zum Politikum. Das Begehren, wieder mit einer Kerze in
der Gnadenkapelle vertreten zu sein,wurde, wie Tschudi
1560 entrüstet nach Schwyz berichtet, abgelehnt: «do tat-
tend sy unns die schmach an, das sy unns abstricktind das
lanndtszeichen daran ze henncken, so wir eine (auf eigene
Kosten] machenn liessend.»91 Im Zusammenhang mit dem
Glarnerhandel stand die Frage der Standeskerze wieder-

91 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 148. Die Ablehnung geschah bereits
«vor ettwa mengem jar».

92 Die Rechtsquellen des Kantons Glarus, bearb. von Fritz Stucki, Bd. 1,

Aarau 1983 (Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. VII, 1)

Nr. 119, S. 315.

95 Rechtstage in Einsiedeln fanden statt z.B. im Geroldsecker-Handel
am 12. März 1529 (EA Bd. 4/lb. Nr. 42, S. 88-95 mit einem Bericht
der Zürcher Vertreter über gleichzeitig stattgefundene Kreuzgänge
der Waldstätte und Luzerns; betr. Anordnung dieser Kreuzgänge und
Reaktions Zürichs vgl. auch Tschudi, Kloster S. 143), im sog. Mandatstreit

am 17. März, 2. April und 22. April 1533 (EA Bd. 4/1 c, Nr. 23e,
5. 41 und S. 41-48, Nr. 29i, S. 53 und Nr. 41a, S. 63f.) und im Konflikt

um den Kauf der Herrschaft Wädenswil durch Zürich vom 2. bis
6. Juni 1550 (EA Bd. 4/1 e, Nr. 119, S. 297-306).

94 Die Rechtsverhandlungen im Überblick bei Markus Wick, Der «Glar¬
nerhandel», Strukturgeschichtliche und konfliktsoziologische
Hypothesen zum Glarner Konfessionsgegensatz [Diss. Bern 1973],
in: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus 69, 1982,
S. 47-240, hier S. 206-211 (Rechtstage in Einsiedeln vom 6. Oktober

1560,16. Oktober 1561 und 27. Juli 1562). - Betr. Ansetzung der
Rechtstage nach Einsiedeln vgl. EA Bd. 4/2 Nr. 88a, S. 104, Nr. 93ff,
S. 115, Nr. 131a, S. 179.-Betr. vieldiskutierte Rolle Tschudis im
Glarnerhandel vgl. Stettier, Studien S. 70*—73*.

95 Vgl. Franz Straub, Zürich und die Bewährung des ersten Landfrie¬
dens, Diss. Zürich 1970, S. 198-231.

holt zur Diskussion und fand zuletzt eine Regelung im
Zweiten Landesvertrag von 1564, der in Artikel 7 unter
anderem bestimmte: «... diewil sy von Glarus von alter har

gott unnd siner lieben muter zu eeren ein kertzenn zu
Einsidlen gehept... da solle nun hinfüro söllicher costen uss
des gemeinen lanndtssekel ussgricht unnd bezahlt
werden.»92

Schon in jungenJahren nahm Tschudi 1528 als Vertreter
der altgläubigen Glarner erstmals an einem Rechtstag in
Einsiedeln teil. Als in den Bünden vorgeschriebener
Schiedsgerichtsort wurde Einsiedeln auch von neugläubiger

Seite weiterhin akzeptiert, denn im Gegensatz zu anderen

Bestimmungen des Schiedsverfahrens, die ungenügend
oder gar widersprüchlich geregelt waren und breite
Interpretationsspielräume offenliessen, konnte es bezüglich des

unzweideutig vorgeschriebenen Ortes des Verfahrens
keine Diskussion geben, wollte man nicht die Bünde insgesamt

und implizit die Eidgenossenschaft als solche in Frage
stellen. Dadurch kamen die Zürcher in die unangenehme
Situation, dass es ihnen einerseits bei Strafe verboten war,
Wallfahrten nach Einsiedeln zu unternehmen, dass sich
aber anderseits in den 1530er und 1540erJahren wiederholt
Vertreter Zürichs für Rechtsverhandlungen (meist für
mehrere Tage und häufig in vorösterlicher Zeit mit
entsprechendem Wallfahrtsbetrieb) an den nämlichen Ort zu
begeben hatten.93 Nach der Jahrhundertmitte entschärfte
sich das Problem mit dem allgemeinen Bedeutungsverlust
der zwischenörtischen Schiedsgerichtsbarkeit; immerhin
fanden auch im Glarnerhandel (1559—1564) mehrere

Rechtstage in Einsiedeln statt, ohne dass sich nennenswerte

Widerstände gegen den politisch wie konfessionell
längst nicht mehr neutralen Schiedsgerichtsort bemerkbar
gemacht hätten.94 Für die Regelung von Glaubensfragen
war die Schiedsgerichtsbarkeit der Bünde allerdings kein
taugliches Mittel, dies hatte sich bereits im Streit um die

Interpretation des Ersten Landfriedens von 1529 erwiesen.95

In Rechtsstreiten, bei denen sich die Konfliktfronten
mit den konfessionellen Parteigrenzen deckten, kam es

zwar weiterhin zur Einleitung von Schiedsverfahren, sie

scheiterten jedoch regelmässig an der Frage der Obmannwahl,

dem von jeher zentralen Verfahrensmangel der
Bünde. Nicht auf der Ebene von Rechtsverhandlungen, um
so mehr aber als Verpflichtung zum zwischenörtischen
Gespräch anstelle einer gewaltsamen Auseinandersetzung
blieben die Bünde weiterhin wirksam.

Folgt man weiter der Biographie Tschudis, so findet sich
für das Jahr 1534 eine Begegnung mit Einsiedeln in einem

77



ganz anderen Bereich. Während Tschudis erster Amtszeit
als Landvogt von Baden hatte sich die Tagsatzung mit der
Bestrafung eines Aargauers namens Jakob Laubi zu befassen,

der an der Vorbereitung eines Überfalls aufdas Kloster
St. Blasien beteiligt gewesen war.96 Trotz sicherer Verwahrung

im Schioss von Baden durch Landvogt Tschudi
konnte sich der Gefangene auf unerklärliche Weise
befreien. Einige Tage später tauchte Laubi wieder auf,
stellte sich und berichtete, wie er auf Anrufung der Gottesmutter,

deren Gnadenkapelle in Einsiedeln er lange Jahre
regelmässig besucht habe, auf wunderbare Weise befreit
worden sei und sich danach zur Beichte nach Einsiedeln
begeben habe. In aller Ausführlichkeit überliefert Tschudi
den Vorfall als vierten Mirakelbericht in seinen «Antiquitates

Monasterii Einsidlensis».97 Die Authentizität von
Tschudis Bericht wird durch Reaktionen von alt- und
neugläubiger Seite bestätigt. Nach Auskunft des Badener
Manuals, mit dessen Führung der Schreiber des Landvogts
beauftragt war, verzichtete die Tagsatzung aufgrund der
himmlischen Hilfe auf eine Bestrafung und entliess Laubi
auf Urfehde hin. Schenkt man Tschudis späterem Bericht
in seiner Klostergeschichte Glauben, war es der (der
Reformation eher abgeneigte) Zürcher Bote Heinrich Rahn, der
die Begnadigung vorschlug.98 Die Verunsicherung der Zürcher

angesichts der wundersamen Befreiung wird an anderer

Stelle noch deutlicher fassbar. Den Rats- und Richtbüchern

zufolge erliess Zürich dem Heinrich Utz aus Bachs,
dem Anführer des vereitelten Überfalls, ebenfalls die Strafe
— «umb unsers herrgots willen», wie es im entsprechenden
Eintrag heisst und mit der Begründung «diewyl unser liebe
frow zun EynsidlenJacoben Loubi diser sach mithaften zu
Baden us gefängknis geholfen».99 Wie sehr in den Jahren
der «Krise nach Kappel» gerade der nahe und den meisten
Zürchern noch vertraute Wallfahrtsort Einsiedeln bei vielen

zur schwankenden Haltung in der Glaubensfrage
beitrug, bezeugt auch Johannes Stumpf: «Vil menschen fien-
gend an zuo stimmen mitt dem päbstischen glouben, allein
umb der V orten sig willen, sprachend: die mutter gottes..
zu Einsidlen hette inen gehulffen, desswegen ouch bald
ettliche Züricher gon Einsidlen fuorend, wallfert thattend
und das sacrament nach päpstischem bruch entpfien-
gend .»10°

Es ist anzunehmen, dass Tschudi auch wiederholt an der
Engelweihfeier, dem Hauptfest der Einsiedler Wallfahrt,
teilgenommen hat; sicher nachweisen lässt sich dies
allerdings nur für dasJahr 1539. In einem Brief an Tschudi bestätigt

Glarean am 1. Oktober 1539, «litteras tuas ex Eremo»

empfangen zu haben, leider ohne näher auf deren Inhalt
einzugehen.101 Traditionellerweise boten die sich über zwei
Wochen erstreckenden religiösen Feierlichkeiten immer
auch Gelegenheit zum zwischenörtischen Gespräch. Im
Fall der Engelweihe von 1539 wurde ausserdem eine

Tagsatzung der katholischen Orte abgehalten. Tagsatzungen
fanden in Einsiedeln (auch in vorreformatorischer Zeit)
gewöhnlich nur in Zusammenhang mit Schiedsverhand-

lungen statt, bei denen der Verhandlungsort durch die
Bünde vorgeschrieben war. Bei der Zusammenkunft
anlässlich der Engelweihe von 1539 war dies nicht der Fall,
sie war offensichtlich bewusst nach Einsiedeln einberufen
worden, um über die konkreten Traktanden hinaus die
Verbundenheit im Glauben zu bezeugen, wie dies auch in der
Überschrift des Luzerner Abschieds seinen Ausdruck
findet: «Abscheid des tags von den siben orten, so sich in dem
alten waren ungezwyfelten cristenlichen glouben zu
verharren verbunden».102

Gemeinsam ist allen diesen geschilderten Begegnungen
Tschudis mit Einsiedeln die dem 16. Jahrhundert
selbstverständliche enge Verflechtung von Bekenntnis zum alten

96 Betr. geplanter Überfall auf Kloster St. Blasien und Schioss Gutenberg

vgl. Robert Kappeier, Gilg Tschudis Bericht über ein Wunder zu
Baden imJahre 1534, in: Badener Neujahrsblätter 32,1957, S. 28-38,
hier S. 32—34 sowie Neuhaus, Briefregister, Brief vom 23. Februar
1534 und StAZ Rats- und Richtbücher Sign. B VI 290 f. 224-231
(«Heyni Uotzen handel»).

97 Tschudi, Antiquitates S. 149—151; abgedruckt bei Kappeier, Bericht
(wie Anm. 96) S. 29—32 sowie in neuhochdeutscher Übertragung bei
Odilo Ringholz, Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von
Einsiedeln, Freiburg i. Br. 1896, S. 186-190.

98 Betr. Heinrich Rahn, Mitglied des Grossen Rats und Wirt, der
Reformation «eher abgeneigt» vgl. Walter Jacob, Politische Führungsschicht

und Reformation, Untersuchungen zur Reformation in
Zürich 1519-1528, Diss. Zürich 1969, S. 109.

99 Zitate nach WH. Ruoff, Die Zürcher Räte als Strafgericht und ihr
Verfahren bei Freveln im 15. und 16. Jahrhundert, Diss. Zürich 1941,

S. 152 Anm.2.

100 Johannes Stumpfs Schweizer- und Reformationschronik, hg. von
Ernst Gagliardi u.a., Bd. 2, Basel 1955 (QSG NF Abt. I, 6/2), S. 266.

101 Emil Franz Joseph Müller (Hg.), Briefe Glareans an Aegidius Tschudi

(1533-1561), Teil 1, in: ZSKG 27, 1933, S. 107-131, 215-229,
277-294, hier Nr. U, S. 277.

i°2 EABd.4/lc,Nr. 690, S. 1134. Es lässt sich nicht feststellen, ob Tschudi
als Glarner Bote an der Tagsatzung persönlich teilnahm.

78



Glauben, politischen Absichten und nicht zuletzt auch
bestimmten Rechts- und Ordnungsvorstellungen. Das im
Fall Einsiedeins eindrücklichste Beispiel hierfür liefert der
Glarnerhandel. Die Rolle, die dem Wallfahrtsort darin
zukam, geht aus dem Rekatholisierungsprojekt der
altgläubigen Glarner (darunter Tschudi) aus dem Jahr 1559
hervor. Dieses sah vor, die Neugläubigen vor die Wahl zu
stellen, das Land Glarus zu verlassen oder zum alten Glauben

zurückzukehren und davon äusserlich sichtbar durch
Beichte und Absolution in Einsiedeln Zeugnis abzulegen:
«Item zuo gedenken, das meniglich wib und man gen
Einsidlen zegon geheissen werde was nüwglöubig, aida ze
bichten.»103 Die Spendung des Bussakraments an Pilger in
Konkurrenz zum ordentlichen Pfarrer bezw. zum Bischof
war seit der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts ein wichtiges

Wallfahrtsmotiv; die dazu notwendigen Absolutionsvollmachten

waren durch päpstliche Privilegien gewährt
worden. Die bereits zitierte Schwyzer Denkschrift
vermerkt zur Rolle Einsiedeins als besonders qualifiziertem
Ort der Sündenvergebung, dass hier «menger sünder wol
gebesseret und gnad erlanget, gerüwet und gebichtet»
habe, und bereits 1533 war bei der Rekatholisierung Brem-
gartens von der Einwohnerschaft kollektive Wallfahrt und
Beichte in Einsiedeln verlangt und auch durchgesetzt
worden.104

103 Zitat nach Emil Franz Joseph Müller, Zur Geschichte des Jus refor-
mandi in der Schweiz, Ein Geheimprojekt aus dem Jahre 1559 zur
gewaltsamen Rekatholisierung von Glarus, in: ZSKG 25, 1931,
S. 46-68, hier S. 52.

104 Zitat nach Ringholz, Denkschrift (wie Anm. 83) S. 136. — Betr.
Rekatholisierung Bremgartens vgl. Tschudi, Kloster S. 152.

105 Rudolf Henggeler, Aus dem Einsiedler Stiftsarchiv, Das «Buch der
Stifter und Gutthäter» von 1588, in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 23, 1963/64, S. 31-57, 114-120,
180-193 und 231-257, hier S. 32 (betr. Aufnahme in Bruderschaft
und Jahrzeit) und S. 118, Nr. 340 («Gilg Tschudi von Glarus hat ein
roten daffatin fürhang lassen machen in die capell mit güldinen lysten
gezieret.»)

106 Wittwiler, Beschrybung. — Betr. buchgeschichtliche Würdigung vgl.
Karl J. Benziger, Geschichte des Buchgewerbes im fürstlichen
Benediktinerstifte U.L.F. v. Einsiedeln, Einsiedeln u.a. 1912, S. 72f.

107 Betr. vor- und nachreformatorische Wallfahrtschroniken vgl. Benzi¬

ger, Geschichte S. 23 (Übersicht) und 26—96. Neben dem Erzählstoff
wurde auch das Bildmaterial (über 30 Holzschnitte vom Ende des
15. Jahrhunderts) bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts beibehalten.

Wittwiler, Beschrybung S. [7].

Bei allem politischen Kalkül, das bei solchen Plänen mit
im Spiel gewesen sein mag, sollte nicht ausser acht gelassen
werden, dass dahinter auch bei Tschudi eine tiefe religiöse
Überzeugung stand. Seine persönliche Verbundenheit mit
dem heiligen Ort Einsiedeln hat er durch die Stiftung eines
seidenen und mit Gold eingefassten Vorhangs für die

Gnadenkapelle zum Ausdruck gebracht. Zu welchem
Zeitpunkt die Schenkung erfolgte, lässt sich nicht mehr feststellen,

da sie sich erst in dem infolge des Klosterbrandes auf
Geheiss Abt Wittwilers 1588 neu angelegten «Buch der
Stifter und Gutthäter» findet, in dem besonders wertvolle
Schenkungen von vornehmen Pilgern eingetragen wurden.
Gleichzeitig sicherten sich die Stifter auch die Aufnahme in
die «lobliche bruoderschafft unser lieben frauwen», und
nach ihrem Tod gedachte man ihrer mit speziellen Jahrzeiten.105

3.3 Die Mitarbeit Tschudis an der Wallfahrtschronik
von 1567

Die bedeutendsten Verdienste um Einsiedeln als Zentrum
der katholischen Eidgenossenschaft hat sich Tschudi
jedoch durch seine aktive Mitwirkung bei der publizistischen

Verbreitung dieser Bedeutung von Kloster und
Wallfahrtsort erworben. Auf die Engelweihe des Jahres 1567

liess man in Einsiedeln nach langem Unterbruch erstmals
wieder eine sogenannte Wallfahrtschronik drucken.106 Die
Schrift enthält im Hauptteil — in enger Anlehnung an vor-
reformatorische Ausgaben — als traditionellen Erzählstoff
die Lebensgeschichte des heiligen Meinrad und die frühe
Klostergeschichte einschliesslich der Engelweihe.107 In
einer Vorrede verteidigt Ulrich Wittwiler, damals noch
Mönch und Pfarrer von Einsiedeln, unter Beizug von
Bibel- und Kirchenväterzitaten zunächst das Wallfahrtswesen

grundsätzlich. Im Hinblick auf Einsiedeln argumentiert

er dagegen historisch und weist den Leser im besonderen

auf die wissenschaftliche Mitwirkung Tschudis hin:
«. zu welchem werck der erenvest unnd hochgelert herre

Egydius Tsthudi, alt landtaman von Glaris nit wenig ver-
hülfflich gesin, der dann wie menigklichen wol ze wissen in
geistlichen und weltlichen historijs, auch uralten warhaffti-

gen cronicken etlicher gotzhüser uss welchen dise historj
gezogen, gentzlich gegrundt und erfaren. Und damit nie-
mands zwyfle und fur ein erdicht fabelwerck halte, sind zit,
jar und tag hierin gesetzt.»108

Worin die Mitarbeit Tschudis im einzelnen bestand, ist
leicht zu erkennen, da es sich um ein Musterbeispiel für

79



seine historische Methode handelt, wie andeutungsweise
bereits den Worten Wittwilers zu entnehmen ist. Die
abgedruckte Meinradslegende, die in den vorreformatorischen
Ausgaben der Wallfahrtschroniken jeweils in der
sogenannten Gengenbach-Version, einer dem Zeitgeschmack
entsprechend ausgeschmückten Fassung aus dem 14.
Jahrhundert wiedergegeben worden war, stellt eine von
Tschudi verfasste Neubarbeitung unter Beizug der
ursprünglichen Vita aus dem 9. Jahrhundert dar.109 Durch
vermehrten Einbezug der Reichsgeschichte und durch
exakte geographische und zeitliche Angaben zu den
Lebensstationen des Heiligen verlieh ihr Tschudi zusätzliche

Historizität.110 Widersprüche zwischen Aussagen der
Meinradslegenden und seinen eigenen Forschungen
verschweigt Tschudi nicht, sondern versucht, sie mit
quellenkritischen Bemerkungen aufzulösen.111 Aus der ursprünglichen

Legende entstand auf diese Weise eine geographisch
und chronologisch fixierte Vorgeschichte des Klosters in
Form einer historischen Biographie des Eremiten Meinrad.112

Im Anschluss daran geht die Erzählung der
Wallfahrtschronik nahtlos zur frühen Klostergeschichte über,
welche Wittwiler in einer gegenüber den älteren Ausgaben

überarbeiteten und stark erweiterten Fassung aufgenommen

hat, die aufTschudis Darstellung in seinen «Antiquitates»

beruht. Noch deutlicher sichtbar wird die Abhängigkeit

von Tschudis Klostergeschichte schliesslich in der
beinahe wörtlichen Übernahme der vier Mirakelberichte, die

zugleich den Abschluss der Schrift bilden.113

Mag aus heutiger Sicht das methodische Vorgehen
Tschudis bei der Überarbeitung der Meinradslegenden
unzulänglich erscheinen, so bleibt festzuhalten, dass er
nicht völlig unkritisch vorging und versuchte, zwischen

glaubhafter und unglaubwürdiger Überlieferung zu
unterscheiden. Davon zeugen auch zwei Abschnitte in seiner
Schrift «Vom fürpitt der lieben heiligen» mit grundsätzlichen

Überlegungen zum Umgang mit hagiographischen
Quellen,114 und wie aus der zitierten Vorrede Wittwilers
hervorgeht, genoss Tschudi zu Lebzeiten durch seine

Erfahrungen in historischen Belangen ein Ansehen, das

sich als Referenz für die Glaubwürdigkeit der Wallfahrtschronik

anführen liess.115 Zweifellos spielten bei der
Beurteilung der Quellen nicht allein konfessionell indifferente
Kriterien eine Rolle. Auch wenn Tschudi kirchengeschichtliche

und theologische Themen häufig von einem histori-

109 Edition und Übersetzung der beiden Versionen in: Sankt Meinrad,
zum elften Zentenarium seines Todes 861 — 1961, hg. von den
Benediktinern des Klosters Maria Einsiedeln, Einsiedeln u.a. 1961,
S. 26—53. — Eine Abschrift der Gengenbach-Fassung mit
Randbemerkungen Tschudis befindet sich in Cod. 609 der St. Galler
Stiftsbibliothek, S. 330—346 (vgl. Scherer, Verzeichnis [wie Anm. 24]
S. 196).

110 Vgl. Wittwiler, Beschrybung beispielsweise S. [18] (Berechnung des

Geburtsjahres Meinrads), S. [19] (Tod Karls des Grossen), S. [19[f.
(Ausführungen zur Geschichte der Reichenau), S. [23] (Identifikation
von «Richeliswile» [Gengenbach-Version] als Altendorf), S. [36]

(Exkurs über Stadt und Grafen von Rapperswil), S. [48]f. (Tod Meinrads

im 31. Regierungsjahr von «König Ludwig, keiser Caroli
enckel.. .»). — Wichtige Jahres- und Ortsangaben werden zusätzlich
hervorgehoben durch Wiederholung am Textrand.

111 Vgl. Wittwiler, Beschrybung S. [21]f. (ausführlich begründete Iden¬
tifikation der in der älteren Fassung der Meinradsvita als «cellulam
quandam, ad iam dictum monasterium pertinentem, sitam iuxta
lacum Turicum» bezeichneten klösterlichen Niederlassung als Kloster

Bollingen und nicht, wie in der Gengenbach-Fassung, als

«monasterium Jona supra Rapreswile»; vgl. auch die
entsprechenden Bemerkungen Tschudis in der Urschrift des «Chronicon
Helveticum» [Tschudi, Chronicon, Bd. la, S. 203 sowie Bd. 2, S. 202
und Anm. 2]. — Betr. heutiger Forschungsstand [Identifikation als

Kloster Benken] vgl. HS Abt. III, Bd. 3/1, S. 239-245).

112 Analog hat Tschudi in der «Gallia Cornata» verschiedene Heiligenvi-
ten für die Geschichte der Christianisierung der Schweiz verwendet,
vgl. Tschudi, Gallia Cornata (wie Anm. 49) S. 404-407, betr. Meinrad
S. 407.

113 Möglicherweise stammt auch der Merkvers zur Berechnung des

Engelweihfestes («... Wann des heiligen crütz erhöchung/Sich fügt
und uff den sontag kumpt/Oder E der sontäglich Büchstab ist...»
[Wittwiler, Beschrybung S. [64]) von Tschudi; betr. Tschudis
Forschungen auf dem Gebiet der Chronologie vgl. Stettier, Studien
S. 28*f.

114 Stiftsbibliothek St. Gallen Cod. 807. Die Abschnitte tragen die
Überschriften «Das nit jetliche legende anzunemmen» und «Missbruch ettli-
cher heiligen legenden» (Fuchs, Leben und Schriften [wie Anm. 24] S. 7

und 9). — Neue Wege beschreitet die 1570 bis 1575 erschienene

Heiligenlegendensammlung des Kartäusers Laurentius Surius, in die allein
die ursprüngliche Meinradsvita aufgenommen wurde, vgl. Ringholz,
Geschichte (wie Anm. 51) S. 647; betr. Surius und seine bis zu den Bol-
landisten massgebliche Sammlung vgl. Lexikon für Theologie und Kirche,

begr. von Michael Buchberger, Bd. 9, Freiburg i. Br. 21964, Sp. 1193f.

— Betr. spätmittelalterliche und frühneuzeitliche Kritik im allgemeinen
vgl. Klaus Schreiner, «Discrimen veri ac falsi», Ansätze und Formen der

Kritik in der Heiligen- und Reliquienverehrung des Mittelalters, in:

Archiv für Kulturgeschichte 48, 1966, S. 1-53, hier S. 33-53.

115 Betr. Lob für Tschudis Urkunden- und Rechtskenntnisse vgl. auch

Stettier, Studien S. 73'"' Anm. 2.

80



sehen Standpunkt aus behandelt hat, so blieb für ihn das
Denken in letzten, d.h. heilsgeschichtlichen
Zusammenhängen verbindlich, und auch der Glaube galt ihm
als Urteilsinstanz.116 Besonders in den wiederholt
verwendeten Schlüsselbegriffen «wahrhafftig» bezw.
«gloubwirdig» kommt dieses vormoderne Verständnis
von Wirklichkeit und Wahrheit auch sprachlich zum
Ausdruck.117

Wie im Fall der «Antiquitates» lässt sich auch bei der
Mitarbeit an der Wallfahrtschronik von 1567 das Verhältnis
zwischen Initiative Tschudis und Wunsch Einsiedeins nur
ungefähr abschätzen. Immerhin spricht Wittwiler in der

116 Betr. Behandlung theologischer Themen vgl. Stettier, Studien S. 84*f.
(am Beispiel von Tschudis «Evangelium Christi») und ders., Tschudis
Darstellung des Konstanzer Konzils, in: Tschudi, Chronicon, Bd.8,
S. 10*-22*.

117 Vgl. die Titel der Wallfahrtschroniken von 1567 und 1587 und des

Mirakelflugblattes von 1580 (Anm. *, 118 und 130), die oben zitierte
Würdigung Wittwilers der Mitarbeit Tschudis («warhaftige Croni-
ken») und die Bemerkungen Tschudis zur Engelweihbulle («gloub-
wirdiger schijn») und zu den Mirakelberichten («gegenwirtigkeit
gloubwirdiger personen») in Kap. 2.3; betr. analoger Sprachgebrauch
Bullingers vgl. Anm. 70; betr. Wortgebrauch im allgemeinen vgl.
Jakob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 4, Abt. 1/4,
Leipzig 1949, Sp. 7914-7919 (< glaubwürdig») und Bd. 13, Leipzig
1922, Sp. 825-835 («wahrhaftig»).

118 Warhafftige und gründliche histori vom leben unnd sterben des h.
einsidels und martyrers S. Meinradts Freiburg i.Ue. Abraham
Gemperlin 1587 (benutztes Expl.: ZBZ Sign. Gal Tz 286), S. [XVI].

119 Betr. Ulrich Wittwiler (1535-1600) vgl. zuletzt HS Abt. III, Bd. 3/1,
S. 574f.

120 Benziger, Geschichte (wie Anm. 106) S. 73f.

121 Wittwiler, Histori (wie Anm. 118).

122 Betr. (nur z.T. bekannte) Auflagezahlen vgl. Benziger, Geschichte
(wie Anm. 106) S. 118 (Ausgabe von 1587 in 2700 Expl.) und S. 126

(Ausgabe von 1630 in 1000 Expl.). — Betr. Bildmaterial vgl. oben Anm.
107.

123 Gall Heer, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner, Ein
Beitrag zur Geschichte der historischen Quellenforschung im 17. und
18. Jahrhundert, St. Gallen 1938, S. 55f.

124 Betr. Verhältnisse in der Eidgenossenschaft vgl. Kurt Maeder, Die Via
Media in der Schweizerischen Reformation, Studien zum Problem
der Kontinuität im Zeitalter der Glaubensspaltung, Zürich 1970
(Zürcher Beiträge zur Reformationsgeschichte, 2), S. 243—258, bes.

244-246.

Neuauflage der Wallfahrtschronik von 1587 davon, dass

Tschudi zu einer solchen Darstellung «geradten» habe.118

Ulrich Wittwiler, der im Alter von 14 Jahren ins Kloster
eingetreten war, hatte von 1553 bis 1556 an der Universität
von Freiburg i.Br. bei Heinrich Glarean studiert; nach seiner

Rückkehr wurde er zum Pfarrer von Einsiedeln
ernannt. Mit Tschudi mag er anlässlich dessen Forschungen

in Einsiedeln, vielleicht auch über seinen Lehrer
Glarean, dem er freundschaftlich verbunden blieb, schon früh
ins Gespräch gekommen sein, so dass der Plan zu einer als

Gemeinschaftswerk konzipierten Neubearbeitung der
Wallfahrtschronik allmählich entstanden sein dürfte.119

1577 erschien auf Anordnung von Abt Adam Heer, aber
ohne Beteiligung Wittwilers, eine erste Neuauflage. Tschudis

Fassung der Meinradslegende wurde weitgehend
beibehalten, die Mirakelberichte aus unbekannten Gründen
aber weggelassen.120 Bedeutsame Erweiterungen enthält
demgegenüber die 1587 wiederum von Wittwiler, mittlerweile

Abt geworden, besorgte Ausgabe. Im Anschluss an
Meinradsvita und Frühgeschichte des Klosters verfasste

Wittwiler auf der Grundlage von Tschudis «Antiquitates»
und Bonstettens Klostergeschichte einen kurzen Abriss
der Geschichte Einsiedeins bis in seine Gegenwart.121 In
dieser massgeblich aufTschudis Vorarbeit und Mitwirkung
basierenden Form erlebten die Wallfahrtschroniken bis zur
Mitte des 17. Jahrhunderts mehrere Neuausgaben, die in
beachtlichen Auflagezahlen gedruckt wurden und in Wort
und Bild einem grossen Publikum Ursprung und Wesen
des heiligen Ortes und Wallfahrtsziels zu erläutern
suchten.122 Erst 1654 erschien eine von Pater Konrad Hunger
besorgte umfassende Neubearbeitung, die jedoch mit ihren
barocken Ausschmückungen nicht mehr als wissenschaftliche

Arbeit bezeichnet werden kann.123

Für eine Würdigung der vordergründig rein
wissenschaftlichen Mitarbeit Tschudis ist es nötig, sie abschliessend

in einen grösseren Rahmen zu stellen. Die Wiederaufnahme

einer eingehenderen Beschäftigung mit der eigenen
Geschichte in Einsiedeln knapp hundert Jahre nach dem
Schaffen Albrechts von Bonstetten fällt nicht zufällig in die
1560er Jahre. Im Prozess der Konfessionalisierung, wie er
nach der Jahrhundertmitte und besonders nach dem
Tridentinum einsetzte, erhielt die historische Argumentation

auf alt- wie auf neugläubiger Seite eine zentrale Bedeutung

beim Aufbau und bei der Verteidigung des eigenen
Selbstverständnisses.124 Als religiöses Zentrum der katholischen

Orte und in seiner Bedeutung für das zum konfessionellen

Unterscheidungsmerkmal gewordenen kirchlichen

81



Brauchtum war Einsiedeln an diesem Vorgang massgeblich
beteiligt. Das vielbesuchte Wallfahrtszentrum bot eine
ideale Plattform für die Meinungsbildung in der konfessionellen

Auseinandersetzung, und mit Wittwiler besass die
wiedererstarkte Mönchsgemeinschaft auch einen befähigten

Verfasser entsprechender Schriften. Dabei markiert die
Wallfahrtschronik von 1567 lediglich den Beginn einer
Phase intensiver publizistischer und literarischer Tätigkeit,
die über den Tod Tschudis (1572) hinausreicht, zum Teil
aber an sein Schaffen anknüpft.

Als Fortsetzung zu Tschudis «Antiquitates» schrieb
Wittwiler 1588 unter dem Titel «Succession der Prelaten
des Klosters Einsiedeln» eine Klostergeschichte über die
Zeit von 1454 bis zu seiner Gegenwart, in der er sich aus
nachreformatorischer Sicht mit der jüngsten Vergangenheit

Einsiedeins auseinandersetzte.125 Im Vordergrund
steht dabei zum einen die Kritik an den adligen Äbten und
Mönchen der vorreformatorischen Zeit, denen der
Vorwurf gemacht wird, das Kloster für eigene materielle
Zwecke missbraucht zu haben,126 zum andern das zweijährige

Wirken Zwingiis in Einsiedeln, das in besonderem
Masse einer Deutung bedurfte.127 Neben der Klostergeschichte

befasste sich Wittwiler auch mit Fragen der aktuellen

konfessionspolitischen Diskussion. Auf vielfachen
Wunsch liess er 1571 Hans Salats vergriffene
Lebensbeschreibung des Nikiaus von Flüe — in einer überarbeiteten
Fassung und mit mahnenden Schlussbemerkungen versehen

— neu drucken.128 1576 gelangte in Einsiedeln ein
Meinradspiel zur Aufführung, an dem Wittwiler als

theologischer Berater mitwirkte. In erzieherischer Absicht
wird darin der Lebensweg Meinrads als vorbildhaft dargestellt,

das gegenteilige Prinzip des Bösen verkörpert (wohl
in bewusster Anlehnung an Zwingli) ein «Ueli bös bub».129

In diesem Zusammenhang ist auch ein in Einsiedeln
gedruckter undatierter Holzschnitt zu erwähnen, der
Nikiaus von Flüe und Wilhelm Teil gemeinsam zeigt und
als Teil eines Flugblattes ursprünglich wohl auch einen
erläuternden Text besass.130

Einsiedeln leistete somit durch die Schriften Wittwilers,
ergänzt durch die Anschaulichkeit des Holzschnitts und
des Theaters, einen wesentlichen Beitrag zur Ausprägung
eines katholischen Selbstverständnisses im frühen
konfessionellen Zeitalter. In der Aktualisierung historischer
Ereignisse und Personen (Meinrad, Wilhelm Teil, Nikiaus
von Flüe und Huldrych Zwingli), die einem breiten Publikum

bestens bekannt waren, fand die Ausformung eines

neuen, vom Bewusstsein klar geschiedener Fronten

geprägten Geschichtsbildes seinen Ausdruck. Das Zielpublikum

solchen Schrifttums war kein ausschliesslich
katholisches. Eine apologetische, teilweise polemische
Argumentation durchzieht wie ein roter Faden Wittwilers
Werke und wirkt gleichermassen bekenntnisbildend nach
innen und rechtfertigend nach aussen und verschärfte so in

Teiledition in: Documenta (wie Anm. 23) Bd. 1, Einsiedeln 1665, Litt.
C, Nr. 45, S. 111 — 140. — Möglicherweise stammen auch die Nachträge

Wittwilers in Tschudis Klostergeschichte zu denJahren 1171 bis
1348 (Tschudi, Antiquitates S. 114-120, 122, 124 und 127-132) erst

aus dieser Zeit.

Analog argumentiert bereits Abt Eichhorn 1549 in einem Rechtsgutachten:

«Erst als der adel also regiert hat jn clöstern, da hand sy miss-
brucht den orden, jren gelübten nit gnuog thuon» und mit dem für das

eigene Selbstverständnis interessanten Zusatz «Nun nitt das wir unss
darfür habint für gantz heilig, ist aber doch unser meinung, so vili
müglich und gott genad gitt, das wir gern ein gottzferchtig züchtig
leben und ein gehorsam leben daran gott geert und biderb lütt erbessert

wurden.» (Zitate nach Tschudi, Kloster S. 98) — Nicht als Historiker,

sondern als (Laien)theologe setzt sich Tschudi in seiner Schrift
«Vom fegfür» im Abschnitt «Authoritatis ecclesiae deformatio» mit
der historischen Entwicklung der Adelskirche auseinander (StAZ
Sign. B X 66, S. 272-277); betr. Adelsbild Tschudis im allgemeinen
vgl. Stettier, Studien S. 16*—20*.

Zusätzlich zu den Ausführungen in der Klostergeschichte verfasste

Wittwiler eine eigenständige Zwingli-Biographie; die beiden für das

Zwinglibild in Einsiedeln wichtigen Darstellungen auszugsweise und
nach späteren Abschriften zitiert bei: Fritz Büsser, Das katholische

Zwinglibild von der Reformation bis zur Gegenwart, Zürich und

Stuttgart 1968, S. 121-125 Anm. 60.

Robert Durrer (Hg.), Bruder Klaus, Die ältesten Quellen über den

seligen Nikolaus von Flüe, sein Leben und seinen Einfluss, Bd. 2, Sarnen

1917-21, Nr. 146, S. 768-791; vgl. auch Peter Rück, Guillaume
Tell face à Nicolas de Flüe au XVe et XVL siècles, in: Itinera 9, 1989,
S. 25-51, hier S. 44f.

1 Rafael Häne, Das Einsiedler Meinradspiel von 1576, Ein Beitrag zur
schweizerischen Literatur- und Theatergeschichte, Einsiedeln 1926

(Beilage zum Jahresbericht der Stiftsschule Einsiedeln 1925/26).

1 Rück, Guillaume Tell (wie Anm. 128) S. 41-45 und Abb. 4, der einen

(sicher vor 1582 entstandenen) «tract politique» vermutet. — Betr.
Schriften Wittwilers sei hier der Vollständigkeit halber noch verwiesen

auf ein illustriertes Mirakelflugblatt von 1580, betitelt: «Ein wun-
derbarliche warhafftige hystori. ..», dessen Text von Wittwiler
stammt (Albert Jörger, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz,
Neue Ausgabe Bd. 2, Der Bezirk March, Basel 1989, S. 429; vgl. auch

unten Anm. 134) sowie auf eine 1575 ebenfalls von Wittwiler erstellte

Fassung des sogenannten Grossen Gebets (Peter Ochsenbein, Das

Grosse Gebet der Eidgenossen, Bern 1989 [Bibliotheca Germania,
29], bes. S. 14f., 171-173 und 343).

82



der Summe die konfessionelle Auseinandersetzung.131
Zusätzliche Anstrengungen zur Abgrenzung ergaben sich
aus der Nähe der Stadt Zürich und protestantischer
Gebiete am Zürichsee. Im Auftrag der Schwyzer übte der
Dekan des Klosters Einsiedeln seit 1552 im besonders
exponierten Gebiet der Höfe und der March sowie in der
Waldstatt Einsiedeln eine Bücherzensur aus. Gerade die
Wallfahrt bot der Gegenseite günstige Gelegenheit zur
Missionierung durch Einschleusung neugläubiger Literatur.

Wurde solches Schrifttum entdeckt, kam es zur
Beschlagnahmung und öffentlichen Verbrennung.132

In diesem Umfeld der Glaubensdiskussion kamen den
Wallfahrtschroniken vor allem zwei Aufgaben zu. Während

die Meinradslegende zusammen mit der Frühge-

131 Betr. Wallfahrtschronik vgl. Tschudi, Kloster S. 120 («klare und geist¬
volle apologetische Tendenz»), betr. Zwingli-Biographie vgl. Büsser,
Zwinglibild (wie Anm. 127) S. ;21 («wüste Beschuldigungen»), betr.
Nikiaus von Flüe-Vita vgl. Rück, Guillaume Tell (wie Anm. 128)
S. 44f. («exhortation particulièrement destinée aux cinq cantons
catholiques de la Suisse primitive.»), betr. Meinradspiel vgl. Häne,
Meinradspiel (wie Anm. 129) S. 21 («keine Spur von Polemik
[aber] dogmatisch scharfe Fassung der Lehre von der Sündenvergebung

fast wie eine Verteidigung gegen allfällig anwesende
Protestanten»), betr. Mirakelflugblatt vgl. Jörger, Kunstdenkmäler (wie
Anm. 130) S. 429 («Propaganda für die Einsiedler Wallfahrt.. [und]
zur theologischen Verteidigung des Wallfahrtswesens»), betr.
Fassung des Grossen Gebetes vgl. Ochsenbein, Gebet (wie Anm. 130)
S. 343 («keine einzige Spur von der Glaubenserschütterung»). —

Betr. vergleichbare Entwicklungen in Süddeutschland vgl. Rudolf
Schenda, Die katholisch-protestantische Legendenpolemik im
16. Jahrhundert, in: Archiv für Kulturgeschichte 52,1970, S. 28—48.

132 Betr. Zensur vgl. Tschudi, Kloster S. 156f.; betr. Bücherverbrennung
anlässlich der Engelweihe von 1561 vgl. Christine Göttler, Die Zuger
haben das Wort Gottes verbrannt, Strategien der konfessionellen
Polemik am Beispiel einer reformatorischen Schmähschrift vom Jahr
1556, in: Zwingliana 18,1989, S. 69-119, hier S. 90f. und 116 (Abb. aus
der «Wickiana»).

133 «... wie doch so manchem beschwerten bekümerten beträten und
bresthafftigen menschen so in rüwe dise walstatt besuchend, an seel
und lib ougenscheinlich durch gottes gnad und Marie fürbit gehulffen
wirdt: Wie dan zu sehen in etlichen mirackel welche hierin zu besve-

rung der warheit gestellt sind .durch welche nun man zwar wol kan
verston und abnemen das aida got in sunderheit wurcke und jme dise
walstatt zu lob und ehren usserkoren habe ...» (Wittwiler,
Beschrybung S. [9]).

134 Betr. zeitliche Streuung und Thematik der Mirakel vgl. Rudolf Henggeler,

Die Einsiedler Mirakelbücher, in: Gfr. 97,1944, S. 99-273 und
98, 1945, S. 53-233, bes. 97, 1944, S. 126-131 und 209-211. - Betr.
Mirakel von 1580 vgl. zuletztJörger, Kunstdenkmäler (wie Anm. 130)
S. 429 und 458.

schichte Einsiedeins die Wallfahrt in historischer Sicht
verteidigen und als jahrhundertealte Praxis legitimieren sollten,

galten die Mirakelberichte dem Nachweis der kontinuierlichen

und bis in das 16. Jahrhundert anhaltenden
Heilsgegenwart. Das von Tschudi als Augenzeugen berichtete
Wunder von 1534 stellte die wichtige Verbindung zwischen

vor- und nachreformatorischer Zeit her.133 Im Gegensatz
zur marginalen Bedeutung Einsiedeins als Mirakelort im
Spätmittelalter und noch in der Reformationszeit rückten
die der Gottesmutter in Einsiedeln zugeschriebenen Wunder

(an deren historischer Realität angesichts der Allmacht
Gottes nicht zu zweifeln war) im konfessionellen Zeitalter
zum bevorzugten und unmittelbaren Gottesbeweis auf.

Auch hier steht Tschudi mit seiner Mirakelsammlung in
der Wallfahrtschronik von 1567 wiederum nur am Anfang.
Wittwilers Neuauflage von 1587 enthält bereits über 50

Wunderberichte, nachdem besonders im Gefolge einer
aufsehenerregenden Heilung eines lahmen Mädchens aus
Uznach 1580 eine systematische Erfassung der vorgefallenen

Wunder eingeführt worden war.134 In der Wallfahrtsliteratur

des 17. Jahrhunderts schliesslich überwuchern die
immer zahlreicheren Berichte die ursprünglich auf die
Frühzeit Einsiedeins konzentrierte Erzählung.

In einem wichtigen Punkt heben sich die von Tschudi
verfassten bezw. auf ihn zurückgehenden Teile der
Wallfahrtschronik von 1567 vom übrigen Einsiedler Schrifttum
der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ab. Unter Verzicht
auf jegliche konfessionelle Polemik beschränkte sich
Tschudi darauf, die Meinradslegende und die Darstellung
der Ursprünge Einsiedeins lediglich in historischer
Hinsicht zu überarbeiten. Auch die Mirakelberichte Bonstettens

übernahm er in ihrer theologischen Aussage unverändert

aus vorreformatorischer Zeit, einzig die Auswahl verrät

thematische Vorlieben seiner Zeit. Hinter dieser
bewussten Zurückhaltung und konsequenten Beibehaltung

des spätmittelalterlichen Erzählstoffes zeigt sich
Tschudis eigentliches Anliegen bei seiner Zusammenarbeit
mit Wittwiler. Durch die Beschränkung auf eine primär
historische und auf wissenschaftlichem Niveau geführte
Argumentation versuchte er, Einsiedeln der konfessionellen

Auseinandersetzung zu entziehen und auch seinen
religiösen Gehalt in einen konfessionell möglichst neutralen
Ablauf zu stellen. Auf der Suche nach dem Minimalkonsens

der in den 1560erJahren bis zur Gefahr des
Auseinanderbrechens zerstrittenen Eidgenossenschaft sollten alt-
und neugläubige Partei an ihren ursprünglich gemeinsamen

Bezugspunkt erinnert werden, der für Tschudi — im

83



Gegensatz zu seinen jüngeren, bereits im Klima der kirchlichen

Spaltung aufgewachsenen Zeitgenossen — nach wie
vor einen Teil des gemeineidgenössischen Bekenntnisbestandes

ausmachte. Explizit ausgesprochen wird dieser
Gedanke nicht, andeutungsweise enthalten ist er hingegen
im knappen Kommentar Tschudis zum Entscheid der
Tagsatzung, Jakob Laubi angesichts seiner wundersamen
Befreiung zu begnadigen: «Das ward einhellig ze meer wie-
wol man sunst jn der religion umb die walfert und fürbitt
der heiligen dero zit nit glich gesinnet mit den altglöubigen
fünff catholischen orten was», und auch der Hinweis, dass
die «rock» der in Zürich verurteilten und hingerichteten
Mörder des Meinrad dort noch aufbewahrt würden, lässt
sich in diesem Sinn deuten.135

Aus heutiger Sicht muss ein derartiges Anliegen höchst
ambivalent wirken, denn in bezug auf Einsiedeln liess sich
auch durch den Verweis auf die gemeinsame Vergangenheit
kein Konsens mehr herstellen — ganz im Gegensatz zum
gemeinsamen Geschichtsbild von den Ursprüngen der
Eidgenossenschaft, das auch nach der Reformation für alle
Orte akzeptabel blieb, im Unterschied aber auch zur
Gestalt des Nikiaus von Flüe, die je nach konfessionellem
Lager verschieden interpretiert werden konnte.136 Tschudis
Argumentation wird jedoch verständlich, wenn man
berücksichtigt, dass zu seiner Zeit die Glaubenseinheit die
Voraussetzung für die Erhaltung der Eidgenossenschaft
war — und nicht, wie uns heute scheinen mag — ein
Hindernis oder eine verzichtbare Forderung. Für Tschudi
gehören der Versuch, die konfessionelle Spaltung durch die
Verpflichtung auf den zentralen Ort der vorreformatori-
schen Eidgenossenschaft zu überwinden, und die Darstellung

Einsiedeins als Teil der gemeinsamen Geschichte im
Bemühen um die Erhaltung der Eidgenossenschaft unlösbar

zusammen.137

3.4 Fazit

Tschudis Verhältnis zur Bedeutung Einsiedeins als Teil des

gemeineidgenössischen Bekenntnisbestandes rundet das

Bild seiner vielschichtigen Beziehungen zu Kloster und
Wallfahrtsort ab. Aus der Sicht Einsiedeins stellte er durch
die Mitarbeit an der Wallfahrtschronik die Verteidigung
Einsiedeins als Ort der Vermittlung göttlicher Gnade auf
eine überzeugende historische Grundlage. Gleichzeitig gab
Tschudis Wirken in Einsiedeln der innerklösterlichen
Geschichtsschreibung und der Wallfahrtspropaganda neue
Impulse, die über seinen Tod hinaus wirksam blieben und

Wittwiler zu der eingangs zitierten Würdigung veranlassten.

Für Tschudi war die Möglichkeit, für Einsiedeln nicht nur
im Rahmen seiner politischen und historischen und auf
klösterliche Angelegenheiten beschränkten Tätigkeit aktiv
zu werden, sondern darüber hinaus auch einen gewichtigen

Beitrag an die publizistische Verbreitung der Bedeutung

Einsiedeins für die Gesamteidgenossenschaft leisten
zu können, Anliegen und Ehre zugleich.138 Er erfüllte die
ihm gestellte Aufgabe primär als Gelehrter und blieb dabei
seinen wissenschaftlichen Prinzipien treu; Faktizität und
Historizität und die daraus ableitbare Beweiskraft des

Geschehens standen für Tschudi auch bei der Vita des heiligen

Meinrad, der Engelweihe und den Mirakelberichten
fest. Seine altgläubige Überzeugung brachte er zurückhaltend,

aber nicht unwirksam zum Ausdruck, indem er das

nachreformatorische Einsiedeln in historische und
heilsgeschichtliche Kontinuität mit dem Einsiedeln der vorangehenden

Jahrhunderte stellte. Am Schluss seiner Argumentation

steht das Anliegen, auch die neugläubige Seite wieder

auf den Bezugspunkt Einsiedeln zu verpflichten, der in
Tschudis Verständnis als Teil der zusammen erlebten und

135 Zitate nach Kappeier, Bericht (wie Anm. 96) S. 31f. und Wittwiler,
Beschrybung S. [48]. — Betr. 1579 in Zürich aufgefundene angebliche
Gewandreliquien Meinrads vgl. Joachim Salzgeber, Um die Kutte des

heiligen Meinrad, in: Maria Einsiedeln 86, 1981, S. 18—20.

136 Betr. Nikiaus von Flüe vgl. die Beispiele bei Durrer, Bruder Klaus (wie
Anm. 128) Bd. 2, bes. S. 633f. und 848-850 sowie Alfred Schmid,
Bruder Klaus in der bildhaften Polemik des 16. und 17. Jahrhunderts,
in: Festschrift Oskar Vasella, Freiburg i.Üe. 1964, S. 320-330. - Betr.
Tschudis Interpretation vgl. Tschudi, Gallia Cornata (wie Anm. 49)
S. 407 («.. der gottseelige mann Bruder Claus von Unterwaiden,
welcher der eydgnossschaft manchen guten rath gegeben, aber offt
übel gefolget worden ...»).

137 Vgl. auch Stettier, Studien S. 67*. — Ganz ähnliche Hoffnungen kommen

in einer an die Reformierten gerichteten Denkschrift der
katholischen Orte von 1586 zum Ausdruck: «Wir bitten euch seind
doch eingedenck der heiligen diener S. Felixen, S. Regula, S. Exupe-
rantia,S. Vincencen, S. Beathen,S. Meinraden und des seeligen bruoder

Clausen, deren etliche patronen, die anderen bey euch und uns
gewohnet, die ihr auch für heilig achtend .» (Zitat nach Durrer,
Bruder Klaus [wie Anm. 128] Bd. 2, Nr. 158, S. 849).

138 Betr. persönliche und familienbezogene Ehre Tschudis vgl. z. B. den
Brief an seinen Verwandten Fridolin Tschudi, Abt von Pfäfers:

«... das Ir mögind reparator und renovator üwers Gotzhus sin, das

wird u. Gn. ein ewigen guoten nachnamen gebären, und unserm bluot-
stammen ein grosser ruom und eer sin ...» (wie Anm. 41) sowie Stettier,

Verhältnis (wie Anm. 44) S. 44* Anm.2.

84



erlittenen Geschichte nach wie vor zu den gemeinsamen
Beständen gehörte.139 Wie in seiner Schweizerchronik, so
hat sich Tschudi auch bei seiner Mitarbeit an der
Wallfahrtschronik von 1567 letztlich also mit der Frage nach
dem Wesen der Eidgenossenschaft und nach den Kräften
ihres Zusammenhalts auseinandergesetzt — angesichts der
damaligen Unsicherheit und Sorge um ihre Erhaltung ein
Thema von vorrangiger Bedeutung.140

Verzeichnis der Abkürzungen:

EA Amtliche Sammlung der altern Eidgenössischen Abschiede,
8 Bde., Luzern u.a. 1839-1890.

Gfr. Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Vereins
der fünf Orte Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden und Zug,
Einsiedeln und Stans 1844ff.

HS Helvetia Sacra, Abt. Iff., Bern 1972ff.

QSG Quellen zur Schweizer Geschichte, hg. von der Allgemeinen
Geschichtforschenden Gesellschaft der Schweiz, Bd. Iff., Basel
1877ff.

ZSKG Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, Stans und Fri¬

bourg 1907ff.
StAZ Staatsarchiv Zürich
StiAE Stiftsarchiv Einsiedeln
ZBZ Zentralbibliothek Zürich

Der Vollständigkeit halber sei hier auch auf Tschudis Bemühungen
um die Neubeschwörung der eidgenössischen Bünde verwiesen (vgl.
Stettier, Studien S. 70*), die ebenfalls unter dem Aspekt der gemeinsamen

Bestände betrachtet werden müssen. Gescheitert sind solche
Vorstösse regelmässig an der Uneinigkeit über die Eidesformel;
entsprechende Überlegungen Tschudis hierzu finden sich in seiner
Schrift «Vom fürpitt der lieben heiligen» (Stiftsbibliothek St. Gallen
Cod. 807) im Abschnitt «Der tütschen eid zu gott unnd den heiligen»
(Fuchs, Leben und Schriften [wie Anm. 24] S. 7).

Stettier, Studien S. 95*; ders., Tschudis Frage (wie Anm. 43). — Ähnlich

argumentiert Wittwiler in religiöser Hinsicht in der Vorrede zur
Wallfahrtschronik in bezug auf die Sorge um einen möglichen Entzug
der göttlichen Gnadenerweise an Einsiedeln im Fall nachlassenden
Einsatzes für den Glauben: «. Dann die gnad gottes sollichen wal-
stetten nit lenger blibt noch gott aida wunderzeichen wurcket, dann
als lang die heimsuchenden, auch das volck, so daby wonet, im rechten,

waren, stiffen glauben sich flissigklich schickend unnd
haltend .» (Wittwiler, Beschrybung S. (13]).

Verzeichnis der mehrfach zitierten Quellen und
Literatur:

Neuhaus, Leo. Tschudi-Inventar 1965. Briefregister, StAZ Sign. W 32.

16-20.
Stettier, Bernhard. Tschudis schweizergeschichtliche Gesamtkonzeption

und deren Entstehung. In: Tschudi, Chronicon, Bd. 1,

S. 79*-109*.
Stettier, Bernhard. Studien zur Geschichtsauffassung des Aegidius

Tschudi. In: Tschudi, Chronicon, Bd. 2, S. 7*—100*.
Tschudi, Aegidius. Antiquitates Monasterii Einsidlensis, StiAE Sign. A

CB 1.

Tschudi, Aegidius. Chronicon Helveticum, bearb. von Bernhard Stettier,
Bd. Iff., Basel 1968ff. (QSG NF Abt. I, 7/lff).

Tschudi, Raimund. Das Kloster Einsiedeln unter den Äbten Ludwig II.
Blarer und Joachim Eichhorn, 1526—1569. Diss. Freiburg i.Üe.,
Einsiedeln 1946 (Beigabe zum 107. Jahresbericht der Stiftsschule Einsiedeln).

Vogel, Jakob. Egidius Tschudi als Staatsmann und Geschichtschreiber,
Zürich 1856 [mit 60 Tschudi-Briefen im Anhang].

Wittwiler, Ulrich. Ein grundtliche und warhafftige beschrybung vonn
Sanct Meynrhats laben, des heiligen einsydels, auch von der heiligen
walstat unser lieben frowen Freiburg i.Br., Stephan Graf 1567

(benutztes Expl.: StiAE Sign. A DB 5).

85




	Aegidius Tschudi und seine Beziehung zu Kloster und Wallfahrtsort Einsiedeln

