Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 84 (1992)

Artikel: Aegidius Tschudi und seine Beziehung zu Kloster und Wallfahrtsort
Einsiedeln

Autor: Sieber, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166812

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-166812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aegidius Tschudi und seine Beziechungen zu Kloster und Wallfahrtsort Einsiedeln*

Christian Sieber

Inder Vorrede seiner «Succession der Prelaten des Klosters
Einsiedeln» wirdigt Abt Ulrich Wittwiler 1588 die Ver-
dienste des «edle[n], vilglert und hocherfarne[n]» Aegidius
Tschudi um die Geschichtsschreibung des Klosters Einsie-
deln und schliesst mit den Worten, man solle «auch dess
herlichen manss Gilgen Tschudi in unserem gebett (wie ers
dan fir sin belonung innigklich begert hat) nit vergessen.»!
Angesichts von Tschudis bekannter Darstellung des Mar-
chenstreits in seiner Schweizerchronik, in der das Kloster
Einsiedeln in der Auseinandersetzung mit der werdenden
Eidgenossenschaft zum «Verlierer der Geschichte» gestem-
pelt wird, muss dieses Lob auf den ersten Blick erstaunen.
Dass es durchaus seine Berechtigung hat, soll im folgenden
gezeigt werden. Das traditionelle, jedoch einseitige Bild
von Tschudi als dem «Vater der Schweizergeschichte» hat
wenig gemeinsam mit jenem Tschudi, dessen Gedenken
man in Einsiedeln zu Ende des 16. Jahrhunderts aufrecht-
erhielt. Wittwiler, der in den 1560er Jahren in engem Kon-
takt zu Tschudi gestanden hatte, mag sich bei seiner Wiirdi-
gung zudem nicht nur an den Gelehrten erinnert haben,
sondern ebensosehr an die zahlreichen Kontakte, die
Tschudials Politiker und Altglaubiger zu Kloster und Wall-
fahrtsort gepflegt hatte. Diese gegenwartsbezogenen Akti-

Uberarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrages, gehalten am
12. Februar 1991 in Bern aus Anlass einer Veranstaltung der Tschudi-
Kommission der AGGS unter dem Titel «Der Beitrag des <Vaters der
Schweizergeschichte> zur Feier 700 Jahre Eidgenossenschaft — For-
schungsergebnisse der Neuedition von Aegidius Tschudis «Chroni-
con Helveticum».

U Zitat nach [Aegidius Tschudi], Liber Heremi, hg. von Gall Morel, in:
Gfr. 1, 1844, S. 91—152 und 389—424, hier S. 94f,

2 Eine kurze Wiirdigung der Bezichungen Tschudis zu Einsiedeln bei
Tschudi, Kloster S. 155.

3 Das Folgende im wesentlichen nach Tschudi, Kloster S. 9—122 und
195—205. — Betr. Tschudis Erleben der Reformation «zunichst als
einen Rechtsbruch, der in seinen Konsequenzen die Stellung der
<erbarkeits, der er selber angehorte, gefahrdete» vgl. Stettler, Studien
S. 74*f.

*  Huldreich Zwinglis Samtliche Werke, hg. von Emil Egli u.a., Bd. 7,
Leipzig 1911 (Corpus Reformatorum, 94), Nr. 244, S. 603.

vitaten des Glarners, die in verschiedener Weise auch auf
seine historischen Werke gewirkt haben, werden in dieser
Untersuchung gleichwertig mitbertucksichtigt. Ziel ist es,
am Beispiel von Tschudis Verhaltnis zu Einsiedeln einen
Einblick in dessen vielschichtiges und spannungsreiches
Leben und Schaffen zu vermitteln. Aufein streng chronolo-
gisches Vorgehen wird bei der Darstellung verzichtet; sinn-
voller erschien es, die vielfaltigen Beziehungen drei thema-
tischen Ebenen zuzuordnen. Angesichts der Intensitat und
Bedeutung der Kontakte zwischen Tschudi und Einsiedeln
verstehen sich die nachfolgenden Ausfuhrungen auch als
Beitrag zur Geschichte Einsiedelns im 16. Jahrhundert.2

1. Tschudi und seine Beziechungen
zu Abt Joachim Eichhorn (1544-1569)

1.1. Vorbemerkungen: Einsiedeln im Zeitalter der
Glaubensspaltung

Das Kloster Einsiedeln, wie es am Ende von Tschudis lan-
gem Leben aussah, war ein wesentlich anderes als jenes, das
der junge Tschudi noch in vorreformatorischer Zeit ken-
nengelernt hatte. Zwischen 1505 und 1572, den Lebensda-
ten Tschudis, liegen die Reformationsjahre, eine Zeit, die
angesichts der existenziellen Bedrohung des Klosters das
Bewusstsein der Abte und Monche der nachfolgenden
Jahrzehnte tief gepragt hat und auf die deshalb einleitend
kurz eingegangen werden soll.?

Reformatorisches Gedankengut verbreitete sich in den
frihen 1520er Jahren zunichst auch im Land Schwyz,
wobei dem Kloster Einsiedeln mit seinem humanistisch
gesinnten Pfleger Diebold von Geroldseck eine wichtige
Rolle zukam. Zwingli, 1516 bis 1518 Leutpriester in Einsie-
deln, erhielt in den frithen Jahren seines Wirkens in Zurich
Rickhaltund Unterstutzung durch einen Kreis von Freun-
den und Gleichgesinnten in Einsiedeln. Noch 1522 konnte
er in einem Brief an seinen Freund Balthasar Stapfer von
Schwyz schreiben: «Zuo den Einstidlen bin ich noch hut by
tag lieb und werd dem herren und dem volck, das alles
anzeigt mich nit ein hassigen menschen sin»* Im selben
Jahr erreichten die reformatorischen Stromungen ihren

57



Hohepunktanlasslich der Engelweihe3, an der auch Zwingli
predigte und bei den zahlreichen Pilgern Aufsehen erregte.
Erst 1526 kam es zum entschlossenen und entscheidenden
Eingreifen der Schwyzer als Kastvogte und Landesherren
uber Kloster und Waldstatt. Mit der Resignation des tber
80jahrigen Abtes Konrad von Hohenrechberg und der Ein-
setzung von Ludwig Blarer durch Landammann und Rat
von Schwyz blieb die fir den Fortbestand des Klosters wich-
tige Sukzession der Abte gewahrt.

Ansonsten standen die fur Einsiedeln folgenschweren
Jahre von 1522 bis 1533 im Zeichen von Zasur, Unsicher-
heit und Krise. Bis 1526 hielt sich im Kloster ein aus-
schliesslich hochadliger Konvent, in dessen Selbstver-
standnis das Kloster als «spital», d.h. als Versorgungsstatte
des Adels gestiftet worden war.t Mit der Beseitigung dieses
Privilegs nahm Schwyz eine in verschiedener Hinsicht
langst fallige Reform vor und schuf die Voraussetzung fir
eine gegenuber dem Spatmittelalter vollig veranderte Kon-
ventzusammensetzung in der Neuzeit.

Rechtlich blieben die neuen Verhaltnisse in einem
Schwebezustand, weil sich das Vorgehen der Schwyzer
angesichts der kaiserlichen und papstlichen Privilegien des
Klosters nur unbefriedigend legitimieren liess. Hier bot
sich dem zum neuen Glauben ubergetretenen Pfleger Die-
bold von Geroldseck eine glnstige Angriffsfliche. Von
Zurich unterstiitzt, erhob er Anspruch auf die Abtswiirde
und die damit verbundenen Einkiinfte, bis 1529 nach lan-
geren Schiedsverhandlungen zwischen Zurich und Schwyz
eine gutliche Regelung getroffen werden konnte.

Im weiteren bestand fir Kloster und Wallfahrtsort auf-
grund der geographischen Lage wie auch der religiosen
Bedeutung bis zum Sieg der altglaubigen Orte 1531 auch
eine latente militarische Bedrohung, die wiederholt in Zr-
cher Kriegsplanen und Schwyzer Truppenaufmarschen
zum Ausdruck kommt. Nach der Niederlage von Kappel
dachten Teile der Zircher Truppen an einen gezielten
Uberfall auf Einsiedeln, um das dortige Gnadenbild der
Gottesmutter zu zerstoren, das nicht nur in den Augen der
Altglaubigen am Schlachtentscheid mitgewirkt hatte.

Schliesslich ist auch noch auf die prekare 6konomische
Situation hinzuweisen. Wichtige Teile des Einsiedler Besit-
zes lagen in Zurcher Gebiet, ebenso mehrere Pfarreien und
das Tochterkloster Fahr. Auch wenn diese Besitzrechte von
Zurich grundsatzlich unangefochten blieben, so kam es
besonders wihrend der Auseinandersetzung mit Diebold
von Geroldseck auch zu Abgabeverweigerungen bezw.
-ausfallen in grosserem Ausmass.

58

An all diese Bedrohungen und Unsicherheiten mag Abt
Blarer gedacht haben, als er 1531 gegenuber dem Abt von
St. Gallen klagte, er fiirchte, ebenfalls vertrieben zu wer-
den, oder aber, dass er wegen der wirtschaftlichen Schwie-
rigkeiten «schier und onvertriben sunst von hus lassen
miueste . .. wann es sich nit zuo guotem und in kurtzem
endren tate».” Mit dem Sieg der altglaubigen Orte im selben
Jahr trat z6gernd, aber spurbar die erhoffte Verbesserung
der Lage ein, und in den beiden folgenden Jahren waren
Einsiedeln und Schwyz in mehrfacher Hinsicht um eine
Stabilisierung der Verhaltnisse bemtht. Stellvertretend fur
Abt Blarer nahm der Schwyzer Joseph Amberg von Kaiser
Karl V. die Belehnung als Reichsfurst entgegen, und 1533
reiste Landammann Gilg Reichmuth nach Rom, um auch
die papstliche Bestitigung zu erwirken. Mit Zurich erneu-
erte Blarer 1533 im Sinne eines bewusst gesetzten Zeichens
der Versohnung das von alters her bestehende Burgrecht.
Aus der Sicht Einsiedelns ergab sich die Notwendigkeit
eines geregelten Zusammenlebens mit der Limmatstadt
nicht nur aufgrund der Besitzverhaltnisse, sondern auch,
um Transport und Sicherheit der Pilger zu gewahrleisten.
In Erganzung zur Burgrechtserneuerung, die nicht zufallig
auf die Tage des ersten Engelweihfestes seit 1522 fiel, erliess
Zirich ein Mandat, das den durchziehenden Wallfahrern
Schutz vor Belastigungen versprach.

Unter Blarer, der dem Kloster bis 1544 vorstand, trat in
wirtschaftlicher Hinsicht allmahlich eine Erholung ein.

5 Hauptfest der Einsiedler Wallfahrt in Erinnerung an die legenden-
hafte, durch Engel erfolgte Weihe der Gnadenkapelle im Jahr 948, seit
dem Anfang des 15. Jahrhunderts nur in jenen Jahren feierlich began-
gen, in denen der Festtag des 14. Septembers auf einen Sonntag fiel.

¢ Vgl. die Selbstdarstellung bei Albrecht von Bonstetten: «. . . dass dis
gotzhus und gestift ain spital umb zuoflucht der fursten, graven, frey-
herren und hernsgenossen kinder sein solt, als man das in den
geschriften findet und lang zeit in dem bruch gehept hat.» (Albrecht
von Bonstetten, Von der loblichen Stiftung des hochwirdigen gotz-
hus Ainsideln unser lieben Frowen [Ulm 1494], in Av’B’, Briefe und
ausgewahlte Schriften, hg. von Albert Buchi, Basel 1893 [QSG, 13],
S. 171216, hier S. 189).

7 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 199.

8 Vgl. das Schreiben von Ziirich an Abt Ludwig Blarer vom 22. Septem-
ber 1533 betr. Nachlass der aufgelaufenen Burgrechtssteuern:
« .. bishar [haben wir| nit so ein frintlich nachpirlich und guot
gmuet von derselben ti.g. gegen uns gespurt. . . . Diewil wir aber t.g.
und unserer lieben eidgnossen von Schwyz gunst und frintschaft vil
hocher dann ein solich gelt schetzend [usw.]» (Actensammlung zur
Schweizerischen Reformationsgeschichte in den Jahren 1529—1532,
bearb. und hg. von Joh. Strickler, Bd. 5, Zurich 1884, Nr. 216, S. 116).



Der Konvent bestand anfanglich neben dem Abt nur aus
Wendelin Oswald, einem Franziskaner aus St. Gallen; erst
ab 1536 stellte sich hier eine Besserung ein. Eine Neuorien-
tierung im geistlich-religiosen Bereich blieb noch weitge-
hend aus. Blarer, geboren 1483, war auch als Person der Ver-
treter einer Ubergangszeit; geprigt von den Verhiltnissen
des spatmittelalterlichen Klosters St. Gallen, in dem er
Uber zwanzig Jahre seines Lebens verbracht hatte, zeigte er
sichbei der Verteidigung der Rechte und des Herkommens
des Klosters eher kompromissbereit.

Als Nachfolger Blarers wurde 1544 der erst 26jihrige
Joachim Eichhorn gewdhlt. Sein umfassendes Wirken
zugunsten des Klosters, das ihm bereits im 16. Jahrhundert
den Titel eines zweiten Stifters eintrug, war getragen von
einem starken Selbstbewusstsein, wie es in programmati-
schen Ausserungen wiederholt zum Ausdruck kommt. Die
Wahrung der Stellung des Klosters war ihm eine Verpflich-
tung, «wie wir dann séllichs ze thuon ein eid zuo gott unnd
den heiligen schweeren miiessen unnd unser seeln heil und
saligkeit ze thuon schuldig sind.»® Wirtschaftliche Sanie-
rung und Verteidigung der Rechte absorbierten weiterhin
die meisten Krifte des Klosters. Daneben gewannen die
innerklosterliche Reformarbeit in Form einer Ruickbesin-
nung auf die Ordensregel und die Seelsorge in den Stifts-
pfarreien zunehmend an Gewicht.

Die Beziehungen Eichhorns zu den Schirmherren von
Schwyz standen angesichts der Zeitumstinde im Zeichen

9 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 202.
10 Wittwiler, Histori (wie Anm. 118) S. 83.

1 Vgl. die Formulierung im Kreditiv der VII katholischen Orte fiir Abt
Joachim Eichhorn als Konzilsgesandten vom 20. Mirz 1562, das Klo-
ster Einsiedeln befinde sich «in antiquorum confoederatorum
nostrorum Svitensium dominio et illorum protectione» (Concilii Tri-
dentini Actorum, Bd. 5,ed. Stephan Ehses, Freiburgi.Br. 1964 [Conci-
lium Tridentinum, Nova Collectio, 8], Nr. 247, S. 391).

Vgl. Salomon Végelin, Gilg Tschudi’s Bemithungen um eine urkund-
liche Grundlage fir die Schweizergeschichte, Teil 1, in: Jahrbuch fir
Schweizerische Geschichte 14, 1889, S. 111—210, hier S. 150 Anm. 1. —
In gemeinsamer Aktion findet man zudem 1529 Tschudis Bruder
Ludwig und Abt Blarer bei der voribergehenden Aufnahme des ver-
triebenen Abts von St. Gallen in Einsiedeln und fiir kurze Zeit auch
auf Schloss Grapplang, vgl. Die Tagebiicher Rudolf Sailers aus der
Regierungszeit der Abte Kilian German und Diethelm Blarer, hg. von
Joseph Miiller, in: Mitteilungen zur Vaterlindischen Geschichte, hg.
vom Historischen Verein in St. Gallen 33, 1913, S. 241—550, hier
S. 251, 287—289 und 294 sowie Actensammlung (wie Anm. 8) Bd. 2,
Zrich 1879, Nr. 626, S. 243f. (Brief Tschudis an seinen Bruder vom
27. Juni 1529).

von gegenseitiger Unterstutzung und waren gepragt von
einem Einvernehmen, wie es fir die vorreformatorische
Zeit undenkbar war und auch fur die Folgezeit eher die
Ausnahme blieb. Abt Wittwiler brachte 1587 die Zusam-
menarbeit zwischen Kloster und Landesherr auf die
knappe Formel, der Wiederaufbau des Klosters sei das
Werk Eichhorns, zustandegekommen «mit der hulff gottes
und der schirmherren von Schweytz».10 Schwyz gewahrte
dem Kloster vor allem landesherrlichen Schutz und
Schirm, die Funktion des Kastvogtes trat demgegentber in
den Hintergrund.!! Bereits nach drei Jahren erliessen die
Schwyzer Eichhorn die jahrliche Rechnungsablage, im
Gegenzug konnten sie 1550 auf Einladung des Abtes und
auf Kosten des Klosters erstmals eine offizielle Delegation
an die Engelweihe entsenden. Im Verkehr mit der Tagsat-
zung wie auch mit dem Bischof von Konstanz, dem Papst
und dem Kaiser ibernahmen haufig Schwyzer die vertrau-
ensvolle Aufgabe des klosterlichen Gesandten und Vertre-
ters. Wie eng (und gleichzeitig ungewohnt) die Zusammen-
arbeit zwischen Eichhorn und Schwyz war, zeigen auch
kritische Stimmen von seiten der Gotteshausleute, die um
eine Intensivierung der herrschaftlichen Rechte furchteten
und besonders in der Waldstatt Einsiedeln ithre Mitwir-
kungsrechte und Freiraume bedroht sahen.

1.2. Erste Kontakte Tschudis zu Abt Eichhorn wahrend
seiner zweiten Amtszeit als Landvogt von Baden
(1549-1551)

Personliche Beziehungen zwischen Tschudi und Abt Blarer
lassen sich nicht belegen, sind aber nicht auszuschliessen.
Wiederholte Aufenthalte Tschudis in Einsiedeln gaben
jedenfalls gentigend Gelegenheiten fir Zusammenkunfte.!?

Mit Abt Eichhorn kam Tschudi erstmals wahrend seiner
zweiten Amtszeitals Landvogt von Baden 1549-1551 inten-
siver ins Gesprach. Anlass dazu gab ein Konflikt um die
Limmatfischerei. Die Stadt Ziirich, die den Schiffsverkehr
auf der Limmat regelte und fur die Offenhaltung der
«Reichsstrasse» zustandig war, hatte bei einer der regelmas-
sigen Flussinspektionen beim Einsiedler Tochterkloster
Fahr und am Lanzrain bei Oberengstringen neu errichtete
unzulissige Fischereieinrichtungen festgestellt. Da der
fragliche Flussabschnitt bereits in der Grafschaft Badenlag,
hatte sich Landvogt Tschudi mit dem Streitfall zu befassen.
Nach ersten Abklarungen bei den Leuten von Fahr bat
Tschudi die Zircher, zunichst einen bevorstehenden
Besuch Eichhorns in Fahr abzuwarten, um die Rechtslage

59



zu klaren. Hauptgrund fir die Reise Eichhorns an die Lim-
mat war allerdings ein anderer. Am 8. November 1549 ent-
suhnte er Kirche und Friedhof von Fahr — die letzte
Etappe seiner zielstrebigen Bemihungen um die Wieder-
einfuhrung der Messe im unmittelbar vor Zirich gelegenen
Kloster. Mit Hilfe der altglaubigen Mehrheit der im Aargau
regierenden VIII Orte hatte Eichhorn bereits im ersten
Jahrnach seinem Amtsantritt (1545) einen entsprechenden
Entscheid der Tagsatzung erwirkt, sehr zur Verargerung
der Zurcher, denen er wenige Wochen zuvor anlasslich der
Erneuerung des Burgrechts noch «viel gutes erboten»
hatte.!> Moglicherweise war auch Tschudi bei der Rekonzi-
liation in Fahr anwesend, jedenfalls war er am Tag zuvor
nach Fahr gereist, um sich durch Eichhorn tber die Ein-
siedler Rechtsposition in der Fischereifrage orientieren zu
lassen. Nach einer Prufung der ihm vorgelegten Urkunden
wies Tschudi die Klagen Zurichs in einem Rechtsgutachten
zuriick, revidierte aber im folgenden Jahr seinen Entscheid
zugunsten Zurichs. Dies geht aus einem Schreiben Eich-
horns vom Juni 1550 mit der Bitte um Aufhebung eines von
Tschudi erlassenen Fischereiverbots hervor. Offenbar liess
sich der Abtvon Einsiedeln schliesslich durch Tschudi zum
Einlenken bewegen, denn zum angedrohten Prozess mit
den Zurchern kam es nicht.4

Fur eine direkte Mitwirkung Tschudis an den Bemi-
hungen Eichhorns um die Wiedererrichtung Fahrs gibt es
keine Hinweise, hingegen ist im Fall eines anderen Klosters
emne enge Zusammenarbeit zwischen den beiden festzu-
stellen. Bei seiner Begegnung mit Fichhorn in Fahr brachte
Tschudi auch seinerseits ein Anliegen vor. Im Rahmen sei-
ner Aktivititen zugunsten der Kloster in der Gemeinen
Herrschaft Baden befand er sich damals auf der Suche nach
einem tuchtigen und reformfreudigen Nachfolger fir den
kranken Abt von Wettingen. Da Tschudi im Kloster selbst
niemand der Aufgabe gewachsen schien, schlug Eichhorn
seinen Bruder Peter, Dekan des Klosters St. Gallen, als
Kandidaten vor. Die Anregung fand Tschudis Zustim-
mung, und unter Einbezug des Schwyzer Landammanns
Inderhalten wurde die Bewerbung zuhanden der VIII
Orte, den Schirmherren des Klosters Wettingen, vorberei-
tet. Eichhorn beseitigte die Schwierigkeiten, die sich aus
dem Ordenswechsel seines Bruders ergaben, und drangte
daraufhin Tschudi, fir eine schnelle Einsetzung durch die
Tagsatzung besorgt zu sein. Er erklarte sich auch bereit, die
Kosten der Kandidatur zu ibernehmen. Nur zwei Wochen
spater starb der amtierende Abt von Wettingen, und die
Tagsatzung setzte entsprechend dem Vorschlag des Land-

60

vogts Tschudi Peter Eichhorn als Nachfolger ein. Personlich
begab sich Tschudinach St. Gallen, um den neuen Abt abzu-
holen und in Wettingen einzufihren. Nach anfinglichen
Schwierigkeiten, die sich mit der Ordensleitung der Zister-
zienser wegen der Umstande seiner Wahl ergaben, konnte
Peter Eichhorn, der dem Kloster Wettingen bis 1563 vor-
stand, die in ihn gesetzten Erwartungen erfullen; in seinen
Bemuhungen um die Klosterreform wurde er auch weiter-
hin von seinem Bruder in Einsiedeln unterstutzt.!s

Tschudis Amtszeit als Landvogt von Baden ging 1551 zu
Ende; aus seiner weiteren Tatigkeit als Politiker, Rechts-
gutachter und Vermittler ergaben sich zunachst keine Kon-
takte mehr zu Abt Eichhorn. Durch die Beschaftigung mit
der Finsiedler Geschichte, fiir die sich Tschudi in den
1550er Jahren wiederholt in Einsiedeln aufhielt, blieb die
Verbindung jedoch aufrechterhalten.

1.3. Der Hohepunkt der Beziehungen (1559-1564)

Eine neue und intensive Phase der Beziehungen zwischen
Tschudi und Abt Eichhorn begann Ende der 1550er Jahre.
Als namhafter Angehoriger der eidgenossischen Fih-
rungsschicht, als angesehener Vermittler und Schiedsrich-
ter und als in der Glaubensfrage engagierter Altglaubiger
gestaltete Tschudi die Politik jener Jahre entscheidend
mit.! Diese Feststellung findet im folgenden insofern eine
Bestatigung, als Tschudinicht von Amtes wegen zugunsten
Einsiedelns tatig werden konnte, weil hier, wie erwahnt,
grundsatzlich die Schwyzer als Landes- und Schirmherren
zustandig waren.” Wenn Tschudi auf dem Hohepunkt sei-

13 Zitat nach EA Bd. 4/1d, Nr. 229z, S. 492.

14 Betr. Fischereistreit vgl. Neuhaus, Briefregister, Briefe vom 16. Sep-
tember 1549, 22. Marz und 19. Juni 1550 und (bisher unbekannter,
nicht eigenhindiger) Brief Tschudis vom 7. November 1549 mit
Regesten der einschligigen Einsiedler Urkunden (StAZ Akten Nie-
derwasser Sign. A 83 [Mappe Fischenzen in der Aa und Limmat])
sowie Tschudi, Kloster S. 58f. — Betr. Wiedereinfihrung der Messe in
Fahr vgl. Tschudi, Kloster S. 179—181.

15 Tschudi, Kloster S. 173f. und Neuhaus, Briefregister, Briefe vom 26.
und 28. Dezember 1549, 17. Januar und 19. Oktober 1550; betr. Peter
Eichhorn vgl. auch HS Abt. III, Bd. 3/1, S. 464—466.

16 Vgl. Stettler, Studien S. 68*—73*.
17 Indirekte Einflussmoglichkeiten auf die Schwyzer Politik besass

Tschudi durch seine verwandtschaftlichen Beziehungen zur Landam-
mannerfamilie der Schorno, vgl. Stettler, Studien S. 65%.



Heinrich Stecker, gotts hus Einsidlen,
1593.

ner politischen Laufbahn dennoch auf Bitten Eichhorns
wiederholt zugunsten des Klosters aktiv wurde, so geschah
dies in Angelegenheiten, fur die Tschudi aufgrund seines
Ansehens, seiner politischen Erfahrung und seiner Rechts-
kenntnisse besonders qualifiziert war.

Zu Ende des Jahres 1558 beschloss die Tagsatzung in
Baden, eine Gesandtschaft auf den bevorstehenden Reichs-
tag zu Augsburg zu senden. Anlass dazu gab die Sperrung
der Silberzufuhr wegen der Missachtung von Reichsmiinz-
mandaten durch die eidgendssischen Orte. Nach wieder-

holter Konfiszierung von Zurcher Silberlieferungen und
nach erfolglosen schriftlichen Interventionen beim Kaiser
sollten der Ziircher Stadtschreiber Hans Escher und Land-
ammann Tschudi personlich am Reichstag um Aufhebung
der Silbersperre und der Mandate ersuchen. An einem Tag
der IV Schirmorte der Abtei St. Gallen, an dem Escher wie
auch Tschudi teilnahmen, schlug Zurich im Januar 1559
vor, die beiden Gesandten sollten sich am kaiserlichen Hof
ausserdem um eine Bestatigung der Freiheiten und Privile-
gien der eidgendssischen Orte bemtihen, nicht zuletzt um

61



eine Verbesserung der Verhandlungsposition in der Miinz-
trage zu erreichen. Tschudi und Escher erhielten denn auch
beiihrem Aufenthaltin Augsburgohne grossere Schwierig-
keiten eine pauschale, alle 13 Orte umfassende Privilegien-
bestatigung ausgestellt. In der Miinzfrage dagegen war man
im Reich zu keinen Konzessionen bereit; die Angelegen-
heit beschaftigte die Tagsatzung auch weiterhin.!$
Wahrend in den eidgendssischen Privilegienbestatigun-
gen des 16. Jahrhunderts nurmehr ein zur «Reichsideolo-
gie» alslegitimatorisches Hilfsmittel abgesunkenes Reichs-
bewusstsein zum Ausdruck kommt,® blieben sie fur die in
der Eidgenossenschaft gelegenen Reichskloster auch nach
der Reformation eine wichtige Legitimationsquelle. Dies
gilt in besonderem Masse auch fiir das Kloster Einsiedeln,
dessen Abte noch im 16. und 17. Jahrhundert um eine lik-
kenlose Privilegienkette bemiht waren. Wie bereits 1532
fand Einsiedeln in diesen Bestrebungen auch 1559 die
Unterstutzung der Schirm- und Landesherren von
Schwyz. Kaum hatte Zurich die Privilegienbestatigung fir
die eidgenossischen Orte in die Diskussion gebracht,
schrieb Schwyz an Abt Eichhorn, er moge «<herren amman
Tschudi pitten, [ob] er u.f.g. so vil zu liebe thuen welle und
gegen kaeys. may. anhalten u.f.g. fryheiten auch zue beste-
ten»? Tschudi kam diesem Begehren gerne nach, musste
die Angelegenheitin Augsburgjedoch einem daftir zustan-
digen Kommissar tbergeben. Ausgestellt wurden die
Bestatigung der Freiheiten und die Verleihung der Regalien
erst ein halbes Jahr spiter; die dafiir in Rechnung gestellten
Taxen beliefen sich auf stolze 540 Gulden. Uber diesen
Betrag «von hertzenn erschrockenn», bat Eichhorn um
Nachlass der fir die Erbamter friher nicht erhobenen
Gebiihren, ansonsten er «als ein armer prelatt, so fast mit-
tenn jn der eydtgnossschafft ligt> auf die Urkunden ver-
zichten musse.?! Widerstrebend erliess der Kaiser zuletzt
einen Grossteil der Taxen, delegierte dafiir aber die Verlei-
hung der Regalien an eine untergeordnete Instanz. In Hin-
blick auf die geringen Moglichkeiten zur inhaltlichen
Umsetzung war man in Einsiedeln nicht bereit, jeden Preis
fur die Privilegienbestitigungen zu bezahlen. Auch die
Haltung von Schwyz war ambivalent und schwankte zwi-
schen der nicht uneigennitzigen Wertschitzung fur ein
unter seinem Schutz stehendes Reichskloster und dem
Misstrauen, Abt und Konvent konnten aufgrund solcher
Reichsprivilegien Rechtsanspriche geltend machen, die
mit Schwyzer Rechten und Interessen kollidierten.2?
Bereits im folgenden Jahr nahm Abt Eichhorn Tschudis
umfassende Erfahrungen in Rechtsfragen in Anspruch. Fur

62

die Beilegung eines Konflikts mit dem Grafen von Sulz um
die niederen Gerichte in der Einsiedler Propstei St. Gerold
in Vorarlberg war Eichhorn Ende August 1560 mit der
Bitte an Tschudi gelangt, sich als Rechtsvertreter fur Einsie-
deln (zusammen mit dem Ammann von Feldkirch) zur Ver-
fugung zu stellen. Gemeinsam reiste man in Begleitung
eines Schwyzer Vertreters von Weesen nach Thuringen bei
Bludenz, wo in zweitagigen gutlichen Verhandlungen eine
vertragliche Regelung der strittigen Fragen getroffen
wurde, die mehrheitlich zugunsten der Grafen von Sulz
ausfiel.? Interessant ist festzustellen, dass Tschudi gleich-
zeitig in einem anderen Rechtsstreit tatig war, den die Gra-
fen von Sulz mit Schaffhausen um Jagdrechte bei Neun-
kirch fuhrten. In diesem Schiedsverfahren war Tschudi im
Juli 1560 zum Obmann gewahlt worden, doch musste der
Austrag des Konflikts im Oktober aus unbekannten Grun-
den verschoben werden, so dass die eigentlichen Rechts-
verhandlungen erst im folgenden Jahr stattfinden konnten.
Unter Einbezug von Tschudis Obmannschaft im Val-Ter-
mine-Prozess, in dem Mitte August ein Rechtstag vor Ort
stattfand und Ende September das Urteil gefallt wurde,

8 Betr. Minzfrage vgl. Hans Altherr, Das Minzwesen der Schweiz bis
zum Jahre 1798 auf Grundlage der eidg. Verhandlungen und Verein-
barungen, Bern 1910, S. 130—134. — Betr. Gesandtschaft Eschers und
Tschudis und Privilegienbestitigung vgl. EA Bd. 4/2, Nr. 66h, S. 83,
Nr. 67a, S. 87, Nr. 72w und x, S. 92 und Beil. Nr. 3, S. 1459f. sowie
Neuhaus, Briefregister, Brief vom 17. Februar 1559.

19 So René Hauswirth, Zur Realitat des Reiches in der Eidgenossen-
schaft im Zeitalter der Glaubenskidmpfe, in: Festgabe Leonhard von
Muralt, hg. von Martin Haas und R°H’, Ziirich 1970, S. 152—161, hier
S. 156.

20 [Johann Heinrich von Pflummern|, Libertas Einsidlensis, [Konstanz]
1640, Teil 2, Documenta, Nr. 44, S. 244 (Schreiben vom 30. Januar
1559).

21 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 86f.

221566 bemerkt der kaiserliche Kommissar gegentiber Maximilian IIL.,
den Eidgenossen ware es lieber, Eichhorn wiirde auf eine neuerliche
Belehnung verzichten, vgl. Tschudi, Kloster S. 87. — Soweit ersicht-
lich hat sich anlasslich der beiden letzten gesamteidgendssischen Pri-
vilegienbestatigungen von 1559 und 1566 nur das Kloster Einsiedeln
um gesonderte Privilegienbestitigungen und um die Belehnung mit
den Regalien bemiht.

2 Neuhaus, Briefregister, Brief vom 27. August 1560. — Der Vertrag
Uber die beiderseitigen Rechte abgedruckt in: Documenta Archivii
Einsidlensis, Bd. 3, Einsiedeln 1674, Litt. P, Nr. 20, S. 22—24.



ergibt sich fur die zweite Halfte des Jahres 1560 eine ein-
drickliche Haufung von entsprechenden Einsatzen Tschu-
dis.24

Wiederum in einem ganz anderen Bereich aktiv
erscheint Tschudi zwei Jahre spater wahrend der
Schlussphase des Konzils von Trient. Erst an der dritten
und letzten Konzilsperiode 1562/63 war die Eidgenossen-
schaft mit einer eigenen Gesandtschaft vertreten. Auf die
Einladung zur ersten Sitzungsperiode 1546 reagierten die
eidgenossischen Pralaten (darunter der Abt von Einsie-
deln) nicht; an der zweiten Session 1551/52 liessen sich die
Abte von St. Gallen und Einsiedeln durch den Bischof von
Chur vertreten. Dass sich die VII Orte 1561 schliesslich zur
Abordnung einer Konzilsdelegation bereit erklarten, war
wesentlich das Verdienst des papstlichen Nuntius Gio-
vanni Antonio Volpe. Als weltlichen Gesandten bestimmte
die katholische Tagsatzung im Dezember 1561 tiberra-
schend den Nidwaldner Melchior Lussy, nachdem Tschudi
lange als aussichtsreichster Kandidat gegolten hatte. Einen
Monat spater wahlte eine Versammlung des eidgendssi-

2+ Betr. Rechtsstreit zwischen den Grafen von Sulz und Schaffhausen
vgl. Neuhaus, Briefregister, Briefe vom 26. Juli und 16. Oktober 1560
und 23. September und 20. Oktober 1561 sowie EA Bd. 4/2, Nr. 98v,
S.121,Nr. 103e, S. 128, Nr. 111u,S. 140und Nr. 120ee, S. 164; betr. Val
Termine-Prozess vgl. Lothar Deplazes, Alpen, Grenzen, Pisse im
Gebiet Lukmanier—Piora (13.—16. Jahrhundert), Disentis 1986
(Quellen und Forschungen zur Bindner Geschichte, 1), bes.
S. 26—36. Eine umfassende Untersuchung zum Thema Tschudi als
Vermittler und Schiedsrichter fehlt. — Bei der von Ildephons Fuchs
(Egidius Tschudi’s von Glarus Leben und Schriften, Teil 2, St. Gallen
1805, S. 37) und Gustav Scherer (Verzeichniss der Handschriften der
Stiftsbibliothek von St. Gallen, Halle 1875, S.196) Tschudi zuge-
schriebenen «rechtlichen Deduktion» zugunsten des Klosters Einsie-
deln in Cod. 609 der St. Galler Stiftsbibliothek (S. 300—325) handelt
es sich um eine Rechtsschrift des 17. Jahrhunderts.

% Betr. Eichhorns Konzilsteilnahme vgl. ausfihrlich Tschudi, Kloster
S. 182—195 sowie Hubert Jedin, Geschichte des Konzils von Trient,
Bd. 4/1, Freiburg i.Br. u.a. 1975, S. 73, 108f., 150 und 321 Anm. 19. —
Der Briefwechsel zwischen Tschudi und Eichhorn (ungenau) abge-
druckt bei: Vogel, Tschudi, Nrn. 18—24, 26 und 27, S. 213—229 und
231f. (im folgenden zitiert nach: StiAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid.
2/1) sowie Neuhaus, Briefregister, Briefe vom 20. Marz, 12. Juni,
20. Juniund 22. August 1562. — Betr. Voten Eichhorns vgl. jetzt auch
Klaus Ganzer, Benediktinerabte auf dem Konzil von Trient, in: Stu-
dien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und
seiner Zweige 90, 1979, S. 151--213, hier S. 181, 183—187 und 206f.

26 «Nec sine causa, arbitror, in ipsis Italiae limitibus et finibus constituti
sunt, ut sc. tamquam validum propugnaculum, obstarent, ne grave
malum . . . in ipsius Italiae viscera tam facile irrumpat et penetret.»
(Concilii Tridentini Actorum [wie Anm. 11] Nr. 247, S. 393).

schen Klerus einstimmig als geistlichen Vertreter Abt Eich-
horn. Entscheidendes Motiv fiir diese Wahl war das Anse-
hen seiner Person als Abt des weitbekannten Klosters und
Wallfahrtsortes, daneben spielte auch die Finanzkraft Ein-
siedelns eine Rolle. Eichhorn hielt sich von Marz bis
August 1562 in Trient auf, als ihn eine Erkrankung zur
Rickkehr zwang.2s

Die Bedeutung der Konzilsteilnahme Eichhorns, dem
eine tiefergehende theologische Bildung fehlte, bemisst
sich nicht nach seinen Voten zu den damals behandelten
zwolf Reformartikeln. Seine Anwesenheit wurde vom
Konzil vielmehr in Hinblick auf die Reprasentativitat der
Versammlung geschatzt, weil er einer der wenigen deutsch-
sprachigen Konzilsvater mit Mitspracherecht war. Die
Erlaubnis zur Riickkehr erhielt Eichhorn nur auf die Zusi-
cherung hin, zur letzten Sitzung wieder zu erscheinen.
Uber sein Mandat als Vertreter des eidgenossischen Klerus
hinaus sah das Konzil Abt Eichhorn auch als Vertreter der
VII katholischen Orte an, zumal Lussy wegen eines Rang-
ordnungskonflikts ohnehin nicht an allen Sitzungen teil-
nahm. Miteinzubeziehen in eine Bewertung der Konzils-
teilnahme Eichhorns ist in diesem Zusammenhang auch
das Selbstverstindnis der katholischen Orte beziglich
ihrer Rolle fiir die Kirche und die altglaubige Sache. In einer
im Namen Lussys vor dem Konzil gehaltenen Rede wur-
digte der Florentiner Augustinereremit Adamantius die
katholische Eidgenossenschaft als ein an den Grenzen Ita-
liens liegendes Bollwerk zur Abwehr des neuen Glau-
bens;? als Vorsteher des religiosen Zentrums dieser Eidge-
nossenschaft konnte Eichhorn mit besonderer Wertschat-
zung von seiten des Konzils rechnen.

Thn selbst vermochten die freundliche Aufnahme und
die zuvorkommende Behandlung der eidgenossischen
Delegation nicht iber seine Enttauschung uber den Verlauf
des Konzils hinwegzutrosten. Seine Erwartungen an die
Kirchenversammlung zielten auf konkrete Beschlusse des
Konzils in den wesentlichen Glaubensfragen ab und waren
gepragt von der gespannten Lage in der Eidgenossenschaft
nach dem Wiederaufleben konfessioneller Auseinander-
setzungen seit der Jahrhundertmitte. In dieser pessimisti-
schen Grundstimmung (zu der die stindige Sorge um Klo-
ster und Konvent zu Hause kam) wurde Eichhorn durch
den in Glarus verbliebenen Tschudi zusatzlich bestarkt.?”

Tschudi liess sich durch den Abt von Einsiedeln, aber
auch durch seinen Schwiegersohn Martin Schorno, der
sich im Gefolge Eichhorns befand, eingehend tber den

Verlauf des Konzils informieren und berichtete seinerseits

63



Einsiedeln im ausgehenden 15. Jahrhundert / beginnenden 16. Jahrhun-
dert. Ausschnitt aus der «Wickiana».

uber die neueste politische Lage in der Eidgenossenschaft.
Auch iber aktuelle Auseinandersetzungen in theologi-
schen Fragen hielt Tschudi Eichhorn auf dem laufenden
und ausserte sich zu dessen Voten vor dem Konzil. Im wei-
teren versuchte Tschudi, nachdem ihm eine personliche
Teilnahme versagt geblieben war, der Konzilsversammlung
seine konkreten Anliegen wenigstens indirekt vorzutra-
gen. Zu diesem Zweck hatte er Eichhorn ein «<buoch mine
collectaneas etlicher strytigen sachen halb» mit auf den
Weg nach Trient gegeben, verbunden mit der Bitte,
« .. was aber nutzlich und dienstlich in disem christenli-
chen vorhabenden werck der heiligen versamlung und con-
cilio firzetragen sin mocht uss disem buoch, das welle u.f.g.
ussziechen lassen.»28 Vermutlich handelt es sich bei dieser

64

theologischen Arbeit Tschudis zumindest teilweise um
seine erhalten gebliebene Schrift «Vom fegfur». Dafur
spricht zum einen ein von Eichhorn in Trient zusammen
mit dem Abt von St. Maurice verfasster, gleich betitelter
Traktat, zum anderen die Tatsache, dass Tschudi nach der
Ruckkehr Eichhorns sein «buoch de purgatorio so ich
geschriben» zurlickverlangte.??

Vorrangiges Thema des Meinungsaustausches aber war
das gemeinsame Anliegen um einen baldigen Abschluss
des Konzils durch Beschrankung auf das Wesentliche.
Besonders Tschudi erhoffte sich aus einer «religios-rechtli-
chen Motivation» (Stettler) heraus vom Ausgang des Kon-
zils eine Uberwindung der konfessionellen Spaltung des
Landes Glarus, indem die Neuglaubigen aufgrund der
Konzilsbeschlusse zur Ruckkehr zum alten Glauben ver-
pilichtet werden sollten. «Von grossen noten ist’s, das man
mit dem heiligen concilio ernstlich firwert fare, . . . dann je
ee je besser und je lenger verzogen je schadlicher. . . es wil
vil néter tuon die wichtigen sachen zu traktieren .. .»
schrieb er nach Trient’, und analog argumentierte Eich-
horn in einem grundsatzlichen Votum vor dem Konzil.
Uber theologische Spitzfindigkeiten («quaestiunculae»)
wie das ius divinum der bischoflichen Residenzpflicht
mogen der Papst oder einige Konzilsvater beschliessen,

27 Vgl. auch das Urteil des Nuntius Volpe: «Il Cavalliere Lussi fa ottima
relatione del sacro concilio a questi Ssri., et altramente di quello che
scrisse I'abbate di Valdo [Einsiedeln] a me .. .» (Brief vom 19. Juni
1562 an Kardinal Carlo Borromeo, abgedruckt in: Giovanni Antonio
Volpe, Nunzius in der Schweiz, Dokumente, hg. von Karl Fry, Bd. 1,
Mailand und Florenz 1935 [Fontes Ambrosiani, 9], Nr. 498, S. 240).

2 Vogel, Tschudi Nr. 18, S. 213f. (Brief vom 2. Marz 1562), hier zitiert
nach: SHAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid. 2/1, Nr. 1.

2 Vogel, Tschudi Nr. 26, S. 231f. (Brief vom 25. November 1562), hier
zitiert nach: StAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid. 2/1, Nr. 8. — Fur eine
Gleichsetzung der beiden Arbeiten sprichtauch der Inhalt der Schrift
«Vom fegfiir» (StAZ Sign. BX 66; Teiledition: Vom fegflir, a treatise on
purgatory, hg. von Isobel A. Knowles, Basel 1925), die weit mehr The-
men behandelt. als es der zu enge Titel vermuten lasst; vgl. auch Anm.
126 und Emil Franz Joseph Muller, Gilg Tschudi als theologischer
Schriftsteller, in: Schweizerische Rundschau 1925/26, S. 176—180,
hier S.177f. — Betr. Eichhorns Traktat, der iberwiegend aus einer
Zitatensammlung besteht, vgl. Tschudi, Kloster S. 120 sowie Ganzer,
Benediktineribte (wie Anm. 25) S. 186f. und 207.

30 Vogel, Tschudi Nr. 20, S.217f. und Nr. 22, S. 219f. (Briefe vom
17. April und 29. Mai 1562), hier zitiert nach: StiAE Sign. A.ZB Acta
Conc. Trid. 2/1, Nrn. 3 und 5. — Betr. Verkntpfung von Glarnerhan-
del und Konzilsfrage vgl. Stettler, Studien S. 82%-84*.



fuhrte er aus; es genuge, wenn das Konzil Gber den
Grundsatz der Hirtenpflicht der Bischofe beschliesse. Im
Hinblick auf die Eidgenossenschaft verwies Eichhorn
eindringlich auf die Gefahren und den unwiederbringli-
chen Schaden einer weiteren Verzogerung des Konzils:
«Nec hic commemoro, quanta mora haec in Helvetiae
nostrae partibus dissidiorum pericula pariat. Tanta iam
adsunt, proh dolor, ut, nisi durante hoc sacro concilio tol-
lantur e medio, inevitabile nobis damnum sint allatura.»3!
Noch deutlicher wurde er wenig spater in einem Schrei-
ben an Nuntius Volpe, in dem er tber die vielen, aber
unnutzen Sitzungen und uber die Nichtbeachtung seiner
Voten Klage fuhrte und damit drohte, das Konzil vorzei-
tig zu verlassen.

Tschudi seinerseits wurde im gleichen Sinn aktiv und
setzte sich uber Landammann Schorno von Schwyz gegen-
uber den V Orten fur ein Mahnschreiben der katholischen
Eidgenossenschaft an das Konzil ein. Nach anfanglicher
Bereitschaft der Tagsatzung verfasste Tschudi auf Geheiss
von Schorno einen Entwurf, den er auch nach Trient
sandte. Eichhorn und Lussy schatzten mittlerweile den
Verlauf des Konzils allerdings wieder positiver ein und
hielten eine «<anmanung» des Konzils nicht mehr fir vor-
dringlich. Den Entwurf Tschudis, den sie offenbar billig-
ten, schickten sie gleichwohl der Tagsatzung zu. Diese
lehnte das Begehren schliesslich Ende Juni 1562 mit der
Begrindung ab, ein derartiges Schreiben wiirde nach einer
Belehrung aussehen. Der Entwurf Tschudis hat sich nicht
erhalten, doch wurde anfangs 1563 vermutlich auf Initia-
tive von Luzern ein neuer Anlauf zu einer Intervention
gegenuber dem Konzil genommen, nachdem sich die Stim-
mung in den katholischen Orten derart verschlechtert
hatte, dass man nur noch an die Wirksamkeit der Waffen,
aber nicht mehr der Konzilsdekrete glaubte. Das erneut
sehrbelehrende Schreiben gelangte zwar nach Trient, Nun-
tius Volpe vermochte seine Verlesung vor dem Konzil
jedoch zu verhindern.>2

3t Concilii Tridentini Actorum (wie Anm. 11) Nr. 264, S. 459 (Votum
Eichhorns vom 17. April 1562).

32 Vgl. Tschudi, Kloster S. 190. — Das Schreiben von 1563 in Uberset-
zung abgedruckt bei: Josef Butler, Manner im Sturm, Luzern 1948,

S. 302—308.

33 Vogel, Tschudi Nr. 26, S. 231f. (Brief vom 25. November 1562), hier
zitiert nach: StIAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid. 2/1, Nr. 8.

3 Tschudi, Kloster S. 122—125.

An der Ausarbeitung dieses Schreibens war Tschudi
nicht mehr beteiligt, er befand sich zum damaligen Zeit-
punkt bereits im Exil in Rapperswil, nachdem sich immer
mehr abgezeichnet hatte, dass der Glarnerhandel nicht in
seinem Sinn entschieden wurde und mit einem raschen
Abschluss des Konzils nicht zu rechnen war. Ein Angebot
Abt Eichhorns, der erst bei seiner Riickkehr vom Konzil
von Tschudis Weggang aus Glarus erfahren hatte, nach Ein-
siedeln zu kommen, wollte Tschudi nicht annehmen,
bedankte sich jedoch herzlich fur das «erbietten», durch
das er «nit wenig getrost und erfrowt worden» sei.?? Auch
von Rapperswil aus hielt Tschudi den Kontakt zu Eichhorn
aufrecht, Moglichkeiten fir Zusammenkunfte boten
neben Finsiedeln besonders das nahe Schloss Pfaffikon
und der Einsiedlerhof in Rapperswil.

Ein letztes bedeutendes Engagement Tschudis in Ein-
siedler Belangen ist fiir das Jahr 1564 belegt. Damals
erreichten die bis in die vorreformatorische Zeit zurtickrei-
chenden Bemuhungen Einsiedelns um eine Ausweitung
der kirchlichen Vollmachten und um eine Verbesserung
der rechtlichen Stellung des Klosters gegentber dem
Bischof von Konstanz einen neuen Hohepunkt. Bereits im
15. Jahrhundert hatten die Abte im Zusammenhang mit
dem Aufstieg Einsiedelns zum Massenwallfahrtsort von
papstlicher Seite Privilegien fur die Spendung der Sakra-
mente (besonders des Busssakraments) an Pilger erwor-
ben. 1518 erlangte Einsiedeln zudem gegen den Widerstand
des Bischofs von Konstanz fur den gesamten Klosterbesitz
die zeitlich unbeschrankte Exemtion vom Diozesanver-
band. In den Jahren der Reformation erhielten solche
Bemiithungen vor dem Hintergrund der weiter zunehmen-
den Entfremdung zwischen den altglaubigen Orten der
Innerschweiz und dem in Meersburg residierenden Bischof
neue Impulse. Nun war es nicht mehr primar der Abt, son-
dern vielmehr Schwyz, das aus eigener Initiative aktiv
wurde. In der Person des Abts von Einsiedeln sahen die
Schwyzer immer mehr die gegebene Alternative zum
ordentlichen Oberhirten. Einen ersten Erfolg konnten Abt
Blarer und Schwyz 1537 wihrend einer langen Vakanz auf
dem Konstanzer Bischofsstuhl verbuchen. Papst Paul III.
gewahrte damals (zeitlich beschrinkt fir die Dauer der
Glaubensspaltung) nahezu vollumfanglich die gewtinsch-
ten Jurisdiktions-, Weihe- und Dispenskompetenzen.’*

Glnstige Voraussetzungen fur neuerliche Initiativen
ergaben sich mit dem Pontifikat Pius IV. (1559—65), beson-
ders aber im Zusammenhang mit der eidgenossischen Teil-
nahme am Tridentinum. Unterstutzt von Nuntius Volpe,

65



den es ebenfalls «billicher diinckte der heiligen stat Einsid-
len sollicher gwalt geben solt werden dan keim andren»,35
kam ein Entwurf fir eine Bulle zustande, die dem Abt von
Einsiedeln die bisherigen bischoflichen Rechte zeitlich
unbeschrankt und neu fir das gesamte Land Schwyz
gewiahrt hatte. Johannes Zumbrunnen, der wahrend des
Konzils die Anliegen der katholischen Orte an der Kurie
vertrat, schrieb anfangs 1563 zuversichtlich, nun konne
sich Schwyz freuen, «schier ein eignen bischoff> zu
haben.? In den folgenden Monaten gerieten die Verhand-
lungen jedoch ins Stocken, einmal wegen der Kostenfrage,
dann auch aufgrund einer Intervention des damaligen
Bischofs von Konstanz, Mark Sittich von Hohenems (eines
Verwandten des Papstes und des Kardinals Borromeo), die
beim Nuntius einen Sinneswandel ausloste. In einem
Schreiben vom November 1564 warnte Volpe Abt Eich-
horn davor, seine Kompetenzen zu tberschreiten, zumal
die entsprechenden Privilegien moglicherweise durch
Konzilsbeschlusse ungiltig geworden seien. Weder
Schwyz noch Einsiedeln waren bereit, nachzugeben. In
einem Schreiben an Hohenems verteidigten die Schirm-
herren die Rechte ihres Klosters und warfen dem Bischof
«verschmalerung bapstlicher gwallts und hinderung der
allten religion» vor.”” Eichhorn seinerseits schickte die Ver-
warnung des Nuntius umgehend an Tschudi. Dieser wies in
seiner Antwort die Vorwurfe des Bischofs zurtick und
betonte, was «u.f.g. und ire conventbriider geton, des ist
twer gotzhus gefryt und privilegiert, hat gniigsamen schin
und urkund darzelegen». Die Angriffe des Bischofs von
Konstanz dienten nach Meinung Tschudis vielmehr dazu,
«der heiligen wallstatt achtbarkeit» zu mindern. Er ver-
sprach Eichhorn, sich mit ihm mindlich weiter zu beraten
und wiesihnan,in der Angelegenheitauch beiden V Orten
vorstellig zu werden, wozu er das Warnschreiben Volpes
Ubersetzte. 38

Fuar weitere Aktivitaten Tschudis in der Angelegenheit
gibt es nur indirekte Hinweise. An der nachsten Tagsat-
zung der VII katholischen Orte vom 9. Januar 1565 kam
von unbekannter Seite die Anregung, beim Papst wegen
der Errichtung eines eigenen Bistums fir die katholische
Eidgenossenschaft vorstellig zu werden. Erstmals wurde
ein Versuch unternommen, bislang nur einzelortische
Bemuhungen um bischofliche Vollmachten, wie sie nicht
allein Schwyz vorantrieb, zu koordinieren. Es ist durchaus
denkbar, dass Tschudi die Diskussion in Gang gebracht
hatte und dabei an den Abt von Einsiedeln als moglichen
Bischof dachte. Auch nach dem Riickzug aus politischen

66

Amtern besass er iiber seine weitverzweigten Beziehungen
zur eidgenossischen Fuhrungsschicht gentgend Einfluss-
moglichkeiten. Aus verschiedenen Grunden, zu denen
nicht zuletzt auch die absehbare Uneinigkeit in der Frage
des Bischofssitzes gehorte, fand der Vorschlag keine grosse
Unterstutzung und wurde an der nachsten Tagsatzung
einstweilen zuruckgestellt.?

Im ubrigen beschrankten sich Tschudis Kontakte zu
Eichhorn in seinen letzten Lebensjahren zunehmend auf
den Gedankenaustausch im Rahmen einer personlichen
Freundschaft. Dass die Beziehungen bis zum Tode Eich-
horns 1569 aufrechterhalten blieben, zeigt ein letzter Brief
vom Mai dieses Jahres, in dem Eichhorn Tschudi uber die
Plane zur Errichtung eines Jesuitenkollegs informierte.
Wenige Wochen spater starb Eichhorn; zu dessen Nachfol-
ger Adam Heer unterhielt Tschudi keine nachweisbaren
Beziehungen mehr.#

1.4. Fazit

Wahrend Uber zwanzig Jahren seines bewegten Lebens
unterhielt Tschudi Beziehungen zu Abt Eichhorn von Ein-
siedeln, die sich aus Kontakten von Amtes wegen im Laufe
der Zeit Uber verschiedene Titigkeiten in Klosterangele-
genheiten zu einer personlichen Freundschaft entwickel-
ten. Die intensive Beschaftigung mit der Geschichte Einsie-
delns in den 1550er und 1560er Jahren sowie Hinweise im
erhalten gebliebenen Briefwechsel erlauben es, von einem
regelmassigen Gedankenaustausch und wiederholten

35 7Zitat nach Tschudi, Kloster S. 132.
36 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 134.
37 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 136.

38 Brief Tschudis an Abt Eichhorn vom 23. Dezember 1564; vollstindig
abgedruckt bei Fuchs, Leben und Schriften (wie Anm. 24), Teil 1,
St. Gallen 1805, Nr. 43, S. 212—215. Eine «deutsche zeitgenossische
Kopie» des Warnschreibens Volpes (diejenige Tschudis?) zitiert und
erwiahnt bei Tschudi, Kloster S. 135 und 236 Anm. 203.

3% Vgl. Tschudi, Kloster S. 136 sowie Karl Fry, Giovanni Ant. Volpe,
Seine erste Nunziatur in der Schweiz 1560—1564, Freiburgi.Ue. 1931
(Freiburger Veroffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und
Staat, 1), S. 102f. und 107—109.

40 Vgl. Neuhaus, Briefregister, Brief vom 18. Mai 1569 (ohne Adressat;
aus dem Inhalt ergibt sich mit grosser Wahrscheinlichkeit Tschudi als
Empfinger).



Begegnungen zwischen den beiden prominenten Vertre-
tern der katholischen Eidgenossenschaft zu sprechen.
Gleichzeitig illustrieren die dargelegten Aktivitaten Tschu-
dis beispielhaft und in umfassender Weise die vielfaltigen
Betatigungsfelder und Interessen des Glarners. Wahrend
der Zeit der intensivsten Kontakte in den Jahren 1559 bis
1562 zeigt sich ein in Rechtsfragen kompetenter, in der
Politik erfahrener und in der Glaubensfrage engagierter
Tschudi. Einsiedeln und seinem Vorsteher kamen der Sach-
verstand in historisch-rechtlichen Fragen wie auch die
theologischen Kenntnisse Tschudis mehrfach zugute; in
diesen Bereichen wirkte Tschudi gleichsam als personli-
cher Berater Abt Eichhorns.

Gefordert wurden die Beziehungen zwischen Eichhorn
und Tschudi nicht nur durch den Einsatz zugunsten
gemeinsamer Anliegen, sondern zweifellos auch durch die
Ubereinstimmung in einer pragmatischen und angesichts
der konfessionellen Auseinandersetzung eher pessimisti-
schen Grundhaltung, die bei beiden feststellbar ist. Die per-
sonliche Verbundenheit und Wertschatzung beruhte auf
Gegenseitigkeit und zeigt sich bei Abt Eichhorn am ein-
drucklichsten in seinem Angebot zur Aufnahme Tschudis
in Einsiedeln nach seinem Weggang aus Glarus. Fir
Tschudi erfullte Eichhorn vorbildhaft die Anforderungen,
die er an einen Prilaten bezliglich Lebenswandel, Auftre-
ten und geistlicher Tatigkeit stellte und wie er sie in einem
Mahnschreiben an seinen Verwandten Fridolin Tschudi,
Abt von Pfafers, formuliert hat.#!

# «Es ist min vatterlich bitt Ir wellind tich erberlich und zuochtigklich
halten, nit mit lachen, unniitzen reden, hochtragnen gebarden und
stoltzen worten tch erzeigen, . .. vor zorn und trunckenheit hiten,
und gravitatem dignam abbatis officij bewijsen. . . . Hochtragenheit
stat Ubel an einem prelaten, desglich ze gmein underm pofel sich
mischen mit liechtfertigem geschwatz macht ein prelaten unachtbar
und verachtlich . .. Beschimend tch nit ze predigen, dann es ist ein
furnemen stuck des gotzdienstes und ziret ein prelaten . .. Min her
von Einsidlen [sc. Eichhorn] tuts offt, wirt ouch darumb gelobt.»
Brief vom 24. Januar 1565, zitiert nach: Werner Vogler, Das Ringen
um die Reform und Restauration der Firstabtei Pfavers 1549—1637,
Diss. Freiburg 1.Ue., Mels 1972, S. 12f.

2 Stettler, Studien S. 73*f. und 95*f.
3 Vgl. dazu Bernhard Stettler, Tschudis Frage nach Entstehung und

Wesen der Eidgenossenschaft, in: Schweizerische Zeitschrift fir
Geschichte 41, 1991, S. 320—329.

2. Tschudis Beschaftigung mit der Geschichte
von Kloster und Wallfahrtsort Einsiedeln

2.1. Vorbemerkungen: Historisch-biographische
Voraussetzungen

Tschudis historisches Schaffen steht in enger Wechselbe-
ziehung zu seinen gegenwartsbezogenen Aktivitaten.
Aufgrund seiner Erfahrungen und Kenntnisse, gewon-
nen aus der Mitgestaltung seiner Zeitals Angehoriger der
Fihrungsschicht, war Tschudi mit vielem, dem er bei sei-
ner Tatigkeit als Historiker begegnete, auch durch per-
sonliche Anschauung vertraut.*2 Diese Feststellung gilt
ebenfalls fir die Einsiedler Geschichte. Den Fischerei-
streit in Fahr entschied Tschudi 1549/50 aufgrund von
Urkundenbeweisen und Kundschaften, und auf ahnliche
Weise wurde die Ausscheidung der beiderseitigen Rechte
in der Propstei St. Gerold vorgenommen. Die Bedeutung
von Reichsprivilegien fur die Herrschaftskontinuitat und
-legitimation war ihm bei seiner Reise nach Augsburg
bestens bekannt, und auch die Einschatzung der Einsied-
ler Rechtslage im Konflikt mit dem Bischof von Kon-
stanz beruhte auf dem Wissen um die alteren Privilegien
des Klosters.

In dem Masse, in dem die Tatigkeit Tschudis als Politi-
ker, Schiedsrichter und Vermittler historische Kenntnisse
und Beweisfihrungen verlangte, beeinflusste sie umge-
kehrt auch sein Geschichtsverstandnis und seinen Umgang
mit Quellen. Neben dem Tschudi der historischen Speku-
lationen und Konstruktionen, den die éltere Forschung
(ausgehend von seiner besonders wirksam gewordenen
Darstellung des Befreiungsgeschehens in der Schlussfas-
sung der Schweizerchronik) betont hat, gibt es den pragma-
tisch und sachverstiandig argumentierenden Tschudi. Die-
ses Spannungsverhaltnis, wie es hier nur angedeutet wer-
den kann,®, bestimmt auch Tschudis Beschaftigung mit
der Geschichte Einsiedelns.

In enger Verbindung mit der Tatsache, dass sich bei
Tschudi zwei verschiedene und teilweise widerspruchliche
Sichtweisen der Schweizergeschichte feststellen lassen,
steht eine zweite Schwierigkeit im Umgang mit seinen
historischen Werken. Wissenschaftlichkeit im heutigen
Sinn darf von Tschudi — trotz teilweise modern anmuten-
dem Umgang mit den Quellen — nicht erwartet werden.
Auch sein gelehrtes Schaffen bleibt an die Vorstellungen
und Voraussetzungen seiner Zeit gebunden; den Massstab
fiir dessen Bewertung muss in erster Linie das 16. Jahrhun-

67



dert liefern. # Politische Riicksichtnahmen und religiose
Uberzeugungen tibten einen bestimmenden Einfluss auf
seine Arbeiten aus. In der Suche nach den letzten Zusam-
menhéngen der Geschichte stand Tschudi noch in mittelal-
terlicher Tradition, anderseits nahm er in methodischen
wie thematischen Belangen Impulse des Humanismus
auft.® Auch fur dieses vielschichtige und andersartige
Geschichtsverstandnis liefert das Beispiel der Einsiedler
Kloster- und Wallfahrtsgeschichte illustrative Hinweise.
Tschudi hat sich im Laufe seiner Forschungen zweimal
eingehend mit der Geschichte Einsiedelns befasst. Wahr-
scheinlich in den frithen 1550er Jahren durchforschte er die
Bestande des Klosterarchivs und erfasste das ihn interessie-
rende Quellenmaterial in Hinblick auf seine Schweizer-
chronik. Demgegentuber galten Tschudis Einsiedler
Archivaufenthalte in den 1560er Jahren einer eigenstandi-
gen und nicht zuletzt auch im Dienste des Klosters stehen-
den Beschaftigung mit der Geschichte Einsiedelns. Ergeb-
nis der beiden Forschungsphasen waren zwei unterschied-
liche und sehr verschieden nachwirkende Darstellungen

# Betr. Wissenschaftlichkeit, Wahrheitsbegriff und «Falschungen» bei
Tschudi vgl. Stettler, Studien S. 85*f,; ders., Das Verhiltnis zwischen
Urschrift und Reinschrift [in Aegidius Tschudis Darstellung der
Schweizergeschichte], in: Tschudi, Chronicon, Bd. 1a, S. 13*—51%,
hierS. 39%—43"; ders., Tschudis Bild von der Befreiung der drei Wald-
statte und dessen Platz in der schweizerischen Historiographie, in:
Tschudi, Chronicon, Bd. 3, S. 95—128%, hier S. 118*f,; betr. Arbeits-
weise und Quellenkritik Tschudis vgl. Stettler, Gesamtkonzeption
S. 94*—102* und unten Kap. 2.3. und 3.3. — Betr. Fortleben der Dis-
kussion des 19. Jahrhunderts um den «Falscher» Tschudi vgl. in Hin-
blick auf das Jubilaumsjahr 1991 Jean-Frangois Bergier, Wilhelm Tell,
Realitat und Mythos, Miinchen und Leipzig 1990, S. 17f.: <Zwar gibt
Tschudi nicht immer seine Quellen an, doch ist bei ihm nichts Erfin-
dung . .. wir konnen sie [sc. Tschudis Darstellung des Befreiungsge-
schehens] also — cum grano salis — zum Fihrer nehmen», und dem-
gegenuber Werner Meyer, 1291 — Die Geschichte, die Anfinge der
Eidgenossenschaft, Zirich 21991, S. 251: «Sein [sc. Tschudis] Bestre-
ben, im Sinn des Weissen Buches Habsburg als Erzfeind darzustellen,
seine eigene Familie zu erh6hen und den katholischen Glauben zu
verteidigen, liess ihn manche Dinge verzerrt sehen und Urkunden fil-
schen oder gar erfinden.»

#  Betr.Suche nachletzten, d. h. heilsgeschichtlichen Zusammenhangen
vgl. Stettler, Gesamtkonzeption S. 92*f. und ders., Studien S. 32*—

34%; betr. Verbindungen zum Humanismus vgl. Stettler, Studien
S. 40%—62%.

4 Albrecht von Bonstetten, Gesta Heremi, verfasst vor 1494, Abschrift
des 16. Jh. [Tschudis Handexpl.] im Stiftsarchiv St. Paul, Photokopie
im StAZ Sign. W 32.2 f. 148v—177r; betr. Albrecht von Bonstetten

68

der Klostergeschichte; ihre Gegenuberstellung steht im
Mittelpunkt dieses zweiten Kapitels.

2.2 Forschungen und frithe Arbeiten zur Einsiedler
Geschichte

Bevor Tschudi eigene Forschungen in Einsiedeln betrieb,
stand ihm bereits die Abschrift einer Klostergeschichte des
Humanisten und Einsiedler Konventualen Albrecht von
Bonstetten zur Verfugung. Dessen «Gesta Heremi» ent-
nahm Tschudi bei der Zusammenstellung seiner Kollekta-
neen zu den Jahren 800 bis 1200 Angaben zur Reichs- und
Landesgeschichte; wenig spater uberliess er sie voruberge-
hend zusammen mit anderen Materialien auch Johannes
Stumpf zur Benutzung.* Tschudis Kollektaneen (entstan-
den vor 1545) und Stumpfs Schweizerchronik (zur Haupt-
sache 1544/45 verfasst, gedruckt 1547) geben gleichzeitig
den terminus post quem fur die erste intensive Beschafti-
gung mit der Einsiedler Geschichte, da deren Ergebnisse
Stumpf nachweislich noch nicht bentitzt hat und von

(F ca. 1504), vgl. zuletzt Hans Fueglister, Albrecht von Bonstetten, in:
Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon, begr. von
Wolfgang Stammler, Bd. 1, Berlin und New York 21978, Sp. 176—179.
— Betr. Kollektaneen Tschudis (StAZ Sign. B X 60—61 und ZBZ Ms.
A 57) vgl. Tschudi, Chronicon, Bd. 1, S. 45*—48* (Handschriftenbe-
schrieb). — Stumpfs Darstellung der Einsiedler Geschichte in seiner
Schweizerchronik (Gemeiner loblicher Eydgnoschafft Stetten, Lan-
den und Volckeren Chronick . . ., [Faksimile der Ausgabe] Zirich
1547 [Winterthur 1975], Bd. 2, f. 165r—167v) und eine dazugehorige
Vorarbeit (ZBZMs.L 47,S. 142—149 [«Antiquitates Monasterii Here-
mitarum»| beruhen im wesentlichen auf den Gesta Heremi Bonstet-
tens und nicht auf dem (spater entstandenen) «Liber Heremi» Tschu-
dis (so noch Gustav Miller, Die Quellen zur Beschreibung des
Zirich- und Aargaus in Johannes Stumpfs Schweizerchronik, Zirich
1916 [Schriftenreihe der Stiftung von Schnyder von Wartensee, 19],
S. 88—95 und 236).

47 Vgl. auch Vogelin, Bemihungen (wie Anm. 12), S. 1491,

# StiAE Sign. A CB 2; vollstandig ediert in: [Tschudi], Liber Heremi
(wie Anm. 1); Teileditionen bei: Hagen Keller, Kloster Einsiedeln im
ottonischen Schwaben, Freiburg i.Br. 1964 (Forschungen zur ober-
rheinischen Landesgeschichte, 13), S. 154—163; in: Quellenwerk zur
Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Abt. II, Urbare
und Rodel, Bd. 3, bearb. von Paul Klaui, Aarau 1951, S. 363—378 und
bei: Georg von Wyss, Uber die Antiquitates Monasterii Einsidlensis
und den Liber Heremi des Aegidius Tschudi, in: Jahrbuch fir Schwei-
zerische Geschichte 10, 1885, S. 251—363, hier S. 337—360. — Betr.
Liber Heremi vgl. neben der umfassenden Untersuchung von von
Wyss auch Keller, Einsiedeln S. 64—68.



Tschudi erst nachtraglich in seine Kollektaneen aufgenom-
men worden sind. Die 1549/50 einsetzenden Kontakte zu
Abt Eichhorn und die in den 1550er Jahren entstandene
erste Fassung der Schweizerchronik erlauben es zudem,
Tschudis erste lingere Archivaufenthalte in Einsiedeln auf
die frihen 1550er Jahre zu datieren.¥

Das wichtigste Resultat dieser Forschungen stellt der
«Liber Heremi» dar.*8 Die Arbeit enthalt in einem ersten
Teil in unverinderter Abschrift Tschudis annalistische
und nekrologische Traditionsnotizen zur Einsiedler
Geschichte. Bei diesen Aufzeichnungen, von Tschudi als
«liber vitae» bezeichnet*), handelt es sich um eine Kompila-
tion von alterem Material, welche mit grosser Wahrschein-
lichkeit nach dem 1314 erfolgten Uberfall der Schwyzer auf
das Kloster und dem Verlust wichtiger Urkunden erstellt
worden war und in den Rahmen umfassender Massnahmen
zur Sicherung der Besitzrechte unter den bedeutenden
Abten Johannes von Schwanden (1299—1327) und Johan-
nes von Hasenburg (1327—1334) gehort. Sie enthalt vor
allem die fruhen Schenkungen an Einsiedeln, verbunden
mit nekrologischen Angaben zu den Donatoren aus einem
Jahrzeitbuch des 11. Jahrhunderts und erginzt durch anna-
listische Notizen zur Abtereihe und zur Reichsgeschichte.

Mit diesen Aufzeichnungen, in denen sich (vor allem im
Personenkreis der Stifter und Schenker des Nekrologs) die
reichsweite Bedeutung und Verflechtung des Klosters im
10. und 11. Jahrhundert spiegelt, stand Tschudi eine zuver-
lassige und bedeutsame Quelle zur frihen Einsiedler

# Vgl.z.B. Tschudi, Chronicon, Bd. 1,S. 79; betr. andere Bezeichnungen
vgl. Tschudi, Chronicon, Bd. 1a, S. 35 («Gesta Einsideln») und ders.,
Haupt-Schlussel zu zerschidnen Alterthumen... [sog. Gallia
Comatal, hg. von Johann Jacob Gallati, Konstanz 1758, S. 117 («liber
dotationum von anno 906 anfangende»); betr. Bezeichnung «Liber
Heremi» vgl. von Wyss, Antiquitates (wie Anm. 48), S. 274f.

50 Keller, Kloster (wie Anm. 48), S. 66, Anm. 123 und S. 149—153. —
Betr. Bentitzung durch Tschudi vgl. Tschudi, Chronicon, Bd. 1, S. 27,
Bd.2,S.105 Anm.2undS. 161 Anm. 1,Bd. 3,S. 39 Anm. 47 und S. 163
Anm. 180 sowie Bd. 4, S. 219 Anm. 221.

5 Betr. Burkardenbuch vgl. Odilo Ringholz, Geschichte des furstlichen
Benediktinerstiftes U.L.F. von Einsiedeln, Bd. 1, Einsiedeln u.a. 1904,
S. 377; betr. Extrakte von 32 Reichsprivilegien im Liber Heremi vgl.
von Wyss, Antiquitates (wie Anm. 48), S. 270f. und 303f. sowie Voge-
lin, BemUhungen (wie Anm. 12), Teil 2, in: Jahrbuch fiir Schweizeri-
sche Geschichte 15, 1890, S. 181—388, hier S. 379.

2 In Bonstettens Gesta Heremi (wie Anm. 52), f. 177r trug Tschudi
lediglich unvollstindig die Namen der Abte des spaten 14. und des
15. Jahrhunderts nach.

Geschichte zur Verfiigung. Bereits in Hinblick auf eine
Auswertung des Materials hat er im zweiten Teil des «Liber
Heremi» den vorangehenden Stoff einerseits alphabetisch
nach Besitzungen, anderseits chronologisch neu zusam-
mengestellt. Durch den Beizug zusatzlicher Quellen ent-
stand auf diese Weise ein vom 9. bis ins 13. Jahrhundert rei-
chender und in den Rahmen der Reichs- und Landesge-
schichte eingebetteter Abriss der Klostergeschichte. Uber-
lieferungsgeschichtlich ist der «Liber Heremi» von grosser
Bedeutung, weil die Vorlage Tschudis dem grossen Kloster-
brand von 1577 zum Opfer fiel; nach Einsiedeln gelangte
die Handschrift allerdings erst im 18. Jahrhundert anlass-
lich des Verkaufs von Tschudis Nachlass.

Ebenfalls nur Uber Tschudi uberliefert ist ein weiterer
Einsiedler Nekrolog, der heute nur noch in einer Abschrift
des 18. Jahrhunderts vorliegt. Von Tschudi als «elter buoch
liber vitae» bezeichnet, handelt es sich dabei, in Erganzung
zum Jahrzeitbuch des «Liber Heremi», mit ziemlicher
Sicherheitum die andere Halfte eines ursprunglich zweitei-
ligen Nekrologs, in der Bischofe, Abte, Herzoge und Gra-
fen aus Schwaben eingetragen worden waren, die in keiner
direkten Verbindung zu Einsiedeln standen.>

Zum Urkundenbestand des Klosterarchivs fand Tschudi
leichten Zugang tuber das «Burkardenbuch», ein Kopial-
buch aus der Zeit von Abt Burkhard von Krenkingen-Weis-
senburg (1418 —1438), das Abschriften unzihliger Einsied-
ler Urkunden enthalt, die durch ein Register erschlossen
waren. In Form von Extrakten ubernahm er die darin ent-
haltenen Reichsprivilegien in den «Liber Heremi».>!

Fir die spatmittelalterliche Klostergeschichte schliess-
lich musste Tschudi auf die erwahnten «Gesta Heremi»
zurtickgreifen, da die Angaben des «Liber Heremi» nur ver-
einzelt uber das 11. Jahrhundert hinausgehen. Doch auch
Bonstettens Klostergeschichte reicht nur bis zum Ende des
14. Jahrhunderts, fir das 15. Jahrhundert standen Tschudi
neben dem urkundlichen Material lediglich die Angaben
der ubrigen Chronistik zur Verfigung. Aus diesem Sach-
verhalt erklaren sich die (gegenuber der Zeit vom 11. bis
14. Jahrhundert) sparlichen Angaben zur Einsiedler
Geschichte fiir die Jahre nach 1376 in der bis 1470 reichen-
den Schweizerchronik.>2

Als Bilanz ergibt sich die Feststellung, dass Tschudi die
wichtigsten Archivbestinde und Quellen zur Einsiedler
Geschichte bekannt waren, als er mit der Arbeit an seiner
Schweizerchronik begann, die in ihrer ersten, in den 1550er
Jahren entstandenen Fassung die Jahre von 1200 bis 1470
umfasst (sog. Urschrift). Gleichzeitig setzte Tschudi im

69



Laufe der spaten 1550er und frithen 1560er Jahre seine For-
schungen in Einsiedeln fort und stiess dabei auf zusatzli-
ches Quellenmaterial, das zum Teil in der nach 1569 ver-
fassten und tber die Jahre von 1001 bis 1370 reichenden
sog. Reinschrift der Schweizerchronik Verwendung fand.
Hierzu gehoren neben weiteren Reichsprivilegien vor
allem zwei historiographische Quellen, zum einen die
«Annales Einsidlensis» aus dem 10. Jahrhundert, zum
anderen eine gedruckte Klostergeschichte des Albrecht
von Bonstetten, die im Gegensatz zu den «Gesta Heremi»
auch das 15. Jahrhundert umfasst und eine erstrangige
Quelle fur das Selbstverstandnis des spatmittelalterlichen
Klosters darstellt.53

2.3 Schweizerchronik und «Antiquitates Monasterii
Einsidlensis»

In das «Chronicon Helveticum» nahm Tschudi — eingefiigt
indie annalistische Form der Erzahlung — neben der Reihe
der Abte auch verschiedene Ereignisse der Klosterge-
schichte auf.5* Beachtung verdienen dabei vor allem zwei
Themen, die fur seine Darstellung der Bedeutung Einsie-
delns fur die Schweizergeschichte besonders aussagekraf-
tig sind: zum einen die Frage der Klostervogtei, zum ande-
ren der Marchenstreit. Ansatzweise bereits in der ersten
Fassung, voll ausgebildet dann in der Schlussfassung seiner
Chronik, werden diese beiden Bereiche der Einsiedler
Geschichte von Tschudi konsequent in seine Gesamtkon-
zeption der eidgenossischen Geschichte eingebaut.

Zum Thema Klostervogtei finden sich zu den Jahren
1291 und 1299 grundsitzliche Uberlegungen Tschudis.
Nach seiner Auffassung war der «merteil der gotzhusern»,
darunter auch Einsiedeln, «under des richs schirm und
gefrijet, das nieman uber si ze walten solt haben noch ir
castvogt sin wan allein ein romischer keiser oder kiinig.»
Die «gwalt» des stellvertretend eingesetzten «anwalten
oder vogt[s|» musste bei einem Herrscherwechsel wieder
an das Reich zurtickfallen.’s Im Fall von Einsiedeln waren
die Grafen von Rapperswil Inhaber der Vogteirechte, bevor
sie nach deren Aussterben Konig Rudolf I. um 1283/85 ans
Reich zog und sie so an das Haus Habsburg brachte. Dieses
Vorgehen schreibt Tschudi Konig Albrecht zu, und unge-
achtet der Tatsache, dass die Einsiedler Kastvogtei bereits
unter den Rapperswilern erblich geworden war, wird der
Vogteiwechsel scharf verurteilt und als missbrauchliche
Aneignung von Reichsrechten gewertet: «Aber kunig
Albrecht . .. zoch solich castvogtijen tber des richs gotz-

70

huser an sine kind und nachkomen erblich, entfrombdets
dem rich ... Abt Johans zuo Einsidlen und sin convent
muostend sine kind und nachkomen ze castvogten tber die
wald- und hoflit und alles so ir gotzhus hat annemen.» Nur
unter dieser Bedingung sei Konig Albrecht — nach Tschu-
dis Auffassung bekanntlich die Tyrannengestalt der
Schweizergeschichte und Mitausloser des Befreiungsge-
schehens — bereit gewesen, den Abt als Reichsfirst einzu-
setzen.5 Auf diese Weise gelang es Tschudi, Ereignisse,
denen urspringlich ein Bezug zur Schweizergeschichte
fehlte, durch Umdeutungen und Konjekturen an das
Gesamtbild der eidgendssischen Frihgeschichte anzupas-
sen.

Bekannter und bis heute nachwirkend ist Tschudis Dar-
stellung der Grenzkonflikte zwischen den Schwyzern und
dem Kloster Einsiedeln als ein zentrales Geschehen der
eidgenossischen Vor- und Fruhgeschichte, gleichsam als
Beitrag Einsiedelns an die Entstehung der Eidgenossen-
schaft. Ausgehend von einzelnen Urkunden aus der Zeit
vom 10. bis 14. Jahrhundert, die Tschudi als Gerust der
Erzahlung benutzte und in einen fur ihn denkbaren
Zusammenhang stellte, entstand eine Schilderung der wie-
derholt auflebenden Grenzstreitigkeiten als ein sich tiber
Jahrhunderte ununterbrochen hinziehender Konflikt.
Dabei wies Tschudi die Schuld einseitig dem Kloster zu,
wahrend das Verhalten der Schwyzer eine vollumfangliche
Rechtfertigung erhielt.”” Diese Deutung und Aufwertung
des Marchenstreits entspricht wie diejenige des Vogtei-
wechsels keineswegs der historischen Wirklichkeit’ und

53 Betr. Reichsprivilegien vgl. Vogelin, Bemihungen (wie Anm. 12),
S.163—166 betr. den nach 1558 entstandenen Urkundenkatalog in
Cod. 1083 der St. Galler Stiftsbibliothek, der bereits 40 Regesten von
Einsiedler Urkunden enthalt. — Betr. Bentitzung der «Annales Ein-
sidlensis» (MG SS III, S.145—149) vgl. die nachtraglich in der
Urschrift vorgenommene und in der Reinschrift beibehaltene Umda-
tierung des Abtwechsels von 1213 (Tschudi, Chronicon, Bd. 1a, S. 27
und Bd. 2, S. 41 und Anm. 3). — Betr. Bonstettens gedruckte Kloster-
geschichte vgl. Bonstetten, Stiftung (wie Anm. 6). Die Edition Buchis
beruht u.a. auf dem Handexpl. Tschudis und vermerkt dessen Rand-
glossen in den Anmerkungen.

54 Vgl. Tschudi, Chronicon, Registerbde. 1ff. sowie ders., Chronicon
Helveticum, hg. von Johann Rudolf Iselin, 2 Bde., Basel 1734—36,
Register.

55 Tschudi, Chronicon, Bd. 3, S. 173 sowie S. 91; vgl. auch Anm. 65.

56 Tschudi, Chronicon, Bd. 3, S. 173f. — Betr. Tschudis Bild von Konig
Albrecht vgl. Tschudi, Chronicon, Bd.3, S. 151 Anm. 171 und S. 175
Anm. 186.



1st erklarungsbedurftig. Das Bemuhen, ein widerspruchs-
freies und fur seine Zeit tiberzeugendes Bild von der Ent-
stehung der Eidgenossenschaft zu entwerfen, stand bei
Tschudis Arbeit an der Reinschrift im Vordergrund. Mit
der Ruckverfolgung eines Konfliktes, der zur Zeit des
Befreiungsgeschehens im Klosterbruch von 1314 seinen
Hohepunkt erlebte, bis ins 11. Jahrhundert konnte er auch
die Ursprunge der Eidgenossenschaft in frihester Zeit
ansiedeln. Es kommthinzu, dass fiir Tschudi angesichts der
Krise der Eidgenossenschaftin den 1560er Jahren die Frage
nach ihrem Ursprung und Wesen keine unverfiangliche
Gelehrtendiskussion war, sondern vielmehr aus einem
Verantwortungsbewusstsein auch gegeniiber der Gegen-
wart zu beantworten war. Eng damit verbunden und eben-
falls in Rechnung zu stellen ist schliesslich eine beim spaten

7 Betr. Tschudis Darstellung des Marchenstreits vgl. Stettler, Gesamt-
konzeption, S. 104*—107*; Tschudi, Chronicon, Bd. 1, S. 353f., Bd. 3,
S. 301 Anm. 303 sowie Bd. 4, S. 359 Anm. 359 (Stellenverzeichnis).

5 Vgl.dazu jetzt Paul J. Brindli, Mittelalterliche Grenzstreitigkeiten im
Alpenraum, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz 78, 1986, S. 18—188, hier S. 71—81.

3 Stettler, Gesamtkonzeption S. 103*f; ders., Verhaltnis (wie Anm. 44),
S. 437 —46",

¢ Beispiclhaft hierfur: Andreas Riggenbach, Der Marchenstreit zwi-
schen Schwyz und Einsiedeln und die Entstehung der Eidgenossen-
schaft, Diss. Zurich 1966 (Geist und Werk der Zeiten, 15); vgl. dazu die
klarenden Bemerkungen bei Brandli, Grenzstreitigkeiten (wie Anm.
58),S.19 Anm. 2 und S. 66f.

el Betr. Franz Guillimann (} 1612) vgl. Stettler, Bild (wie Anm. 44),
S. 119%—125* (Ubernahme von Tschudis Darstellung des Befreiungs-
geschehens) sowie Johann Kalin, Franz Guillimann, ein Freiburger
Historiker von der Wende des 16. Jahrhunderts, in: Freiburger
Geschichtsblatter 11, 1905, S. 1—223, hier S. 115£., 147, 186, 189f., 194,
199f. (Mitarbeit an den «Annales Eremi»); betr. P. Christoph Hart-
mann (1 1637) vgl. zuletzt HS Abt. III, Bd. 1/2, S. 1384. — Betr.
Abschriften des Chronicon Helveticum vgl. Hans Georg Wirz, Die
handschriftliche Uberlieferung von Gilg Tschudis Schweizerchronik,
in: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern 39, 1948,
S. 399—419, hier S. 414 und Gabriel Meier, Catalogus codicum manu
scriptorum qui in bibliotheca monasterii Einsidlensis O.S.B. servan-
tur, Bd. 1, Einsiedeln 1899, S. 339. Es handelt sich um die Cod.
378—380, die die Reinschrift vollstindig und die Urschrift iber die
Jahre 1371 bis 1446 enthalten.

2 StiAE Sign. A CB 1. Die mutmassliche Datierung ergibt sich vor allem
aus Tschudis Rickzug aus der Politik und seinem Weggang aus Glarus
Ende 1562 und der Verwendung der «Antiquitates» in der Wallfahrts-
chronik von 1567 (vgl. Kap. 3.3). — Betr. «Antiquitates» vgl. von
Wyss, Antiquitates (wie Anm. 48), S. 256—264, 330—336 und 361.

Tschudi verstarkte Rucksichtnahme gegenuber der Inner-
schweizer Fithrungsschicht und die zunehmend feststell-
bare verpflichtende Uberzeugung, sein Werk zu «lob und
eer» der Eidgenossenschaft zu verfassen.”®

Ungeachtet aber dieser Einschrankungen wurde Tschu-
dis Darstellung des Marchenstreits — ahnlich wie die des
Befreiungsgeschehens — auf wissenschaftlicher Ebene rezi-
piert, womit auch die Einsiedler Geschichte ihren Beitragan
das traditionelle Bild von Tschudi als dem «Vater der
Schweizergeschichte» geleistet hat.t® Auf die Frage, wie weit
im Kloster Einsiedeln selbst Tschudis Version von der «Ver-
liererrolle» Einsiedelns in der Schweizergeschichte rezipiert
wurde, kann an dieser Stelle nicht naher eingegangen wer-
den. Aufindirektem Weg durch die Mitarbeit des Freiburger
Historikers Franz Guillimann an den 1612 erschienenen
«Annales Eremi» des Einsiedler Bibliothekars Pater Chri-
stoph Hartmann und auf direktem Weg Uber die 1662 auf
Anweisung von Abt Plazidus Reimann angefertigte
Abschrift der Schweizerchronik floss Tschudis Darstellung
moglicherweise schon frih in die Einsiedler Historiogra-
phie und das innerklosterliche Geschichtsbild ein.s!

Dass Tschudi auch einen tieferen Einblick in den Verlauf
und die Mechanik der eidgenossischen Geschichte hatte,
als ihn eine oberflachliche Lektire seiner Chronik auf der
Suche nach «Filschung» und «Wahrheit» vermitteln kann,
lasst sich im Fall von Einsiedeln anhand einer anderen
Schrift Tschudis zeigen. Zeitlich zwischen den beiden Fas-
sungen der Schweizerchronik hat Tschudi namlich in den
1560er Jahren (vermutlich zwischen 1562 und 1567) eine
grossangelegte und als eigenstandiges Werk konzipierte
Geschichte des Klosters Einsiedeln geschrieben, die «Anti-
quitates Monasterii Einsidlensis».¢? Das Gerust der Erzah-
lung bildet die Klostergeschichte in der herkommlichen
Form der Gesta der Abte, deren institutionsbezogenes
Wirken abschnittweise behandelt wird und durch Ausfuh-
rungen zur Reichsgeschichte, zu den Herzogen von Schwa-
ben und zu den Bischofen von Konstanz in einen grosseren
Rahmen gestellt wird. Den meisten Raum beanspruchen
jedoch sorgfaltige Abschriften und Ubersetzungen von
iber 60 Einsiedler Urkunden, die durch ein Register, das
nach Reichsprivilegien und ubrigen Urkunden trennt,
erschlossen sind. Darunter finden sich auch diejenigen
Dokumente, die Tschudi in der Schweizerchronik fir die
Darstellung des Vogteiwechsels und des Marchenstreits
herangezogen hat, hier aber ohne dass sie in einen einseiti-
gen Bezug zur eidgendssischen Frihgeschichte gestellt
werden. Tschudi betrachtet in den «Antiquitates» die ver-

71



schiedenen Schiedsspriiche im Marchenstreit vielmehr aus
dem Blickwinkel Einsiedelns und sieht in thnen — zu Recht
— die Folgen von unrechtmassigen Ubergriffen der Schwy-
ZETe

Zum Ubergang der Vogtei an die Habsburger schweigt
sich Tschudi vollig aus, hingegen setzt er sich ausfuhrlich
mit der wesentlich fragwiirdiger zustandegekommenen
Verleihung der Kastvogtei an die Schwyzer 1434 auseinan-
der. Wahrend er dazu in der Urschrift des «Chronicon Hel-
veticum» lediglich drei diesbeztigliche Dokumente einge-
fugt hat, ohne sich zum schwankenden und rechtlich
bedenklichen Vorgehen des den Eidgenossen giinstig
gesinnten Konigs Sigmund zu dussern, finden sich in seiner
Klostergeschichte nicht allein samtliche einschlagigen
Dokumente, Tschudiist hier auch der Auseinandersetzung
mit ihnen nicht aus dem Weg gegangen.®* Das aufgrund der
machtmassigen Entwicklung verstandliche Vorgehen der
Schwyzer suchte er rechtlich zu legitimieren durch Hin-
weise auf den 20jahrigen Frieden und auf angeblich 1415
gemachte Zusagen, die 1424 durch die Verleihung Sig-
munds erfullt worden seien. Dass der damalige Abt von
Einsiedeln die Dinge anders sah und zunachst erfolgreich
beim Konig intervenierte, kommentiert Tschudi nicht.
Hingegen vermerkt er — auffallenderweise in lateinischer
Sprache — zum Revokationsprivileg Sigmunds von 1431,
dieses habe spater «iussu dominorum Suitensium 1am per
contractum advocatorum ac protectorum coenobij Here-
mitarum» vernichtet werden missen. Mit dem endgultigen
Entscheid Sigmunds von 1433/34 standen fur Tschudi die
Schwyzer in der vollumfanglichen Rechtsnachfolge Oster-
reichs, worauf auch die Wiedergabe einer entsprechenden
Stelle aus dem Habsburger Urbar hindeutet. Den Schluss-
stein dieser Deutungbilden die anschliessend eingertickten
Einsiedler Privilegienbestitigungen der Kaiser Sigmund
und Friedrich III., die den Eindruck einer Interessenhar-
monie zwischen Reich als hochstem Klostervogt und den
Schwyzern als Vollstreckern vor Ort erwecken.t> Keine
Erwahnung findet dagegen der bis in die zweite Halfte des
15. Jahrhunderts anhaltende Widerstand von Abt und
Konvent gegen den Vogteiwechsel, wie er Tschudi u.a. aus
der Klostergeschichte des Albrecht von Bonstetten
bekannt war.%¢ Auch hier gebotihm die Gegenwart, d.h. das
Einvernehmen zwischen dem Kloster und Schwyz,
Zuruckhaltung. Die Rechtfertigung der Politik der Schwy-
zer konnte Tschudi um so leichter fallen, als sie aus der
Sichtdes 16. Jahrhunderts durch das Erlebnis der Reforma-
tionsjahre eine spite Legitimation erhalten hatte. Vor dem

72

Hintergrund der gemeinsamen Bemuhungen fur die alt-
glaubige Sache gab es auch in Einsiedeln selbst keinen
Anlass mehr, an die Konflikte des 15. Jahrhunderts zu erin-
nern. Die Auseinandersetzung mit den unbequemen Quel-
len hat Tschudi aber nicht gescheut, und zwischen den Zei-
len spricht ein Tschudi, der wie kaum einer seiner Zeitge-
nossen Einblick in den windungsreichen und keineswegs
vorgezeichneten Verlauf der Schweizergeschichte hatte.
Zeitlich liegt der Schwerpunkt der «Antiquitates» bei
der Fruhgeschichte Einsiedelns, thematisch stehen die Stif-
tung des Benediktinerklosters, seine Besitzausstattung
und der Aufstieg zu einem bedeutenden Reichskloster im
Vordergrund. Die Erzahlung beginnt mit der Wiederbe-
siedlung der Meinradszelle durch Benno, Strassburger
Dombherr, und «ander einsidel nach Sant Meinraten» im
Jahre 906. Die intensive Forderung durch die Ottonen und
die Herzoge von Schwaben, welche mit entsprechenden
Privilegien belegbar war, entsprach in idealer Weise Tschu-
dis Vorstellungen von Herrschaftslegitimation und seiner
Vorliebe fiir dokumentarische Quellen. Bereits die Neuer-
richtung der Eremitenklause durch Benno war nach
Tschudi durch Konig Ludwig das Kind, «der letste tut-
scherlanden kiinig von des grossen keyser Karoli geblut»,
bestatigt worden®; mit dem Jahr 947 setzt anschliessend

63 Stettler, Gesamtkonzeption S. 104*f. (mit einschlagigen Zitaten).

¢4 Vgl. Tschudi, Chronicon, Bd. 9, S. 233—237 und 266—269 (im Druck)
und Tschudi, Antiquitates S. 170 und 173—188. — Betr. Ubergang der
Vogtei an die Schwyzer (1424 Verleihung der Kastvogtei auf Bitten
der Schwyzer, 1431 Kassation auf Klage des Abts und 1433/34 neuer-
liche Verlethung an Schwyz) vgl. Heidi Schuler-Alder, Reichsprivile-
gien und reichsdienste der eidgenossischen orte unter konig Sig-
mund, 1410—1437, Diss. Ziirich, Bern 1985 (Geist und Werk der Zei-
ten, 69), S. 167—170.

65 Zum Jahr 1142 bezeichnet Tschudi den (Unter)kastvogt als «ampts-
pflichtige[n] diener des abts und der conventbriidderen», der «<inen das
iro ze schitzen» habe (Tschudi, Antiquitates, S. 108) und in der «Gal-
lia Comata» (Tschudi, Gallia Comata [wie Anm. 49| S. 117) werden die
Herrschaftsverhaltnisse auf die knappe Formel «Ist eine furstliche
abbtey, dem land Schwitz verpflicht» gebracht. — Beim Extrakt aus
dem Habsburger Urbar handelt es sich um den Abschnitt «Du rech-
tunge uber das gotzhus zuo den Einsidellen» (Das Habsburgische
Urbar, hg. von Rudolf Maag, Bd. 1, Basel 1894 [QSG, 14], S. 282f).

6 Vgl. Bonstetten, Stiftung (wie Anm. 6) S. 211. Interessanterweise
wurde die Stelle «do ze mal alda lantzherrn [sc. die Herzdge von
Osterreich]» im Handexemplar Tschudis (heute StAE Sign. A EB 3)
zu unbekanntem Zeitpunkt radiert.

67 Tschudi, Antiquitates S. 1.



die von Tschudi vollstindig wiedergegebene Reihe von
uber dreissig Reichsprivilegien ein. Das Abbrechen dieser
Legitimationskette nach 1143 markiert gleichzeitig einen
vorlaufigen Abschluss der «Antiquitates»; erst zu einem
spateren Zeitpunkt hat Tschudi die Arbeit an der Kloster-
geschichte wieder aufgenommen und eine Fortsetzung
uber die Jahre von 1346 bis 1451 verfasst.8

Die fir die Klostergeschichte festgestellte Ubereinstim-
mung zwischen von Tschudi bevorzugter und tatsachlich
vorgefundener Uberlieferung gilt auch fiir die Stiftung Ein-
siedelns als heiliger Ort und Ziel der Wallfahrt. Die im Jahr
964 in Rom im Beisein des Kaisers ausgestellte papstliche
Bestatigung der Engelweihe der Gnadenkapelle, die sog.
Engelweihbulle, spielte bei der Propagierung der Wallfahrt
seit dem spaten 14.Jahrhundert eine zentrale Rolle.
Tschudikonnte hier also ankntipfen, wenn er im Anschluss
an den Bericht uber die Engelweihe im Jahr 948 schreibt:
«Umb dise geschicht hat nach viertzechen jaren papst Leo
der achte gloubwirdigen schijn ufgericht in gegenwirtig-
keit des grossen Ottonis und viler firsten, geistlicher und
weltlicher, uss titschen und weltschen landen . . »% Nach-
tragliche Korrekturen zeigen uberdies, dass sich Tschudi
mit der Engelweihbulle eingehender befasst hat. Seine erste
Fassung enthalt den urspringlichen Wortlaut, den er spa-
ter aufgrund einer ihm glaubwirdiger erschienenen Fas-
sung korrigierte. Zweifel an der Echtheit der Papstbulle —
einer Reichenauer Falschung des 12. Jahrhunderts —, wie

68 Von Wyss, Antiquitates (wie Anm. 48) S. 259—262; betr. Nachtrige
von Ulrich Wittwiler zu den Jahren 1171 bis 1348 vgl. Anm. 125.

6 Tschudi, Antiquitates S. 12.

70 Betr. Engelweihbulle vgl. zuletzt Kuno Bugmann, Die Einsiedler
Engelweihbulle und die Reichenau-Renaissance im 12. Jahrhundert,
in: Freiburger Didzesan-Archiv 95, 1975, S. 135—148. — Bezog sich
die Kritik des 15.Jahrhunderts auf die Ablassformel, so hitten
Tschudi Zweifel allenfalls aufgrund der Unvereinbarkeit zwischen
dem in der Engelweihbulle postulierten Aufenthalt Ottos des Gros-
senin RomimNovember 964 und dem tatsachlichen Itinerar des Kai-
sers kommen konnen; vgl. dazu Tschudis Kollektaneen zum Jahr 964
(StAZ Sign. B X 61 f. 122r—123v) und Tschudi, Antiquitates S. 23f. —
Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Beurteilung von Johannes
Stumpf (Schweizerchronik [wie Anm. 46] f. 165v): «Die Einsidler
chronicken meldend allerley und vil von der wyhe diser capellen, wel-
ches wir hie von kiirtze wegen beruowen lassend» und von Heinrich
Bullinger («Von den Tigurinern und der Statt Zirych sachen», ver-
fasst 1573, Bd. 1, ZBZ Ms. Car C 43 f. 59r—60r): «Insonderheit wirt in
demkloster fiir warhafftig fiirgiben, wie die caplen . . . von englen sye
gewycht worden . . . Hierum habend sy ouch ein bullam Leonis 8 . . .
Ob das nun eine riachte und nitt falsche bull sye . . . ist es doch nitt

sieim 15. Jahrhundert vereinzelt und ohne Wirkung geaus-
sert worden waren, kamen Tschudi ebensowenig wie sei-
nen Zeitgenossen.”®

Zur Geschichte der Einsiedler Wallfahrt finden sich in
den «Antiquitates» neben der Engelweihbulle eine papstli-
che Bestatigung aller Privilegien und Ablasse von 1426
sowie vier Mirakelberichte, die vor allem interessante Auf-
schliisse iber Tschudis Arbeitsweise und seinen Umgang
mit Quellen geben.”t Zwei der Berichte ubernahm er in
wortgetreuer Ubersetzung aus einer lateinischen Mirakel-
sammlung Albrechts von Bonstetten.”2 Diesen beiden
Erzahlungen vorangestellt ist ein Mirakelbericht, bei dem
es sich mit grosser Wahrscheinlichkeit um eine Konstruk-
tion Tschudis handelt; in der Vorlage Bonstettens ist er
jedenfalls nicht enthalten. Auch die Thematik — erzahlt
wird die Heilung eines vom Teufel besessenen Kindes
durch Bertihrung von Reliquien Mariens — weist auf das
16. Jahrhundert hin, zumal sich die aus Bonstettens Samm-
lung getroffene Auswahl Tschudis ebenfalls an themati-
schen Gesichtspunkten orientiert: Das eine Wunder han-
deltvon der Spendung der Sakramente der Beichte und der
Eucharistie an einen Sterbenden, das andere gibt eine
Gefangenenbefreiung wieder und leitet zum abschliessen-
den vierten Mirakelbericht uber, den Tschudi aus eigenem
Erleben beifligte.”? Fur Tschudi als Verfasser des ersten
Berichts sprechen sodann die protokollartige Sprache mit
dem Hinweis auf die «gegenwirtigkeit gloubwirdiger per-

gewluss, dass diser handel sye von gott, alls der somlicher sticken vil
verhengt, welche durch wiirckung des bosen beschihend, der sich
vergstallten kan in ein engel des liechts . . .» — Bullinger hat im Gbri-
gen als Vorarbeit zu seinen schweizergeschichtlichen Arbeiten eben-
falls eine Geschichte des Klosters Einsiedeln verfasst, die auf Tschudis
«Antiquitates» basiert (ZBZ Ms. A 127 S. 17—62).

7t Tschudi, Antiquitates S. 145—151; abgedruckt bei: Joseph Tschudi,
Einsiedlische Chronik oder Geschichte des Stiftes und der Wallfahrt
zu Maria Einsiedeln, vorzuglich fur Wallfahrter, Einsiedeln 1823,
S. 245—256.

72 Die Mirakelsammlung ist Teil einer Kénig Ludwig XI. von Frankreich
gewidmeten Schrift Bonstettens von 1480 (Bibliotheque Nationale
Paris Cod.Ms.Lat. 5656), von der in Einsiedeln offenbar eine (heute
verlorene) Abschrift blieb, vgl. Bonstetten, Stiftung (wie Anm. 6)
S. 173f. Fir den Textvergleich wurde eine Abschrift der Pariser Hand-
schrift des 18. Jhs. verwendet (Burgerbibliothek Bern Mss.h.h. 157,
S. 42—146).

73 Betr. Bedeutung des <hochwirdigen sacraments» fir Tschudi vgl.
Tschudi, Chronicon, Bd. 3, S. 35 Anm. 44. — Betr. vierten Mirakelbe-
richt vgl. Kap. 3.2.

&3



sonen» und die Datierung auf das Jahr 1338. Angeblicher
Berichterstatter des Geschehens ist Johannes von Stein,
Leutpriester von Einsiedeln; als Beteiligter wird Heinrich
von Ligerz, Kustos des Klosters, angefiihrt, beides histo-
risch belegte Personen, die Tschudi bekannt waren.’
Zusatzliche Hinweise liefert der Vergleich mit den beiden
von Bonstetten ubernommenen Mirakelberichten. In der
Vorlage undatiert und ohne Nennung eines Berichterstat-
ters werden sie von Tschudi durch entsprechende Einlei-
tungen ebenfalls als Bericht des Leutpriesters Johannes von
Stein ausgegeben. Die Datierung in die erste Halfte des
14. Jahrhunderts, die Tschudi aufgrund der Vorstellung
einer bisauf die Zeit Meinrads zuriickreichenden Wallfahrt
unbedenklich vornehmen konnte, spricht ebenfalls gegen
eine altere, heute verlorene Vorlage, da der Aufschwung
Einsiedelns zum Massenwallfahrtsort erst gegen Ende des
14. Jahrhunderts einsetzt. Die iltesten Mirakelberichte
stammen aus der erwahnten Schrift Albrechts von Bonstet-
ten und dirften dem 15. Jahrhundert angehoren; sie sind
gleichzeitig die einzigen aus vorreformatorischer Zeit und
haben fir die Propagierung der Wallfahrt keine nennens-
werte Rolle gespielt.”s

Nach den Regeln heutiger Wissenschaft beurteilt, ware
Tschudi nach dieser Beweisfiihrung ein weiteres Mal als
«Falscher» entlarvt, fiir sein eigenes Geschichts- und Wahr-
heitsverstandnis hingegen war die Historisierung vorge-
fundener Quellen durch nachtragliche Datierungen und
Einfigung historisch belegter Personen ebenso zulissig
wie die spekulative Konstruktion eines die vorhandene
Uberlieferung erganzenden Ereignisses.” Beides geschah
in der Absicht, einem als glaubwirdig anerkannten
Geschehen zusitzliche Authentizitit zu verleihen — was
dies im Fall der Mirakelberichte bedeutet, wird noch naher
auszufuhren sein.

2.4 Fazit

Ausder Gegenuberstellung von Themen und Tendenzen in
Tschudis Darstellung der Geschichte Einsiedelns zum
einen in seiner Schweizerchronik, zum andern in den
«Antiquitates» ergibt sich das Bild zweier verschiedener,
zum Teil widerspruchlicher Betrachtungsweisen. Allge-
mein bekannt und bis heute wirksam geblieben ist die Ver-
sion des «Chronicon Helveticum» mit dem spekulativen
Konnex von Marchenstreit bzw. Ubergang der Vogtei an
die Habsburger und Vor- und Frithgeschichte der Eidge-

nossenschaft. In konsequenter Durchfihrung seiner

74

Gesamtkonzeption der Schweizergeschichte erklarte
Tschudi die Zeit des Befreiungsgeschehens auch fur Einsie-
deln zum geschichtlichen Wendepunkt. Anderseits arbei-
tete er gewissenhaft auch mit Quellen, die sich nur schwer in
dieses Konzept der eidgenossischen Geschichte einbauen
liessen. Die Auseinandersetzung mit ihnen fuhrte ein ande-
rer, wenig beachteter Tschudi, der uns — auf Umwegen zwar
— zu neuen Einsichten in die Entwicklungsgeschichte der
Eidgenossenschaft fihren kann. Gerade die Beschaftigung
mit der Geschichte Einsiedelns aus der Sicht des Klosters in
den «Antiquitates» fihrte Tschudi vor Augen, dass sich Ent-
scheidendes in der Schweizergeschichte nicht um und nach
1300, sondern in der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts (im
Fall Einsiedelns mit dem Vogteiwechsel in den 1430er Jah-
ren) abgespielt hat.””

Gleichzeitig stosst man in den «Antiquitates» auf jenen
Tschudi, an den Abt Wittwiler in der eingangs zitierten
Wiurdigung erinnert. Im Gegensatz zum «Liber Heremi»
blieben die «Antiquitates» in Einsiedeln und wurden, beson-
ders nach dem Verlust zahlreicher Handschriften beim Klo-
sterbrand von 1577, zu einer hochgeschatzten historiogra-
phischen Quelle’8 und aufgrund der eingeruckten Urkun-
den zu einem Nachschlagewerk in Rechtsfragen.” Die zeit-
gendssisch bedeutsamsten, bisher wenig beachteten Nach-
wirkungen hat Tschudis Beschaftigung mit der Einsiedler
Geschichte jedoch im Bereich der Wallfahrt und der konfes-

sionellen Auseinandersetzung gefunden.

7+ Vgl. Tschudi, Chronicon, Registerbd. 1, S. 60 (Johannes von Stein,
belegt bis 1315). Heinrich von Ligerz (1 um 1360), als Kustos fiir die
Reliquien verantwortlich, war Tschudi u.a. aus einer Konventsliste bei
Bonstetten (Gesta Heremi [wie Anm. 46] {. 175r) bekannt.

75 Betr. Tschudis Vorstellung von einer bis in die Zeit nach dem Tod Mein-
rads zuriickreichenden Wallfahrt vgl. Tschudi, Antiquitates S. 1 (zum
Jahr 906): «. . . wann das . . . die bilgrin on underlass (von der grossen
hilfflichen wunderzeichen wegen so gott der herre alda durch siner wir-
digen muoter magt Mariae willen . . . erzbugt) aldahin vil wallfert tet-
tend . . » — Die Wunderberichte bei Bonstetten sind alle undatiert und
anonym Uberliefert, lediglich in einem Mirakel wird auf den Hundert-
jahrigen Krieg (1339—1453) Bezug genommen.

76 Vgl. oben Anm. 44, bes. Stettler, Gesamtkonzeption S. 99*—101*.

77 Vgl. hierzu grundsatzlich Stettler, Tschudis Frage (wie Anm. 43). —
Betr. Ubergang der Vogtei Einsiedeln an die Schwyzer (gegen den
Widerstand des Klosters und der Stadt Zirich) als «Testfall> fir den
Alten Zirichkrieg vgl. Bernhard Stettler, Einleitung zu: Tschudi, Chro-
nicon, Bd. 9, S. 147*—155* (im Druck).

78 Vgl. die Wirdigung Wittwilers im vollen Wortlaut bei [Tschudi], Liber
Heremi (wie Anm. 1) S. 94f.



3. Tschudi und die Bedeutung des
«heiligen Ortes» Einsiedeln als Teil des
gemeineidgenossischen Bekenntnisbestandes

3.1 Vorbemerkungen: Zur Bedeutung Einsiedelns fiir
die Alte Eidgenossenschaft

Bevor auf Tschudis Beschaftigung mit dem religiésen
Gehalt von Kloster und Wallfahrtsort eingegangen werden
kann, ist es notig, grundsitzlich auf die Bedeutung von Ein-
siedeln fur die Alte Eidgenossenschaft einzugehen, so wie
sie auch Tschudi von Kindheit an gepragt hat.

In der militarisch und propagandistisch gefiihrten Aus-
einandersetzung des alten Zurichkrieges und seiner nach-
folgenden politischen und historiographischen Bewalti-

79 Vgl. die Randbemerkungen Wittwilers zu den Urkundenabschriften
in den Antiquitates, z.B. S. 36 («zollfrey zuo Ziirich» zu Urkunde von
972 [Otto IL befreit Einsiedeln von Zollund Miinzgebiihr in Ziirich]),
S. 108 («was ein castvogt sye und thun soll» zu Bemerkungen Tschudis
zum Jahr 1142 [unrechtmassige Einflussnahme der Rapperswiler auf
die Abtwahl]), S. 159 («nota» zu Urkunde von 1375 [Gerichtsstands-
privileg Karls IVJ]), S.165 («offen ichtern husen und hofen» zu
Urkunde von 1408 [Privilegienbestitigung Kénig Ruprechts]). — Ein
eindriickliches Beispiel fir historische Argumentation in Rechtsfra-
genstelltein Schreiben Abt Wittwilers an die Schwyzer von 1590 betr.
Klosterasyl dar (abgedrucktbei: R.G. Bindschedler, Kirchliches Asyl-
recht und Freistatten in der Schweiz, Stuttgart 1906 [Kirchenrechtli-
che Abhandlungen, 32—33], S. 241—244).

80 Stettler, Bild (wie Anm. 44) S. 48*—54%; betr. Einschwenken der Ziir-
cher Historiographie auf gemeineidgendssischen Kurs vgl. Rudolf
Gamper, Die Ziircher Stadtchroniken und ihre Ausbreitung in die
Ostschweiz, Diss. Zurich 1984 (Mitteilungen der Antiquarischen
Gesellschaft in Zirich, 52/2), S. 136f.

8t Vgl. Bernhard Stettler, Bindnisse im Wandel, Gedanken zu «700
Jahre Eidgenossenschaft», in: NZZ 212. Jg., Nr. 3, 5./6. Januar 1991,
S. 55f.

Betr. Phanomen des «heiligen Ortes» aus religionswissenschaftlich-
anthropologischer Sicht vgl. Mircea Eliade und Lawrence E. Sullivan,
Artikel «Center of the World», in: The Encyclopedia of Religion, ed.
M’ E’, vol. 3, New York 1987, S. 166—171; betr. Begriff des «Heiligen»
vgl. Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane, Frankfurt a.M. 1990
[deutsche Erstausgabe 1957]. — Die Entstehung und Ausprigung die-
ser Vorstellung kann hier nicht im Einzelnen dargelegt werden; sie ist
Thema meiner Lizentiatsarbeit.

8 Zitate nach Odilo Ringholz (Hg.), Eine zeitgenossische Denkschrift
tber die religisen Zustinde in Einsiedeln beim Beginne der schwei-
zerischen Glaubensspaltung, in: ZSKG 13, 1919, S. 129—145, hier
S. 143f.

gung erreichte das Bewusstsein der Zusammengehorigkeit
bei den VIII Alten Orten nach 1450 ein Mass, das ein ver-
starktes Bedurfnis nach identitatsstiftenden Reflexionen
Uber Entstehung, Entwicklung und Bestimmung der Eid-
genossenschaft hervorrief. Resultat dieser Bemuhungen
waren vor allem die Herausbildung eines gemeinsamen
Geschichtsbildes in der noch heute gelaufigen Form des
Befreiungsgeschehens®® und die verstarkte Deutung der
eidgenossischen Bunde als vorrangige moralisch-rechtli-
che Verpflichtung der einzelnen Orte gegenuber einer
Gesamteidgenossenschaft.8! In diesem Zusammenhang
erhielt Einsiedeln die Rolle des heiligen Ortes der Eidge-
nossenschaft zugewiesen, d. h. des gemeinsamen Orientie-
rungspunktes in der diesseitigen und der zentralen Stelle
des Austausches mit der jenseitigen Welt. Zur Erfullung
dieser Funktion, die keineswegs nur religiosen Charakter
hatte, bot Einsiedeln als Wallfahrtsort und als Ort des eid-
genossischen Schiedsgerichts die besten Voraussetzun-
gen.82 Hier, so lautete die Vorstellung, hatte Gott lange vor
der Grundung der Eidgenossenschaft durch die Engel-
weihe in Form der Gnadenkapelle einen Ort besonderer
Kraft und Gnade gestiftet, der der spateren Eidgenossen-
schaft thren irdischen Platz vorab zuwies und ihre gesamte
Entwicklung als im gottlichen Heilsplan verankert und
legitimiert erkennen liess.

In Hinblick auf das 16. Jahrhundert lasst sich dazu eine
anonyme Schwyzer Denkschrift zitieren, die 1525/26 das
Eingreifen der Landes- und Schirmherren angesichts der
existenziellen Gefahrdung des Klosters verlangte. Der Ver-
fasser, bereits unter dem Eindruck der Ausbreitung der
Reformation, erinnert an die Bedeutung Einsiedelns,
indem er die Schilderung des Aufstiegs des Klosters als reli-
giose Gemeinschaft mit den Worten beschliesst: «Und alle
diewil die regel da gehalten und gott und sin liebe mutter
gelobt und geehret ward hat das gottshus vast zugenom-
men, ist ihm vast ufgangen und ein gantze eydgnosschaft
hat geliick und heil darvon gehan.» An anderer Stelle wird
die Stiftung des heiligen Ortes durch die Engelweihe mit
der Existenz der Eidgenossenschaft in Beziehung gesetzt:
«Denn die genad und ablas und wihung der capell ist ein so
grosse gaab von gott als es ein eydgnosschaft hat uf allem
irem erdrich.»83

Die Haltung der Reformatoren gegenuber Monchtum,
Wallfahrt und Marienverehrung ist bekannt.8* Wahrend
das gemeinsame Geschichtsbild und die Verpflichtung
gegenuber den Bunden trotz unterschiedlicher Interpreta-
tion die Reformation uberlebten, gehorte Einsiedeln seit-

75



her nicht mehr als allseitig akzeptierter heiliger Ort zum
gemeineidgenosssischen Bekenntnisbestand. Die Konse-
quenzen fur die Argumentation auf katholischer Seite fin-
den sich ebenfalls in der schon zitierten Denkschrift. Aus
der Uberzeugung, dass die Glaubenseinheit notwendige
Voraussetzung fur den Bestand der Eidgenossenschaft sei,
argumentiert der Verfasser, werde «die capell bi uns so vast
verachtet und gehasset von denen, die einer eydgnosschaft
nut hold sind, noch guts gonnend.» In Folge der Glaubens-
spaltung sei nicht nur das Kloster bedroht, sondern auch
die Eidgenossenschaft als solche: «. . . und heind wier eyd-
gnossen so wenig gelick, das gott erbarm.»%5 Fur die alt-
glaubigen Orte behielt Einsiedeln seine wichtige Rolle
Uber die Reformation hinaus bei, wobei im konfessionellen
Zeitalter seine Bedeutung als zentraler Ort bei der Vertei-
digung und Bewahrung des alten Glaubens in den Vorder-
grund trat.%¢ In Erinnerung an die Gefahren wihrend der
Kappelerkriege und angesichts der gespannten politischen
Lage auch nach 1531 verstand sich Schwyz Uber die Rolle
des Kastvogts hinaus auch als Schirmherr tiber den religio-
sen Gehalt des Wallfahrtsortes.8” Nach aussen schliesslich
kam FEinsiedeln eine nicht zu unterschatzende Bedeutung
zu in Zusammenhang mit dem Selbstverstindnis der
katholischen Orte in ihrer von neuem betonten Rolle als
Beschutzer der Kirche.5

3.2 Tschudis Verhaltnis zum «heiligen Ort» Einsiedeln

Bereits vor seinen Beziechungen zu Abt Eichhorn und vor
den Forschungen zur Einsiedler Geschichte hatte Tschudi
seit fruher Jugend Einsiedeln in seiner vielschichtigen
Bedeutung fur die Alte Eidgenossenschaft kennengelernt.
Wenn Tschudis Leben (1505—1572) und Schaffen auch
mehrheitlich in die nachreformatorische Zeit fallt, so war
er doch von der im religiosen Bekenntnis noch ungetrenn-
ten Eidgenossenschaft gepragt. Thre Wiederherstellung —
verstanden als Ruckfithrung der Neuglaubigen zum alten,
aber durchaus reformbedirftigen Glauben — war ihm bis
ans Lebensende ein vorrangiges Anliegen, das auch bei der
Erorterung seines Verhaltnisses zu Einsiedeln stets im
Auge zu behalten ist.8° Gleichzeitig erlauben es Tschudis
Begegnungen mit Einsiedeln, die grundsatzlichen Ausfih-
rungen des vorangehenden Abschnitts in umfassender
Weise zu illustrieren.

Die alljahrlich vermutlich am Maiabend (30. April)
durchgefuhrte und obrigkeitlich gebotene Wallfahrt des
Landes Glarus durfte Tschudi schon frith erstmals nach

76

Einsiedeln gefiihrt haben. 1525 beschloss die Glarner
Landsgemeinde (wie ein Jahr zuvor Burgermeister und
Rate von Zurich) die Abschaffung des Kreuzgangs. Es 1st
anzunehmen, dass die altglaubig gebliebenen Glarner die
Wallfahrt nach Einsiedeln fortfihrten. Einen gesicherten
Hinweis hierfir enthalt jedoch erst ein Brief Tschudis von
1562 mit einer kurzen Beschreibung der ublichen Einho-
lung der Wallfahrer in Einsiedeln.?

84 Vgl. hier nur die eindricklichen Worte von Diebold von Geroldseck,
dem neuglaubig gewordenen Pfleger von Einsiedeln bei seinem Weg-
gang 1525: «. . . so ist offenbar, dass wir cristenlichen genempt mues-
send ein schweren fall und abnemen erlyden, dann die besten siil und
stiitzen, daruf wir gebuwen hand, die sind und werden taglich umge-
huwen durch das wort gotts, so jetz klar harfiir kumpt .. » (Zitat
nach EA Bd. 4/1a, S. 1171).

85 Zitate nach Ringholz, Denkschrift (wie Anm. 83) S. 143f.

8 Vgl. das Schreiben der Schwyzer an Papst Gregor XIII. vom
28. August 1579: «. . . dove si retruova una famosissima et particolare
capella, consacrata in honore della Genitrice de Dio, dove si veggono
tanti miracoli, che in tutta la natione todescha (a nostro sapere) non e
monastero piu celebre, et ove de tante provinze et paesi lontani et
vicini si faccino tanti pelegrinaggi, si che questo luogho de gratie ¢ uno
gran conforto et conservatione della fede catholica . . .» (Die Nuntia-
tur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579—1581, Dokumente,
bearb. von Franz Steffens und Heinrich Reinhardt, Bd. 1, Solothurn
1906, Nr. 400, S. 476).

87« ..didiffendere et proteggere questo santo luogho di gratia, accio
non habbia di partorire danno né detrimento alla divotione, come &
convenuto ai nostri maggiori et a noi, col sangue et tutte le facolta
nostre mantenerlo, il che per 'avvenire pretendiamo ancora di farlo.»
(wie Anm. 86).

38 Betr. Ansehen Einsiedelns vgl. die Urteile der Nuntien Volpe 1561
(«celeberrimo quasi come Loreto» [Volpe, Nunzius [wie Anm. 27]
Bd. 1, Nr. 228, S. 121]) und Bonhomini 1580 («in coenobio. . . religio-
sissimo ac facile omnium totius Germaniae coenobiorum celeber-
rimo» [Nuntiatur Bonhomini [wie Anm. 86] Bd. 2, Solothurn 1917,
Nr. 775, S. 281]) sowie Kap. 1.3. — Betr. Aktualisierung der eidgenos-
sischen Verdienste um das Papsttum zu Beginn des 16. Jahrhunderts
wahrend des Konzils von Trient vgl. die Rede des Florentiner Augu-
stinereremiten Adamantius (vgl. Anm. 26) und das Mahnschreiben
der katholischen Orte an das Konzil von 1563 (vgl. Anm. 32).

8 Betr. Tschudi als Katholik vgl. Stettler, Studien S. 74*—85%, hier bes.
S. 82%.

% «..als...wiraltgloubigen Glarner mit crittz zuo Einsidlen gsin und

die kertzen umbgetragen und uns u.f.gn. convent mit dem heilthumb

und ordenlicher process engegenzogen . . .» (Brief an Abt Eichhorn

in Trient vom 6. Mai 1562 [Vogel, Tschudi Nr. 23, S. 221], hier zitiert

nach: SHAE Sign. A.ZB Acta Conc. Trid. 2/1, Nr. 4).



Die Funktion der einzelortischen Wallfahrten als ausse-
res Zeichen des Glaubens durch Prasenz am heiligen Ort
kommt ebenfalls in den sogenannten Standeskerzen zum
Ausdruck. Ursprunglich eine allgemein gebrauchliche Ker-
zenstiftung einzelner Orte anldsslich ihrer Kreuzgange,
waren zu Beginn des 16. Jahrhunderts auch Orte wie Basel
und Appenzell, die keine Kreuzgange kannten — mogli-
cherweise sogar alle 13 Orte — mit eigenen Standeskerzen
in Einsiedeln vertreten. Nach der Reformation nahm sich
wiederholt die Tagsatzung der katholischen Orte der orga-
nisatorischen und finanziellen Regelung der Standesker-
zen an, wobei besonders Schwyz um eine liickenlose Ver-
tretung der altglaubigen Orte bemiht war. Im Fall des kon-
fessionell gespaltenen Glarus wurde die Standeskerze
wegen der Kostenfrage und wegen des Standeswappens
zum Politikum. Das Begehren, wieder mit einer Kerze in
der Gnadenkapelle vertreten zu sein,wurde, wie Tschudi
1560 entrustet nach Schwyz berichtet, abgelehnt: «do tat-
tend sy unns die schmach an, das sy unns abstricktind das
lanndtszeichen daran ze henncken, so wir eine |auf eigene
Kosten] machenn liessend.»*! Im Zusammenhang mit dem
Glarnerhandel stand die Frage der Standeskerze wieder-

9 Zitat nach Tschudi, Kloster S. 148. Die Ablehnung geschah bereits

«vor ettwa mengem jar».

92 Die Rechtsquellen des Kantons Glarus, bearb. von Fritz Stucki, Bd. 1,
Aarau 1983 (Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. VII, 1)
Nr. 119, S. 315.

9% Rechtstage in Einsiedeln fanden statt z.B. im Geroldsecker-Handel
am 12. Mirz 1529 (EA Bd. 4/1b, Nr. 42, S. 88—95 mit einem Bericht
der Zircher Vertreter Giber gleichzeitig stattgefundene Kreuzginge
der Waldstatte und Luzerns; betr. Anordnung dieser Kreuzginge und
Reaktions Zirichs vgl. auch Tschudi, Kloster S. 143), im sog. Mandat-
streitam 17. Mérz, 2. April und 22. April 1533 (EA Bd. 4/1c¢, Nr. 23e,
S.41und S. 41—48, Nr. 291, S. 53 und Nr. 41a, S. 63f.) und im Kon-
flikt um den Kauf der Herrschaft Wadenswil durch Zirich vom 2. bis
6. Juni 1550 (EA Bd. 4/1e, Nr. 119, S. 297—306).

% DieRechtsverhandlungen im Uberblick bei Markus Wick, Der «Glar-
nerhandel», Strukturgeschichtliche und konfliktsoziologische
Hypothesen zum Glarner Konfessionsgegensatz [Diss. Bern 1973],
in: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus 69, 1982,
S. 47—240, hier S. 206—211 (Rechtstage in Einsiedeln vom 6. Okto-
ber 1560, 16. Oktober 1561 und 27. Juli 1562). — Betr. Ansetzung der
Rechtstage nach Einsiedeln vgl. EA Bd. 4/2 Nr. 88a, S. 104, Nr. 93ff.,
S. 115,Nr. 1314, S. 179. — Betr. vieldiskutierte Rolle Tschudis im Glar-
nerhandel vgl. Stettler, Studien S. 70*—73%.

% Vgl. Franz Straub, Zirich und die Bewahrung des ersten Landfrie-
dens, Diss. Zurich 1970, S. 198--231.

holt zur Diskussion und fand zuletzt eine Regelung im
Zweiten Landesvertrag von 1564, der in Artikel 7 unter
anderem bestimmte: «. . . diewil sy von Glarus von alter har
gott unnd siner lieben muter zu eeren ein kertzenn zu Ein-
sidlen gehept . . . da solle nun hinfiro sollicher costen uss
des gemeinen lanndtssekel ussgricht unnd bezahlt wer-
den.»”

Schon in jungen Jahren nahm Tschudi 1528 als Vertreter
der altglaubigen Glarner erstmals an einem Rechtstag in
Einsiedeln teil. Als in den Bunden vorgeschriebener
Schiedsgerichtsort wurde Einsiedeln auch von neuglaubi-
ger Seite weiterhin akzeptiert, denn im Gegensatz zu ande-
ren Bestimmungen des Schiedsverfahrens, die ungentugend
oder gar widerspruchlich geregelt waren und breite Inter-
pretationsspielraume offenliessen, konnte es bezuglich des
unzweideutig vorgeschriebenen Ortes des Verfahrens
keine Diskussion geben, wollte man nicht die Bunde insge-
samt und implizit die Eidgenossenschaftals solche in Frage
stellen. Dadurch kamen die Zircher in die unangenehme
Situation, dass es thnen einerseits bei Strafe verboten war,
Wallfahrten nach Einsiedeln zu unternehmen, dass sich
aber anderseits in den 1530er und 1540er Jahren wiederholt
Vertreter Zurichs fur Rechtsverhandlungen (meist fur
mehrere Tage und haufigin vorosterlicher Zeit mit entspre-
chendem Wallfahrtsbetrieb) an den namlichen Ort zu
begeben hatten.?3 Nach der Jahrhundertmitte entscharfte
sich das Problem mit dem allgemeinen Bedeutungsverlust
der zwischenortischen Schiedsgerichtsbarkeit; immerhin
fanden auch im Glarnerhandel (1559—1564) mehrere
Rechtstage in Einsiedeln statt, ohne dass sich nennens-
werte Widerstande gegen den politisch wie konfessionell
langst nicht mehr neutralen Schiedsgerichtsort bemerkbar
gemacht hatten.®* Fur die Regelung von Glaubensfragen
war die Schiedsgerichtsbarkeit der Bunde allerdings kein
taugliches Mittel, dies hatte sich bereits im Streit um die
Interpretation des Ersten Landfriedens von 1529 erwie-
sen.?” In Rechtsstreiten, bei denen sich die Konfliktfronten
mit den konfessionellen Parteigrenzen deckten, kam es
zwar weiterhin zur Einleitung von Schiedsverfahren, sie
scheiterten jedoch regelmassig an der Frage der Obmann-
wahl, dem von jeher zentralen Verfahrensmangel der
Biinde. Nicht auf der Ebene von Rechtsverhandlungen, um
so mehr aber als Verpflichtung zum zwischenortischen
Gesprach anstelle einer gewaltsamen Auseinandersetzung
blieben die Bunde weiterhin wirksam.

Folgt man weiter der Biographie Tschudis, so findet sich
fur das Jahr 1534 eine Begegnung mit Einsiedeln in einem

77



ganz anderen Bereich. Wahrend Tschudis erster Amtszeit
als Landvogt von Baden hatte sich die Tagsatzung mit der
Bestrafung eines Aargauers namens Jakob Laubi zu befas-
sen, der an der Vorbereitung eines Uberfalls auf das Kloster
St. Blasien beteiligt gewesen war.% Trotz sicherer Verwah-
rung im Schloss von Baden durch Landvogt Tschudi
konnte sich der Gefangene auf unerklarliche Weise
befreien. Einige Tage spiter tauchte Laubi wieder auf,
stellte sich und berichtete, wie er auf Anrufung der Gottes-
mutter, deren Gnadenkapelle in Einsiedeln er lange Jahre
regelmassig besucht habe, auf wunderbare Weise befreit
worden sei und sich danach zur Beichte nach Einsiedeln
begeben habe. In aller Ausfithrlichkeit iberliefert Tschudi
den Vorfall als vierten Mirakelbericht in seinen «Antiquita-
tes Monasterii Einsidlensis».”” Die Authentizitit von
Tschudis Bericht wird durch Reaktionen von alt- und neu-
glaubiger Seite bestatigt. Nach Auskunft des Badener
Manuals, mit dessen Fuhrung der Schreiber des Landvogts
beauftragt war, verzichtete die Tagsatzung aufgrund der
himmlischen Hilfe auf eine Bestrafung und entliess Laubi
auf Urfehde hin. Schenkt man Tschudis spaterem Bericht
inseiner Klostergeschichte Glauben, war es der (der Refor-
mation eher abgeneigte) Zircher Bote Heinrich Rahn, der
die Begnadigung vorschlug.? Die Verunsicherung der Zr-
cher angesichts der wundersamen Befreiung wird an ande-
rer Stelle noch deutlicher fassbar. Den Rats- und Richtbi-
chern zufolge erliess Zirich dem Heinrich Utz aus Bachs,
dem Anfiihrer des vereitelten Uberfalls, ebenfalls die Strafe
— «umb unsers herrgots willen», wie es im entsprechenden
Eintrag heisst und mit der Begriindung «diewyl unser liebe
frow zun Eynsidlen Jacoben Loubi diser sach mithaften zu
Baden us gefangknis geholfen».?? Wie sehr in den Jahren
der «Krise nach Kappel» gerade der nahe und den meisten
Zurchern noch vertraute Wallfahrtsort Einsiedeln bei vie-
len zur schwankenden Haltung in der Glaubensfrage bei-
trug, bezeugt auch Johannes Stumpf: «Vil menschen fien-
gend an zuo stimmen mitt dem pabstischen glouben, allein
umb der Vorten sig willen, sprachend: die mutter gottes. . .
zu Einsidlen hette inen gehulffen, desswegen ouch bald ett-
liche Zuricher . . . gon Einsidlen fuorend, wallfert thattend
und das sacrament nach papstischem bruch entpfien-
gend .. »100

Esistanzunehmen, dass Tschudi auch wiederholt an der
Engelweihfeier, dem Hauptfest der Einsiedler Wallfahrt,
teilgenommen hat; sicher nachweisen lasst sich dies aller-
dings nur fir das Jahr 1539.In einem Brief an Tschudi besta-
tigt Glarean am 1. Oktober 1539, «litteras tuas ex Eremo»

78

empfangen zu haben, leider ohne niher auf deren Inhalt
einzugehen.!?! Traditionellerweise boten die sich uber zwei
Wochen erstreckenden religiosen Feierlichkeiten immer
auch Gelegenheit zum zwischenortischen Gesprach. Im
Fall der Engelweihe von 1539 wurde ausserdem eine Tag-
satzung der katholischen Orte abgehalten. Tagsatzungen
fanden in Einsiedeln (auch in vorreformatorischer Zeit)
gewohnlich nur in Zusammenhang mit Schiedsverhand-
lungen statt, bei denen der Verhandlungsort durch die
Bunde vorgeschrieben war. Bei der Zusammenkunft
anlasslich der Engelweihe von 1539 war dies nicht der Fall,
sie war offensichtlich bewusst nach Einsiedeln einberufen
worden, um iiber die konkreten Traktanden hinaus die Ver-
bundenheit im Glauben zu bezeugen, wie dies auch in der
Uberschrift des Luzerner Abschieds seinen Ausdruck fin-
det: «Abscheid des tags von den siben orten, so sich in dem
alten waren ungezwyfelten cristenlichen glouben zu ver-
harren verbunden».102

Gemeinsam ist allen diesen geschilderten Begegnungen
Tschudis mit Einsiedeln die dem 16. Jahrhundert selbstver-
standliche enge Verflechtung von Bekenntnis zum alten

% Betr. geplanter Uberfall auf Kloster St. Blasien und Schloss Guten-
berg vgl. Robert Kappeler, Gilg Tschudis Bericht tber ein Wunder zu
Baden im Jahre 1534, in: Badener Neujahrsblatter 32,1957, S. 28—38,
hier S. 32—34 sowie Neuhaus, Briefregister, Brief vom 23. Februar
1534 und StAZ Rats- und Richtbucher Sign. B VI 290 f. 224—231
(«Heyni Uotzen handel»).

97 Tschudi, Antiquitates S. 149—151; abgedruckt bei Kappeler, Bericht
(wie Anm. 96) S. 29—32 sowie in neuhochdeutscher Ubertragung bei
Odilo Ringholz, Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Ein-
siedeln, Freiburg 1. Br. 1896, S. 186—190.

98 Betr. Heinrich Rahn, Mitglied des Grossen Rats und Wirt, der Refor-
mation «cher abgeneigt> vgl. Walter Jacob, Politische Fihrungs-
schicht und Reformation, Untersuchungen zur Reformation in
Zurich 1519—1528, Diss. Zurich 1969, S. 109.

99 Zitate nach W.H. Ruoff, Die Zuircher Rite als Strafgericht und ihr Ver-
fahren bei Freveln im 15. und 16. Jahrhundert, Diss. Zurich 1941,
S.152 Anm.2.

190 Johannes Stumpfs Schweizer- und Reformationschronik, hg. von
Ernst Gagliardi u.a., Bd. 2, Basel 1955 (QSG NF Abt. I, 6/2), S. 266.

10t Emil Franz Joseph Miiller (Hg.), Briefe Glareans an Aegidius Tschudi
(1533—1561), Teil 1, in: ZSKG 27, 1933, S.107—131, 215—229,
277—294, hier Nr. 11, S. 277.

102 EABd. 4/1¢,Nr. 690, S. 1134, Es lasst sich nicht feststellen, ob Tschudi
als Glarner Bote an der Tagsatzung personlich teilnahm.



Glauben, politischen Absichten und nicht zuletzt auch
bestimmten Rechts- und Ordnungsvorstellungen. Das im
Fall Einsiedelns eindrucklichste Beispiel hierfir liefert der
Glarnerhandel. Die Rolle, die dem Wallfahrtsort darin
zukam, geht aus dem Rekatholisierungsprojekt der alt-
glaubigen Glarner (darunter Tschudi) aus dem Jahr 1559
hervor. Dieses sah vor, die Neuglaubigen vor die Wahl zu
stellen, das Land Glarus zu verlassen oder zum alten Glau-
ben zuruckzukehren und davon ausserlich sichtbar durch
Beichte und Absolution in Einsiedeln Zeugnis abzulegen:
«Item zuo gedenken, das meniglich wib und man gen Ein-
sidlen zegon geheissen werde was nuwgloubig, alda ze
bichten.»'* Die Spendung des Bussakraments an Pilger in
Konkurrenz zum ordentlichen Pfarrer bezw. zum Bischof
war seit der zweiten Halfte des 15. Jahrhunderts ein wichti-
ges Wallfahrtsmotiv; die dazu notwendigen Absolutions-
vollmachten waren durch papstliche Privilegien gewahrt
worden. Die bereits zitierte Schwyzer Denkschrift ver-
merkt zur Rolle Einsiedelns als besonders qualifiziertem
Ort der Stindenvergebung, dass hier «menger siinder wol
gebesseret und gnad erlanget, geriiwet und gebichtet»
habe, und bereits 1533 war bei der Rekatholisierung Brem-
gartens von der Einwohnerschaft kollektive Wallfahrt und
Beichte in Einsiedeln verlangt und auch durchgesetzt wor-
den.1o4

103 Zitat nach Emil Franz Joseph Miiller, Zur Geschichte des Jus refor-
mandi in der Schweiz, Ein Geheimprojekt aus dem Jahre 1559 zur
gewaltsamen Rekatholisierung von Glarus, in: ZSKG 25, 1931,
S. 46—68, hier S. 52.

10

=

Zitat nach Ringholz, Denkschrift (wie Anm. 83) S. 136. — Betr. Reka-
tholisierung Bremgartens vgl. Tschudi, Kloster S. 152.

10

b

Rudolf Henggeler, Aus dem Einsiedler Stiftsarchiv, Das «Buch der
Stifter und Gutthater» von 1588, in: Zeitschrift fur Schweizerische
Archaologie und Kunstgeschichte 23, 1963/64, S. 31—57, 114—120,
180—193 und 231—257, hier S. 32 (betr. Aufnahme in Bruderschaft
und Jahrzeit) und S. 118, Nr. 340 («Gilg Tschudi von Glarus hat ein
roten daffatin fiirhang lassen machen in die capell mit gildinen lysten
gezieret.»)

196 Wittwiler, Beschrybung. — Betr. buchgeschichtliche Wurdigung vgl.
Karl J. Benziger, Geschichte des Buchgewerbes im firstlichen Bene-
diktinerstifte U.L.F. v. Einsiedeln, Einsiedeln u.a. 1912, S. 72f.

17 Betr. vor- und nachreformatorische Wallfahrtschroniken vgl. Benzi-

ger, Geschichte S. 23 (Ubersicht) und 26—96. Neben dem Erzihlstoff

wurde auch das Bildmaterial (tiber 30 Holzschnitte vom Ende des

15. Jahrhunderts) bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts beibehalten.

108 Wittwiler, Beschrybung S. [7].

Bei allem politischen Kalkul, das bei solchen Planen mit
im Spiel gewesen sein mag, sollte nicht ausser acht gelassen
werden, dass dahinter auch bei Tschudi eine tiefe religiose
Uberzeugung stand. Seine personliche Verbundenheit mit
dem heiligen Ort Einsiedeln hat er durch die Stiftung eines
seidenen und mit Gold eingefassten Vorhangs fir die Gna-
denkapelle zum Ausdruck gebracht. Zu welchem Zeit-
punktdie Schenkungerfolgte, lasst sich nicht mehr feststel-
len, da sie sich erst in dem infolge des Klosterbrandes auf
Geheiss Abt Wittwilers 1588 neu angelegten «Buch der
Stifter und Gutthater» findet, in dem besonders wertvolle
Schenkungen von vornehmen Pilgern eingetragen wurden.
Gleichzeitig sicherten sich die Stifter auch die Aufnahme in
die «lobliche bruoderschafft unser lieben frauwen», und
nach ihrem Tod gedachte man ihrer mit speziellen Jahrzei-
ten.%

3.3 Die Mitarbeit Tschudis an der Wallfahrtschronik
von 1567

Die bedeutendsten Verdienste um Einsiedeln als Zentrum
der katholischen Eidgenossenschaft hat sich Tschudi
jedoch durch seine aktive Mitwirkung bei der publizisti-
schen Verbreitung dieser Bedeutung von Kloster und Wall-
fahrtsort erworben. Auf die Engelweihe des Jahres 1567
liess man in Einsiedeln nach langem Unterbruch erstmals
wieder eine sogenannte Wallfahrtschronik drucken.% Die
Schrift enthalt im Hauptteil — in enger Anlehnung an vor-
reformatorische Ausgaben — als traditionellen Erzahlstoff
die Lebensgeschichte des heiligen Meinrad und die frihe
Klostergeschichte einschliesslich der Engelweihe.” In
einer Vorrede verteidigt Ulrich Wittwiler, damals noch
Monch und Pfarrer von Einsiedeln, unter Beizug von
Bibel-und Kirchenviterzitaten zunachst das Wallfahrtswe-
sen grundsatzlich. Im Hinblick auf Einsiedeln argumen-
tiert er dagegen historisch und weist den Leser im besonde-
ren auf die wissenschaftliche Mitwirkung Tschudis hin:
«...zuwelchem werck der erenvest unnd hochgelert herre
Egydius Tsthudi, alt landtaman von Glaris nit wenig ver-
hulfflich gesin, der dann wie menigklichen wol ze wissen in
geistlichen und weltlichen historijs, auch uralten warhaffti-
gen cronicken etlicher gotzhtiser uss welchen dise historj
gezogen, gentzlich gegrundt und erfaren. Und damit nie-
mands zwyfle und fur ein erdicht fabelwerck halte, sind zit,
jar und tag hierin gesetzt.»108

Worin die Mitarbeit Tschudis im einzelnen bestand, ist
leicht zu erkennen, da es sich um ein Musterbeispiel fur

79



seine historische Methode handelt, wie andeutungsweise
bereits den Worten Wittwilers zu entnehmen ist. Die abge-
druckte Meinradslegende, die in den vorreformatorischen
Ausgaben der Wallfahrtschroniken jeweils in der soge-
nannten Gengenbach-Version, einer dem Zeitgeschmack
entsprechend ausgeschmuckten Fassung aus dem 14. Jahr-
hundert wiedergegeben worden war, stellt eine von
Tschudi verfasste Neubarbeitung unter Beizug der
ursprunglichen Vita aus dem 9. Jahrhundert dar.1° Durch
vermehrten Einbezug der Reichsgeschichte und durch
exakte geographische und zeitliche Angaben zu den
Lebensstationen des Heiligen verlieh ihr Tschudi zusatzli-
che Historizitat.!'® Widerspriche zwischen Aussagen der
Meinradslegenden und seinen eigenen Forschungen ver-
schweigt Tschudi nicht, sondern versucht, sie mit quellen-
kritischen Bemerkungen aufzulsen.!!! Aus der urspring-
lichen Legende entstand auf diese Weise eine geographisch
und chronologisch fixierte Vorgeschichte des Klosters in
Form einer historischen Biographie des Eremiten Mein-
rad."2 Im Anschluss daran geht die Erzahlung der Wall-
fahrtschronik nahtlos zur frihen Klostergeschichte tber,
welche Wittwiler in einer gegentiber den alteren Ausgaben

109 Edition und Ubersetzung der beiden Versionen in: Sankt Meinrad,
zum elften Zentenarium seines Todes 861—1961, hg. von den Bene-
diktinern des Klosters Maria Einsiedeln, Einsiedeln u.a. 1961,
S.26—53. — Eine Abschrift der Gengenbach-Fassung mit Randbe-
merkungen Tschudis befindet sich in Cod. 609 der St. Galler Stifts-
bibliothek, S. 330—346 (vgl. Scherer, Verzeichnis [wie Anm. 24]
$.196).

10 Vgl. Wittwiler, Beschrybung beispielsweise S. [18] (Berechnung des
Geburtsjahres Meinrads), S. [19] (Tod Karls des Grossen), S. [19]f.
(Ausfihrungen zur Geschichte der Reichenau), S. [23] (Identifikation
von «Richeliswile» [Gengenbach-Version] als Altendorf), S. [36]
(Exkurs uber Stadt und Grafen von Rapperswil), S. [48]f. (Tod Mein-
rads im 31. Regierungsjahr von «Konig Ludwig, keiser Caroli
enckel . . »»). — Wichtige Jahres- und Ortsangaben werden zusitzlich
hervorgehoben durch Wiederholung am Textrand.

1t Vgl, Wittwiler, Beschrybung S. [21]f. (ausfithrlich begriindete Iden-
tifikation der in der alteren Fassung der Meinradsvita als «cellulam
quandam, ad iam dictum monasterium pertinentem, sitam iuxta
lacum Turicums» bezeichneten klosterlichen Niederlassung als Klo-
ster Bollingen und nicht, wie in der Gengenbach-Fassung, als
«monasterium . .. Jona supra Rapreswile»; vgl. auch die entspre-
chenden Bemerkungen Tschudis in der Urschrift des «Chronicon
Helveticum» [Tschudi, Chronicon, Bd. 1a, S. 203 sowie Bd. 2,S. 202
und Anm. 2|. — Betr. heutiger Forschungsstand [Identifikation als
Kloster Benken] vgl. HS Abt. ITI, Bd. 3/1, S. 239—245).

80

Uberarbeiteten und stark erweiterten Fassung aufgenom-
men hat, die auf Tschudis Darstellung in seinen «Antiquita-
tes» beruht. Noch deutlicher sichtbar wird die Abhangig-
keit von Tschudis Klostergeschichte schliesslich in der bei-
nahe wortlichen Ubernahme der vier Mirakelberichte, die
zugleich den Abschluss der Schrift bilden.!?

Mag aus heutiger Sicht das methodische Vorgehen
Tschudis bei der Uberarbeitung der Meinradslegenden
unzulanglich erscheinen, so bleibt festzuhalten, dass er
nicht vollig unkritisch vorging und versuchte, zwischen
glaubhafter und unglaubwiirdiger Uberlieferung zu unter-
scheiden. Davon zeugen auch zwei Abschnitte in seiner
Schrift «Vom fiirpitt der lieben heiligen» mit grundsatzli-
chen Uberlegungen zum Umgang mit hagiographischen
Quellen,"* und wie aus der zitierten Vorrede Wittwilers
hervorgeht, genoss Tschudi zu Lebzeiten durch seine
Erfahrungen in historischen Belangen ein Ansehen, das
sich als Referenz fir die Glaubwurdigkeit der Wallfahrts-
chronik anfithren liess.!’s Zweifellos spielten bei der Beur-
teilung der Quellen nicht allein konfessionell indifferente
Kriterien eine Rolle. Auch wenn Tschudi kirchengeschicht-
liche und theologische Themen haufig von einem histori-

12 Analog hat Tschudi in der «Gallia Comata» verschiedene Heiligenvi-
ten fiir die Geschichte der Christianisierung der Schweiz verwendet,
vgl. Tschudi, Gallia Comata (wie Anm. 49) S. 404—407, betr. Meinrad
S. 407.

13 Moglicherweise stammt auch der Merkvers zur Berechnung des
Engelweihfestes («. .. Wann des heiligen critz erhochung/Sich figt
und uff den sontag kumpt/Oder E der sontiglich Biichstab ist .. »
[Wittwiler, Beschrybung S. [64]) von Tschudi; betr. Tschudis For-
schungen auf dem Gebiet der Chronologie vgl. Stettler, Studien
S. 28*1.

1

=

Stiftsbibliothek St. Gallen Cod. 807. Die Abschnitte tragen die Uber-
schriften «Das nit jetliche legende anzunemmen» und «Missbruch ettli-
cher heiligen legenden» (Fuchs, Leben und Schriften [wie Anm. 24] S. 7
und 9). — Neue Wege beschreitet die 1570 bis 1575 erschienene Heili-
genlegendensammlung des Kartausers Laurentius Surius, in die allein
die urspriingliche Meinradsvita aufgenommen wurde, vgl. Ringholz,
Geschichte (wie Anm. 51) S. 647; betr. Surius und seine bis zu den Bol-
landisten massgebliche Sammlung vgl. Lexikon fir Theologie und Kir-
che, begr. von Michael Buchberger, Bd. 9, Freiburgi. Br. 21964, Sp. 1193f.
— Betr. spatmittelalterliche und frihneuzeitliche Kritik im allgemeinen
vgl. Klaus Schreiner, «Discrimen veri ac falsi», Ansitze und Formen der
Kritik in der Heiligen- und Reliquienverehrung des Mittelalters, in:
Archiv fir Kulturgeschichte 48, 1966, S. 1—53, hier S. 33—53.

115 Betr. Lob fiir Tschudis Urkunden- und Rechtskenntnisse vgl. auch
Stettler, Studien S. 73* Anm. 2.



schen Standpunktaus behandelt hat, so blieb fiir ihn das
Denken in letzten, d.h. heilsgeschichtlichen Zusam-
menhingen verbindlich, und auch der Glaube galt ihm
als Urteilsinstanz.1¢ Besonders in den wiederholt ver-
wendeten  Schlusselbegriffen «wahrhafftig» bezw.
«gloubwirdig» kommt dieses vormoderne Verstandnis
von Wirklichkeit und Wahrheit auch sprachlich zum
Ausdruck.!”

Wie im Fall der «Antiquitates» lasst sich auch bei der
Mitarbeit an der Wallfahrtschronik von 1567 das Verhaltnis
zwischen Initiative Tschudis und Wunsch Einsiedelns nur
ungefahr abschatzen. Immerhin spricht Wittwiler in der

16 Betr. Behandlung theologischer Themen vgl. Stettler, Studien S. 847f.
(am Beispiel von Tschudis «Evangelium Christi») und ders., Tschudis
Darstellung des Konstanzer Konzils, in: Tschudi, Chronicon, Bd.8,
S.10%—22%,

17 Vgl. die Titel der Wallfahrtschroniken von 1567 und 1587 und des
Mirakelflugblattes von 1580 (Anm. *, 118 und 130), die oben zitierte
Wirdigung Wittwilers der Mitarbeit Tschudis («warhaftige Croni-
ken») und die Bemerkungen Tschudis zur Engelweihbulle («gloub-
wirdiger schijn») und zu den Mirakelberichten («gegenwirtigkeit
gloubwirdiger personen») in Kap. 2. 3; betr. analoger Sprachgebrauch
Bullingers vgl. Anm. 70; betr. Wortgebrauch im allgemeinen vgl.
Jakob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Bd. 4, Abt. 1/4,
Leipzig 1949, Sp. 7914—7919 («glaubwirdig») und Bd. 13, Leipzig
1922, Sp. 825—835 («wahrhaftig»).

118 Warhafftige und griindliche histori vom leben unnd sterben des h.

einsidels und martyrers S. Meinradts . . ., Freiburg i.Ue. Abraham

Gemperlin 1587 (benutztes Expl.: ZBZ Sign. Gal Tz 286), S. [XVI].

19 Betr. Ulrich Wittwiler (1535—1600) vgl. zuletzt HS Abt. II1, Bd. 3/1,
S. 574f.

120 Benziger, Geschichte (wie Anm. 106) S. 73f.

12

Wittwiler, Histori (wie Anm. 118).

12

[

Betr. (nur z.T. bekannte) Auflagezahlen vgl. Benziger, Geschichte
(wie Anm. 106) S. 118 (Ausgabe von 1587 in 2700 Expl) und S. 126
(Ausgabevon 1630in 1000 Expl). — Betr. Bildmaterial vgl. oben Anm.
107.

12

[y

Gall Heer, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner, Ein
Beitrag zur Geschichte der historischen Quellenforschung im 17. und
18. Jahrhundert, St. Gallen 1938, S. 55f.

12

=

Betr. Verhaltnisse in der Eidgenossenschaft vgl. Kurt Maeder, Die Via
Media in der Schweizerischen Reformation, Studien zum Problem
der Kontinuitat im Zeitalter der Glaubensspaltung, Ziirich 1970
(Zurcher Beitridge zur Reformationsgeschichte, 2), S. 243—258, bes.
244—246.

Neuauflage der Wallfahrtschronik von 1587 davon, dass
Tschudi zu einer solchen Darstellung «geradten» habe.!$
Ulrich Wittwiler, der im Alter von 14 Jahren ins Kloster
eingetreten war, hatte von 1553 bis 1556 an der Universitat
von Freiburg i.Br. bei Heinrich Glarean studiert; nach sei-
ner Rickkehr wurde er zum Pfarrer von Einsiedeln
ernannt. Mit Tschudi mag er anlasslich dessen Forschun-
gen in Einsiedeln, vielleicht auch uber seinen Lehrer Gla-
rean, dem er freundschaftlich verbunden blieb, schon frih
ins Gesprach gekommen sein, so dass der Plan zu einer als
Gemeinschaftswerk konzipierten Neubearbeitung der
Wallfahrtschronik allmahlich entstanden sein durfte.

1577 erschien auf Anordnung von Abt Adam Heer, aber
ohne Beteiligung Wittwilers, eine erste Neuauflage. Tschu-
dis Fassung der Meinradslegende wurde weitgehend beibe-
halten, die Mirakelberichte aus unbekannten Griinden
aber weggelassen.!? Bedeutsame Erweiterungen enthilt
demgegentiber die 1587 wiederum von Wittwiler, mittler-
weile Abt geworden, besorgte Ausgabe. Im Anschluss an
Meinradsvita und Fruhgeschichte des Klosters verfasste
Wittwiler auf der Grundlage von Tschudis «Antiquitates»
und Bonstettens Klostergeschichte einen kurzen Abriss
der Geschichte Einsiedelns bis in seine Gegenwart.!! In
dieser massgeblich auf Tschudis Vorarbeit und Mitwirkung
basierenden Form erlebten die Wallfahrtschroniken bis zur
Mitte des 17. Jahrhunderts mehrere Neuausgaben, die in
beachtlichen Auflagezahlen gedruckt wurden und in Wort
und Bild einem grossen Publikum Ursprung und Wesen
des heiligen Ortes und Wallfahrtsziels zu erlautern such-
ten.!22 Erst 1654 erschien eine von Pater Konrad Hunger
besorgte umfassende Neubearbeitung, diejedoch mitihren
barocken Ausschmuckungen nicht mehr als wissenschaft-
liche Arbeit bezeichnet werden kann.12?

Fur eine Wurdigung der vordergrindig rein wissen-
schaftlichen Mitarbeit Tschudis ist es notig, sie abschlies-
send in einen grosseren Rahmen zu stellen. Die Wiederauf-
nahme einer eingehenderen Beschaftigung mit der eigenen
Geschichte in Einsiedeln knapp hundert Jahre nach dem
Schaffen Albrechts von Bonstetten fallt nicht zufallig in die
1560er Jahre. Im Prozess der Konfessionalisierung, wie er
nach der Jahrhundertmitte und besonders nach dem
Tridentinum einsetzte, erhielt die historische Argumenta-
tion auf alt- wie auf neuglaubiger Seite eine zentrale Bedeu-
tung beim Aufbau und bei der Verteidigung des eigenen
Selbstverstandnisses.* Als religioses Zentrum der katholi-
schen Orte und in seiner Bedeutung fiir das zum konfessio-
nellen Unterscheidungsmerkmal gewordenen kirchlichen

81



Brauchtum war Einsiedeln an diesem Vorgang massgeblich
beteiligt. Das vielbesuchte Wallfahrtszentrum bot eine
ideale Plattform fir die Meinungsbildung in der konfessio-
nellen Auseinandersetzung, und mit Wittwiler besass die
wiedererstarkte Monchsgemeinschaft auch einen befahig-
ten Verfasser entsprechender Schriften. Dabei markiert die
Wallfahrtschronik von 1567 lediglich den Beginn einer
Phase intensiver publizistischer und literarischer Tatigkeit,
die Uber den Tod Tschudis (1572) hinausreicht, zum Teil
aber an sein Schaffen anknupft.

Als Fortsetzung zu Tschudis «Antiquitates» schrieb
Wittwiler 1588 unter dem Titel «Succession der Prelaten
des Klosters Einsiedeln» eine Klostergeschichte tber die
Zeit von 1454 bis zu seiner Gegenwart, in der er sich aus
nachreformatorischer Sicht mit der jungsten Vergangen-
heit Einsiedelns auseinandersetzte.!?> Im Vordergrund
steht dabei zum einen die Kritik an den adligen Abten und
Monchen der vorreformatorischen Zeit, denen der Vor-
wurf gemacht wird, das Kloster fir eigene materielle
Zwecke missbraucht zu haben,!26 zum andern das zweijah-
rige Wirken Zwinglis in Einsiedeln, das in besonderem
Masse einer Deutung bedurfte.’?” Neben der Klosterge-
schichte befasste sich Wittwiler auch mit Fragen der aktu-
ellen konfessionspolitischen Diskussion. Auf vielfachen
Wunsch liess er 1571 Hans Salats vergriffene Lebensbe-
schreibung des Niklaus von Fliie — in einer tiberarbeiteten
Fassung und mit mahnenden Schlussbemerkungen verse-
hen — neu drucken.!?8 1576 gelangte in Einsiedeln ein
Meinradspiel zur Auffihrung, an dem Wittwiler als theo-
logischer Berater mitwirkte. In erzieherischer Absicht
wird darin der Lebensweg Meinrads als vorbildhaft darge-
stellt, das gegenteilige Prinzip des Bosen verkorpert (wohl
in bewusster Anlehnung an Zwingli) ein «Ueli bos bub».129
In diesem Zusammenhang ist auch ein in Einsiedeln
gedruckter undatierter Holzschnitt zu erwahnen, der
Niklaus von Flue und Wilhelm Tell gemeinsam zeigt und
als Teil eines Flugblattes urspringlich wohl auch einen
erlauternden Text besass.!*°

Einsiedeln leistete somit durch die Schriften Wittwilers,
erganzt durch die Anschaulichkeit des Holzschnitts und
des Theaters, einen wesentlichen Beitrag zur Auspragung
eines katholischen Selbstverstandnisses im frihen konfes-
sionellen Zeitalter. In der Aktualisierung historischer
Ereignisse und Personen (Meinrad, Wilhelm Tell, Niklaus
von Fliie und Huldrych Zwingli), die einem breiten Publi-
kum bestens bekannt waren, fand die Ausformung eines
neuen, vom Bewusstsein klar geschiedener Fronten

82

gepragten Geschichtsbildes seinen Ausdruck. Das Zielpu-
blikum solchen Schrifttums war kein ausschliesslich
katholisches. Eine apologetische, teilweise polemische
Argumentation durchzieht wie ein roter Faden Wittwilers
Werke und wirkt gleichermassen bekenntnisbildend nach
innen und rechtfertigend nach aussen und verscharfte so in

125 Teiledition in: Documenta (wie Anm. 23) Bd. 1, Einsiedeln 1665, Litt.
C, Nr. 45, S. 111—140. — Moglicherweise stammen auch die Nach-
trige Wittwilers in Tschudis Klostergeschichte zu den Jahren 1171 bis
1348 (Tschudi, Antiquitates S. 114—120, 122, 124 und 127—132) erst
aus dieser Zeit.

126 Analog argumentiert bereits Abt Eichhorn 1549 in einem Rechtsgut-
achten: «Erst als der adel also regiert hat jn clostern, da hand sy miss-
brucht den orden, jren geliibten nit gnuog thuon» und mit dem fir das
eigene Selbstverstindnis interessanten Zusatz «Nun nitt das wir unss
darfiir habint fir gantz heilig, ist aber doch unser meinung, so vill
miiglich und gott genad gitt, das wir gern ein gottzferchtig zuchtig
leben und ein gehorsam leben daran gott geert und biderb latt erbes-
sert wurden.» (Zitate nach Tschudi, Kloster S. 98) — Nicht als Histo-
riker, sondern als (Laien)theologe setzt sich Tschudi in seiner Schrift
«Vom fegfiir» im Abschnitt «Authoritatis ecclesiae deformatio» mit
der historischen Entwicklung der Adelskirche auseinander (StAZ
Sign. B X 66, S. 272—277); betr. Adelsbild Tschudis im allgemeinen
vgl. Stettler, Studien S. 16*—207.

127 Zusatzlich zu den Ausfihrungen in der Klostergeschichte verfasste
Wittwiler eine eigenstandige Zwingli-Biographie; die beiden fiir das
Zwinglibild in Einsiedeln wichtigen Darstellungen auszugsweise und
nach spiteren Abschriften zitiert bei: Fritz Busser, Das katholische
Zwinglibild von der Reformation bis zur Gegenwart, Zurich und
Stuttgart 1968, S. 121—125 Anm. 60.

128 Robert Durrer (Hg.), Bruder Klaus, Die iltesten Quellen tber den
seligen Nikolaus von Flie, sein Leben und seinen Einfluss, Bd. 2, Sar-
nen 1917—21, Nr. 146, S. 768—791; vgl. auch Peter Riick, Guillaume
Tell face a Nicolas de Fliie au XV¢ et XVIe siecles, in: Itinera 9, 1989,
S. 25—51, hier S. 44f.

129 Rafael Hane, Das Einsiedler Meinradspiel von 1576, Ein Beitrag zur
schweizerischen Literatur- und Theatergeschichte, Einsiedeln 1926
(Beilage zum Jahresbericht der Stiftsschule Einsiedeln 1925/26).

130 Riick, Guillaume Tell (wie Anm. 128) S. 41—45 und Abb. 4, der einen
(sicher vor 1582 entstandenen) «tract politique» vermutet. — Betr.
Schriften Wittwilers sei hier der Vollstindigkeit halber noch verwie-
sen auf ein illustriertes Mirakelflugblatt von 1580, betitelt: «Ein wun-
derbarliche warhafftige hystori...», dessen Text von Wittwiler
stammt (Albert Jorger, Die Kunstdenkmiler des Kantons Schwyz,
Neue Ausgabe Bd. 2, Der Bezirk March, Basel 1989, S. 429; vgl. auch
unten Anm. 134) sowie auf eine 1575 ebenfalls von Wittwiler erstellte
Fassung des sogenannten Grossen Gebets (Peter Ochsenbein, Das
Grosse Gebet der Eidgenossen, Bern 1989 [Bibliotheca Germania,
29], bes. S. 14£,, 171—173 und 343).



der Summe die konfessionelle Auseinandersetzung.!3!
Zusatzliche Anstrengungen zur Abgrenzung ergaben sich
aus der Nahe der Stadt Zirich und protestantischer
Gebiete am Ziirichsee. Im Auftrag der Schwyzer tbte der
Dekan des Klosters Einsiedeln seit 1552 im besonders
exponierten Gebiet der Hofe und der March sowie in der
Waldstatt Einsiedeln eine Bicherzensur aus. Gerade die
Wallfahrt bot der Gegenseite giinstige Gelegenheit zur
Missionierung durch Einschleusung neuglaubiger Litera-
tur. Wurde solches Schrifttum entdeckt, kam es zur
Beschlagnahmung und o6ffentlichen Verbrennung,!32

In diesem Umfeld der Glaubensdiskussion kamen den
Wallfahrtschroniken vor allem zwei Aufgaben zu. Wih-
rend die Meinradslegende zusammen mit der Frithge-

131 Betr. Wallfahrtschronik vgl. Tschudi, Kloster S. 120 (<klare und geist-
volle apologetische Tendenz»), betr. Zwingli-Biographie vgl. Biisser,
Zwinglibild (wie Anm. 127) S. 121 («wiste Beschuldigungen»), betr.
Niklaus von Flie-Vita vgl. Rick, Guillaume Tell (wie Anm. 128)
S. 44f. («exhortation . . . particulierement destinée aux cinq cantons
catholiques de la Suisse primitive.»), betr. Meinradspiel vgl. Hane,
Meinradspiel (wie Anm. 129) S. 21 («keine Spur von Polemik . ..
[aber] dogmatisch scharfe Fassung der Lehre von der Siindenverge-
bung . . . fast wie eine Verteidigung gegen allfillig anwesende Prote-
stanten»), betr. Mirakelflugblatt vgl. Jorger, Kunstdenkmiler (wie
Anm. 130) S. 429 («Propaganda fur die Einsiedler Wallfahrt . . . [und]
zur theologischen Verteidigung des Wallfahrtswesens»), betr. Fas-
sung des Grossen Gebetes vgl. Ochsenbein, Gebet (wie Anm. 130)
S. 343 («keine einzige Spur . . . von der Glaubenserschiitterung»). —
Betr. vergleichbare Entwicklungen in Suddeutschland vgl. Rudolf
Schenda, Die katholisch-protestantische Legendenpolemik im
16. Jahrhundert, in: Archiv fiir Kulturgeschichte 52, 1970, S. 28—48.

132 Betr. Zensur vgl. Tschudi, Kloster S. 156f; betr. Bicherverbrennung
anlasslich der Engelweihe von 1561 vgl. Christine Gottler, Die Zuger
haben das Wort Gottes verbrannt, Strategien der konfessionellen
Polemik am Beispiel einer reformatorischen Schmahschrift vom Jahr
1556,in: Zwingliana 18,1989, S. 69—119, hier S. 90f.und 116 (Abb. aus
der «Wickiana»).

13 « .. wie doch so manchem beschwerten bekiimerten betriiten und
bresthafftigen menschen so in riwe dise walstatt besuchend, an seel
und lib ougenscheinlich durch gottes gnad und Marie fiirbit gehulffen
wirdt: Wie dan zu sehen in etlichen mirackel welche hierin zu besve-
rungder warheit gestellt sind . . . durch welche nun man zwar wol kan
verston und abnemen das alda got in sunderheit wurcke und jme dise
walstatt zu lob und ehren ... usserkoren habe...» (Wittwiler,
Beschrybung S. [9)).

13

<

Betr. zeitliche Streuung und Thematik der Mirakel vgl. Rudolf Heng-
geler, Die Einsiedler Mirakelbticher, in: Gfr. 97, 1944, S. 99—273 und
98,1945, S. 53—233, bes. 97, 1944, S. 126—131 und 209—211. — Betr.
Mirakel von 1580 vgl. zuletzt J6rger, Kunstdenkmaler (wie Anm. 130)
S. 429 und 458.

schichte Einsiedelns die Wallfahrt in historischer Sicht ver-
teidigen und als jahrhundertealte Praxis legitimieren soll-
ten, galten die Mirakelberichte dem Nachweis der kontinu-
ierlichen und bisin das 16. Jahrhundert anhaltenden Heils-
gegenwart. Das von Tschudi als Augenzeugen berichtete
Wunder von 1534 stellte die wichtige Verbindung zwischen
vor- und nachreformatorischer Zeit her.1* Im Gegensatz
zur marginalen Bedeutung Einsiedelns als Mirakelort im
Spatmittelalter und noch in der Reformationszeit ruckten
die der Gottesmutter in Einsiedeln zugeschriebenen Wun-
der (an deren historischer Realitat angesichts der Allmacht
Gottes nicht zu zweifeln war) im konfessionellen Zeitalter
zum bevorzugten und unmittelbaren Gottesbeweis auf.
Auch hier steht Tschudi mit seiner Mirakelsammlung in
der Wallfahrtschronik von 1567 wiederum nur am Anfang.
Wittwilers Neuauflage von 1587 enthilt bereits tber 50
Wunderberichte, nachdem besonders im Gefolge einer aut-
sehenerregenden Heilung eines lahmen Madchens aus
Uznach 1580 eine systematische Erfassung der vorgefalle-
nen Wunder eingefihrt worden war.1*# In der Wallfahrtsli-
teratur des 17. Jahrhunderts schliesslich tberwuchern die
immer zahlreicheren Berichte die urspringlich auf die
Frihzeit Einsiedelns konzentrierte Erzahlung.

In einem wichtigen Punkt heben sich die von Tschudi
verfassten bezw. auf ihn zuriickgehenden Teile der Wall-
fahrtschronik von 1567 vom ubrigen Einsiedler Schrifttum
der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts ab. Unter Verzicht
auf jegliche konfessionelle Polemik beschrankte sich
Tschudi darauf, die Meinradslegende und die Darstellung
der Urspriunge Einsiedelns lediglich in historischer Hin-
sicht zu Gberarbeiten. Auch die Mirakelberichte Bonstet-
tens ubernahm er in ihrer theologischen Aussage unveran-
dert aus vorreformatorischer Zeit, einzig die Auswahl ver-
rat thematische Vorlieben seiner Zeit. Hinter dieser
bewussten Zurickhaltung und konsequenten Beibehal-
tung des spatmittelalterlichen Erzahlstoffes zeigt sich
Tschudis eigentliches Anliegen bei seiner Zusammenarbeit
mit Wittwiler. Durch die Beschrankung auf eine primar
historische und auf wissenschaftlichem Niveau gefuhrte
Argumentation versuchte er, Einsiedeln der konfessionel-
len Auseinandersetzung zu entziehen und auch seinen reli-
giosen Gehalt in einen konfessionell moglichst neutralen
Ablauf zu stellen. Auf der Suche nach dem Minimalkon-
sens der in den 1560er Jahren bis zur Gefahr des Auseinan-
derbrechens zerstrittenen Eidgenossenschaft sollten alt-
und neuglaubige Partei an ihren urspringlich gemeinsa-
men Bezugspunkt erinnert werden, der fur Tschudi — im

83



Gegensatz zu seinen jungeren, bereits im Klima der kirchli-
chen Spaltung aufgewachsenen Zeitgenossen — nach wie
vor einen Teil des gemeineidgenossischen Bekenntnisbe-
standes ausmachte. Explizit ausgesprochen wird dieser
Gedanke nicht, andeutungsweise enthalten ist er hingegen
im knappen Kommentar Tschudis zum Entscheid der Tag-
satzung, Jakob Laubi angesichts seiner wundersamen
Befreiung zu begnadigen: «Das ward einhellig ze meer wie-
wol man sunst jn der religion umb die walfert und firbitt
der heiligen dero zit nit glich gesinnet mit den altgloubigen
funff catholischen orten was», und auch der Hinweis, dass
die «rock» der in Zirich verurteilten und hingerichteten
Morder des Meinrad dort noch aufbewahrt wiirden, lasst
sich in diesem Sinn deuten.!3s

Aus heutiger Sicht muss ein derartiges Anliegen hochst
ambivalent wirken, denn in bezug auf Einsiedeln liess sich
auch durch den Verweis auf die gemeinsame Vergangenheit
kein Konsens mehr herstellen — ganz im Gegensatz zum
gemeinsamen Geschichtsbild von den Urspringen der
Eidgenossenschaft, das auch nach der Reformation fiir alle
Orte akzeptabel blieb, im Unterschied aber auch zur
Gestalt des Niklaus von Flie, die je nach konfessionellem
Lager verschieden interpretiert werden konnte.!* Tschudis
Argumentation wird jedoch verstandlich, wenn man
bertcksichtigt, dass zu seiner Zeit die Glaubenseinheit die
Voraussetzung fur die Erhaltung der Eidgenossenschaft
war — und nicht, wie uns heute scheinen mag — ein Hin-
dernis oder eine verzichtbare Forderung. Fir Tschudi
gehoren der Versuch, die konfessionelle Spaltung durch die
Verpflichtung auf den zentralen Ort der vorreformatori-
schen Eidgenossenschaft zu tiberwinden, und die Darstel-
lung Einsiedelns als Teil der gemeinsamen Geschichte im
Bemiihen um die Erhaltung der Eidgenossenschaft unlos-
bar zusammen.!%

3.4 Fazit

Tschudis Verhaltnis zur Bedeutung Einsiedelns als Teil des
gemeineidgenossischen Bekenntnisbestandes rundet das
Bild seiner vielschichtigen Beziehungen zu Kloster und
Wallfahrtsort ab. Aus der Sicht Einsiedelns stellte er durch
die Mitarbeit an der Wallfahrtschronik die Verteidigung
Einsiedelns als Ort der Vermittlung gottlicher Gnade auf
eine iberzeugende historische Grundlage. Gleichzeitig gab
Tschudis Wirken in Einsiedeln der innerklosterlichen
Geschichtsschreibung und der Wallfahrtspropaganda neue
Impulse, die Gber seinen Tod hinaus wirksam blieben und

84

Wittwiler zu der eingangs zitierten Wirdigung veranlass-
ten.

Fur Tschudi war die Moglichkeit, fur Einsiedeln nicht nur
im Rahmen seiner politischen und historischen und auf
klosterliche Angelegenheiten beschrankten Tatigkeit aktiv
zu werden, sondern dartber hinaus auch einen gewichti-
gen Beitrag an die publizistische Verbreitung der Bedeu-
tung Einsiedelns fur die Gesamteidgenossenschaft leisten
zu konnen, Anliegen und Ehre zugleich.138 Er erfullte die
thm gestellte Aufgabe primar als Gelehrter und blieb dabei
seinen wissenschaftlichen Prinzipien treu; Faktizitat und
Historizitait und die daraus ableitbare Beweiskraft des
Geschehens standen fir Tschudiauch bei der Vita des heili-
gen Meinrad, der Engelweihe und den Mirakelberichten
fest. Seine altglaubige Uberzeugung brachte er zurickhal-
tend, aber nicht unwirksam zum Ausdruck, indem er das
nachreformatorische Einsiedeln in historische und heilsge-
schichtliche Kontinuitat mit dem Einsiedeln der vorange-
henden Jahrhunderte stellte. Am Schluss seiner Argumen-
tation steht das Anliegen, auch die neuglaubige Seite wie-
der auf den Bezugspunkt Einsiedeln zu verpflichten, der in
Tschudis Verstandnis als Teil der zusammen erlebten und

15 Zitate nach Kappeler, Bericht (wie Anm. 96) S. 31f. und Wittwiler,
Beschrybung S. [48]. — Betr. 1579 in Ziirich aufgefundene angebliche
Gewandreliquien Meinrads vgl. Joachim Salzgeber, Um die Kutte des
heiligen Meinrad, in: Maria Einsiedeln 86, 1981, S. 18—20.

136 Betr. Niklaus von Flie vgl. die Beispiele bei Durrer, Bruder Klaus (wie
Anm. 128) Bd. 2, bes. S. 633f. und 848—850 sowie Alfred Schmid,
Bruder Klaus in der bildhaften Polemik des 16. und 17. Jahrhunderts,
in: Festschrift Oskar Vasella, Freiburgi.Ue. 1964, S. 320—330. — Betr.
Tschudis Interpretation vgl. Tschudi, Gallia Comata (wie Anm. 49)
S. 407 («...der gottseelige mann Bruder Claus von Unterwalden,
welcher der eydgnossschaft manchen guten rath gegeben, aber offt
Ubel gefolget worden . . .»).

13

<

Vgl.auch Stettler, Studien S. 67*. — Ganz dhnliche Hoffnungen kom-
men in einer an die Reformierten gerichteten Denkschrift der katho-
lischen Orte von 1586 zum Ausdruck: «Wir bitten euch . .. seind
doch eingedenck der heiligen diener S. Felixen, S. Regula, S. Exupe-
rantia, S. Vincencen, S. Beathen, S. Meinraden und des seeligen bruo-
der Clausen, deren etliche patronen, die anderen bey euch und uns
gewohnet, die ihr auch fir heilig achtend .. .» (Zitat nach Durrer,
Bruder Klaus [wie Anm. 128] Bd. 2, Nr. 158, S. 849).

138 Betr. personliche und familienbezogene Ehre Tschudis vgl. z. B. den
Brief an seinen Verwandten Fridolin Tschudi, Abt von Pfafers:
«...das Ir mogind reparator und renovator iiwers Gotzhus sin, das
wird u. Gn. ein ewigen guoten nachnamen gebiren, und unserm bluot-
stammen ein grosser ruomund eer sin . . .» (wie Anm. 41) sowie Stett-
ler, Verhaltnis (wie Anm. 44) S. 44 Anm.2.



erlittenen Geschichte nach wie vor zu den gemeinsamen
Bestanden gehorte.®® Wie in seiner Schweizerchronik, so
hat sich Tschudi auch bei seiner Mitarbeit an der Wall-
fahrtschronik von 1567 letztlich also mit der Frage nach
dem Wesen der Eidgenossenschaft und nach den Kriften
ihres Zusammenbhalts auseinandergesetzt — angesichts der
damaligen Unsicherheit und Sorge um ihre Erhaltung ein
Thema von vorrangiger Bedeutung,40

13 Der Vollstandigkeit halber sei hier auch auf Tschudis Bemithungen
um die Neubeschworung der eidgendssischen Biinde verwiesen (vgl.
Stettler, Studien S. 70%), die ebenfalls unter dem Aspekt der gemein-
samen Bestinde betrachtet werden missen. Gescheitert sind solche
Vorstosse regelmassig an der Uneinigkeit Gber die Eidesformel; ent-
sprechende Uberlegungen Tschudis hierzu finden sich in seiner
Schrift «Vom furpitt der lieben heiligen» (Stiftsbibliothek St. Gallen
Cod. 807) im Abschnitt «Der tutschen eid zu gott unnd den heiligen»
(Fuchs, Leben und Schriften [wie Anm. 24| S. 7).

14

S

Stettler, Studien S. 95%; ders., Tschudis Frage (wie Anm. 43). — Ahn-
lich argumentiert Wittwiler in religioser Hinsicht in der Vorrede zur
Wiallfahrtschronik in bezug auf die Sorge um einen moglichen Entzug
der gottlichen Gnadenerweise an Einsiedeln im Fall nachlassenden
Einsatzes fir den Glauben: «. .. Dann die gnad gottes sollichen wal-
stetten nit lenger blibt noch gott alda wunderzeichen wurcket, dann
als lang die heimsuchenden, auch das volck, so daby wonet, im rech-
ten, waren, stiffen glauben . . . sich flissigklich schickend unnd hal-
tend .. » (Wittwiler, Beschrybung S. [13]).

Verzeichnis der Abkiirzungen:

EA  Amtliche Sammlung der altern Eidgenossischen Abschiede,
8 Bde., Luzern u.a. 1839—1890.

Gfr.  Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Vereins
der finf Orte Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden und Zug, Ein-
siedeln und Stans 1844ff.

HS  Helvetia Sacra, Abt. Iff., Bern 1972ff.

QSG  Quellen zur Schweizer Geschichte, hg. von der Allgemeinen
Geschichtforschenden Gesellschaft der Schweiz, Bd. 1ff., Basel
18771f.

ZSKG Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte, Stans und Fri-
bourg 1907f.

StAZ Staatsarchiv Zirich

StiAE Stiftsarchiv Einsiedeln

ZBZ  Zentralbibliothek Zurich

Verzeichnis der mehrfach zitierten Quellen und
Literatur:

Neuhaus, Leo. Tschudi-Inventar 1965. Briefregister, StAZ Sign. W 32.
16—20.

Stettler, Bernhard. Tschudis schweizergeschichtliche Gesamtkonzep-
tion und deren Entstehung. In: Tschudi, Chronicon, Bd. 1,
S. 79%—109*.

Stettler, Bernhard. Studien zur Geschichtsauffassung des Aegidius
Tschudi. In: Tschudi, Chronicon, Bd. 2, S. 7*—100*.

Tschudi, Aegidius. Antiquitates Monasterii Einsidlensis, SAE Sign. A
CB 1.

Tschudi, Aegidius. Chronicon Helveticum, bearb. von Bernhard Stettler,
Bd. 1ff., Basel 1968ff. (QSG NF Abt. I, 7/1{f)).

Tschudi, Raimund. Das Kloster Einsiedeln unter den Abten Ludwig IL.
Blarer und Joachim Eichhorn, 1526—1569. Diss. Freiburg i.Ue., Ein-
siedeln 1946 (Beigabe zum 107. Jahresbericht der Stiftsschule Einsie-
deln).

Vogel, Jakob. Egidius Tschudi als Staatsmann und Geschichtschreiber,
Zirich 1856 [mit 60 Tschudi-Briefen im Anhang].

Wittwiler, Ulrich. Ein grundtliche und warhafftige beschrybung vonn
Sanct Meynrhats laben, des heiligen einsydels, auch von der heiligen
walstat unser lieben frowen ..., Freiburg i.Br., Stephan Graf 1567
(benutztes Expl.: SHAE Sign. A DB 5).

85






	Aegidius Tschudi und seine Beziehung zu Kloster und Wallfahrtsort Einsiedeln

