
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 81 (1989)

Artikel: Das Zisterzienserinnenkloster in der Au zu Steinen

Autor: Gasser, Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Zisterzienserinnenkloster in der Au zu Steinen

von Fridolin Gasser

Vor knapp 350 Jahren, anno 1640, wurde das Dominikanerinnenkloster Steinen
behördlich aufgehoben und mit jenem von St. Peter in Schwyz vereinigt. Es hatte
sich infolge schwerer Schicksalsschläge, Verarmung und innerer Mißhelligkeiten
als nicht mehr lebensfähig erwiesen. Damit wurde der Untergang eines «gotzhuses»

besiegelt, das um 380 Jahre bestanden und Jahrzehnte des Wachsens, der
Blüte, der Anfechtung, des Niedergangs und eines Neubeginns erlebt hatte.
Damit sind die drei Perioden angesprochen: die Zeit des zisterziensischen
Mönchtums von 240 Jahren, die Zeit der Verödung während 60 Jahren und die

Epoche des Prediger- oder Dominikanerordens während 70 Jahren.

Klostergründungen im Lande Schwyz in der 2. Hälfte des 13. Jahrhunderts.

Wir versuchen, die erste Periode der Zisterzienserinnen, der sog. «grawen schwö-

steren», zu überblicken. Wir machen in der 2. Hälfte des 13. Jahrhunderts im
Lande Schwyz eine eigenartige Feststellung: Innert kurzer Jahre sind im engen
Raum drei Gründungen von geistlichen Frauen zu finden: Steinen anno 1262,

Schwyz 1275 und wieder 13 Jahre später Muotathal 1288. Die Urkunden lassen

erkennen, daß sich an allen drei Orten schon seitJahren kleine, lose Frauengruppen

zu einem gemeinsamen geistlichen Leben in der Nähe der Ortskirchen
gesammelt hatten. «Samenungen» nannte man sie, auch Beginen, willige Arme,
geistliche Menschen. Die drei Samenungen gehören zu den Spätzeugen einer sich
über ganz Europa erstreckenden Frauenbewegung, die Teil einer großen
abendländischen Erweckungsbewegung war. Sicher standen auch wirtschaftliche und
soziale Probleme dahinter. Seit den großen Gestalten des 12. Jahrhunderts,
Franziskus von Assisi, Bernhard von Clairvaux und Dominikus von Spanien, lebte das

evangelische Ideal der Christusnachfolge, die vita evangelica et apostolica, wie
eine neue Frömmigkeit mächtig auf und erfaßte Menschen in der Stadt und auf
dem Land. Sie nahm vor allem Gestalt an in der Reform des alten Mönchtums, in
den neuen Bettelorden und in andern Gemeinschaftsformen. Die Frauen der
Samenung teilten den Tag ein in Gebet und Arbeit, erfüllten Liebesdienste an
Armen, Kranken und Pilgern und besorgten den Leichen- und Friedhofdienst.
Sie bekamen dafür Almosen oder Entgelt und trugen mit Weben, Spinnen, Flik-
ken und Stricken zum bescheidenen Lebensunterhalt bei. Manche Gruppen
lösten sich mit der Zeit auf, andere suchten eine festere Lebensform und geistliche
Führung in den bestehenden Orden. Die drei Schwyzer Gemeinschaften finden je
eine andere Ordensform: St. Peter in Schwyz im Predigerorden, dem Prediger-

79



konvent von Zürich unterstellt, Muotathal in der franziskanischen Form, begleitet

von den Barfüßern in Luzern, Steinen in der Reformbewegung von Zisterz.
Beziehungen einzelner Frauen, der Rat von Ortsgeistlichen und Laien mögen
diese Verbindungen hergestellt haben.

Die Anfänge in Steinen

Die Geschichte des Anfangs ist gut dokumentiert. 1262 erteilt der Ortsbischof
Eberhard von Konstanz die Erlaubnis, daß die Schwestern im Dorf Steinen ein
Kloster unter der Zisterzienserregel errichten dürfen und den Abt von Frienis-
berg zum geistlichen Visitator haben können. Die Zuteilung geschah nicht auf
Befehl des Bischofs. Offenbar bestanden seit langem Verbindungen mit dem weit
entlegenen Frienisberg bei Aarberg im Berner Seeland. «Aurora» hat sich das dortige

Männerkloster genannt, d. h. es stand unter dem Marientitel «Aurora salutis»,

Maria, die Morgenröte des Heiles. Die Frage bleibt unbeantwortet: Warum
hat man nicht ein näher gelegenes Kloster gewählt: Kappel, Wettingen,
St. Urban?

Seit 1120 war von Zisterz — Cîteaux im Burgund — eine starke Reformwelle
über das Abendland geströmt. Man wollte im Ordensleben zum großen Ideal
Benedikts zurückführen. Unter Bernhard von Clairvaux fand der Reformzweig
eine ungestüme Verbreitung. Carta caritatis nennt sich das Grundgesetz des

Ordens. Die altmonastischen Forderungen: Bindung an Regel und Kloster,
Gehorsam gegen den Abt, ein ganz auf Gott ausgerichtetes Leben wurden neu
umschrieben und in die Tat umgesetzt. Die neue Ordnung sah die jährlichen
Generalkapitel des Gesamtordens, die Visitation der Tochterklöster durch den
Vaterabt, Wechsel von Gebet, Hand- und Geistesarbeit vor. Schon früh bildeten
sich auch Frauenkonvente, die sich der geistlichen Bewegung anschliessen wollten.

Der Ordensverband mußte sich des großen Ansturms erwehren. Viele
Frauenkonvente mußten jahrelang aufdie Zulassung warten. Die Vermittlung geschah

vor allem durch einzelne Äbte der Männerkonvente.
So war es auch in Steinen. 1265 erging das förmliche Bittgesuch an das Generalkapitel

in Cîteaux. Als weltlicher Bittsteller erscheint Johannes, Graf von
Burgund und Herr von Salins, offensichtlich ein Vertrauter des Abtes Ulrich von
Frienisberg wie des burgundischen Mutterklosters. Die Äbte von Wettingen und
Lieucroissant werden zur Begutachtung nach Steinen geschickt und brachten
günstigen Bericht: «domus monialium de Steyna... pro abbatia ordinis in bonis
temporalibus et spiritualibus abundare», die wirtschaftliche Sicherung, die
notwendigen Gebäude und die religiöse Haltung der Schwestern gewährleiste die

Errichtung der Abtei. 1266 wird Steinen in den großen und starken Ordensverband

aufgenommen. Es bildet einen der über 20 Frauenkonvente, die sich wie ein
Band vom Genfer- zum Bodensee erstrecken. Die zwei nächstgelegenen
Frauenkonvente sind Frauenthal und Rathausen, die kurze Jahre zuvor gegründet worden

sind.

80



Die Schwestern zogen von der ersten Behausung im Dorf hinab in die Au, in
das Schwemmdelta der Aa am Lauerzersee. Es entsprach etwas der Abgeschiedenheit,

die Bernhard den Klöstern empfahl: ein weithin unwirtliches Durcheinander

von Wasserläufen, Sümpfen, Riedern, Niederholz, Wald und Nutzland.
Augia Sanctae Mariae die Au der seligsten Jungfrau Maria. Die Mutter des

Herrn ist auch hier Hausmutter. Das guterhaltene Siegel des Konvents von 1345

zeigt Maria mit dem Kind Jesus in der Linken und mit der Lilie in der Rechten.
Die Umschrift lautet: Sigillum Conventus Monialium Sancte Mariae de Steina
— Siegel des Nonnenklosters der Heiligen Maria zu Steinen. Der Eigenwald des

Klosters hat die Erinnerung in unsere Zeit hinübergerettet: Frauholz heißt es in
Steinen immer noch, der Wald der Frauen.

Ein letztes Dokument schließt die Gründungsgeschichte ab: Am 19. März
1267 erklärt sich BischofEberhard von Konstanz einverstanden mit der Inkorporation

des Klosters in den Zisterzienserorden und entläßt den Konvent und den
Klosterbezirk aus seiner Gerichtsbarkeit.

Kirche und Konventbau

Auch wenn Kirchen- und Konventbau gleich nach der bischöflichen Erlaubnis in
Angriff genommen wurden, ist nicht anzunehmen, daß sie nach 4 Jahren schon
fertiggestellt waren, als die Inspektion des Ordens erfolgte. Immerhin müssen
auch die materiellen Bedingungen erfüllt gewesen sein. 1277 erfolgte die Kirch-
und Friedhofweihe durch den Konstanzer WeihbischofPtolomäus mit zwei Altären.

Es war der typische gotische Kirchenbau, der sich nach dem Willen der
Gründerväter durch betonte Einfachheit auszeichnete. Der Raum war gedrittelt: Im
Osten lag das Altarhaus, es folgte der Nonnenchor. Im letzten Abschnitt hatten
die Laienhelfer, vor allem die Konversen, ihren Platz. Die Kirche war ein
Langrechteck mit Holzdecke, Lettner, geradem Chorabschluß und Dachreiter. — Der
Konventbau war großzügig angelegt und solid gebaut, wie es bei den Zisterziensern

üblich war. Der Umfang des ursprünglichen Klostergevierts, um Kreuzgang
und Kreuzgarten angelegt, genügte während derJahrhunderte klösterlicher
Nutzung. Die üblichen Innenräume waren Kapitel, Refektorium, Dormitorium,
Konventstube, Küche und Keller.

Grundeigentum und Gefälle

Sicher war nie die ganze Steiner-Au Klosterbesitz. Der größte Teil war Allmeind.
Der bescheidene ursprüngliche Grundbesitz konnte im Verlauf der Zeit erweitert
werden, durch den Fleiß der Schwestern erkauft oder als Schenkung erhalten. Der
älteste urkundlich erfaßte Kaufeines Stück Bodens datiert von 1267. Verkäuferin
ist eine Richenza im Hof und ihre Tochter Hedwig. Unter den 11 Zeugen begegnen

die drei Pfarrer von Schwyz, Steinen und Arth, ebenso Werner Stauffacher
der Ältere. Die Hauptstiftung fällt ins Jahr 1286. Konrad und Hedwig Hesso sind

81



die Stifter. Genannt werden ein Bauernhof mit Wohnung am Seegestade, dann
Gadenstätten im Ibergsfelde, auf Zinglen und am Muotafelde. Unter den Zeugen
finden sich wieder mehrere Priester und drei Ammänner (ministri vallis Swiz):
Wernher von Seewen, Konrad Ab Yberg und Werner Tiring. In einem zweiten
Brief geben die Äbtissin Berchta und der Konvent die genannten Güter den
Stiftern zu Lehen um den üblichen Zins, auch das Gut am Seegestade. Erstmals wird
hier entfernt gelegener Streubesitz genannt. Das gilt auch für das Hedisgut in
Bürglen, das Ritter Rudolf von Schauensee den Frauen von Steinen schenkt. Die
Alp Surren und Silbern und das Berggut Rietenbach im Muotathal werden
vergabt von Konrad Schönbüchler und dessen einziger Tochter Mechtild, Konventfrau

zu Steinen, durch die Hand seiner Gattin Hemma. Auch hier geht die Vergabung

als Nutzlehen auf die Dauer ihres Lebens an die Sponsoren zurück. Das
geschieht 1295, ein Jahr nach dem Verbot der Schwyzer, den Klöstern liegendes
Gut zu verschenken oder zu verkaufen. Tatsächlich ist die große Alp Silbern anno
1322 im Besitz von verschiedenen Glarner Landleuten, von denen sie das Kloster
Muotathal erwirbt.

Den bedeutendsten Zuwachs an Grundeigentum und Gefällen erwirbt der
Konvent im Zürchergebiet. Am 21. Jänner 1300 wird in der Hoflaube des
Fraumünsters der Kaufbesiegelt. Nebst der Gnädigen Frau von Zürich siegeln die
Mitglieder des Rats, die namentlich aufgeführt sind. Ein Erblehen des Zürcher
Frauenstiftes mit verschiedenen Gütern in der Enge, darunter Weinreben, samt einer
Wiese in Altstätten geht um 140 Mark Silber an die Frauen von Steinen über. Der
Besitz wechselt von Zeit zu Zeit seinen Lehensmann. Hier ging es eindeutig
darum, dem Konvent die Weinlieferung und das für Brot und Mehlspeisen
notwendige Korn zu sichern. Ein undatierter Rodel zählt die Zinsen, Nutzen und
Zehnten von 9 Gütern auf. Die Jahressumme ergibt u. a. 28 Viertel und 3 Mütt
Kernen und ein Mütt gebackenes Brot. 1326 verpachtet das Gotteshaus ein Gut in
Unterwaiden. Ein Pfund Pfennig jährlichen Zinses ist die Leistung des
Lehensmannes.

Die belegten Streugüter dürfen nicht den Eindruck erwecken, der Konvent
wäre reich gewesen. Ein Vergleich mit der Güterliste von Frauenthal beweist, wie
bescheiden der Umfang und verhältnismässig gering der Ertrag war, vom Zürcher
Besitz vielleicht abgesehen. Vom Gut Hessen in Einsiedeln, das für 1353 bezeugt
ist, erhält der Steiner Konvent einen Ziger und einen Meisting (Schafkäse) als

jährliches Entgelt. Zu erwähnen wäre, wie umständlich und mit Spesen versehen
der Einzug auswärtiger Gefälle war.

Der Translationsbericht von 1644 nach der Vereinigung mit St. Peter führt 6

Güter auf, von denen es ausdrücklich heißt, daß die Frauen sie durch ihren Fleiß
und nicht durch Stiftung erhalten hätten. Es werden genannt in Steinen der Schachen

samt dem Ried in der Au, die Leuten-Au, das Feld samt Birchegg und Wald
am Roßberg, in den Höfen das sog. Weinhöflin, die untere Leutschen genannt. Zu
Einsiedeln die Platten samt Ried und Weid, das Blättlin und 3 Hütten auf der
Allmeind. Das eine oder andere dieser Güter mag noch in die Zisterzienserzeit
zurückgehen, andere sind zu Ende des 16. und anfangs des 17. Jahrhunderts

82



erworben worden. Von den Verkäufen sei jener der Zürchergüter anno 1499

genannt. Sie gehen an das Fraumünster zurück. Immobilien und Inventar sind
erwähnt: zwei Häuser, Trotte und Trottengeschirr, 11 Jucharten Weinreben,
Äcker, Matten, Wiesen und «Ussgelände». Die Quittung lautet auf 500 Pfund
Zürcher Pfennig.

Andere Einkünfte des Konvents waren die Aussteuern der Nonnen in bar, in
Gülten oder Sachwerten, die freien oder zweckgebundenen Stiftungen wie die

Jahrzeiten, später auch Leibgedinge, eine Art Renten, die ausschließlich einer
Nonne für die Zeit ihres Lebens diente.

Das Kloster im politischen Umfeld

Die Gründung in der Au fällt in eine gespannte, ja gefährliche Zeit. Bedeutende
Klosterakten reden von Unrecht und Benachteiligung, die den Frauen widerfahren.

Diese Akten sind auch wichtige Dokumente für die Erforschung der
urschweizerischen Befreiungsbewegung. Sie sind es, weil die klösterliche
Friedensinsel in der Au in die Strömung eines unbändigen Autonomie-Willens gerät.
Es ist der Kampf der freien Leute des Tales gegen die habsburgische Landesherrschaft,

der Kampfum Säuberung von allen fremden Auflagen und Einflüssen. Der
250 Jahre dauernde Marchenstreit gegen das Stift Einsiedeln liegt im gleichen
Umfeld. Da geht es jedoch um territorialen Landesausbau, um ein Vorstoßen in
bisher kaum genutzte Gebiete mit allen Mitteln. Für Steinen liegt die Proportion
anders. Es ist eine kleine Gemeinschaft von schwachen Frauen. Sie kommen nicht
aus dem niedern oder hohen Adel wie die Mönche der Waldstatt oder die Nonnen
von Frauenthal. Auch ihr Besitz stammt nicht von Schenkungen des Adels,
sondern aus dem frommen Vermächtnis bürgerlicher Landleute und au.s dem Fleiß
der Frauen selbst. Ihr Schild ist einzig das große päpstliche Privileg, der Beistand
des Ordensverbands, die Schirmherrschaft des Römischen Reiches. Daß sie trotzdem

zum politischen Streitobjekt werden, läßt ahnen, wie hart und konsequent
der Kampf geführt wurde.

Die Klöster Schwyz und Muotathal kennen keine ähnlichen Dokumente,
obwohl sie, zwar den Mendikantenorden angegliedert, auch durch Stiftungen
und Bodenkauf ihre Existenzgrundlage sichern mußten. Ob man von einem
Frauenkloster benediktinischer Observanz, auf den Grundsatz der gesicherten
Selbstversorgung gestellt, befürchtete, daß es zuviel an Bodengütern erwerben
und damit die Landesinteressen mehr beeinträchtigen könnte? Das Steiner Viertel

war geographisch und politisch auch stärker exponiert. Nördlich der Biberegg
stieß es im breiten Hochtal der alten Matt bereits auf einsiedlische Interessen.
Hier war das Land besonders verwundbar. Es ist anzunehmen, daß die Stauffacher

und ihre Leute zu Steinen zum harten Kern der Draufgänger gehörten.
Das Kloster konnte getroffen werden, indem man es zur allgemeinen Steuer

heranzog, seinen Grundbesitz einschränkte, es vor weltliches Gericht zog und
den Erbfall zugunsten von Weltlichen durchsetzte. Die Landessteuer wurde
durch die ministri, die officiati des Tales, die Amtsmänner, eingezogen, die im

83



Auftrag der habsburgischen Verwaltung standen. Die Frauen wehrten sich um
ihre Rechte und Freiheiten. Sie hatten sich, wie andere Zisterzienserinnenklöster
Schwabens, unmittelbar unter den Schutz des Königs, des Schirmherrn der
Kirche, bezw. der Königin als Schirmerin der Frauenklöster gestellt. Die erste Reaktion

erfolgt am 7. Jänner 1275. Ritter Hartmann von Baldegg, der Pfleger König
Rudolfs, befiehlt den Ammännern Rudolf von Stauffach und Wernher von
Seewen wie den Landleuten von Schwyz, die Frauen in ihren Rechten und Privilegien
zu schützen. Im September gleichen Jahres schreibt die Gemahlin Rudolfs, die

Königin Anna — Regina Romanorum ist ihr Titel. Sie verbietet, den Frauen in der
Au Steuern abzuverlangen und befiehlt, ein in dieser Sache zu Pfand genommenes
Pferd zurückzuerstatten. Doch die Schwyzer haben kein Verständnis für das

päpstliche Privileg zugunsten des Ordens und für Ausnahmerechte, die gegen das

konkrete Landesinteresse stehen. Sie setzten sich darüber hinweg, wie das Schreiben

des Ritters Konrad von Tillendorf, Hofmeister des Königs Rudolf von 1289,

zeigt. Nach Rudolfs Tod 1291 wird für kurze Jahre ein Gegner der Habsburger
und Freund der Waldstätte, Adolph von Nassau, König. Die antiqua confoedera-
tio der Täler um den See wird in einem Landfriedensbündnis, dem bekannten
Bundesbrief von 1291, neu gefestigt. Es ist die Zeit, wo die Schwyzer ein äußerst

wichtiges Gesetz aufzustellen und auch durchzuführen im stände sind. Es ist das

1294 erlassene älteste Landrecht, das in scharfen Umrissen das Verhältnis zu den
Klöstern ordnet, die in fremder Herren Schutz und Schirm stehen sowie
Vorrechte der Immunität und Steuerfreiheit geltend machen. Wer im Lande lehensweise

Grund und Boden innehabe, das fremden Herren gehöre, soll mit den
Landleuten nach Verhältnis des Gutes Schaden und Steuern tragen. Im weitern
wird bestimmt: Wenn die Klöster im Land nicht wollen tragen Schaden und Steuern

und andere Gewerfe, so sollen sie auch Feld, Wasser, Wunn, Weid und Holz
des Landes meiden. 1389 wird die Satzung noch verschärft: Aller in fremden Händen

liegende Grund und Boden muß innert zwei Jahren einem Landmann
verkauft werden, sonst verfällt er ohne Gnade dem Land. Die Schwestern werden
nicht als Landleute angenommen. Sie sind Ungenoßsame. Man enteignet sie

nicht, aber man schränkt ihren Besitz ein. Gegenüber dieser hart verfochtenen
Landsatzung konnte eine abermalige Intervention des neuen Habsburgers
Albrecht, der 1298 deutscher König wird, von geringem Erfolg sein. Königin
Elisabeth, seine Gemahlin, schreibt am 13. Jänner 1299 zwei Briefe nach Steinen mit
den bekannten Mahnungen und Forderungen. Was für Einsiedeln geschrieben
steht, gilt in kleinerm Umfang auch hier: «Die Klagen des Stifts bei Kaisern und
Königen verhallten zwar nicht ungehört, aber weitgehend unnütz.» Recht
verschieden war die Situation für die Nonnen an der Lorze: Frauenthal, die Stiftung
der Schnabelburger und Eschenbacher Ministerialen, hat in jenen Jahrzehnten
Schutz und Förderung der politisch zuständigen Adelsgeschlechter und des nahe

gelegenen Vaterklosters Kappel gefunden. Als es für die Zukunft neuen, kraftvollen

Schutz suchte, fand es ihn in Zug. Die Stadt nimmt die Frauengemeinschaft
1386 in die Zahl der vollberechtigten Bürger auf und gelobt ihr Schutz und Schirm
für Leib und Gut.

84



Joseph Schneller hat vor 140 Jahren eine Geschichte unseres Klosters geschrieben

und verdienterweise die Akten der Klöster in der Au und auf dem Bach im
Geschichtsfreund veröffentlicht. Seine Darstellung zeugt von tiefer Verehrung
für die immer wieder geprüften Frauen, verkennt aber doch den harten politischen

Hintergrund jener Zeit. Er schreibt: «Oder darf man sich fragen: Wenn
schwache Frauen, die ohne jegliche andere Waffe als das Gebet, schweigsam und
aller Welt entzogen in stillem Frieden Gott dienen, fortan mit ungesetzlichen
Forderungen beeinträchtigt und beschweret werden, wenn man keine Siegel und
Briefe mehr heilig achtet, wenn es solche gibt, die den Geboten weder der Kirche
noch ihrer rechtmäßigen weltlichen Herrschaft nachleben, — darf man sich

fragen: Ist dieses nicht offenbare Willkühr? Sind das nicht ungerechte Dränger und
die Gewaltigen in einem Lande? Sollte es Einem da nicht bedünken, als wären
diese die in der Geschichte verrufenen Vögte gewesen?» Und in der Anmerkung

heißt es: «Von andern weiß man nach den gründlichsten Forschungen
nichts.»

Außer den politisch bedingten Schwierigkeiten haben die Frauen auch manch

Widerwärtiges zu ertragen gehabt durch Naturkatastrophen, aus Neid und
Mißgunst von Nachbarn und andern, auch eigentliche Vandalenakte und Auswüchse
einer verrohten Zeit. 1399 richten sie die dringende Bitte an die Landsgemeinde,
ihnen zu raten und um Gottes Willen zu helfen wegen argen Frevels im eigenen
Wald. 1401 geht ein Klagebrief an den Papst mit der Bitte um Schutz in rechtlichen
Dingen. Er berichtet von Unbill und Gewalttätigkeiten, die sie und ihre Dienstleute

selbst in der Kirche und in den eigenen Räumen zu erleiden hätten.

Inneres Leben

Das eigentliche Leben des Konvents, das Ora et Labora, tritt in Urkunden kaum

zutage. Eine Klosterchronik könnte davon berichten, aber es gibt sie nicht oder
nicht mehr. Klöster sind Stätten der Gottesverehrung, der Lobpreisung, Danksagung

und beharrlicher Fürbitte. Viel Vertrauen bedrängter und glaubender
Menschen wird herangetragen und zeigt sich oft in Stiftungen und Almosen. Viel
verborgene Segenskraft strömt hinaus. Das geistliche Leben ist eingebettet in das

Kirchenjahr, die liturgische Frömmigkeit in Eucharistie und Stundengebet, auf
die Tagzeiten und den Nachtchor verteilt. Daneben gab es immer zeitgebundene
Formen der Volksfrömmigkeit. Eine besondere Prägung gewann das geistliche
Leben durch die zisterziensische Ordentradition, etwa die von Bernhard geförderte

innige Marienverehrung, und durch die von den Generalkapiteln erlassenen

und immer wieder angepaßten Consuetudines. Besonders gepflegt wurde
das Gedächtnis für die verstorbenen Stifter, Guttäter und Angehörigen.

Steinen kennt aus alter Tradition den Bericht von einem Schwesterlein Anna,
die nicht als Ordensfrau, sondern als soror conversa, dh. dem Kloster
zugewandte Fromme, um 1300 in einem nahegelegenen Häuschen wohnte und ein

heiligmäßiges Leben führte. Sie wurde in der Klosterkirche begraben, wo sie viel

85



und oft gebetet habe. Bei einer Graberhebung sei eine Quelle aufgebrochen, die
beim Volk vertrauende Verehrung gefunden hat. Dieser Sodbrunnen wurde auch
in die restaurierte Kapelle übernommen.

Verantwortung und Führung des Konvents lagen in der Hand einer Äbtissin,
die auf Lebenszeit gewählt war. Ihr zur Seite wirkten die Priorin, die Subpriorin,
die Novizenmeisterin und Kellnerin. Es gab auch weltliche Mägde und Knechte,
die einen als Konversschwestern und Brüder, das sind Laien, die sich in freiem
Gehorsam dem Kloster zuwenden und zur Verfügung stellen und auch an seiner

geistlichen Segenskraft teilhaben.
Das Labora umfaßte die vielseitige Arbeit in Konvent, Kirche und Ökonomiegebäuden.

Die Bearbeitung des Bodens ist altes benediktinisches Ideal. In den

Anfängen gehörte dazu der Ackerbau, über die ganze Periode hinweg die
Pferdehaltung, Vieh- und Milchwirtschaft, Schafe, Ziegen und Hühner, Gärten und
Kräuterapotheke. Auch in der Verarbeitung von Wolle, Flachs und Hanf galt
möglichste Selbstversorgung. Dem neuen Lehmann Haggo auf dem Weingut in
Zürich versprechen die Schwestern 1396 jedesJahr einen grauen Rock aus Schwy-
zertuch. Visitationsberichte der Vateräbte zuhanden von Cîteaux sind vermutlich

nicht veröffentlicht. Sie könnten Einblick geben in das Konventleben und in
die besondern Sorgen und Nöte des «gotzhus».

Von großer Bedeutung war die gelebte Verantwortung des pater immediatus,
des Vaterabtes, seine beständige Sorge um den guten Ordensgeist, um den
Ordensnachwuchs und seine Bildung. Er bestellte für den Frauenkonvent-den
Beichtvater. Er leitete die Äbtissinnenwahl, beriet den Konvent in Rechts- und
Güterangelegenheiten, siegelte, zusammen mit dem Konvent oder andern Zeugen,

die Verträge. Die große Entfernung von Frienisberg war für die Steiner
Frauen von Nachteil. Die Klagen darob und ob der großen Kosten begegnen in
einigen Urkunden. Die Schwestern blieben in manchen schwierigen Situationen,
ohne Rater und Schirmer, sich selbst überlassen. Das Ersuchen, den Prälaten von
Kappel als Vaterabt zu erhalten, erfüllte sich nicht. Von 1443 ist ein Schreiben des

Landammanns und Rats von Schwyz an die Obern von Bern erhalten, der jüngst
verstorbene Abt von Frienisberg habe die Paternität auf seine Lebenszeit aus
Ursache weiter Entfernung und großer Reisekosten dem Abt von Kappel abgetreten.

Auf Bitten der Schwestern ersucht Schwyz den Rat von Bern, sie möchten
beim neuen Abt ihr Wort einlegen, damit diese Übertragung auf neue statthabe.

Von großer Bedeutung für den Frauenkonvent war der Ordensbruder, der als

Kaplan für die geistliche Führung und Vertiefung verantwortlich war. Nicht j eder
konnte ein Bernhard von Clairvaux sein, der die Menschen für die Christusnachfolge

zu gewinnen wußte. Die-Urkunden deuten häufigen Wechsel an, doch eher

zum Nachteil des Konvents. Wie anderswo wird es Zeiten gegeben haben, wo ein

Weltpriester den Dienst versah oder wo man ohne Priester durchkommen mußte.
1345 wurde ein Streit zwischen Steinen und dem Vaterabt wegen Pfründe und
Verpflegung des Beichtvaters durch die Vermittlung des Abtes von Kappel beigelegt.

1357 ist die Erlaubnis des Vaterabtes bezeugt, sich einstweilen einen erprobten

Ordenspriester aus den näher gelegenen Konventen wählen zu dürfen. Die-

86



selbe Bitte steht wieder im Klagebrief des Konvents an Papst Bonifaz IX. von
1401.

Wie groß der Konvent in der Au war, ist nicht bekannt. Nach Zisterzienserbrauch

sollten es mindestens 12 sein. Im Schnitt mögen 10 bis 20 Nonnen gewesen
sein. Auch die wirtschaftliche Basis und der Stand der Klostergüter lassen sich nur
bruchstückhaft erfassen. In einer Steuerliste für den päpstlichen Zehnten von
1370 ist Steinen mit 26, Schwyz und Muotathal mit 20, Frauenthal mit 62 Mark
Silber aufgeführt.

Woher kamen die Schwestern und ihre Oberinnen? In Steinen sind, im Gegensatz

zu Schwyz und Muotathal, keine alten Rodel erhalten. Das Jahrzeitbuch in
der Au von 1605 — also aus späterer Zeit — hält summarisch Gedächtnis für die

Stifter, Guttäter, wie auch aller Äbtissinnen und Konventfrauen, «... so zuo selbiger

Zyt — Gott hab Lob — vyl warendt» und erwähnt dann, daß das Necrologium
mit den Namen der Abgestorbenen beim Brand von 1576 verlorengegangen sei.

Das Jahrzeitbuch nennt 4 Äbtissinnen und 3 Priorinnen. Faßbind zitiert aus
einem heute verschollenen Totenrodel 9 Äbtissinnen und 3 Priorinnen.
Dr. Hoppe führt in der Helvetia Sacra die Vorsteherinnen an, die heute urkundlich

beglaubigt sind. Zwei davon ohne Namen, zwei nur mit dem Ordensnamen.
Unter den Äbtissinnen finden sich die Schwyzer Geschlechter Lilli und Schorno,
zwei Mal eine Horlocher oder Horlach aus Unterwaiden. Bei den Priorinnen
finden sich die Geschlechter Lili, Ruostaller, Berner und Schifflin. Vermutlich
kamen die meisten Konventualinnen wie in den Klöstern Schwyz und Muotathal
aus innerschweizerischen Familien.

Niedergang — Untergang — Rettungsversuche

Ein Kloster macht als Teil eines Ganzen immer die Entwicklung des Ordens und
der Ortskirche mit. Es gibt Phasen des Aufbaus, des stillen und unauffälligen
Wachsens, Blütezeiten, Erschütterungen und Rückschläge. Der religiöse und
kirchliche Niedergang im 15. Jahrhundert — man weiß es — geht einher mit der
Renaissance, einer Geistesströmung von geballter Lebensfreude, Weltentdek-

kung und Weltlust. Die lange hochgehaltene Bindung an Gemeinschaft und Autorität

lockert sich. Das altklösterliche Ideal von Verzicht und Selbstlosigkeit
erblaßt. Unbegrenzte Autonomie, individuelle Freiheiten, Selbstverwirklichung
nehmen ihren Platz ein. Strömungen und Schlagworte, die uns nicht fremd sind.
Daß nie alle den Zwängen einer Zeit erliegen, erliegen müssen, sehen wir in Bruder

Klaus, einem Zeugen dieses Jahrhunderts.
So wurden auch die Klöster von diesen Strömungen erfaßt. Mancherorts kennt

man Einzelheiten, die für die Disziplinlosigkeit, den geistlichen Zerfall und die

Auflösung typisch waren. In Steinen schweigen die Urkunden. Man weiß in dieser
Hinsicht aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts nichts und kann darum kein
Urteil über den innern und äußern Zustand abgeben. Daß Gleichgültigkeit,
Verwirrung und Unsicherheit Eingang gefunden haben, ist anzunehmen. Mit Recht

87



hat man den Verkauf der Zürcher Güter anno 1499 und die Tatsache, daß keine
Äbtissin, sondern nur mehr Priorinnen erwähnt werden, als Anzeichen des
Stillstands und Niedergangs gedeutet. Vielleicht ist Steinen verschont geblieben von
manchen unschönen Dekadenzerscheinungen, weil es nie reich war.

Vom eigenen Ordensverband der Zisterzienser war keine Rettung zu erwarten.

Frienisberg und die näher gelegenen Männerkonvente steckten selber in

arger Krise, hatten die notwendigen Bindungen an den Gesamtorden vernachlässigt

und erlebten alle Folgen von Mißwirtschaft, nachlassender Ordenszucht und
Verweltlichung. Der Durchbruch der Reformation in Zürich, Bern und in der
Waadt hat kurze Jahre nachher die meisten Klöster des Zisterzienserordens und
andere Ordenskonvente im Gebiet der heutigen Schweiz aufgelöst, darunter
auch das Vaterkloster Frienisberg.

Es gab in jenenJahrzehnten immer wieder die Pestzüge, den Beulentod, der die
Städte und Landstriche, auch die Klöster entvölkert hat. 1482 starben in St. Peter

zu Schwyz alle Schwestern bis auf drei. Für das Ende des klösterlichen Lebens in
Steinen gibt es zwei Überlieferungen. Nach der ersten, die festgehalten ist im
Schirmbrief der Schwyzer von 1575 und in der spätem Klosterchronik von
St. Peter, ist der Steiner Konvent während des Beulentodes von 1506 ausgestorben.

Faßbind bringt aus einer andern Chronik die zweite Tradition, die auch
Schneller zitiert, es seien zuletzt nur noch 7 Schwestern geblieben, von denen 5

beim Fürstabt von St. Gallen Schutz und Unterhalt gefunden hätten im Sammelkloster

Nollenberg bei Wil. Auf Geheiß der Obrigkeit nahm der Klostervogt
Hans Bennower die noch vorhandenen Gerätschaften, Schriften und Bücher zu
handen, das Haus selbst wurde geschlossen. 63 Jahre der Verödung begannen.

Der Plan, das eingegangene Kloster wieder zu besiedeln, ist wohl nie aufgegeben

worden. Aber vorerst zeigte sich kein Lichtschimmer. Die katholischen
Regierungen der V Orte waren es, die dann — vor allem nach dem Sieg bei Kappel
und auf dem Gubel und dem 2. Landfrieden von 1531 — aus ihrer Verantwortung
für die geprüfte Kirche des Landes zu retten versuchten, was zu retten war. Die
Schwyzer haben schon 1526 für das verwaiste Stift Einsiedeln rasch und zielbewußt

gehandelt und in Dekan Ludwig Blarer aus St. Gallen einen Abt gefunden
und eingesetzt. Frauenthal war 1528 eingegangen. Es dauerte 24 Jahre, bis es der
Stadt Zug gelang, einen Neubeginn in die Wege zu leiten. Wie ernsthaft man auch
für Steinen eine Neubesiedlung erhoffte, zeigt das Gesuch von Landammann
Joseph Amberg von 1537 an den aus Frienisberg nach Altenryf (Hauterive)
geflohenen Abt Ursus, er möchte seine Vaterrechte für Steinen auf den Abt von
St. Urban übertragen, was dann auch geschah. Freilich recht spät, wo weder die
Konvente von Frienisberg noch Steinen mehr bestanden. Immerhin war die
rechtliche Frage geregelt. 1557 erging das Gesuch von Schwyz nach St. Gallen um
neue Schwestern aufgrund eines Beschlusses, «daß er (der Rath)den Zorn Gottes
besorgen müsse, so vern er diser Sach lenger zusehe und den Dienst des
Allerhöchsten in dem Orth nit ins Werch bringe». Die Hoffnung auf St. Gallen erfüllte
sich erst um 1570, als sich drei Dominikanerinnen vom Nollenberg für den
Neubeginn in Steinen bereit stellten. Sie blieben bei ihrer bisherigen Ordensregel.



Daraufhin erfolgte 1575 bezw. 1577 durch den Bischof und den Papst die
kirchenrechtliche Übergabe der zisterziensischen Abtei in der Au an die Dominikanerin-

Kleine Zeittafel

1153 Tod des hl. Bernhard zu Zisterz (Cîteaux) im Burgund
1240 Freibrief Kaiser Friedrichs II. an die Schwyzer (Faenza)

1262 Bischöfliche Erlaubnis zum Klosterbau in Steinen
1267 Die Abtei in der Au wird in den Klosterverband aufgenommen.

1273 Rudolf I. von Habsburg wird deutscher König.
1275 Schreiben der Königin Anna zum Schutz der Steiner Schwestern

Erstes Bündnis der drei Waldstätte — Antiqua confoederatio
1277 Weihe der Klosterkirche in der Au

1291 Tod König Rudolfs I. von Habsburg
1291 Landfriedensbündnis der drei Waldstätte —Bundesbrief
1292 Adolph von Naßau wird deutscher König.
1294 Satzung der Schwyzer gegen Bodenerwerb durch Klöster
1298 Albrecht I. von Habsburg wird deutscher König.

1299 Zwei Schreiben der Königin Elisabeth zum Schutz des Klosters
1300 Kauf der zürcherischen Güter durch das Kloster Steinen

1308 Ermordung König Albrechts I. bei Brugg
1314 Überfall der Schwyzer auf das Kloster Einsiedeln
1315 Schlacht am Morgarten
1315 Bundeserneuerung zu Brunnen

1350 Friedensschluß zwischen den Schwyzern und dem Stift Einsiedeln.

Lösung (reconciliatio) aus dem Kirchenbann. Darum Neuweihe der
Kirchen, Friedhöfe und Klöster des Landes Schwyz. Auch der
Klosterkirche Steinen.

1440 Beginn des Alten Zürichkrieges
1481 Tagsatzung zu Stans. Verkommnis nach den Burgunderkriegen
1487 Tod des hl. Bruder Klaus

1499 Verkauf der zürcherischen Güter durch das Kloster Steinen
1507 Der Konvent der Zisterzienserinnen in Steinen stirbt aus.
1570 Neubesiedlung des Klosters durch Dominikanerinnen
1640 Auflösung des Konvents in der Au & Vereinigung mit St. Peter

Schlußbesinnung

Nur der Spaten des Archäologen und die archivierten Akten erzählen noch von
der einstigen Abtei in der Au. Auch der Neubeginn des 1*6. Jahrhunderts brach
nach 70 Jahren zusammen. Beide Perioden der Klostergeschichte sind weit

89



zurückliegende Vergangenheit. Das kann einen traurig stimmen. Und doch
gehört das zum Geheimnis der Kirche und ihres Weges durch die Zeit. Sie lebte

gestern, sie lebt heute und morgen, auch in ihren Zusammenbrüchen und Krisen,
aber nur aus der Verheißung ihres Herrn und Hauptes. In ihr lebt und wirkt fort
alle Güte, alles Opfern und Leiden vergangener Menschen, weil die Liebe nimmer
aufhört — Caritas numquam excidit. Wir dürfen das glauben von unsern Eltern
und Vorfahren, wir dürfen es glauben von den namenlosen Frauen in der Au und
anderswo, die ihr Leben in der Gottes- und Nächstenliebe zu erfüllen versuchten.
In ihren «Hymnen an die Kirche» singt es Gertrud von Le Fort:

« Wenn du Gelübde annimmst, so hallen sie bis ans Ende der Zeiten,
und wenn du segnest, baust du Häuser im Himmel
Du bist wie ein Turm inmitten reißender Wasser.

Du bist's, die über allen Grüften betet»

Literatur

Schneller Joseph Das ehemalige Frauenkloster zu Steina auf der Au; dessen

Gründung und Schicksale. Gfr. VII (1851)
dito Beweisetitel zur Beurkundung des Cisterzienser-Frauenklo-

sters in Steina. Gfr. VII (1851) Dazu Gfr. XXX S. 188ff.

Blaser Franz Die alte Kirchhöre Steinen. 1930

Hoppe Peter Die Zisterzienserinnen in der Au bei Steinen. Helvetia Sacra
Bd. 3, zweiter Teil. 1982. SS 904-916

Delger-Spengler
Brigitte Die Zisterzienserinnen in der Schweiz, a. a. O. SS. 507—574

90


	Das Zisterzienserinnenkloster in der Au zu Steinen

