
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 81 (1989)

Artikel: Mittelalterliche Dominikanerinnenkirchen in der Zentral- und
Nordostschweiz

Autor: Descœudres, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelalterliche Dominikanerinnenkirchen
in der Zentral- und Nordostschweiz

von Georges Descceudres

Mittelalterliche Klosterkirchen des weiblichen Zweiges der Bettelorden und der
Dominikanerinnen im speziellen sind abgesehen von monographischen Darstellungen

bis anhin kaum Gegenstand von Untersuchungen geworden1. Dies mag
damit zusammenhängen, daß es sich bei diesen Kirchen vielfach um sehr einfache
Bauformen handelte. So bezeichnete beispielsweise Johann Rudolf Rahn die
Architektur der Kirche des Dominikanerinnenklosters Oetenbach, welches
«bald zum reichsten und größten Kloster Zürichs erwuchs», als «äußerst
unbedeutend. Die ganze Haltung des Chores zeugt von einer Dürftigkeit, die
hart die Grenze des Rohen streift»2. Solche formal anspruchslosen Bauten mochten

einer rein kunstgeschichtlichen bzw. architektur-historischen Betrachtung,
die wie der überwiegende Teil der Fachliteratur vor allem nach dem Beitrag der
Bettelordensarchitektur zur Entwicklung der gotischen Baukunst fragt, wenig
reizvoll erscheinen. Man sucht in der Literatur über Bettelordensbaukunst
deshalb auch vielfach vergeblich nach Hinweisen bezüglich einer liturgischen
Ausstattung oder nach Aussagen zu funktionalen Gesichtspunkten, die über
Gemeinplätze hinausgehen3.

Die vorliegende Arbeitwill Fragen der architektonischen Gestalt und der
liturgischen Disposition mittelalterlicher Kirchenbauten von Dominikanerinnenklöstern

in der Zentral- und Nordostschweiz nachgehen. Ausgangspunkt der

1 R. Krautheimer: Die Bettelordenskirchen in Deutschland, Köln 1925, undJ. Oberst Die
mittelalterliche Architektur der Dominikaner und Franziskaner in der Schweiz, Zürich/Leipzig 1927,
behandeln Frauenklöster überhaupt nicht; H. KonoW: Die Baukunst der Bettelorden am Oberrhein

(Forschungen zur Geschichte der Kunst am Oberrhein VI), Berlin 1954, geht nur in einem
kurzen Anhang auf Frauenklöster ein. R. K. Donin, Die Bettelordenskirchen in Österreich. Zur
Entwicklungsgeschichte der österreichischen Gotik, Baden/Wien 1935, bezieht zwar Frauenklöster

in seine Betrachtungen mit ein, ist aber wie Krautheimer und Konow primär an formaltypo-
logischen Fragen interessiert. Desgleichen fehlt eine Auseinandersetzung mit den
Dominikanerinnenkirchen bei E. Badstübner: Klosterkirchen im Mittelalter. Die Baukunst der Reformorden,

Leipzig 19842, und bei G Binding/M. Untermann: Kleine Kunstgeschichte der
mittelalterlichen Ordensbauten in Deutschland, Darmstadt 1985, werden sie nur gestreift. Eine
Ausnahme bildet E. Coester: Die einschiffigen Cistercienserinnenkirchen West- und Süddeutschlands

von 1200 bis 1350 (Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte
46), Mainz 1984, welcher auch einzelne Dominikanerinnenkirchen behandelt.

2 J. R. Rahn, in: Anzeiger für schweizerische Alterthumskunde (ASA) 1 (1868), S. 86, und in:
ASA 2 (1869), S. 27.

3 Die neuere Dissertation von Wölfgang SchenkluhN: Ordines studentes. Aspekte zur Kirchenarchitektur

der Dominikaner und Franziskaner im 13. Jahrhundert, Berlin 1985, die sich mit
funktionalen Vorbildern der Bettelordensarchitektur auseinandersetzt, läßt hinwiederum die
Kirchen der dominikanischen Frauenklöster völlig außer acht.

39



Untersuchungen bilden in den Jahren 1986 und 1987 durchgeführte archäologische

Ausgrabungen in den Kirchen von zwei geographisch nahe beieinandergelegenen

Frauenklöstern des Predigerordens im Alten Land Schwyz: im Frauenkloster

St. Peter am Bach in Schwyz sowie in dem von 1570 bis 1640 von Dominikanerinnen

bewohnten ehemaligen Zisterzienserinnenkloster in der Au in Steinen.
Die dabei gewonnenen Erkenntnisse sollen durch Bild- sowie Rechtsquellen und
chronikalische Aufzeichnungen zur Gründungs- und Baugeschichte von drei in
der Nordostschweiz gelegenen Dominikanerinnenklöstern ergänzt und in gewisser

Weise auch verifiziert werden. Dargestellt werden sollen ferner Gemeinsamkeiten

in der architektonischen Gestaltung und in der liturgischen Ausstattung
dieser Gruppe von Dominikanerinnenkirchen4.

«Nun fügt es sich, daß in allen lenderen der cristenheit gar vilfrawen
closter gestiftet wurden, die da nach prediger ordens gewonheit und

unter ir meisterschaft und lere leben wolten»5

Im 13. und frühen 14. Jahrhundert war ein tiefgreifender wirtschaftlicher, politischer

und gesellschaftlicher Umbruch in ganz Europa im Gange. In diese Zeit fällt
das Ende der Kreuzzüge, das Ende der Stauferherrschaft mit dem nachfolgenden
Interregnum und das Ende der päpstlichen Suprematie, das mit der Übersiedlung
der Kurie nach Avignon äußerlich gekennzeichnet war. In diese Zeit fällt andrerseits

auch die deutliche Erstarkung eines neuen Standes, des Bürgertums, und
damit verbunden ein gewaltiger Ausbau der Städte, wozu im besonderen auch die

Ansiedlung der neugegründeten Bettelorden gehörte. Diese Vorgänge bewirkten
auch erhebliche innere Umbrüche geistiger und geistlicher Natur. Neue, verstärkt
individuell ausgeprägte Andachtsformen entstanden. Man spricht in diesem

Zusammenhang von einer religiösen Volksbewegung, bei welcher die Frauen eine
besondere Rolle spielten6.

Überall in den Städten und auch in ländlichen Gegenden entstanden religiös
motivierte Vereinigungen, sogenannte Sammnungen, von Frauen, welche man
unter dem Begriff «Beginen» zusammenfaßt, obwohl diese Bezeichnung jedenfalls

hierzulande nur selten in den Quellen jener Zeit auftaucht7. Diese Frauen

4 Die vorliegende Arbeit ist der Ehrw. Mutter Priorin und den Schwestern des Dominikanerinnenklosters

St. Peter am Bach in Schwyz gewidmet, denen der Verfasser wertvolle Einblicke in die

Spiritualität des weiblichen Zweiges des Predigerordens verdankt. Es handelt sich dabei um die
erweiterte Fassung eines Referates, welches am 8. April 1989 an einer Arbeitstagung des Historischen

Vereins der V Orte zum Thema «Frauenklöster im Kanton Schwyz» vorgetragen wurde.
5 Stiftungsbuch Oetenbach (vgl. Anm. 20), S. 222.
6 H. Grundmann: Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen über die geschichtlichen

Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der religiösen Frauenbewegung

im 12. und 13. Jahrhundert und über die geschichtlichen Grundlagen der deutschen Mystik;
mit einem Anhang: Neue Beiträge zur Geschichte der religiösen Bewegungen im Mittelalter,
Darmstadt 1977.

7 Vgl. A. Mens: Beginen, in: Lexikon für Theologie und Kirche II, Freiburg/B. 1958, Sp. 115f. und
H. Grundmann: Zur Geschichte der Beginen im 13. Jahrhundert, in: Archiv für Kulturgeschichte

21 (1931), S. 296-320.

40



A
Â

JET
d.. rm

8 Ili uni wm71

«_fc

À}£*lAbbildung 1 Das alte Frauenkloster Schwyz, Ansicht von Südwesten. Kopie nach einer Zeichnung
von Thomas Faßbind aus dem Jahre 1796, der seinerseits eine Vorlage vermutlich aus der Zeit um
1600 reproduzierte.

übten vor allem karitative Tätigkeiten aus, unterstützten Arme, versorgten
Kranke und versahen mancherlei Dienste an den Toten. Obwohl dadurch im
städtischen Leben bald einmal unentbehrlich geworden, ist ein gewisses Mißtrauen
der Obrigkeit wie auch der kirchlichen Autoritäten ihnen gegenüber nicht zu
übersehen. «Da es nach der Auffassung der Zeit keine wahre religio ohne ordo
geben konnte», wurden diese Sammnungen in monastische Lebensformen
überführt, was «zu einer zentralen organisatorischen Aufgabe der Bettelorden»
wurde8. Die Mehrzahl der Frauenklöster des Predigerordens hierzulande ist denn
auch aus solchen Beginenvereinigungen heraus entstanden9.

St. Peteram Bach in Schwyz

So ist auch das Dominikanerinnenkloster St. Peter am Bach in Schwyz aus einer
Sammnung von Beginen hervorgegangen, welche für das Jahr 1275 bezeugt ist10.

1283 wird die Weihe eines Marien-Altars sowie eines eigenen Friedhofes überliefert.

Das Kloster ist im Jahre 1303 als zur dominikanischen Ordensprovinz
Teutonia gehörend erwähnt und wurde von den Predigerbrüdern in Zürich betreut.

8 K. Ruh: Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker. München 1985, S. 98.
9 Grundmann, Religiöse Bewegungen, S. 193; Ruh, Eckhart, S. 98.

10 Für eine Einführung in die mittelalterliche Geschichte dieses Klosters sowie für eine ausführliche
Präsentation der im folgenden zusammenfassend dargestellten Ergebnisse der 1986/87 durchgeführten

archäologischen Untersuchungen vgl. G. Descœudres/R. Bacher: Archäologische
Untersuchungen im Frauenkloster St. Peter am Bach, Schwyz, in: Mitteilungen des Historischen
Vereins des Kantons Schwyz (MHVSZ) 79 (1987), (zitiert: Descœudres/Bacher, Frauenkloster
Schwyz), S. 33-116.

41



L

4

¦ -.i

t*mzsw
m^Y'

Ì.•v

S:--'^i«>* K

s. V

>
Y

L

N»

VKK:

*Äre?

\
¦

srffeast- ''*:- k

Abbildung 2 Schwyz. Blick gegen Westen auf die Ausgrabungen von 1986/87 mit den Resten der
mittelalterlichen Dominikanerinnenkirche.

42



Qosc T^jL
rzi

-x

10m

Abbildung 3 Rekonstruierter Grundriß der Dominikanerinnenkirche in Schwyz. Zustand um 1350
mit geringfügigen späteren Veränderungen. Maßstab 1:300.

Eine Urkunde von 1347 berichtet von der Weihe des Chores der Klosterkirche
sowie des Altares in diesem Chor zu Ehren des dominikanischen Ordensheiligen
Petrus Martyr. DreiJahre später, 1350, werden, wie es heißt, eine Kapelle — womit
die Laienkirche gemeint sein dürfte — mit zwei Altären sowie der Klosterfriedhof
rekonsekriert.

Obwohl die archäologischen Ausgrabungen diesbezüglich nicht volle Sicherheit

zu erbringen vermochten, ist anzunehmen, daß die Weihe von 1283 lediglich
einer provisorisch angelegten Kirche galt. Der damals geweihte Altar stand in der
Laienkirche; im wahrscheinlich gleichzeitig errichteten Schwesternchor
existierte vorerst noch kein Altar.

Die mittelalterliche Klosterkirche, wie sie bis zum barocken Neubau von
1639—42 bestand, dürfte erst 1350 mit dem Ersatz des indirekt faßbar gewordenen

Provisoriums fertiggestellt worden sein. Sie wies unter einem gemeinsamen
Dach eine deutliche Zweiteilung auf: Im Osten befand sich die Klosterkirche im
engeren Sinne, nämlich das Frauenchor mit dem Hauptaltar, welcher sich in dem
durch eine Stufe abgetrennten Presbyterium befand. Im Westen und von außerhalb

der Klostermauern zugänglich war die Leutkirche, welche zwei Altäre in
einem mit einer hölzernen Schranke oder allenfalls einem Gitter11 abgetrennten

11 Ein Gitter zur Abtrennung des Presbyteriums in der Laienkirche des Klosters Oetenbach ist für
das ausgehende 14. Jahrhundert überliefert (siehe dazu unten). Der entsprechende archäologische

Befund in Schwyz wurde im Sinne einer hölzernen Schranke gedeutet (vgl. Descceudres /

Bacher, Frauenkloster Schwyz, S. 52 und S. 68), die Annahme eines Gitters ist hier weniger
wahrscheinlich, läßt sich jedoch nicht ausschließen.

43



0 12 3 4 5

Abbildung 4 Isometrische Rekonstruktion der Dominikanerinnenkirche Schwyz. Der dargestellte
Zustand entspricht demjenigen von Abb. 3. Maßstab 1:300.

44



Presbyterium aufwies. Die Leutkirche und das um ein bis zwei Stufen höher
liegende Schwesternchor waren durch eine Trennwand geschieden, in deren Mitte
sich ein Portal befand. Den Laien war die Sicht auf den Hochaltar nur bei geöffneten

Türen möglich. Der Standort des Lesepultes im Nonnenchor war etwas aus
der Gebäudeachse gerückt, wahrscheinlich um den Laien bei geöffneten Türen
den schmalen Durchblick auf den Hauptaltar nicht zu verstellen.

Aufgrund von aufgefundenen bemalten Verputzfragmenten muß davon

ausgegangen werden, daß die Wände sowohl des Frauenchores als auch der Laienkirche
Wandmalereien wohl aus der Zeit der Fertigstellung der Klosterkirche um die
Mitte des 14. Jahrhunderts aufgewiesen haben. Während sich diese Malereien in
der Leutkirche anfänglich auf die Darstellung von Weihekreuzen beschränkten,
hat im Schwesternchor ein reicherer Wandschmuck bestanden. Neben einer für
die Sockelzone anzunehmenden weißen Quadermalerei auf anthrazitfarbenem
Grund geben die aufgefundenen Verputzstücke auch Hinweise auf figürliche,
florale und geometrische, möglicherweise auch auf heraldische Darstellungen. Zwei
bei den Untersuchungen im Frauenkloster Schwyz als Spolien gefaßte Maßwerk-
fragmente sind möglicherweise ebenfalls zur Ausstattung des Nonnenchores zu
rechnen. Zu denken wäre etwa an zwei Fenster an der geraden Ostwand, doch
konnten dafür keine Beweise erbracht werden12.

Während im Bereich des Schwesternchores keine einzige Bestattung gefaßt
werden konnte, ist dagegen in der Laienkirche von einer dichten Belegung mit
Gräbern auszugehen.

Das Dominikanerinnenkloster in derAu bei Steinen

Ebenfalls aus einer Vereinigung von Beginen hervorgegangen, ist in der zweiten
Hälfte des 13. Jahrhunderts in der Au bei Steinen ein Zisterzienserinnenkloster
entstanden13. Für dasJahr 1277 ist eine Weihe der Klosterkirche überliefert, wobei
ein Marien- (der Hauptaltar) sowie ein Kreuzaltar erwähnt werden. Die
Konsekration eines weiteren Altares mit dem Hauptpatrozinium Maria Magdalena,
welcher auf der linken Seite vom Heilig-Kreuz-Altar errichtet wurde, wird für
1390 überliefert14. Ein nicht näher umschriebener Umbau des Klosters ist für 1404

erwähnt. ImJahre 1500 sollen die Gebeine einer heiligmäßig verehrten Schwester
Anna, die neben dem Hauptaltar der Klosterkirche beigesetzt worden war, erhoben

worden sein. Dabei sei, so wird überliefert, ihrem Grab eine Quelle entsprun-
12 Vom Chor der Klosterkirche Oetenbach in Zürich (vgl. dazu unten) wird überliefert, daß die drei

Fenster im hier polygonalen Chorabschluß je ein Maßwerk aufgewiesen haben (Rahn, Chor der
Oetenbacher Kirche, vgl. Anm. 40, S. 27).

13 J. Schneller: Das ehemalige Frauenkloster zu Steina auf der Au, dessen Gründung und Schicksale,

in: Geschichtsfreund 7 (1851), S. 3—67; A. Nüscheler, Gotteshäuser, Dekanat Luzern, in:
Geschichtsfreund 46 (1891), S. 95-98; L. Birchler, Kdm SZ II, 1930, S. 704ff; F. Blaser: Die alte
Kirchhöri Steinen, Steinen 1930, S. 69—81; P. Hoppe: In der Au bei Steinen, in: Helvetia sacra III/
3/2, 1982, S. 905ff; vgl. auch den Beitrag von Kaplan Fridolin Gasser in diesem Band.

14 Schneller, Frauenkloster, Beweistitel Nr. 19, S. 64ff.

45



Är
Y
-7

'
tr

,/¦
: 77

Y
*?*

Abbildung 5 Luftaufnahme vom Frauenkloster in der Au bei Steinen während der Ausgrabungen
von 1976/77 mit Blick gegen Osten. Rechts im Bild ist das Geviert des Kreuzganges mit den
Konventgebäuden zu erkennen, links die Kapelle zur Schmerzhaften Muttergottes, welche im Bereich der
ehemaligen Klosterkirche steht.

gen, welche als Ursprung des heute noch bestehenden Sodbrunnens gilt15. Nur
wenige Jahre danach, 1507, haben die wenigen verbliebenen Zisterzienserinnenschwestern

das Kloster verlassen, welches in der Folge 63 Jahre lang leer stand.
Im Jahre 1570 ist aufVeranlassung des Landes Schwyz und durch Vermittlung

des Abtes von St. Gallen das Kloster neuerdings mit Nonnen besiedelt worden.
Diese gehörten nun nicht mehr dem Zisterzienserorden an, sondern waren
Dominikanerinnen. Nur wenige Jahre danach, 1576, wurden das Kloster und die
Kirche von einer Feuersbrunst heimgesucht. Die Wiederherstellungsarbeiten
haben sich aus Geldmangel bis gegen Ende des 16. Jahrhunderts hingezogen; so
ist im Jahre 1580 bei einem Steinmetzen in Luzern ein Altarstein bestellt worden.
Im Jahre 1640 haben Teile des Klosters neuerdings gebrannt, wobei die Kirche
nach Angaben der Chronik des Frauenklosters Schwyz verschont geblieben ist.

15 Vgl. R. Henggeler: Helvetia sancta. Heilige Stätten des Schweizerlandes, Einsiedeln 1968,
S. 156-158.

46



B

Lfc— —g

Abbildung 6 Grundriß der Klosterkirche Steinen mit den in den Ausgrabungen von 1986/87 gefaßten

Ausstattungselementen aus der Zeit der Dominikanerinnen. Schwarz ausgefüllt sind jene Teile,
die von den Zisterzienserinnen übernommen worden sind; die von den Predigerschwestern errichteten

Ausstattungselemente sind schraffiert dargestellt. Maßstab 1:400.

Dennoch veranlaßte das Land Schwyz, daß die Dominikanerinnen von Steinen
dem Frauenkloster St. Peter am Bach in Schwyz inkorporiert wurden. Nach der
endgültigen Aufgabe des Klosters in der Au stand die Kirche wiederum rund 50
Jahre leer, ehe auf Druck des Landes Schwyz und zur Sicherstellung von
bestehenden Jahrzeiten an ihrer Stelle die heutige Kapelle zur Schmerzhaften Muttergottes

errichtet und 1693 konsekriert wurde.
1976/77 sind große Teile der inzwischen völlig verschwundenen Klosteranlage

und 1986/87 der Ostteil der Klosterkirche im Bereich der bestehenden Kapelle
archäologisch untersucht worden16. Die Klosterkirche war ein langgestreckter
Saal mit Abmessungen im Lichten von rund 36 x 12,5 m, deren Raumform, wie es

scheint, im Laufe ihres Bestehens nicht verändert worden ist. Die Schwestern des

Predigerordens trafen bei der Wiederbesiedlung des Klosters im Jahre 1570 eine
nach den Vorstellungen des Zisterzienserordens eingerichtete Kirche an. Die
Feuersbrunst nur wenige Jahre danach, welche — wie in den Ausgrabungen deutlich
nachzuweisen war — auch die Klosterkirche in Mitleidenschaft gezogen hatte
und nach eingehenden Instandstellungsarbeiten verlangte, bot jedoch Gelegenheit,

die liturgische Einrichtung der Kirche den Bedürfnissen der Dominikanerschwestern

anzupassen. In unserem Zusammenhang wird also von Interesse sein,
welche Veränderungen von den Dominikanerinnen gegenüber der bisherigen
Disposition der Einrichtungen vorgenommen worden sind.

16 H. R. Sennhauser: Die Ausgrabungen in der Au 1977 und 1986/87, in: Steinen. Ein Streifzug
durch seine Landschaft. Geschichte, Kultur, Wirtschaft und Politik, Steinen 1987, S. 84—89; die
Ergebnisse der Ausgrabungen im Innern der ehemaligen Klosterkirche sind in einem unpubli-
zierten Vorbericht von G Descœudres: Steinen SZ, Kapelle auf der Au: Archäologische Untersuchungen

1986/87, Moudon 1987, dargestellt.

47



¦ ¦

-

y$mm -. -

v**L>**fe

its
**'.:

Abbildung 7 Steinen. Blick gegen Osten auf die Ausgrabungen i
menten aus der Zeit der Dominikanerinnen.

1986/87 mit dem baulichen Ele-

Zur Zeit der Zisterzienserinnen bestand ein auffallend tiefer Altarraum, der ein
Drittel der Gesamtlänge der Kirche beanspruchte und gegenüber dem Frauenchor,

dem Aufenthaltsraum beim Chorgebet, durch eine Mauer abgetrennt war.
Aufgrund der bisherigen Kenntnisse von Zisterzienserinnenkirchen hierzulande
ist zu vermuten, daß sich westlich an das Nonnenchor der Konversenteil anschloß
— was in Steinen allerdings durch weitere archäologische Untersuchungen zu
verifizieren ist —, so daß anzunehmen wäre, daß die Kirche ursprünglich in Altarraum,

Frauenchor und Konversenbereich dreigeteilt war17.

Die Zisterzienserinnen hinterließen bei ihrem Wegzug drei Altäre im Altarraum,

nämlich den der Muttergottes geweihten Hauptaltar sowie zu beiden Seiten

je einen Nebenaltar. Archäologisch nachgewiesen werden konnten ferner
zwei weitere Altäre im Nonnenchor, welche gegen die Trennwand zum Altarraum

gestellt waren. Dabei dürfte es sich um den bei der Weihe von 1277 erwähn-
17 Vgl. H. R. Sennhauser: Zisterzienserinnenklöster in der Schweiz, in: Tugium 3 (1987), S. 76—80.

48



t
fc»

<r.

***
-¦

^

+

w

k,-

ItfKXxX/X

Abbildung 8 Steinen. Blick gegen Osten. An die Ostwand angelehnt ist der nördliche Seitenaltar im
ehemaligen Schwesternchor der Dominikanerinnen zu erkennen. Davor ist der abgebrochene Altarstipes

des Vorgängers aus der Zeit der Zisterzienserinnen sichtbar.

ten Kreuzaltar sowie um den 1390 geweihten Maria-Magdalena-Altar auf der
Nordseite handeln. Überdies konnte im Altarraum die Einrichtung eines
Sodbrunnens in seiner ursprünglichen Aufmauerung gefaßt werden, welcher gleichzeitig

mit dem jüngsten Fußboden der Zisterzienserinnenkirche entstanden ist
und mit der anläßlich der Erhebung der Gebeine der Schwester Anna im Jahre
1500 erwähnten Quelle in Verbindung zu bringen ist18. Die Beobachtung einer
mit der Anlage des Brunnens westlich davon verfüllten Grube könnte auf die
Grabstelle dieser Schwester hindeuten, doch fehlten zum sicheren Beweis Reste

von menschlichen Knochen, die nach aller Erfahrung auch bei einer sorgfältigen
Bergung ihrer Überreste zu erwarten gewesen wären. Festgestellt werden konnte

18 Stratigraphische Beobachtungen bei den Ausgrabungen zeigten, daß der bestehende Brunnen bis
ins Grundwasser hinunterreicht. Die wasserführende Schicht ist durch ein Lehmband abgedeckt.
Wird dieses durchstoßen, so sprudelt das unter leichtem Druck stehende Grundwasser hervor,
was seinerzeit den Eindruck einer Quelle erweckt haben mochte.

49



I

,- 7

^i.
¦

%.
>

¦MS»
Y'i":f

y

tt *-Wj%

Abbildung 9 Steinen. Ansicht gegen die Nordwestecke der bestehenden Kapelle. Übernommene
Ausstattungselemente aus der Zeit der Zisterzienserinnen. Sichtbar ist die Trennmauer und links im
Vordergrund der im Verband mit dieser entstandene Kreuzaltar sowie, an die Nordwand gelehnt,
der nachträglich errichtete Maria-Magdalena-Altar. In der Nordwand ist die beim Bau der Kapelle
zugemauerte ehemalige Totenpforte zu erkennen.

überdies ein Nebeneingang im Norden, welcher unmittelbar an die Trennwand
zum Chor der Nonnen grenzte. Es dürfte sich dabei um die sogenannte Totenpforte

gehandelt haben, die vom Altarraum in den nördlich der Kirche gelegenen
Klosterfriedhof führte.

Die Dominikanerinnen richteten ihr Chor im ehemaligen Altarraum ein. Auf
der Nordseite waren bei einem neu angelegten Fußbodenestrich Angußkanten zu
beobachten, welche als Anstoß zum Holzunterbau eines Chorgestühls entstanden

sein dürften. Das südliche Pendant zu diesem Chorgestühl war im vorgegebenen

Ausgrabungsbereich nicht zu fassen, so daß eine asymmetrische Anordnung
der Bestuhlung im Chor angenommen werden muß. «Die aus der Kirchenachse
nach Süden verschobene Anordnung des Chorgestühls deutet wohl darauf hin,
daß von der ehemaligen Totenpforte her, im Rücken des (nördlichen)
Chorgestühls ein Gang geschaffen wurde, der dem Volk ungehinderten Zutritt zum

50



t^v &&M
¦'¦

f?s*-
tx

Hi

; 70 Steinen. Blick gegen die Südwestecke der bestehenden Kapelle. Die hellen Steinplatten
links im Bild gehören zu dem von den Dominikanerinnen geschaffenen breiten Durchgang vom

Schwesternchor in die Laienkirche. Rechts davon sind dazugehörige Stufenlager und (vor der Wand)
ein Rest des von den Predigerschwestern neu errichteten Nebenaltars sichtbar.

Brunnen der 'Schwester' Anna ermöglichte, ohne daß die Klausur betreten werden

mußte.»19

Die Einrichtung des Chores der Dominikanerschwestern im ehemaligen
Altarraum bedingte einige Umstellungen in der Disposition der Altäre. Der
Hauptaltar sowie der nördliche Nebenaltar der Zisterzienserinnen wurden
abgebrochen und weiter gegen Osten gerückt neu aufgebaut. Man möchte vermuten,
daß die 1580 in Auftrag gegebene Altarmensa für den neu errichteten Hauptaltar
bestimmt war, welcher gegenüber dem Vorgänger in der Grundfläche
unterschiedliche Proportionen aufwies. Es ist anzunehmen, doch bedarf dies einer

Bestätigung bei späteren archäologischen Untersuchungen, daß der gesamte Teil
westlich der weiterbestehenden Trennmauer — d. h. das Frauenchor und der
Konversenteil zur Zeit der Zisterzienserinnen — nun zu einer Laienkirche umgestaltet

worden ist. Neben den beiden nachgewiesenen Altären westlich der Trenn-
19 Sennhauser, Ausgrabungen (wie Anm. 16), S. 88.

51



wand, welche weiter bestehen blieben, wurde ein weiterer Altar auf der Südseite
errrichtet. Umgestaltet wurde auch die Verbindung von dieser zu vermutenden
Leutkirche zum Chor der Dominikanerschwestern. Während zuletzt in der
Zisterzienserkirche wahrscheinlich zwei schmale, symmetrisch angelegte Durchgänge

durch die erwähnte Trennwand bestanden hatten, von denen allerdings nur
einer sicher nachgewiesen werden konnte, begnügten sich die Dominikanerschwestern

mit einem einzigen Durchgang.
Obwohl es sich beim Dominikanerinnenkloster in der Au bei Steinen um ein

spätes Beispiel und in bezug auf die (Vor-)Geschichte der Klosteranlage um einen
Sonderfall handelt, ist dennoch hinsichtlich der liturgischen Einrichtung der Kirche

ein klar zutage tretendes Gestaltungsbedürfnis des neu installierten Ordens
festzustellen, welches im Vergleich zu den Einrichtungen der Vorgängerinnen auf
unterschiedliche Funktionsbedürfnisse schließen läßt.

Oetenbach in Zürich

Neben einem verhältnismäßig günstigen Bestand an Rechtstiteln liegt für das

Kloster Oetenbach ein Stiftungsbuch vor20. Es enthält Angaben zur Entstehungsgeschichte

des Klosters sowie eine Sammlung von Lebensbeschreibungen einzelner

Nonnen. Dieses nur in einer einzigen Handschrift überlieferte puchlein der
Stiftung des closters Otenpach dürfte um 1340 entstanden sein21, wobei einzelne
Teile, darunter die Gründungsgeschichte des Konvents, vermutlich im 15.

Jahrhundert überarbeitet worden sind22.

Die Klostergründung bis zur definitiven Niederlassung auf dem Sihlbühl in
den Mauern der Stadt Zürich spielte sich in vier Phasen ab23. Am Anfang stand
eine 1234 gegründete Beginenvereinigung in der Stadt Zürich. Einen zweiten
Schritt stellte die Errichtung von Konventgebäuden auf dem Sihlfeld dar, die
jedoch, bevor sie von den Schwestern bezogen werden konnten, durch eine
Überschwemmung der Sihl zerstört wurden. Als Ersatz dafür ist eine Niederlassung
beim Oetenbach (heute Hornbach genannt) am Zürichhorn außerhalb der Stadt
errichtet worden24. Die Niederlassung am Oetenbach, wohin die Nonnen Anfang
1237 übersiedelten, wird im Stiftungsbuch als hulzen closter bezeichnet. In einer
im selben Jahr für das Kloster der heiligen Jungfrau Maria am Oetenbach
ausgestellten päpstlichen Bulle wird denjenigen, die den frommen Frauen, die nichts

20 H. Zeller-Werdmüller/J. Bächtold (Hrsg.): Die Stiftung des Klosters Oetenbach und das

Leben der seligen Schwestern daselbst, in: Zürcher Taschenbuch 12 (1889), S. 213—276 (zitiert:
Stiftungsbuch Oetenbach).

21 A. Halter: Geschichte des Dominikanerinnenklosters Oetenbach in Zürich 1234—1525,
Zürcher Diss., Winterthur 1956, S. 4; vgl. Stiftungsbuch Oetenbach, S. 215.

22 W Blank: Die Nonnenviten des 14. Jahrhunderts. Eine Studie zur hagiographischen Literatur
des Mittelalters unter besonderer Berücksichtigung der Visionen und ihrer Lichtphänomene,
Diss. Freiburg/B. 1962, S. 71.

23 Für das Folgende vgl. Halter, Oetenbach, S. 5ff.
24 Der Name Oetenbach ist dem Kloster trotz seiner späteren Verlegung in die Stadt geblieben.

52



-..ff)
s*«««

f-r
^fe

,\
Abbildung 11 Das Kloster Oetenbach in den Mauern der Stadt Zürich. Ausschnitt aus dem Murer-
prospekt von 1576.

besäßen, womit sie sich erhalten könnten, Almosen spenden und ihnen durch
finanzielle Beihilfe den angefangenen Klosterbau vollenden helfen, ein Ablaß in
Aussicht gestellt. Erwähnt wird darin, daß der Konvent der Augustinerregel
untersteht und nach den Konstitutionen des vom hl. Dominikus in Rom
reformierten Frauenklosters St. Sixtus lebt25. In einem päpstlichen Schutz- und
Immunitätsprivileg von 1239 werden Kirche, Kloster und Wirtschaftsgebäude als zur
Klosterhofstatt gehörig erwähnt. Im übrigen wird dem Konvent das Recht
gewährt, auf seinem Kirchhof auch Laien zu bestatten26.1245 wurde das Kloster
dem Dominikanerorden kommittiert und fortan von den Brüdern des Zürcher
Predigerklosters betreut.

Dem Kloster scheinen nun etwelche Gaben und Schenkungen zugekommen
zu sein, so daß man an den Ausbau des Klosters denken konnte: Also namentsizu
geistlichen undzeitlichen, und berietsiegot etwas, do mit wolten sipauen und mauren
machen, als si auch teteriP. Es war jedoch «ein offenbar zu wenig vorbereitetes
Unternehmen»28, denn das Kloster wurde zu nah an den See gebaut. Und do si

25 Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich, bearbeitet von J. Escher und P. Schweizer, 12

Bde, Zürich 1888-1939 (zitiert: UBZ), Bd. II, Nr. 509.
26 Zu dieser nur in einer deutschen Übersetzung erhaltenen Papsturkunde vgl. UBZ II, Nrn. 524

und 524*.
27 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 226.
28 Halter, Oetenbach, S. 26.

53



sahent, daß irclosteralsofastan dem wasserstund, do wurdentsials herzlichen betrübt,
daß sipitterlichen weinten29. Dennoch wurde der Bau fortgeführt, doch geriet das

Kloster offenbar in Geldschwierigkeiten: Do ketten si nit, den knechten ze Ionen, die
inen stein trugent30. Schließlich hätten sich die Schwestern, wie das Stiftungsbuch
berichtet, selber vor die Baukarren gespannt. Also machten si /éor(Chor) undreven-
ter(Refektorium) unddormiter(Dormitorium) und kapitelhaus undandre ding, des

si bedorften, in guter maß31, Es schien dennoch nicht alles «in guter maß» gelungen
zu sein, denn weiter unten liest man: Nun was das closter nit nach irem willen gepa-
wen, als inen denn komlichen (bequem) were gesein, als do vor stet Und do si sich also

mereten an derzal derswestern undan dem zeitlichen gut, do betten sigeren gehabt ein
komlichen closterstat32.

So mochten die mißliche Lage des Klosters zu nahe am See ebenso wie eine
nicht unerhebliche Zunahme der Zahl der Schwestern33 zum Entschluß beigetragen

haben, das Kloster neuerdings zu verlegen. Aus dem plötzlichen Fehlen von
Kaufurkunden in den Jahren 1283—85 einerseits sowie aus Verkäufen des

Klosters wegen Verschuldung schließt Annemarie Halter34, daß der Klosterbau in
den Mauern der Stadt Zürich in jenen Jahren bereits in Gange war: do fiengent si

on, zepauen undpauten des ersten unserfrawen Capelle und dar nach ein klein hulzen
closter. und do das closter gepauen ward, daß si darinnen möchten beleiben, do
bereiteten si sich undsanten irepücher undanders, das si betten, aufdie neue hofstat Si

grubent auch aus dem kirchhof das gepein der seligen swestern und fürten das mit
inen3>.

29 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 226. 31 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 226.
30 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 226. 32 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 234.
33 Der Konvent soll beim Bezug des Klosters Alt-Oetenbach im Jahre 1237 64 Schwestern, bei der

Übersiedlung in die Stadt Zürich 1285 hingegegen 120 Klosterfrauen gezählt haben (Stiftungsbuch

Oetenbach, S. 222 und S. 235).
34 Halter, Oetenbach, S. 40.
35 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 234f. In diesem aus heutiger Sicht eher befremdlichen Unterfangen,

die toten Schwestern auszugraben und in das neue Kloster überzuführen, drückt sich der Wille
nach Erhaltung der Gemeinschaft der Lebenden und der Verstorbenen aus. — Ein ähnliches
Beispiel einer allem Anschein nach geplanten, schliesslich aber unterbliebenen Exhumierung und
Überführung von Klosterfrauen in einen neugeweihten Klosterfriedhof ist aufgrund von Befunden

bei Ausgrabungen im Jahre 1984 in der Pfarrkiche Glis VS anzunehmen. Hier sind zwölf
Bestattungen aus der Zeit von 1694 bis 1723 geborgen worden, die je mit einem um den Hals
gehängten Inschriftentäfelchen mit Name und Sterbedatum gekennzeichnet waren. Es handelte
sich dabei um Schwestern des 1661 im benachbarten Brig gegründeten Ursulinenklosters,
welches jedoch erst 1733 eine eigene Kirche erhielt. Bis zu diesem Zeitpunkt sind die verstorbenen
Schwestern in der zuständigen Pfarrkirche in Glis bestattet worden (G. Descceudres / J. Sarott:
Eine frühchristliche Taufkirche im Oberwallis. Die Ausgrabungen in der Pfarr- und Wallfahrtskirche

Unserer Lieben Frau auf dem Glisacker (Gemeinde Brig/Glis), in: Vallesia 41 (1986),
S. 349—448, besonders S. 440f£). Man möchte annehmen, daß die in dieser Art anderweitig
unbekannte Kennzeichnung der Toten im Hinblick auf eine Exhumierung und Überführung der
Schwestern in das Ursulinenkloster nach der Errichtung der Kirche bzw. nach der Weihe eines

eigenen Friedhofes vorgenommen worden war, dann aber offenbar unterblieben ist. (Wir verdanken

diese einleuchtende Interpretation des Befundes von Glis, welcher sich die Angaben aus dem
Stiftungsbuch von Oetenbach auf überraschende Weise zur Seite stellen lassen, Herrn Werner-
Konrad Jaggi vom Schweizerischen Landesmuseum.)

54



* r/
\t/tfun

l^ruftkfil

f-
Wofyi.uny A
Jlirtchfr, WaittnAantJlirry,.

-4 fc fc 1

Abbildung 12 Grundriß der Kirche Oetenbach nach einer Vorlage vermutlich aus dem 18. Jahrhundert.

Die Klosterfrauen scheinen auch bei der Übersiedlung 1285 auf die neue Hofstatt

in Zürich vorerst ein Provisorium angetreten zuhaben. Und da si in das neu
closter kament, das von ringer kost (geringem Aufwand) was gemacht, dar nach mit
hilferberer'(ehrbarer) leüten ist es noch und noch gepessert36. Auf einen solchen
etappenweisen Ausbau deuten die Erwähnung der Liebfrauenkapelle, welche als
südliche Seitenkapelle der späteren Klosterkirche erscheint, als erstem Kirchenbau
hin ebenso wie der Hinweis auf ein in Holz gebautes Kloster.

Anläßlich der Weihe von drei Altären 1285 zu Ehren von Philipp undJakobus,
Johannes Baptista sowie Regula und Katharina wird ein Ablaß denjenigen in
Aussicht gestellt, die die Kirche an bestimmten Festtagen besuchen37, was bereits auf
die Existenz einer Laienkirche hindeutet. 1286 wird das Chor der Klosterkirche
erwähnt38; doch erst imJahre 1317 wird der Hochaltar im Chor der Kirche und ein
weiterer Altar in der Leutkirche vor dem Eingang in das Chor geweiht39. «In den

Jahren vor 1317 wird die Oetenbacher Kirche im großen ganzen ihre endgültige
äußere Gestalt erhalten haben.»40

Ein weiterer Altar «rechts vom Eingang des Chores» wurde 1332 geweiht41,
und 1347 liegt eine erste Erwähnung der nördlichen Seitenkapelle vor, die Ende
des 14. und Anfang des 15. Jahrhunderts mit Wandmalereien ausgestattet
wurde42. Im Frauenchor wurden vor der Zerstörung der ehemaligen Klostergebäude

Rahmenmalereien «aus einem Zeitpunkte, der wohl nicht ferne von der um
1317 stattgehabten Vollendung der Kirche lag»43, beobachtet, welche kurz vor
Aufhebung des Klosters mit Rankenmotiven übermalt worden waren.

36 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 235. 38 UBZ V, Nr. 1946.
37 UBZ V, Nr. 1921. 39 UBZ IX, Nr. 3498.
40 Halter, Oetenbach, S. 46; davon geht auch J. R. Rahn: Vom Chor der Oetenbacher Kirche, in:

ASA (1869), S. 27, aus.
« UBZ XI, Nr. 4471.
42 Halter, Oetenbach, S. 68.
43 J. R. Rahn: Wandgemälde im Chor der Oetenbacher Kirche in Zürich, in: ASA, N.F. 5 (1903/04),

S. 150—156, besonders S. 150; vgl. auch Rahn, Chor der Oetenbacher Kirche (wie Anm. 40),
S. 26-31.

55



Ein Hinweis auf die Disposition im Innern der Klosterkirche läßt sich aus
Gerichtsakten gewinnen, worin die Verhandlungen über einen Bubenstreich
anläßlich der Kirchweih von 1393 aufgezeichnet sind. Danach drangen einige
junge Leute, Söhne aus besten Zürcher Familien, in das Kloster ein und gingen
«durch das Törchen im Gitter vor dem Laienkirchenaltar, beseitigten die Türe im
Lettner (der München tür) und drangen in den Nonnenchor ein»44. Dazu ist zu
bemerken, daß die Annahme eines Lettners höchst fraglich ist und durch keinerlei

Angaben (z. B. von Altären daraufwie in Töß und Dießenhofen) gestütztwird.
Mit dem Hinweis auf eine München turisi vielmehr an eine Trennwand zwischen
Laienkirche und Frauenchor zu denken. Die Erwähnung eines «Törchens im Gitter

vor dem Laienkirchenaltar» macht zudem deutlich, daß die Laienkirche ein
durch ein Gitter abgeschranktes Presbyterium aufgewiesen hatte.

«Überaus zahlreich waren die Gläubigen, die sich selbst oder ihren Angehörigen

Messen undJahrzeiten in Oetenbach stifteten.»45 Eine solche Stiftung wurde
1426 von einer gewissen Elisabeth Zaey vorgenommen, indem sie die Klosterfrauen

verpflichtete, si nach irem tod bestaunen und ewenklich ir jarzit nach iro
ordens undgotzhuses gewonheit, als si dann andern erberen lüten jarzit begand, die bi
inen bestaunet werden, getrüwlichen began süllent^. Dieses Zeugnis widerspricht
der Annahme von Annemarie Halter, daß sich Oetenbach als Begräbnisstätte
von Laien nie großer Beliebtheit erfreut habe, da man Kenntnis von nur zwei
außerhalb des Klosters verstorbenen Laien habe, die in Oetenbach beigesetzt
worden sind. Archäologische Ausgrabungen — die in Oetenbach allerdings nicht
vorgenommen worden sind47 — zeigen bei Bettelordenskirchen gewöhnlich eine
Vielzahl von Gräbern, von denen zumeist nur die wenigsten aus schriftlichen
Quellen bekannt sind. Die überaus zahlreichenJahrzeitstiftungen ebenso wie die

Verfügungen der Elisabeth Zaey, ihrJahrzeit «nach ihres Ordens und Gotteshauses

Gewohnheit zu begehen, wie sie dies bei andern ehrbaren Leuten tun, die bei
ihnen bestattet sind», lassen im Gegenteil vermuten, daß sich das Kloster Oetenbach

als Begräbnisstätte für Laien sehr großer Beliebtheit erfreut hat. Bereits im
Jahre 1321 war das Begräbnisrecht von seiten des Ordens für die Frauenklöster
dahingehend eingeschränkt worden, «daß fortan dem Wunsch edler Leute
beiderlei Geschlechtes, im Chor der Klosterkirche bestattet zu werden, nicht mehr
stattgegeben werden dürfe»48.

Zusammenfassend läßt sich festhalten, daß die Kirche des an der Wende vom
13. zum 14. Jahrhundert in der Stadt erbauten Klosters Oetenbach zweigeteilt
war in das Frauenchor und in die Laienkirche. Diese Zweiteilung scheint sich,

44 Halter, Oetenbach, S. 114.
45 Halter, Oetenbach, S. 101, wo es weiter heißt: «Das Oetenbacher Klosterarchiv enthält noch

heute über hundert Urkunden, in denen Priorin und Konvent für die gewissenhafte Durchführung

der mit solchen Stiftungen übernommenen Verpflichtungen garantieren.»
46 Zitiert nach Halter, Oetenbach, S. 101.
47 Der gesamte Gebäudekomplex des bei der Reformation 1523 aufgehobenen Dominikanerinnenklosters

Oetenbach mußte 1902/03 einem Straßenbau sowie der ausgedehnten Anlage von
Amtshäusern weichen; K. Escher, Kdm ZH IV/1, Basel 1939, S. 270f£, besonders S. 271.

48 Halter, Oetenbach, S. lOOf; UBZ X, Nr. 3757.

56



wenn wir der perspektivisch allerdings verzerrten Darstellung des Murerpro-
spekts folgen (Abb. 11), auch im äußeren Erscheinungsbild abgezeichnet zu
haben. Zum einen scheint ein durchgehendes Dach gefehlt zu haben, zum andern
zeigt die Leutkirche gegenüber dem Schwesternchor im Süden einen Vorsprung.
Dieser könnte ein Indiz dafür sein, daß die beiden Teile nicht gleichzeitig, jedenfalls

nicht aus einem Guß, entstanden sind.
Anzunehmen ist wohl nicht ein Lettner, sondern eine Trennwand zwischen

den beiden Kirchen. Voegelin stellt in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
fest, daß das Schiff, d. h. die Laienkirche, gegenüber dem ursprünglichen Zustand
durch vielfache Umbauten zwar stark verändert worden sei und fährt dann fort:
«Hingegen erkennt man noch, daß dasselbe durch eine fünfzehn Fuß hohe,
durchgehende Mauer, an welcher der dem Evangelisten Johannes geweihte Altar
stund, vom Chor abgeschlossen war. Über dieser Mauer aber wölbt sich ein in
seiner (späteren) Vermauerung jetzt noch sichtbarer Spitzbogen von zwanzig Fuß
Höhe.»49

Die erwähnte Quelle aus dem ausgehenden 14. Jahrhundert gibt überdies an,
daß damals in der Leutkirche ein Gitter zur Abschrankung des Presbyteriums
bestand. Es ist davon auszugehen, daß die Laienkirche einschiffig war, und die
eichenen Stützen, wie sie zur Zeit Voegelins existierten, von jüngeren Einbauten
nach Auflassung des Klosters herrührten50.

Im Frauenchor stand der 1317 geweihte Hauptaltar mit der Muttergottes als

Hauptpatronin sowie den Stadt- und Ordensheiligen als zwei Gruppen von
Nebenpatrozinien. Dieser Raum, dem noch zwei Nebenkapellen (die Liebfrauen-
und die sog. Neue Kapelle) angegliedert waren, scheint bereits bei seiner Weihe
mit ornamentalen Malereien versehen gewesen zu sein, mit Motiven, wie sie aus

zeitgleichen Wandmalereien in Zürcher Profanbauten bekannt sind51.

Töß bei Winterthur

Im Dominikanerinnenkloster Töß ist um 1340 zwar ein berühmtes, von Elsbeth
Stagel verfaßtes Schwesternbuch entstanden, doch finden sich darin nur spärliche
Angaben zur Entstehung und Geschichte des Konvents52. Dieser ist ebenfalls aus
einer Beginenvereinigung hervorgegangen, welcher von den Grafen von Kyburg

49 S. Voegelin: Bilder aus dem alten Zürich, Zürich 1874, S. 14.
50 Voegelin, Bilder, S. 14: «Einzig im Innern des Schiffes liefen zwei Reihen von je sechs eichenen

Pfeilern, welche die Decke stützten; sieben derselben sind noch erhalten.» — Ähnliche Stützen
ließen sich auch im Chor der ehemaligen Predigerkirche (heute: Französische Kirche) in Bern
nachweisen, die von gewerblichen Einbauten herrührten, denn das Chor war in nachreformatori-
scher Zeit als Weinlager und Kornschütte benützt worden (eine Publikation der archäologischen
Untersuchungen an dieser Kirche sowie im angrenzenden Konventbereich ist in Vorbereitung).

51 Vgl. F. GueX: Das Haus zur Treu in Zürich, in: Nobile Turegum multarum copia rerum,
Zürich 1982, S. 39-75, besonders S. 46.

52 F. Vetter (Hrsg.): Das Leben der Schwestern zu Töß beschrieben von Elsbet Stagel (Deutsche
Texte des Mittelalters 6), Berlin 1906 (zitiert: Schwesternbuch Töß); vgl. Blank, Nonnenviten
(wie Anm. 22), S. 65-68.

57



¦"¦'¦"!¦— sr*
i, •

s ::^*'
W *% «i

x, M

-L<

% ,-"«*€
^WL^tT" mm

¦¦,*<•

¦*
•§»

•ft- *
-•:

"..

»,*.-^ 4*
«4 «d

k.
V ¦Vi*r

Abbildung 13 Das Kloster Töß. Ansicht von Südwesten. Lavierte Zeichnung von Ludwig Schultheß,

uml837 entstanden.

eine Hofstatt und eine Mühle bei der Tößbrücke geschenkt worden war53. Hier an
der Tößbrücke ist 1233 das Kloster gegründet worden, welches zur Zeit der
Reformation im Jahre 1525 aufgehoben wurde. Die ehemalige Klosterkirche
diente danach verschiedenen, profanen wie sakralen Zwecken, ehe sie 1854 als

Fabrik eingerichtet und schließlich 1916 abgetragen worden ist54. «Es ist zu
bedauern, daß vor dem Abbruch der Klostergebäude kein Zeuge sich fand, der es

der Mühe wert gehalten hätte, auch nur ein flüchtiges Bild ihrer Teilung und
Ausstattung zu entwerfen oder aufzuzeichnen, was Ältere gewiß noch von den einzelnen

Stücken und ihrer ehemaligen Bestimmung zu berichten wußten», wie Rahn
vermerkt55.

53 A. Haberi e: Die Grafen von Kyburg und ihre kirchlichen Stiftungen, in: Die Grafen von Kyburg.
Kyburger Tagung 1980 in Winterthur (Schweizer Beiträge zur Kulturgeschichte und Archäologie

des Mittelalters 8), Ölten 1981, S. 53—68, besonders S. 56f. Vgl. ferner H. Sulzer: Das
Dominikanerinnenkloster Töß, in: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich 26 (1904),
S. 83—122; M.-Cl. Däniker-Gysin: Geschichte des Dominikanerinnenklosters Töß 1233—1525

(289. Neujahrsblatt der Stadtbibliothek Winterthur), Winterthur 1958.
54 A. Haener: Das ehemalige Kloster des Dominikaner Ordens an der Tößbrücke. Eine kunsthistorische

Studie (216. Neujahrsblatt der Stadtbibliothek Winterthur), Winterthur 1879; J. R. Rahn:
Das Dominikanerinnenkloster Töß. Seine Bauten und Wandgemälde, in: Mitteilungen der
Antiquarischen Gesellschaft in Zürich 26 (1904), S. 125-153; E. Dejung / R. Zürcher, Kdm ZH VI,
Basel 1952, S. 319-331.

55 Rahn, Töß, S. 130.

58



T"*i

fi'tÄ
¦

Abbildung 14 Töß. Blick von Südosten gegen die Klosterkirche (rechts im Bild) mit der angebauten
Kapelle. Lavierte Zeichnung von Joh. Cd. Vögeli aus dem ersten Viertel des 19. Jahrhunderts.

Die baulichen Anfänge der Klosterkirche sind nur undeutlich faßbar. 1240

weihte Bischof Heinrich von Konstanz die Kirche zu Ehren Gottes und Mariens
und gewährte dem Kloster u. a. das Bestattungsrecht56.1245 ist das Kloster dem

Predigerorden kommittiert worden, nachdem bereits 1235 Papst Gregor IX. den
Prior des Predigerklosters in Zürich mit der cura monialium in Töß beauftragt
hatte57. 1241 ist ein Altar zu Ehren Johannes des Evangelisten erwähnt, und wie
einzig in Heinrich Brennwalds Schweizer Chronik überliefert wird, soll Albertus
Magnus, der berühmte Dominikanergelehrte, in der Klosterkirche Töß mehrere
Altäre geweiht haben58. Auch in Töß scheint der erste Kirchenbau ein Provisorium

gewesen zu sein, Rahn spricht von einem «Notbau»59, und erst allmählich,
begünstigt durch Ablässe zugunsten der fabrica ecclesiae60, ist deren Ausbau an die
Hand genommen worden. Dabei scheinen durch den Zuwachs der Klosterfrauen
auch zunehmend beengende Platzverhältnisse eine Rolle gespielt zu haben. So

UBZ II, Nr. 530. — Bemerkenswert ist die Dorsalnotiz auf diesem Brief: Umbe begrebene(Bestat-
tungen) und ander dine, was zeigt, worin das hauptsächliche Interesse des Konvents späterhin an
dieser Urkunde lag.
UBZ II, Nr. 626; UBZ XIII, Nr. 501b.
UBZ XIII, Nr. 1402.

Rahn, Töß, S. 128.

Dàniker-Gysin, Geschichte, S. 57.

59



Joh. Bapt.
Peter + Paul
Johannes Ev.

0

0
Petrus M.
Augustinus
Dominikus

Petrus + Andreas
Vinzenz
Felix + Regula

-.431

•!rfll
Lukas
Stephan
Laurentius U\

Maria
Michael
Elisabeth

HS

Bartholomäus
Blasius

M. Magdalena
Martha

Abbildung li Dominikanerinnenkirche Töß. Schematische Grundrißdarstellung (Proportionen
gemäß den Angaben von Rahn) mit den in den Weihbriefen erwähnten liturgischen Ausstattungselementen.

Zustand um 1325.

wird beispielsweise von Ita von Sulz berichtet: Und in den zitten do der kor als gar
eng was, do hies sy diepriorin usser ir stuol gan und gab ir ain stat hinder dem alter 61.

Zu Beginn des 14. Jahrhunderts schließlich ist ein weitgehender Neubau der
Klosterkirche entstanden, welcher in den wesentlichen Teilen bis in die Neuzeit
bestehen blieb. Im Jahre 1315 wurde von Weihbischof Johannes von Valanea,
einem Dominikaner, «der Hochaltar mit dem Chor und der Kirche zu Ehren der
Jungfrau Maria, Michaels und der hl. Elisabeth» konsekriert. In der Kirche, ecclesia,

— hier als Gegensatz zum Frauenchor verstanden — sind ferner ein «unterer»
und zwei «obere» Altäre, letztere auf einem Lettner situiert, geweiht worden,
nachdem bereits zuvor im selbenJahr vom gleichen Bischof ein Altar in einer südlich

des Chores gelegenen Kapelle konsekriert worden ist62, wofür sich Schwester
Mezzi von Klingenberg eingesetzt hatte63. Zehn Jahre später ist ein weiterer
«unterer» Altar auf der Seite des Klosters, d. h. auf der Südseite der Kirche,
geweiht worden.

Im Jahre 1325 bestand die Klosterkirche von Töß demnach aus dem Frauenchor

mit dem Hochaltar und, durch einen Lettner getrennt, aus der Laienkirche,
wobei hier zwei Altäre auf und zwei wahrscheinlich unter dem Lettner standen

(Abb. 15)64. «Chor und Langhaus bildeten ohne sichtbare Trennung zum Äußeren
ein Rechteck von 66.87 m innerer Länge und 10.20 m Breite. Beide Teile waren ein-

61 Schwesternbuch Töß, S. 20. — Um die Mitte des 14. Jahrhunderts soll der Konvent aus 100 Nonnen

bestanden haben (Hafner, Kloster an der Tößbrücke, S. 8).
62 UBZ XIII, Nr. 3379. — Zu der im Weihbrief angegebenen Positionierung und den Patrozinien

der Altäre vgl. Abb. 15
63 Schwesternbuch Töß, S. 45: Sy (Schwester Mezzi) geschuoffdas deraltar in der capell gewicht ward.
64 Der Lettner soll 1525 abgerissen worden sein (Kdm ZH VI, S. 323).

60



schiffig, von gleicher Breite und mutmaßlich in gleicher Höhe, mit einer flachen
Holzdiele bedeckt... Unbekannt wie die übrige Einrichtung und Ausstattung
der Kirche ist auch ihr Verhältnis zu der etwas niedrigeren Kapelle, die an die Südseite

des Chores stieß.»65 Für diese Kapelle sind etliche Bestattungen überliefert,
wie überhaupt «Grafen, Freie und zahlreiche Edelleute ihr Grab in Töß gefunden
hatten», wie die zwischen 1525 und 1532 entstandene Chronik des Laurentius
Boßhard überliefert, welche auch von einer Jahrzeitmeisterin berichtet.66
Berühmt war jenes «erhaben Grab» der 1336 in Töß verstorbenen Prinzessin
Elisabeth von Ungarn, deren wohl als Sarkophag zu deutendes Grabmal im Chor
seine Aufstellung gefunden hatte67.

St. Katharinental bei Dießenhofen

Für das Dominikanerinnenkloster St. Katharinental bei Dießenhofen sind neben
einem Schwesternbuch aus der Zeit um 1340/4568 auch Aufzeichnungen über den

Anfang deß Clusters S. Catharinaethal underhalb Dießenhofen erhalten, deren
neuzeitliche Handschriftenüberlieferung auf ältere Textvorlagen zurückgeht69. Einer
Beginensammnung aus Winterthur, welche nach Dießenhofen übersiedelt war,
schenkte Graf Hartmann von Kyburg 1242 ein Grundstück außerhalb der Stadt.

Der Bischof von Konstanz bewilligte im selben Jahr «der Priorin und dem Konvent

der Schwestern zu Dießenhofen, die bis anhin in den Mauern der Stadt

gewohnt haben, sich an einen Ort außerhalb der Stadt am Rheine zu begeben, den
sie S. Katharinenthal zu nennen wünschen und wo sie mit mehr Ruhe als in der
Stadt ihren Gottesdienst halten können. Er gestattete ihnen, neben Kirche und
Kloster die sonst noch nötigen Gebäude dahinzustellen und befreite sie 'von der

Obsorge des Pfarrers von Dießenhofen'».70 Die Frauen haben darauf zuosamen
gesamlet und bauthen ein haus... undt wonet alle schwesteren darein, biß das closter

gebaut war71. Dort erhielten sie sich baij einander mit arbeit undt allmusen undt
spardten so vili (wie) meglich zum bauen72. Schließlich konnte mit dem Bau von
Kirche und Kloster begonnen werden. Der Spitalkaplan von Dießenhofen, der
die Frauen nun geistlich betreute, hat den ersten stein gelegt in der ehr St Catharina

65 Rahn, Töß, S. 128.
66 Hafner, Kloster an der Tößbrücke, S. 4 und S. 7f.
67 E. Delmar: Das Grabmal der Prinzessin Elisabeth von Ungarn im Schweizerischen Landesmuseum,

in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 4 (1942), S. 150—154.
68 A. Brilinger (Hrsg.): Die Nonnen von St. Katharinenthal bei Dießenhofen (Leben hl. alemannischer

Frauen im Mittelalter V), in: Alemannia 15 (1887), S. 150—187 (zitiert: Schwesternbuch
Dießenhofen); vgl. Blank, Nonnenviten (wie Anm. 22), S. 72—74, sowie A. Borst: Mönche am
Bodensee, 610-1525, Sigmaringen 1985, S. 284-301.

69 K. Frei-KunderT: Zur Baugeschichte des Klosters St. Katharinental, in: Thurgauische Beiträge
zur vaterländischen Geschichte 66 (1929), S. 139—150; vgl. auch J. R. Rahn: Die mittelalterlichen
Architektur- und Kunstdenkmäler des Cantons Thurgau, Frauenfeld 1899, S. 217—224.

70 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 141, Anm. 7.
71 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 141.
72 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 142.

61



^äYjf'. ,7.',i Aê'h
•-îT.

».Liiî? >~

ïn." O

«W

•^C»

09 O 9 Q

J O

Abbildung 16 St. Katharinental bei Dießenhofen. Südansicht des alten Klosters nach J.J. Mentzin-
gers Plan der Zehntenreben von 1640.

Marterin, den andern (in der Ehre) St. Nicolai; darauflauften raiche undt arme laith
zuo undt hälffen stein dragen... Ein alte frauw von Randeg undt andere edell-laith
schikhten uns vili allmuesen, das wir alle sambsteg die werkhlait koendten zahlen73.

Das Kloster ist ebenfalls 1245 dem Dominikanerorden kommittiert und fortan
von den Predigerbrüdern in Konstanz betreut worden.

Anno 125074 gäbe uns der seilige bischoffvon Regenspurg, Albertus magnus die
benediction undwaihte den chorunddenfrauwen (-Altar) im chor in derehr unser
liebenfrauwen undSt Joannis Evangelisten undt2 alter'(Altäre) vorausen in derauseren
kirchen in der ehr St Catharina Mart, und St Nicolai, den andern (in) St Dominici
(und) St Petri Mart Dise 2 alter wurden hernach abgebrochen und durch Eberhardt
von Craitzlingen zuo Costantz so ein tochter ins closterzu unsgethan und4 anderalter,
wie auch den chor so baufellig gewes, und die cantzell und den mitleren altar machen
lasen, das wir unsren lieben herren in der heiligen mösß(Messe) könen sehen. Dermit-
ler alitar ist geweiht zuo ehren unser lieben frauwen und St Joannis Baptist und
St Dominici. Der andere an der clostermaur in der ehr des hl. Joannis Evangelisten
und St Jacobi seines brueders und St Petri Mart prediger ordens undtMaria Magdalene.

Der altar gegen dem berg in der ehr unser lieben frauwen undt St Catharina
Mart undSt Nicolai und St Agatha und St Thomas von Candellberg(Ca.nterbury),
der altaraber baij der cantzel istgewaiht worden in der ehr unser liebenfrauwen, allen
englen undt aller heilligen73.
73 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 142.
74 Eher 1268/69; das Datum variiert in den Hss. sowie in weiteren Überlieferungen (Frei-Kundert,

Baugeschichte, S. 143, Anm. 22).
75 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 143ff.

62



Dominikus
Petrus M.

r¦

I H3

Katharina
Nikolaus

Maria
Johannes Ev.

Abbildung 17 Dießenhofen, Anlage I. Schematische Grundrißdarstellung der in der zweiten Hälfte
des 13. Jahrhunderts entstandenen Klosterkirche mit den im Baubuch erwähnten Ausstattungselementen.

Johannes Ev.

Jakobus
Petrus M.
M. Magdalena

0
Maria
Joh. Bapt.
Dominikus

Maria Maria
Engel Katharina
Allerheiligen Nikolaus

H3

Maria

Abbildung 18 Dießenhofen, Anlage II. Schematische Grundrißdarstellung der im Jahre 1305 rekon-
sekrierten Klosterkirche mit den im Baubuch erwähnten Ausstattungselementen.

63



In diesem Ausschnitt aus dem Baubuch ist von zwei verschiedenen Kirchenbauten

die Rede. Der Gründungsbau wurde offenbar durch Albertus Magnus
geweiht, nämlich das Frauenchor mit dem Hauptaltar sowie zwei Altäre in der
«äußern Kirche», womit zweifellos die Leutkirche gemeint war. Dieser erste
Kirchenbau dürfte in seiner liturgischen Disposition weitgehend mit jenem um 1350

im Kloster St. Peter in Schwyz fertiggestellten übereingestimmt haben.
Ein begüterter Wohltäter aus Kreuzlingen, dessen Tochter ins Kloster

eingetreten war, ermöglichte zu Beginn des 14. Jahrhunderts einen großzügigen Um-
oder Neubau der Klosterkirche. Um- oder neugebaut wurde einmal das Chor,
welches anläßlich der Neuweihe der Klosterkirche imJahre 1305 mit dem Hauptaltar

darin rekonsekriert worden ist76. Erhebliche Veränderungen jedenfalls in
der liturgischen Disposition scheinen vor allem in der Laienkirche vorgenommen
worden zu sein, wo nun anstelle der beiden abgebrochenen vier neue Altäre
errichtet wurden. Erwähnt sind zwei Seitenaltäre, ein nördlicher (an der closter-

mauer) und ein südlicher (gegen dem berg) sowie ein Altar in der Mitte. Aus einer
jüngeren Überlieferung77 geht hervor, daß über dem mittleren Altar ein vergittertes

Fenster angebracht wurde, welches den Schwestern im Chor ermöglichte,
unseren Heiland und Gott under der heiligen meß zu sehen. In der gleichen Schrift
wird der Umstand, daß die Klosterfrauen das Altarsakrament bei der Messe nicht
sehen konnten, als eigentliche Begründung für den Abbruch der alten Altäre
bzw. für die Neudisposition angegeben. Aus der Standortangabe «bei der Kanzel»
für den vierten Altar läßt sich schwerlich eine präzise Vorstellung gewinnen. Mit
Kanzel dürfte hier ein Lettner gemeint sein. Eine Handschriftenvariante wie auch
das Formular der Weiheurkunde erwähnen statt dessen den ober altar auff der
cantzel™.

Der Um- oder Neubau der 1305 neugeweihten Klosterkirche brachte gegenüber

dem Vorgängerbau eine Reihe von Veränderungen in der Ausstattung. An
der grundsätzlichen Zweiteilung des Gotteshauses in das Frauenchor mit dem
Hochaltar einerseits und der äußern, für die Laien bestimmten Kirche andrerseits
scheint sich allerdings nichts geändert zu haben. Als neues Ausstattungselement
ist jedoch an der Nahtstelle dieser beiden Teile ein Lettner mit einem Altar darauf
errichtet worden. Insgesamt ist die Zahl der Altäre in der Laienkirche von zwei
auf vier erhöht worden. Über dem mittleren Altar unter dem Lettner wurde ein

vergittertes Fenster angebracht, welches den Klosterfrauen im Chor es ermöglichte,

die (erhobene) Hostie bei der Meßfeier zu sehen und durch welches den
Schwestern möglicherweise auch die Kommunion gereicht wurde79. Wie erwähnt
wird der bisher fehlende Sichtkontakt zu dem offenbar gewöhnlich in der
Leutkirche zelebrierenden Priester bzw. zum Leib des Herrn als Begründung für die

neue Disposition, d. h. für den Umbau der Kirche angegeben. Unklar ist, ob
weiterhin nur eine einzige Verbindungstür von der Laienkirche zum Frauenchor

76 Frei-Kundert. Baugeschichte, S. 143, Anm. 23.
77 F. Hch. Murer. Helvetia Sancta, 1751, zitiert nach Frei-Kundert. Baugeschichte, S. 144, Anm. 25.
78 Frei-Kundert. Baugeschichte, S. 145, Anm. 26, und S. 9, Anm. 30.
79 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 25, Anm. 70.

64



bestand, wie dies in Steinen bei ebenfalls drei Altären der Fall war, oder ob
symmetrisch zum mittleren Altar zwei Türen eingerichtet worden sind80.

Gleichzeitig mit dem Umbau der Klosterkirche scheinen auch die Konventgebäude

— die Rede ist vom Dormitorium und vom Refektorium — vergrößert worden

zu sein, was offenbar durch den Klostereintritt einer reichen Bürgerin mit
ihrer Tochter möglich wurde. Die Klostergebäulichkeiten waren ursprünglich für
40 Schwestern eingerichtet worden, doch sei der Konvent innerhalb von vierzig
Jahren auf 150 Klosterfrauen angewachsen81.

Aus weiteren Textstellen und Aufzeichnungen sind zudem Angaben über
zusätzliche Ausstattungen der Klosterkirche zu gewinnen. Da ist die Rede von
Wandmalereien sowie von bemalten Glasfenstern im Chor82 sowie auch von
Stiftungen einzelner Skulpturen und Figurengruppen. Interessant ist schließlich der
Hinweis, daß zur Zeit der Reformation in der äußeren, d. h. in der Laienkirche
«Wappen und Schildhelme», also Totenschilde, aufgehängt waren83. Diese wie
auch zahlreiche Jahrzeitstiftungen (allein über dreißig aus dem 14. Jahrhundert)
sind wohl vielfach im Zusammenhang mit Bestattungen von Laien aus dem
Adels- sowie auch aus dem Bürgerstande erfolgt, einzelne davon mit Sicherheit
innerhalb der Klosterkirche84.

«Angefangen in rechter armut von grundloser begirde geistliches
lebens»8^

Als gemeinsames Merkmal der hier untersuchten Dominikanerinnenklöster
erwies sich die mühevolle und schwierige Anfangszeit bis zur Etablierung der
Konvente, die sich — abgesehen vom Sonderfall Steinen — auch bei den frühen
Gründungen Oetenbach, Töß und Katharinental bis ins 14. Jahrhundert hinein
erstreckte. Allesamt sind diese Konvente aus Beginengemeinschaften herausgewachsen,

und der Weg bis zu ihrer Inkorporation in den Predigerorden scheint im

80 Anläßlich von Auseinandersetzungen mit der inzwischen zum reformierten Glauben übergetretenen

Bevölkerung von Dießenhofen im Jahre 1529 ist die Rede davon, daß die thuren an der chor-
stigen aufgebrochen wurden (Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 15). Damit könnten jedoch sowohl
mehrere Türen als auch zwei Türflügel gemeint sein. Mit Sicherheit läßt sich aus dieser Textstelle
aber wohl schließen, daß das Chor gegenüber der Laienkirche um mehrere Stufen (stigen) erhöht
war.

81 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 149.
82 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 15 und S. 146—148.
83 Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 15 und S. 39f. — Es scheint nicht unüblich gewesen zu sein, daß

solche Totenschilde sowie auch Embleme und Siegeszeichen verschiedener Art in Kirchen der
Bettelorden angebracht worden sind; vgl. B.E.J. Stüdeli: Minoritenniederlassungen und
mittelalterliche Stadt (Franziskanische Forschungen 21), Werl 1969, S. 106—108, und R.
Moosbrugger-Leu / P. Eggenberger / W Stöckli: Die Predigerkirche in Basel (Materialhefte zur
Archäologie in Basel 2), Basel 1985, S. 127.

84 Vgl. Frei-Kundert, Baugeschichte, S. 40f. sowie S. 149.
83 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 218.

65



Innern wie im Äußern recht mühevoll und mit vielen Unsicherheiten belastet

gewesen zu sein86.

Wie bei praktisch allen Bettelordensklöstern stand auch diesen Konventen
kein Stifter zur Seite, der sie mit einer zum Bau und Unterhalt des Klosters
ausreichenden Dotation versehen hätte87. Die Schwestern waren auf eine Vielzahl von
kleineren und größeren Zuwendungen angewiesen, die sie, abgesehen von der
eingebrachten Aussteuer, vor allem mittels ihnen gewährter Ablaßbriefe erlangten,

worin häufig die Unterstützung beim Kirchen- oder Klosterbau ausdrücklich
erwähnt war. Wie schwierig und unsicher es besonders bei einem großen
finanziellen Unternehmen wie dem Klosterbau war, auf solche Spenden angewiesen
zu sein, haben entsprechende Angaben der Stiftungsbücher gezeigt: «Sie hatten
nicht genug Geld, die Knechte zu bezahlen, die ihnen die Steine (zum Bau)
herantrugen», hieß es in Oetenbach, oder in Katharinental: «Eine alte Frau von Randegg

und andere Edelleute schickten uns oft Almosen, damit wir jeweils am Samstag

die Werkleute bezahlen konnten.»
Auf diese Weise, von der Hand in den Mund lebend, sind erste Kirchen-

und Konventbauten entstanden. Doch scheinen diese den Charakter von
Provisorien gehabt zu haben, wie die sich rasch folgenden Um- und Neubauten vermuten

lassen. Am deutlichsten faßbar wurde dies beim Kloster Oetenbach. Beide
Konventbauten, sowohl Alt-Oetenbach am Zürichhorn wie auch das Kloster
innerhalb der Stadtmauern, wurden zuerst als Holzkonstruktionen errichtet, bis
«ehrbare Leute» es den Schwestern ermöglichten, Kirche und Kloster in Stein zu
bauen. In ähnlicher Weise muß auch der erste Kirchenbau des Klosters Schwyz
nur als Provisorium errichtet worden sein. Desgleichen ist in Katharinental innerhalb

von weniger als zwei Generationen die erste Kirche erheblich um- oder sogar
neugebaut worden, was durch die Mitgift einer reichen Klosterfrau möglich
wurde. Für Töß wird überliefert, dass die erste, 1240 geweihte Kirche, jedenfalls
das Chor, bald einmal zu klein geworden ist. Zu Anfang des 14. Jahrhunderts ist
ein tiefgreifender Umbau oder vielleicht sogar ein Neubau an die Hand genommen

worden.

86 Das Jahr 1245 bedeutete für die Klöster Oetenbach, Töß und Katharinental nicht, wie in der
Literatur gewöhnlich angegeben wird, deren Inkorporation in, sondern lediglich eine Kommittierung

an den Predigerorden. Die Klöster, die laut der jeweiligen päpstlichen Bulle vorerst nach den
Statuten von S. Sixto in Rom oder S. Marx in Straßburg lebten, sind erst nach 1259 in den
Predigerorden inkorporiert worden, und erst zu diesem Zeitpunkt erlangten die damals von Humber-
tus de Romanis überarbeiteten Konstitutionen für den weiblichen Zweig des Dominikanerordens

für diese Klöster Gültigkeit; vgl. dazu Grundmann, Religiöse Bewegungen (wie Anm. 6),
S. 208—252; R. Creytens: Les constitutions primitives des soeurs dominicaines de Montargis
(1250), in: Archivum Fratum Praedicatorum 17 (1947), S. 41—84, besonders S. 48—60.

87 Auch dort, wo in den Quellen von Stiftern die Rede ist, handelt es sich um Wohltäter, die dem
Konvent Schenkungen im Sinne einer Starthilfe zukommen ließen, welche aber nicht zur vollen
Ausstattung, Bau und Unterhalt, des Klosters ausreichten. Es ist überdies bemerkenswert, daß
die in unserm Zusammenhang faßbaren Adeligen wie die Kyburger im Falle von Dießenhofen,
möglicherweise auch bei Töß, oder wie Ritter Hartmann in Schwyz (Descœudres/Bacher,
Frauenkloster Schwyz, S. 39) nicht den monastischen Konvent, sondern die Beginensammnung vor
der eigentlichen Klostergründung mit der Schenkung einer Hofstatt unterstützten.

66



Bei all den untersuchten Klöstern sind sich bald nach der Gründung des

Konventes innerhalb von nur ein oder zwei Generationen zwei Kirchenbauten
gefolgt. Der rasche Umbau dieser Kirchen mochte teils mit der beträchtlichen
zahlenmäßigen Zunahme des Konvents im Zusammenhang stehen, wie dies bei
Töß im Sinne von beengten Platzverhältnissen explizite faßbar wurde. In Schwyz
jedoch, wo die Zahl der Klosterfrauen während des Mittelalters sehr bescheiden
blieb88, müssen andere Gründe dafür ausschlaggebend gewesen sein. Zu denken
ist an die mangelnde oder gar fehlende Dotation bei der Klostergründung sowie
an das mühsame Aufbringen zum Klosterbau ausreichender Spenden, wie dies
bei all den untersuchten Klöstern vielleicht mit Ausnahme von Töß faßbar wurde.
Dies legt abgesehen von den eindeutigen Hinweisen etwa auf hölzerne Bauten
(Alt- und Neu-Oetenbach) den Schluß nahe, daß die Gründungsbauten dieser
Klosterkirchen den Charakter von Provisorien hatten und deshalb nach relativ
kurzer Zeit durch Neubauten ersetzt oder jedenfalls durch erhebliche Umbauten
neu gestaltet worden sind89.

Die Schwesternbücher von Oetenbach, Töß und Katharinental, die
bezeichnenderweise erst nach der inneren und äußeren Etablierung dieser Konvente
entstanden sind, berichten in manch eindrücklichen Begegebenheiten von der
materiellen Not in der Anfangszeit dieser Klöster. In baulicher Hinsicht war dies die
Zeit der Provisorien, als die Mittel oft kaum für die Ernährung der Schwestern,
geschweige denn für größere Bauvorhaben ausreichten.

«... demütig und nit zevil überflüssig und nit ze hoffartig»

Architektonisch waren diese Klosterkirchen von äußerster Einfachheit: rechtek-
kige, langgestreckte, im Innern flachgedeckte Saalbauten unter einem Satteldach.
Nur gerade Oetenbach wies einen etwas gedrückten polygonalen Ostabschluß
auf90. In Schwyz war nachzuweisen91 — und auch für die übrigen hier besprochenen

Kirchen ist anzunehmen —, daß die Wandflächen ungegliedert waren, einzig
durchbrochen von Fensterreihen, die, wie die Bildquellen zeigen, von außen keine

88 Descœudres/Bacher, Frauenkloster Schwyz, S. 66.
89 Die angeführten Beispiele, denen auch solche der Predigerbrüder zur Seite gestellt werden können

(Moosbrugger-Leu/Eggenberger/Stöckli, Predigerkirche Basel, wie Anm. 83, und
U. Ruoff : Die archäologischen Untersuchungen in der Predigerkirche, in: Zürcher Denkmalpflege

9,3. Bericht, 1969-1979, Zürich 1989, S. 23-29), sollten gegenüber Datierungen von
bestehenden Kirchenbauten allein aufgrund des Zeitpunktes der Ordensniederlassung, wie man
sie solcherart in der Literatur häufig findet, mißtrauisch machen.

90 Gewölbte Chorbauten wie in Klingental (Basel), Unterlinden (Colmar) und Schlettstadt scheinen

im südwestdeutschen Raum bei Frauenklöstern des Predigerordens eher die Ausnahme

gewesen zu sein; vgl. dazu Coester, Cistercienserinnenkirchen (wie Anm. 1), S. 353—363, der
(S. 4) «die bescheidenen Kirchen in Form eines Rechtecks ohne besonderen Ostabschluß, die sich

am Oberrhein und vor allem in der Schweiz finden», bei seiner Studie ausgeklammert hat.
91 Descœudres/Bacher, Frauenkloster Schwyz, S. 69.

67



Zäsur zwischen Leutkirche und Schwesternchor erkennen lassen92. Diese
langgestreckten Bauten waren durch eine Trennwand in das größere und um mehrere

Treppenstufen93 höher liegende Frauenchor im Osten und die kürzere Leutkirche
im Westen unterteilt, deren Längenverhältnisse untereinander zwischen 1V3:1

(Schwyz) und 2:1 (Töß) variieren. Diese einfachen Raumformen waren nicht nur
Ausdruck des dominikanischen Armutsideals, sie entsprachen näherhin auch
den Forderungen der Ordenssatzungen, wonach diegebüwe des closters söllent sin

demütig und nitzevil überflüssig und nit ze hoffartig4. Oratorium, Bethaus, sollten
diese Kirchen sein, wie diese einfachen Raumformen deutlich machen. Sie sind
wohl nicht als Reduktion reich gegliederter Räume zu verstehen, sondern eher als

Rückgriff aufdie Grundform des Hausbaus wohl in Anlehnung an entsprechende
Architekturformen von Zisterzienserinnenkirchen in unseren Gegenden95. Die
Rezeption dieser schlichten Raumformen durch die Dominikanerinnen war
wohl nicht zuletzt aufgrund der Entstehung ihrer Konvente aus Beginenhäusern
naheliegend. Ihre Kirchen wurden als pars pro toto zu Verkörperungen der domus

sororum, des Schwesternhauses, und erinnern darin an die Überlieferung des

Franziskaners Jordan de Giano, der, als ihm ein Klosterbau angeboten wurde,
erklärt haben soll, er wisse nicht, was ein Kloster sei, man möge ihm ein Haus
bauen96.

Wie sich aufgrund der Ausgrabungen in Schwyz und Steinen gezeigt hat und
wie aufgrund von älteren Beobachtungen in Oetenbach angenommen werden
darf, muß die Binnenteilung dieser Bauten architektonisch sehr ausgeprägt gewesen

sein97, wobei in Töß und Dießenhofen zusätzlich ein Lettner vor der Trennwand

zum Chor bestand. Die Tür in der Trennmauer zwischen Schwesternchor
und Laienkirche war im eigentlichen Sinn die Scheidung zwischen Kloster und

92 Eine wohl eher geringfügige Zäsur, die, verglichen mit jüngeren Darstellungen im Murerpro-
spekt, überbetont erscheint, ist lediglich bei Oetenbach festzustellen.

93 In Schwyz und in Steinen war je ein Niveauunterschied zwischen Laienkirche und Schwesternchor

nachzuweisen; in Dießenhofen sind «stigen» in schriftlichen Quellen überliefert; aufgrund
der Darstellung Murers wird man auch in Oetenbach mit einem gegenüber der Leutkirche erhöhten

Frauenchor zu rechnen haben.
94 C.XXVIII der Konstitutionen der Dominikanerschwestern nach einer vom Berner Inselkloster

stammenden Handschrift aus der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts, «wenn nicht schon früher»;
G. Studer (Hrsg.): Die Ordensregeln der Dominikaner-Frauenklöster nach einer Bernerhandschrift,

in: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern 7, Heft 4 (1871), S. 466 (666) — 521

(721) (zitiert: Konstitutionen mit Kapitelangabe). — Diese Version der Konstitutionen, die mindestens

einmal jährlich den Schwestern vorgelesen werden sollten (c.XXXI) und deshalb ins Deutsche

übertragen worden sind, dürfte in ihrer Fassung wohl nicht, wie Studer, S. 467 (667)
schreibt, auf Raymund von Penaforte zurückgehen, sondern jener des Humbertus de Romanis

aus demJahre 1259 entsprechen mit möglichen späteren Ergänzungen, die im einzelnen zu
untersuchen wären. — Zur Entstehungsgeschichte der Konstitutionen für Dominikanerschwestern
vgl. Creytens, Constitutions primitives (wie Anm. 86), S. 41—84.

95 Vgl. Sennhauser, Zisterzienserinnenkirchen (wie Anm. 17), S. 78.
96 Zitiert nach Badstübner, Klosterkirchen (wie Anm. 1), S. 228.
97 Eine vergleichbare architektonische Trennung zwischen Schwesternchor und Laienteil fehlte

beispielsweise in der um 1300 entstandenen Kirche des Augustinerinnenklosters Frauenkappe-
len BE.

68



Welt. Dafür bezeichnend ist die Tatsache, daß unter dieser Tür gelegentlich das

Kloster und die Welt verbindende Rechtsgeschäfte abgeschlossen worden sind98.

Generell wird man von der Vorstellung von zwei Kirchen ausgehen müssen.
Dies wird einmal durch die Bezeichnung «äußere Kirche» für den Laienteil im
Baubuch von Dießenhofen nahegelegt, und auch im Weihbrief des Bischofs
Johannes.für Töß aus dem Jahre 1315 wird das Chor mit dem Hauptaltar von der
«ecclesia», der Kirche schlechthin, unterschieden. Jeder dieser beiden Teile besaß

einen eigenen Altarbereich, ein Presbyterium, und war darin ein eigenständiges
Gotteshaus. Dennoch treten diese beiden Kirchen mit Ausnahme offenbar von
Oetenbach am Außenbau nicht gesondert in Erscheinung, wie wir aufgrund der

Bildquellen annehmen müssen. In einem gemeinsamen Baukörper unter einem

einzigen Dach zusammengefaßt scheint bei diesen Kirchenbauten ein subtiles

Gleichgewicht zwischen Abgeschiedenheit und Gemeinschaftlichkeit, zwischen
Kloster und Welt, zum Ausdruck zu kommen.

Die beiden Kirchen waren funktional auch dadurch eng miteinander verbunden,

daß der Hauptaltar beider Teile im Schwesternchor lag99. Aus den
entsprechenden Weiheurkunden geht dies klar hervor, und auch die Konstitutionen nehmen

mehrfach auf eine solche Disposition Bezug: So die swestren in dem chor
koment, so sond (sollen) si tieffnigen (sich verbeugen) gegen dem altar, oder So ein
swesterein letzen(Abschnitt aus der Schrift) lisetin der mettin, sosolsizwischentdem
pulpet(Leseç\x\t), das do emitten in dem chor ist, unddem gnzt(Stufe; die lat. Version
präzisiert: Altarstufe) nigen (verbeugen) oder venie (Kniefall) machen, nach der
zitw0. Wo es einen Lettner gab wie in Töß und Dießenhofen, ist davon auszugehen,

daß darüber eine Öffnung zwischen Schwesternchor und Laienkirche
bestand. Hier anwesende Besucher konnten die Schwestern zwar nicht sehen,
ihrem Chorgebet jedoch akustisch folgen. Eine ähnliche triumphbogenartige
Öffnung über der Trennmauer scheint auch in Oetenbach, wo ein Lettner allem
Anschein nach fehlte, bestanden zu haben, und auch für Schwyz und Steinen ist
eine derartige Öffnung oberhalb der Trennwand ernsthaft als Möglichkeit in
Betracht zu ziehen.

Die archäologischen Befunde in Schwyz und in Steinen lassen kaum einen
Zweifel aufkommen, daß sich das Schwesternchor im östlichen Teil hinter der
Trennwand befunden hatte. Auch das in Gerichtsakten von 1393 geschilderte
Eindringen der «bösen Buben» in die Kirche des Oetenbachklosters läßt in seiner
Abfolge: Leutkirche — Presbyterium der Leutkirche — Türe in der Trennwand
(München tur) — Frauenchor dieselbe Disposition erkennen.

98 UBZ V, Nrn. 1662 und 1848.
99 Der Hochaltar war der einzige in den Weihbriefen erwähnte und in Schwyz nachgewiesene Altar

im Schwesternchor und scheint es überall auch geblieben zu sein. Eine Vermehrung der Altäre
wohl hauptsächlich durch Stiftungen ist jeweils nur in den Leutkirchen festzustellen. Eine
Ausnahme davon ist Steinen, wo zwei Nebenaltäre im Schwesternchor der Dominikanerinnen von
den Zisterzienserinnen wohl wegen damit verbundenen Jahrzeitstiftungen übernommen worden

sind.
100 Konstitutionen, c.II. — Zum Standort des Lesepultes vgl. Schwyz, Abb. 3, und Descceudres/

Bacher, Frauenkloster Schwyz, S. 65f.

69



Im weitern ist davon auszugehen, daß die im übrigen nicht sehr häufigen
Meßfeiern101 gewöhnlich nicht am Hauptaltar im Schwesternchor, sondern an einem
Altar in der Laienkirche stattfanden. Daraus wird auch verständlich, weshalb in
Schwyz und in Oetenbach bereits vor der Weihe des Hauptaltares Altäre in der
Leutkirche konsekriert worden sind. Als Begründung für den Um- oder Neubau
der Klosterkirche Dießenhofen war angegeben worden, daß die Schwestern

zuvor den Leib des Herrn bei der Meßfeier nicht sehen konnten. Um Abhilfe zu
schaffen, ist über dem neu errichteten Mittelaltar in der Laienkirche ein vergittertes

Fenster angelegt worden, welches den Schwestern den Blick auf die Hostie bei
der Elevatio freigab. Darüber hinaus verlangten die Konstitutionen: In der kilchen
sol ein gefüge (geeignete) tür sin, do man predige höre und in derselben kilchen zwei
kleini verisnete(mit Eisen versehene vergitterte) bichtvensterlin. ,)Dievenster
sond inwendig alle höltzin türlin mit schlössen han102.

Keinem Mann, auch keinem Geistlichen, war der Zutritt in die Klausur und
damit ins Chor gestattet. Ausnahmen waren nur unter besonderen Auflagen zur
Verabreichung der Kommunion und der letzten Ölung von kranken Schwestern,
ferner für bestimmte Dignitäre sowie an genau umschriebenen Festtagen für
Predigerbrüder zur Feier des Gottesdienstes vorgesehen103. Es ist anzunehmen, daß

nur bei diesen Gelegenheiten am Hochaltar die Messe zelebriert worden ist. Das
Schreiben eines Predigerbruders Barnabas aus dem Jahre 1330 an das Kloster
Oetenbach gibt davon Zeugnis, wenn es heißt, daß außer den bisher vorgesehenen

Festtagen auch an Maria Verkündigung und am Tag von Peter und Paul die

Predigerbrüder zur Abhaltung des Gottesdienstes die Klausur betreten dürfen104.

Angesichts der äußerst einfachen Architekturformen dieser Dominikanerinnenkirchen

mag es vielleicht erstaunen, von mitunter recht ansehnlichen Ausstattungen

mit Wand- und Glasmalereien sowie mit figürlichem Schmuck (wohl
hauptsächlich der Altarretabel) zu erfahren. Hatte der Predigerorden anfänglich
zu großer Zurückhaltung betreffend die Ausschmückung der Kirchen aufgerufen,

so ließ die Mahnung vor «überbordender Ausschmückung» dennoch einen
gewissen Spielraum offen, der seit der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts in

101 Fünfzechen malen mögent die swestren unsren herrn enphahen (empfangen) zu den zitten, so es gut
duncket die bruder, die ir seien pflegent (Konstitutionen, c.XII). — Bei den im 15. Jahrhundert
reformierten Dominikanerinnenklöstern der strengen Observanz wird von einer wöchentlichen
Meßfeier berichtet, Studer, Ordensregeln, wie Anm. 94, S. 517 (717).

102 Konstitutionen, c.XXVIII. — Die bei den Ausgrabungen in Schwyz festgestellte, nachträglich
eingerichtete Wandnische bei der Nordwestecke des Schwesternchores, welche aufgrund von
auffälligen Ähnlichkeiten mit baulichen Maßnahmen in Steinen mit einer möglichen Totenpforte

in Verbindung gebracht worden ist (Descœudres/Bacher, Frauenkloster Schwyz, S. 67
und Abb. 12), könnte statt dessen sehr wohl im Zusammenhang mit einem Kommunions- oder
Beichtfenster stehen.

103 Konstitutionen, cXXIX.
104 UBZ XIII, Nr. 4263a. — Beim erwähnten Bruder Barnabas dürfte es sich um Barnabas de Vercelli,

1324—1332 Magister des Predigerordens, handeln, der Anstrengungen unternahm, den Orden
zu reformieren; vgl. P. von Loë: Statistisches über die Ordensprovinz Teutonia (Quellen und
Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland 1), Leipzig 1907, S. 25 und
S. 28.

70



zunehmendem Maße genutzt worden ist105. Zur Hauptsache scheint sich die
Ausschmückung auf das Nonnenchor konzentriert zu haben. Es war dies dann auch
der häufigste Ort der in den Schwesternbüchern geschilderten Visionen der
Klosterfrauen, die sich nicht selten an vorgegebenen Bildwerken inspirierten. «Hier
die Bilder Christi und der Heiligen, die dem beschränkten Gemüt das Unvorstellbare

vorstellbar und lieblich naherückten, dem reichbegabteren Geist den äußern
Ausgangspunkt zu innerlichster Konzentration auf göttliche Gnadengeheimnisse

bieten und sich unvermerkt als Rüstzeug und Ausstattung in die Bildwelt
der Visionen einschleichen.»106 Die in den untersuchten Klosterkirchen faßbar
gewordene Ausschmückung beschränkte sich mehrheitlich auf malerische
Darstellungen an den Wänden und Fenstern und bestätigt mit Blick auf die Architektur

dieser Kirchen, daß «die bloße Darstellung in der Fläche bei den Bettelorden
an die Stelle der Realität des architektonisch figürlichen Baugliedes» getreten
ist107.

Die hier untersuchten Klosterkirchen von Dominikanerinnen mit ihren einfachen

Raum- und Wandformen, mit ihrer streng abgegrenzten Zweiteilung in das

Nonnenchor mit dem Hauptaltar und die Laienkirche mit mehreren Nebenaltären

in einem eigenen Presbyterium und, soweit dies faßbar wurde, in ihrer
weitgehenden Beschränkung der malerischen Ausstattung auf das Schwesternchor
zeigen eine Reihe von bemerkenswerten Gemeinsamkeiten. Auch wenn sich diese
nicht ohne nähere Überprüfung auf weitere Dominikanerinnenkirchen übertragen

lassen, widersprechen sie dennoch der Feststellung von Peter Hoegger: «Im
Gegensatz zu den Männerklöstern lassen sich, wenigstens im deutschen Sprachraum,

bei den Klosteranlagen weiblicher Konvente schwerlich relevante
Gemeinsamkeiten feststellen. Dies gilt von den Schwesternhäusern in ihrer Gesamtheit
wie von Baugruppen gleicher Ordenszugehörigkeit.» Und er fährt fort: «Ein
Motiv indessen verdient an dieser Stelle hervorgehoben zu werden, das seiner
weiten geographischen Verbreitung wegen als typisches, ja als stereotypes
Kennzeichen des Kirchenbaus aller weiblichen Orden gelten kann: die Empore.»108
Gerade dieses Motiv, die Empore, scheint bei den hier untersuchten vortridenti-
nischen Klosterkirchen zu fehlen. Für Schwyz gilt dies mit Sicherheit, für die
Kirchen in Oetenbach, Töß und Dießenhofen fehlt jeder Hinweis auf eine Empore,
und die schriftlichen Quellen erlauben jedenfalls die Aussage, daß der Ort für das

Chorgebet nicht eine Empore gewesen sein kann. Darin unterscheiden sich die
hier untersuchten Klosterkirchen allerdings von zahlreichen Dominikanerinnenkirchen

Deutschlands, deren Chor wohl in Anlehnung an dortige Gebräuche von

105 G. Meersseman: L'architecture dominicaine au XIIIe siècle. Législation et pratique, in: Archivum
Fratrum Praedicatorum 16 (1946), S. 136-190, besonders S. 175ff.

106 M. Weinhandl: Das Leben der Schwestern zu Töß und der Nonne von Engeltal Büchlein von der
Gnaden Überlast (Katholikon, Werke und Urkunden 2), München 1921, S. 19. Vgl. auch
W. Blank: Dominikanische Frauenmystik und die Entstehung des Andachtsbildes um 1300, in:
Alemannisches Jahrbuch 1964/65, S. 57-86.

107 Konow, Bettelorden am Oberrhein (wie Anm. 1), S. 29.
108 P. Hoegger: Klosterkultur im Aargau, in: Unsere Kunstdenkmäler 31 (1980), S. 173—195, besonders

S. 193.

71



Zisterzienserinnenkirchen offenbar auf Emporen in bzw. oberhalb der Laienkirche

eingerichtet war109.

Die untersuchten Dominikanerinnenkirchen der Zentral- und Nordostschweiz

in der Form von einfachen, hausähnlichen Saalbauten sind in dieser Zeit
des Übergangs vom Hoch- zum Spätmittelalter allerdings keineswegs einzigartig.
Ähnliche Raumformen finden sich abgesehen von Landkirchen110 auch bei
Zisterzienserinnenkirchen in unseren Gegenden111 sowie bei Klosterkirchen der
Franziskanerinnen112 und der Augustinerinnen113. Zudem stellen die untersuchten
Bauten durchaus nicht die einzige gebräuchliche Raumform von Dominikanerinnenkirchen

dar. In West- und Süddeutschland waren Saalbauten mit einem
kurzen, eingezogenen Altarraum geläufig, wie sie hier solcherart auch bei
Zisterzienserinnenkirchen gebräuchlich waren114. Im Oberrheingebiet sind überdies
Saalbauten mit langgestreckten, gewölbten und polygonal geschlossenen
Chorbauten bekannt115, die typologisch den Kirchen der männlichen Bettelorden der

Gegend nahestehen.

«Also waren vilswesteren die activam vitam übten cum Martha,
und vil wz die contemplativam vitam übten cum Maria»

Seit der Zeit der Kirchenväter werden die beiden Schwestern Maria und Martha
(Lk 10:38ff.; Joh ll:19ff.) in der Exegese als Verkörperungen der Vita contemplativa

und der Vita activa gedeutet. Die zu Füßen Jesu sitzende Maria ist Inbegriff
des beschaulichen, die emsig um das Wohl Jesu bemühte Martha des tätigen
Lebens. Die frühen Väterkommentare stellen dabei die Vita contemplativa in
ihrer Bewertung über die Vita activa. Theologen des Zisterzienser- und vor allem
des Predigerordens, allen voran Thomas von Aquin und Meister Eckhart, bringen
eine Neubewertung des Maria-Martha-Modells, indem sie die durch Maria und
Martha verkörperte Lebensweise einander gleichsetzten oder das tätige Leben

109 Coester, Cistercienserinnenkirchen (wie Anm. 1), S. 162—170, und S. 224—233, wobei aller¬

dings daraufhinzuweisen ist, daß sich Coester in den seltensten Fällen aufeigentliche
Bauuntersuchungen abstützen kann. Bei einigen der S. 350—365 dargestellten Dominikanerinnenkirchen
— darunter auch Oetenbach, wo die Frage des Aufenthaltsortes der Schwestern beim Chorgebet
gar nicht gestellt wird — wird man sich allerdings fragen müssen, ob die Annahme, daß die Schwestern

beim Chorgebet sich auf Westemporen aufgehalten hätten, wirklich zutrifft; vgl. dazu auch

Konow, Bettelorden am Oberrhein (wie Anm. 1), S. 40.
110 Als Beispiel aus der fraglichen Zeit sei Morschach II und IIa genannt; G. Descceudres: Die

Ausgrabungen in der Pfarrkirche St. Gallus in Morschach, in: MHVSZ 78 (1986), S. 189-243, besonders

S. 213-222.
111 Sennhauser, Zisterzienserinnenkirchen (wie Anm. 17), S. 78.
412 Als Beispiele seien Muotathal (L. Birchler, Kdm SZ II, 1930, S. 261-265) und Paradies TG

(K. Schib: Geschichte des Klosters Paradies, Schaffhausen 1951) genannt.
113 Frauenkappelen BE, vgl. Anm. 97 (eine Publikation über die archäologischen Untersuchungen

an dieser ehemaligen Klosterkirche ist in Vorbereitung).
114 Coester, Cistercienserinnenkirchen (wie Anm. 1).
115 Z.B. Klingental in Kleinbasel (F. Maurer, Kdm BS IV, 1961, S. 13-139).

72



der Martha dem beschaulichen der Maria gar als überlegen deuteten116. «Diese
wesentliche Martha ist... mit derJungfrau Maria gleichzusetzen, die in der
mittelalterlichen Exegese die kontemplative Lebensweise der Maria mit der aktiven
Lebensweise der Martha vereint hat.»117

Ein aufschlußreiches Beispiel bietet das Schwesternbuch von Dießenhofen mit
einer Begebenheit der Schwester Luggi von Stein, die jeden Tag ein sunderlich

gebett an Maria Magdalena richtete118. Eines Tages vernahm sie die Stimme der
Heiligen, welche ihr kundtat, daß es ihr lieber wäre, wenn sie statt des täglichen
Gebetes dasselbe tun würde wie eine bestimmte Mitschwester. Diese danach

befragt, meinte, sie täte nichts Besonderes, außer daß sie den kranken Mitschwestern

diene. Der tätige Martha-Dienst an den Mitschwestern ist hier also höher
bewertet als das beschauliche Gebet, das an die Heilige gerichtet war. In der 1318

wohl urspünglich lateinisch abgefaßten Chronik der Anna von Munzingen für
das Dominikanerinnenkloster Adelhausen bei Freiburg im Breisgau119 heißt es

ausdrücklich: Also waren vilswesteren dieactivam vitam übten cumMartha, undvil
wz die contemplativam vitam übten cumMaria. Ouch ettliche warent, die si beide also

mit einander hattent
In den streng klausurierten Konventen war der Martha-Dienst allerdings nur

innerhalb der Klostergemeinschaft möglich, wie dies auch am Beispiel der Schwester

Luggi von Stein deutlich wurde: der Dienst an den kranken Mitschwestern,
ferner die Ausübung der Klosterämter sowie an äußerlichen Werken die
handwerklichen Tätigkeiten, vor allem Textilarbeiten, welche den Dominikanerinnen
anders als den Predigerbrüdern zur Pflicht gemacht waren120. Die Schwesternbücher

zeigen, daß das sogenannte Werkhaus eine wichtige Rolle im Leben der
Klosterfrauen spielte.

Das Wirken dieser Klosterfrauen für die Welt bestand zur Hauptsache im
Totendienst. Wichtige geistesgeschichtliche Voraussetzung dazu waren gewandelte

Jenseitsvorstellungen, im speziellen «die Geburt des Fegefeuers», welches

116 A.M. Haas: Die Beurteilung der Vita contemplativa und activa in der Dominikanermystik des

14. Jahrhunderts, in: B. Vickers (Hrsg.): Arbeit — Muße — Meditation. Betrachtungen zur Vita
activa und Vita contemplativa, Zürich 1985, S. 109—131; M. Wehrli-Johns: Maria und Martha in
der religiösen Frauenbewegung, in: K Ruh (Hrsg.): Abendländische Mystik im Mittelalter.
Symposion Kloster Engelberg 1984, Stuttgart 1986, S. 354—367; Dieselbe: Aktion und Kontemplation

in der Mystik. Über Maria und Martha, in: W. Böhme (Hrsg.): Lerne leiden. Leidensbewältigung

in der Mystik (Herrenalber Texte 67), Karlsruhe 1985, S. 9—20.
117 M. Wehrli-Johns: Der Mensch zwischen Zeit und Ewigkeit. Über das Menschenbild in der Mystik,

in: W. Böhme (Hrsg.): Zeit, Endzeit, Ewigkeit (Herrenalber Texte 78), Karlsruhe 1987, S. 31.

118 Schwesternbuch Dießenhofen, S. 178f.; Maria Magdalena war übrigens Patronin eines Altars in
der Laienkirche von Dießenhofen II, vgl. Abb. 18 — Maria Magdalena ist im Mittelalter mitMaria,
der Schwester von Martha, gleichgesetzt worden; man vergleiche die Ende des 13. Jahrhunderts
von Jacobus de Voragine zusammengestellten «Legenda aurea».

119 J. König (Hrsg.): Die Chronik der Anna von Munzingen, in: Freiburger Diöcesan-Archiv 13

(1880), S. 187; Blank, Nonnenviten (wie Anm. 22), S. 49—64. — Zum Konvent von Adelhausen

vgl. W. Bock (Hrsg.): 750 Jahre Dominikanerinnenkloster Adelhausen, Freiburg im Breisgau,
Freiburg/B. 1985.

120 C.XXVII der Konstitutionen, «Wie si werken sond», findet sich nicht in den Satzungen der Pre¬

digerbrüder.

73



1274 auf dem Konzil von Lyon zur offiziellen kirchlichen Anschauung erhoben
worden ist121. Durch Fürbitten in Form von Gebeten, Fasten, Almosen und
Seelenmessen war zwar nicht das ewige Leben an sich, doch eine Abkürzung der Pein
im Fegefeuer zu erwirken. Man überließ gegen entsprechende Abgeltung dieses

Wirken für die Verstorbenen gerne den Orden und besonders den Ordensfrauen,
die nicht wie etwa die Predigerbrüder dazu angehalten waren, ihr Chorgebet
rasch zu erledigen122.

Die besondere Pflege der liturgisch repetitiv vorgetragenen Fürbitten und der
Jahreszeitbegehung über den Gräbern der Verstorbenen machte die
Dominikanerinnenklöster zu gesuchten Begräbnisstätten. Neben dem institutionalisierten
Chordienst oblag mancher Klosterfrau, wie die Schwesternbücher zeigen, noch
zusätzliches Wirken für das Seelenheil der Verstorbenen. So wird von Adelheid
Pfefferhart in Dießenhofen berichtet123, si hatt och vilerbermd über die selan, den si

vilgebettes... und manig guot tett Eine Mitschwester bemerkte eines Nachts, daß
viele Kindlein in dünnen Kleidchen vor ihrem Bett standen undsungent ein süesses

minneklich gesang, und die Schwester erkannte, daß dies gerettete Seelen waren.
Schwester Adelheid gestand ihr darauf, wenn sie des Nachts erwache, spreche sie
den Seelen ein deprofundis oder sonst ein Gebet.

Auch in einer von der Schwester Beli von Liebenberg in Töß überlieferten
Begebenheit wird das Wirken dieser Klosterfrauen für die Errettung der Seelen

deutlich, wo es heißt: Sy sass och ainst in dem werkhus an ainem fritag vor imbis und
bettentend die schwestren als gar andächtiklich, und begert sy das sy gern hety gewist
wiefil seien des morgens von der schwestren gebett erlöst werind, worauf ihr in einer
Vision die Erlösung von vier verstorbenen Klosterfrauen sowie ain unzalichy
menge von Seelen, die jeden Tag durch ihr Gebet Erlösung finden, geoffenbart
werden124.

«Der kirchliche Gedanke des späten Mittelalters», schreibtJohan Huizinga125,
«kennt nur die beiden Extreme: die Klage über die Vergänglichkeit... und den
Jubel über die gerettete Seele». Den Brüdern der Bettelorden oblag in ihren
Predigten die Mahnung vor der Vergänglichkeit, den Schwestern in ihrer Abgeschiedenheit

fiel derJubel zu. Oder wie es in der Präambel der Konstitution des

Predigerordens heißt, daß «unser Orden bekanntlich seit Anbeginn im besondern zur
Predigt und zum Heil der Seelen eingerichtet worden ist»126.

Die unter einem Dach vereinte, jedoch mit dem Schwesternchor einerseits und

121 J. le Goff: La naissance du Purgatoire, Paris 1981, passim; zum Konzil von Lyon, S. 380—383.
122 B. Humberti de Romanis opera de vita regulari (ed. J.J. Berthier), Bd. II, Rom 1889, S. 85ff.
123 Schwesternbuch Dießenhofen, S. 152.
124 Schwesternbuch Töß, S. 31. — Auffallend häufig ist von der Errettung von Seelen aus dem Fege¬

feuer durch Gebete von Dominikanerinnen im Schwesternbuch aus dem Kloster Engeltal bei

Nürnberg die Rede; vgl. K. Schröder (Hrsg.): Der Nonne von Engelthal Büchlein von der Gnaden

Überlast (Bibliothek des Litterarischen Vereins Stuttgart 108), Tübingen 1871.
125 J. Huizinga: Herbst des Mittelalters, Stuttgart 1975", S. 208.
126 H. Denifle: Die Constitutionen des Predigerordens in der Redaktion des Raimunds von Pena-

forte, in: Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters 5 (1889), S. 534: cum Ordo
noster specialiter ob predicationem et animarum salutem, ab initio noscatur institutus fuisse.

74



I
'[

(Sp

*i

*#

L
hm

:"
LpL f[, "Y

Ol
Mmmmm Si:ï ¦.:.:

—

Abbildung 19 ImJahre 1503 möglicherweise im Räume Köln entstandenes Tafelbild «Maria als

Tempeldienerin» als Darstellung der Vita activa und der Vita comtemplativa, heute im Besitz der Abegg-
Stiftung, Bern.

75



der äußeren Laienkirche andrerseits deutlich zweigeteilte Klosterkirche der
Dominikanerinnen ist angesichts des Selbstverständnisses dieser Klosterfrauen
als ein Abbild des Maria-Martha-Modells zu begreifen. Das Chor dieser Klosterkirchen,

der Ort des Gebetes sowie vielfach auch der mystischen Visionen dieser
Klosterfrauen, wäre demnach als Ort der Vita contemplativa zu deuten, die
äußere, den Laien zugedachte Kirche als Wirkungsort der Vita activa. Die der Predigt

und der Laienseelsorge bestimmte äußere Kirche blieb jedoch Wirkungsfeld
der an manchen Frauenklöstern residierenden Geistlichen oder der gelegentlich
zu Besuch weilenden Predigerbrüder.

Natürlich ist die Zweiteilung einer Kirche als solche nichts Neues, ebensowenig

wie deren symbolische Deutung im Sinne der Vita activa und der Vita
contemplativa127. Doch wurde die klare Scheidung in Schiff und Presbyterium seit
karolingischer Zeit sowohl in Kathedral- als auch in Ordenskirchen zunehmend
undeutlicher. Die Kirchen der Bettelorden und der Dominikanerinnen im besonderen,

bei denen die Vorstellung von Maria und Martha als Sinnbild der Vita
contemplativa und der Vita activa überaus lebendig war, weisen nun wiederum eine
klare Zweiteilung auf. Darin scheint aber nicht in erster Linie der Gegensatz von
Schiff und Presbyterium auf, sondern es ist die Scheidung in Ordenskirche
(Schwesternchor) und Laienkirche. Die Trennung zwischen Kloster und Welt
geht mitten durch die Kirche hindurch. Grundsätzlich sind es zwei Kirchen, jede
mit einem eigenen Presbyterium, die beide zusammen ein einheitliches Ganzes
bilden entsprechend derJungfrau Maria, «die in der mittelalterlichen Exegese die
kontemplative Lebensweise der Maria mit der aktiven Lebensweise der Martha
vereint hat» (M. Wehrli-Johns) 128. Das Maria-Martha-Modell bekommt bei den
Dominikanerinnenkirchen sowohl in seiner Deutung als auch in seiner Akzentuierung

einen neuen Stellenwert.
Eindrücklich ist die Verknüpfung der Vita activa und der Vita contemplativa

mit einem Kirchenraum in einem auf das Jahr 1503 datierten Tafelbild wiedergegeben

(Abb. 19). Dargestellt ist eine Begebenheit aus der Kindheit der Jungfrau
Maria, an welche zusammen mit andern Tempeldienerinnen gemäß dem apokryphen

Protevangelium des Jakobus der Auftrag zur Herstellung eines Tempelvorhanges

ergangen war129. Die Motive der textilen Handarbeit und des Tempels, der
nach der Vorstellung der Zeit nichts anderes sein konnte als die Kirche, sind in
diesem Bild zu einer Darstellung der Vita activa und der Vita contemplativa
verdichtet worden, indem Maria simultan einmal zusammen mit drei andern
Jungfrauen bei der Arbeit und einmal allein beim Chorgebet dargestellt wird. Das
Gebet im lichtvollen Chor ist abgehoben von der geschäftigen Arbeit im dunkleren

Raum des Vordergrundes, welcher ambivalent als Kirchenschiff (Laienkirche)

127 J. Sauer: Symbolik des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelal¬
ters, Freiburg/B. 19242, S. 107f. und S. 111.

128 Wie Anm. 117.
129 Zur Ikonographie dieses Bildtypus vgl. R.L. Wyss: Die Handarbeiten der Maria. Eine ikonogra-

phische Studie unter Berücksichtigung der textilen Techniken, in: M. Stettler und M. Lemberg
(Hrsg.): Artes minores. Festschrift Werner Abegg, Bern 1973, S. 113—188.

76



und Bürgerstube wiedergegeben ist. Die Ambivalenz dieser Darstellung weckt
sowohl Vorstellungen von dem in den dominikanischen Schwesternbüchern vielfach

genannten Werkhaus als sie auch das Wirken für die Welt durch den Tempeldienst

dieser Frauen erahnen läßt.
So sind auch die Dominikanerinnen im übertragenen Sinne als Tempeldienerinnen

zu verstehen, die mit ihren Gebeten zur Erlösung der im Fegefeuer
schmachtenden Seelen und mit ihren Jahrzeitbegehungen — kurz: mit dem
Totendienst in seinen vielfältigen Erscheinungsformen — aus ihren abgeschlossenen

Konventen heraus für die Welt wirken. Das Zusammenwirken von Kloster
und Welt, von Abgeschiedenheit und Gemeinschaftlichkeit, von Maria und
Martha, hat in ihren mittelalterlichen Kirchenbauten eine überzeugende Darstellung

gefunden.

Abbildungsnachweis

Abegg-Stiftung, Bern: Abb. 19.

Atelier d'archéologie médiévale, Moudon
Susi Eyer (+): Abb. 4.

Franz Wadsack: Abb. 3; Abb. 6.

Elsbeth Wullschleger: Abb. li; Abb. 17; Abb. 18.

Daniel und Suzanne Fibbi-Aeppli, Grandson: Abb. 2; Abb. 7; Abb. 8; Abb. 9; Abb. 10.

Kundert-Frei: Zur Baugeschichte des Klosters St. Katharinental: Abb. 16.

Staatsarchiv Schwyz, Graphische Sammlung: Abb. 1; Abb. 5.

Zeller-Werdmüller/Bächtold: Stiftung der Klosterkirche Oetenbach: Abb. 12.

Zentralbibliothek Zürich, Graphische Sammlung: Abb 11; Abb. 13; Abb. 14.

77




	Mittelalterliche Dominikanerinnenkirchen in der Zentral- und Nordostschweiz

