Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 81 (1989)

Artikel: Mittelalterliche Dominikanerinnenkirchen in der Zentral- und
Nordostschweiz

Autor: Descceudres, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-166216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-166216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mittelalterliche Dominikanerinnenkirchen
in der Zentral- und Nordostschweiz

von Georges Desccendres

Mittelalterliche Klosterkirchen des weiblichen Zweiges der Bettelorden und der
Dominikanerinnen im speziellen sind abgesehen von monographischen Darstel-
lungen bis anhin kaum Gegenstand von Untersuchungen geworden'. Dies mag
damit zusammenhangen, daf} es sich bei diesen Kirchen vielfach um sehr einfache
Bauformen handelte. So bezeichnete beispielsweise Johann Rudolf RanN die
Architektur der Kirche des Dominikanerinnenklosters Qetenbach, welches
«bald zum reichsten und grofiten Kloster Zirichs erwuchs», als «auflerst unbe-
deutend. (...) Die ganze Haltung des Chores zeugt von einer Durftigkeit, die
hart die Grenze des Rohen streift»2 Solche formal anspruchslosen Bauten moch-
ten einer rein kunstgeschichtlichen bzw. architektur-historischen Betrachtung,
die wie der iberwiegende Teil der Fachliteratur vor allem nach dem Beitrag der
Bettelordensarchitektur zur Entwicklung der gotischen Baukunst fragt, wenig
reizvoll erscheinen. Man sucht in der Literatur uber Bettelordensbaukunst des-
halb auch vielfach vergeblich nach Hinweisen bezlglich einer liturgischen Aus-
stattung oder nach Aussagen zu funktionalen Gesichtspunkten, die uber
Gemeinplatze hinausgehen?.

Die vorliegende Arbeit will Fragen der architektonischen Gestalt und der litur-
gischen Disposition mittelalterlicher Kirchenbauten von Dominikanerinnen-
klostern in der Zentral- und Nordostschweiz nachgehen. Ausgangspunkt der

! R. KRaUTHEIMER: Die Bettelordenskirchen in Deutschland, Koln 1925, und J. OBERST: Die mittel-
alterliche Architektur der Dominikaner und Franziskaner in der Schweiz, Ziirich/Leipzig 1927,
behandeln Frauenkloster iberhaupt nicht; H. Konow: Die Baukunst der Bettelorden am Ober-
rhein (Forschungen zur Geschichte der Kunst am Oberrhein VI), Berlin 1954, geht nur in einem
kurzen Anhang auf Frauenkloster ein. R. K. DoniN, Die Bettelordenskirchen in Osterreich. Zur
Entwicklungsgeschichte der dsterreichischen Gotik, Baden/Wien 1935, bezieht zwar Frauenklo-
ster in seine Betrachtungen mit ein, ist aber wie KRAUTHEIMER und KONOW primir an formaltypo-
logischen Fragen interessiert. Desgleichen fehlt eine Auseinandersetzung mit den Dominikane-
rinnenkirchen bei E. BADSTUBNER: Klosterkirchen im Mittelalter. Die Baukunst der Reform-
orden, Leipzig 19842, und bei G. BinpinG/M. UNTERMANN: Kleine Kunstgeschichte der mittelal-
terlichen Ordensbauten in Deutschland, Darmstadt 1985, werden sie nur gestreift. Eine Aus-
nahme bildet E. CorstER: Die einschiffigen Cistercienserinnenkirchen West- und Stiddeutsch-
lands von 1200 bis 1350 (Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte
46), Mainz 1984, welcher auch einzelne Dominikanerinnenkirchen behandelt.

2 J. R. RaHN, in: Anzeiger fur schweizerische Alterthumskunde (ASA) 1 (1868), S. 86, und in:
ASA 2 (1869), S. 27.

3 Die neuere Dissertation von Wolfgang SCHENKLUHN: Ordines studentes. Aspekte zur Kirchenar-
chitektur der Dominikaner und Franziskaner im 13. Jahrhundert, Berlin 1985, die sich mit funk-
tionalen Vorbildern der Bettelordensarchitektur auseinandersetzt, lafit hinwiederum die Kir-
chen der dominikanischen Frauenkloster vollig aufler acht.

39



Untersuchungen bilden in den Jahren 1986 und 1987 durchgefiihrte archaologi-
sche Ausgrabungen in den Kirchen von zwei geographisch nahe beieinandergele-
genen Frauenklostern des Predigerordens im Alten Land Schwyz: im Frauenklo-
ster St. Peter am Bach in Schwyz sowie in dem von 1570 bis 1640 von Dominika-
nerinnen bewohnten ehemaligen Zisterzienserinnenkloster in der Au in Steinen.
Die dabei gewonnenen Erkenntnisse sollen durch Bild- sowie Rechtsquellen und
chronikalische Aufzeichnungen zur Griindungs- und Baugeschichte von drei in
der Nordostschweiz gelegenen Dominikanerinnenklostern erganzt und in gewis-
ser Weise auch verifiziert werden. Dargestellt werden sollen ferner Gemeinsam-
keiten in der architektonischen Gestaltung und in der liturgischen Ausstattung
dieser Gruppe von Dominikanerinnenkirchen*.

«Nun fugt es sich, daf3 in allen lenderen der cristenbeit gar vil frawen
closter gestiftet wurden, die da nach predz§er ordens gewonbeit und
unter ir mezsterscbaﬁ‘ und lere leben wolten»’

Im 13. und fruhen 14. Jahrhundert war ein tiefgreifender wirtschaftlicher, politi-
scher und gesellschaftlicher Umbruch in ganz Europa im Gange. In diese Zeit fallt
das Ende der Kreuzztge, das Ende der Stauferherrschaft mit dem nachfolgenden
Interregnum und das Ende der papstlichen Suprematie, das mit der Ubersiedlung
der Kurie nach Avignon duflerlich gekennzeichnet war. In diese Zeit fallt andrer-
seits auch die deutliche Erstarkung eines neuen Standes, des Burgertums, und
damit verbunden ein gewaltiger Ausbau der Stadte, wozu im besonderen auch die
Ansiedlung der neugegriindeten Bettelorden gehorte. Diese Vorgange bewirkten
auch erhebliche innere Umbriiche geistiger und geistlicher Natur. Neue, verstarkt
individuell ausgepragte Andachtsformen entstanden. Man spricht in diesem
Zusammenhang von einer religiosen Volksbewegung, bei welcher die Frauen eine
besondere Rolle spielten®.

Uberall in den Stadten und auch in landlichen Gegenden entstanden religios
motivierte Vereinigungen, sogenannte Sammnungen, von Frauen, welche man
unter dem Begriff «Beginen» zusammenfafit, obwohl diese Bezeichnung jeden-
falls hierzulande nur selten in den Quellen jener Zeit auftaucht”. Diese Frauen

* Dievorliegende Arbeitist der Ehrw. Mutter Priorin und den Schwestern des Dominikanerinnen-
klosters St. Peter am Bach in Schwyz gewidmet, denen der Verfasser wertvolle Einblicke in die
Spiritualitit des weiblichen Zweiges des Predigerordens verdankt. Es handelt sich dabei um die
erweiterte Fassung eines Referates, welches am 8. April 1989 an einer Arbeitstagung des Histori-
schen Vereins der V Orte zum Thema «Frauenkloster im Kanton Schwyz» vorgetragen wurde.

5 Stiftungsbuch Oetenbach (vgl. Anm. 20), S. 222.

6 H. GRUNDMANN: Religiose Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen uber die geschichtli-
chen Zusammenhange zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der religiosen Frauenbewe-
gungim 12.und 13. Jahrhundert und tber die geschichtlichen Grundlagen der deutschen Mystik;
mit einem Anhang: Neue Beitrige zur Geschichte der religiosen Bewegungen im Mittelalter,
Darmstadt 1977.

7 Vgl. A. MENs: Beginen, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche II, Freiburg/B. 1958, Sp. 115f. und
H. GRUNDMANN: Zur Geschichte der Beginen im 13. Jahrhundert, in: Archiv fur Kulturge-
schichte 21 (1931), S. 296—320.

40



; [ YA - ' S
Abbildung 1 Das alte Fraue

von Thomas Faflbind aus dem Jahre 1796, der seinerseits eine Vorlage vermutlich aus der Zeit um
1600 reproduzierte.

ubten vor allem karitative Tatigkeiten aus, unterstitzten Arme, versorgten
Kranke und versahen mancherlei Dienste an den Toten. Obwohl dadurch im stad-
tischen Leben bald einmal unentbehrlich geworden, ist ein gewisses Mifitrauen
der Obrigkeit wie auch der kirchlichen Autorititen ihnen gegentiber nicht zu
ubersehen. «Da es nach der Auffassung der Zeit keine wahre religio ohne ordo
geben konnte», wurden diese Sammnungen in monastische Lebensformen tiber-
fuhrt, was «zu einer zentralen organisatorischen Aufgabe der Bettelorden»
wurdes. Die Mehrzahl der Frauenkloster des Predigerordens hierzulande ist denn
auch aus solchen Beginenvereinigungen heraus entstanden?.

St. Peter am Bach in Schwyz

So st auch das Dominikanerinnenkloster St. Peter am Bach in Schwyz aus einer
Sammnung von Beginen hervorgegangen, welche fir das Jahr 1275 bezeugt ist'°.
1283 wird die Weihe eines Marien-Altars sowie eines eigenen Friedhofes tberlie-
fert. Das Kloster ist im Jahre 1303 als zur dominikanischen Ordensprovinz Teu-
tonia gehorend erwahnt und wurde von den Predigerbridern in Zurich betreut.

$ K. Run: Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker. Minchen 1985, S. 98.
% GRUNDMANN, Religiose Bewegungen, S. 193; Run, Eckhart, S. 98.

1 Fireine Einfuhrungin die mittelalterliche Geschichte dieses Klosters sowie fur eine ausfihrliche
Prasentation der im folgenden zusammenfassend dargestellten Ergebnisse der 1986/87 durchge-
fuhrten archiologischen Untersuchungen vgl. G. Desca&upres/R. BacHer: Archaologische
Untersuchungen im Frauenkloster St. Peter am Bach, Schwyz, in: Mitteilungen des Historischen
Vereins des Kantons Schwyz (MHVSZ) 79 (1987), (zitiert: DEsc&UDRES/BACHER, Frauenkloster
Schwyz), S. 33—116.

41



Abbildung 2 Schwyz. Blick gegen Westen auf die Ausgrabungen von 1986/87 mit den Resten der
mittelalterlichen Dominikanerinnenkirche.

42



= M"‘lﬂ (4 'l'l"‘..'l Yy

01 2 3 4 5 10m

! L i | I Il ]

Abbildung 3 Rekonstruierter Grundrifl der Dominikanerinnenkirche in Schwyz. Zustand um 1350
mit geringfugigen spateren Verinderungen. Maf3stab 1:300.

Eine Urkunde von 1347 berichtet von der Weihe des Chores der Klosterkirche
sowie des Altares in diesem Chor zu Ehren des dominikanischen Ordensheiligen
Petrus Martyr. Drei Jahre spater, 1350, werden, wie es heifit, eine Kapelle — womit
die Laienkirche gemeint sein diirfte — mit zwei Altaren sowie der Klosterfriedhof
rekonsekriert.

Obwohl die archiologischen Ausgrabungen diesbeziglich nicht volle Sicher-
heit zu erbringen vermochten, ist anzunehmen, dafl die Weihe von 1283 lediglich
einer provisorisch angelegten Kirche galt. Der damals geweihte Altar stand in der
Laienkirche; im wahrscheinlich gleichzeitig errichteten Schwesternchor exi-
stierte vorerst noch kein Altar.

Die mittelalterliche Klosterkirche, wie sie bis zum barocken Neubau von
1639—42 bestand, durfte erst 1350 mit dem Ersatz des indirekt faflbar geworde-
nen Provisoriums fertiggestellt worden sein. Sie wies unter einem gemeinsamen
Dach eine deutliche Zweiteilung auf: Im Osten befand sich die Klosterkirche im
engeren Sinne, namlich das Frauenchor mit dem Hauptaltar, welcher sich in dem
durch eine Stufe abgetrennten Presbyterium befand. Im Westen und von aufier-
halb der Klostermauern zuganglich war die Leutkirche, welche zwei Altare in
einem mit einer holzernen Schranke oder allenfalls einem Gitter!! abgetrennten

' Ein Gitter zur Abtrennung des Presbyteriums in der Laienkirche des Klosters Oetenbach ist fiir
das ausgehende 14. Jahrhundert tberliefert (siehe dazu unten). Der entsprechende archaologi-
sche Befund in Schwyz wurde im Sinne einer holzernen Schranke gedeutet (vgl. DESCEUDRES /
BACHER, Frauenkloster Schwyz, S. 52 und S. 68), die Annahme eines Gitters ist hier weniger
wahrscheinlich, 1aflt sich jedoch nicht ausschlieflen.

43



L o
-~
- o
3
3

»
-
-~

Abbildung 4 Isometrische Rekonstruktion der Dominikanerinnenkirche Schwyz. Der dargestellte
Zustand entspricht demjenigen von Abb. 3. Maf3stab 1:300.

44



Presbyterium aufwies. Die Leutkirche und das um ein bis zwei Stufen hoher lie-
gende Schwesternchor waren durch eine Trennwand geschieden, in deren Mitte
sich ein Portal befand. Den Laien war die Sicht auf den Hochaltar nur bei geoffne-
ten Turen moglich. Der Standort des Lesepultes im Nonnenchor war etwas aus
der Gebaudeachse gertickt, wahrscheinlich um den Laien bei geoffneten Turen
den schmalen Durchblick auf den Hauptaltar nicht zu verstellen.

Aufgrund von aufgefundenen bemalten Verputzfragmenten muf} davon ausge-
gangen werden, dafl die Wande sowohl des Frauenchores als auch der Laienkirche
Wandmalereien wohl aus der Zeit der Fertigstellung der Klosterkirche um die
Mitte des 14. Jahrhunderts aufgewiesen haben. Wahrend sich diese Malereien in
der Leutkirche anfinglich auf die Darstellung von Weihekreuzen beschrankten,
hat im Schwesternchor ein reicherer Wandschmuck bestanden. Neben einer fur
die Sockelzone anzunehmenden weiflen Quadermalerei auf anthrazitfarbenem
Grund geben die aufgefundenen Verputzstiicke auch Hinweise auf figurliche, flo-
rale und geometrische, moglicherweise auch auf heraldische Darstellungen. Zwei
bei den Untersuchungen im Frauenkloster Schwyz als Spolien gefafite Maflwerk-
fragmente sind moglicherweise ebenfalls zur Ausstattung des Nonnenchores zu
rechnen. Zu denken ware etwa an zwei Fenster an der geraden Ostwand, doch
konnten dafir keine Beweise erbracht werden!2,

Wahrend im Bereich des Schwesternchores keine einzige Bestattung gefafit
werden konnte, ist dagegen in der Laienkirche von einer dichten Belegung mit
Grabern auszugehen.

Das Dominikanerinnenkloster in der Au bei Steinen

Ebenfalls aus einer Vereinigung von Beginen hervorgegangen, ist in.der zweiten
Halfte des 13. Jahrhunderts in der Au bei Steinen ein Zisterzienserinnenkloster
entstanden3, Fur das Jahr 1277 ist eine Weihe der Klosterkirche tberliefert, wobei
ein Marien- (der Hauptaltar) sowie ein Kreuzaltar erwahnt werden. Die Konse-
kration eines weiteren Altares mit dem Hauptpatrozinium Maria Magdalena,
welcher auf der linken Seite vom Heilig-Kreuz-Altar errichtet wurde, wird fir
1390 uberliefert!, Ein nicht naher umschriebener Umbau des Klosters ist fur 1404
erwahnt. Im Jahre 1500 sollen die Gebeine einer heiligmaflig verehrten Schwester
Anna, die neben dem Hauptaltar der Klosterkirche beigesetzt worden war, erho-
ben worden sein. Dabei sei, so wird uberliefert, threm Grab eine Quelle entsprun-

12 Vom Chor der Klosterkirche Oetenbach in Zirich (vgl. dazu unten) wird Gberliefert, dafl die drei
Fenster im hier polygonalen Chorabschluf} je ein Mafiwerk aufgewiesen haben (Rann, Chor der
Oetenbacher Kirche, vgl. Anm. 40, S. 27).

13 . ScHNELLER: Das ehemalige Frauenkloster zu Steina auf der Au, dessen Griindung und Schick-
sale, in: Geschichtsfreund 7 (1851), S. 3—67; A. NuscHELER, Gotteshduser, Dekanat Luzern, in:
Geschichtsfreund 46 (1891), S. 95—98; L. BircHLER, Kdm SZ 11, 1930, S. 704ff; F. BLASER: Die alte
Kirchhori Steinen, Steinen 1930, S. 69—81; P. Horpe: In der Au bei Steinen, in: Helvetia sacra [11/
3/2, 1982, S. 905ff; vgl. auch den Beitrag von Kaplan Fridolin Gasser in diesem Band.

4 SCHNELLER, Frauenkloster, Beweistitel Nr. 19, S. 64ff.

45



Abbildung 5 Luftaufnahme vom Frauenkloster in der Au bei Steinen wahrend der Ausgrabungen
von 1976/77 mit Blick gegen Osten. Rechts im Bild ist das Geviert des Kreuzganges mit den Konvent-
gebauden zu erkennen, links die Kapelle zur Schmerzhaften Muttergottes, welche im Bereich der
ehemaligen Klosterkirche steht.

gen, welche als Ursprung des heute noch bestehenden Sodbrunnens gilt!s. Nur
wenige Jahre danach, 1507, haben die wenigen verbliebenen Zisterzienserinnen-
schwestern das Kloster verlassen, welches in der Folge 63 Jahre lang leer stand.

Im Jahre 1570 ist auf Veranlassung des Landes Schwyz und durch Vermittlung
des Abtes von St. Gallen das Kloster neuerdings mit Nonnen besiedelt worden.
Diese gehorten nun nicht mehr dem Zisterzienserorden an, sondern waren
Dominikanerinnen. Nur wenige Jahre danach, 1576, wurden das Kloster und die
Kirche von einer Feuersbrunst heimgesucht. Die Wiederherstellungsarbeiten
haben sich aus Geldmangel bis gegen Ende des 16. Jahrhunderts hingezogen; so
ist im Jahre 1580 bei einem Steinmetzen in Luzern ein Altarstein bestellt worden.
Im Jahre 1640 haben Teile des Klosters neuerdings gebrannt, wobei die Kirche
nach Angaben der Chronik des Frauenklosters Schwyz verschont geblieben ist.

15 Vgl. R. HENGGELER: Helvetia sancta. Heilige Statten des Schweizerlandes, Einsiedeln 1968,
S.156—158.

46



Abbildung 6 Grundrifl der Klosterkirche Steinen mit den in den Ausgrabungen von 1986/87 gefaf3-
ten Ausstattungselementen aus der Zeit der Dominikanerinnen. Schwarz ausgefillt sind jene Teile,
die von den Zisterzienserinnen ibernommen worden sind; die von den Predigerschwestern errichte-
ten Ausstattungselemente sind schraffiert dargestellt. Maf3stab 1:400.

Dennoch veranlafite das Land Schwyz, daff die Dominikanerinnen von Steinen
dem Frauenkloster St. Peter am Bach in Schwyz inkorporiert wurden. Nach der
endgultigen Aufgabe des Klosters in der Au stand die Kirche wiederum rund 50
Jahre leer, ehe auf Druck des Landes Schwyz und zur Sicherstellung von beste-
henden Jahrzeiten an ihrer Stelle die heutige Kapelle zur Schmerzhaften Mutter-
gottes errichtet und 1693 konsekriert wurde.

1976/77 sind grofle Teile der inzwischen vollig verschwundenen Klosteranlage
und 1986/87 der Ostteil der Klosterkirche im Bereich der bestehenden Kapelle
archaologisch untersucht worden’. Die Klosterkirche war ein langgestreckter
Saal mit Abmessungen im Lichten von rund 36 x 12,5 m, deren Raumform, wie es
scheint, im Laufe ihres Bestehens nicht verandert worden ist. Die Schwestern des
Predigerordens trafen bei der Wiederbesiedlung des Klosters im Jahre 1570 eine
nach den Vorstellungen des Zisterzienserordens eingerichtete Kirche an. Die Feu-
ersbrunst nur wenige Jahre danach, welche — wie in den Ausgrabungen deutlich
nachzuweisen war — auch die Klosterkirche in Mitleidenschaft gezogen hatte
und nach eingehenden Instandstellungsarbeiten verlangte, bot jedoch Gelegen-
heit, die liturgische Einrichtung der Kirche den Bediirfnissen der Dominikaner-
schwestern anzupassen. In unserem Zusammenhang wird also von Interesse sein,
welche Veranderungen von den Dominikanerinnen gegeniber der bisherigen
Disposition der Einrichtungen vorgenommen worden sind.

16 H. R. SENNHAUSER: Die Ausgrabungen in der Au 1977 und 1986/87, in: Steinen. Ein Streifzug
durch seine Landschaft. Geschichte, Kultur, Wirtschaft und Politik, Steinen 1987, S. 84—89; die
Ergebnisse der Ausgrabungen im Innern der ehemaligen Klosterkirche sind in einem unpubli-
zierten Vorbericht von G. DEsc@&UDRES: Steinen SZ, Kapelle auf der Au: Archiologische Untersu-
chungen 1986/87, Moudon 1987, dargestellt.

47



Abbildung 7 Steinen. Blick gegen Osten auf die Ausgrabungen von 1986/87 mit dem baulichen Ele-
menten aus der Zeit der Dominikanerinnen.

Zur Zeitder Zisterzienserinnen bestand ein auffallend tiefer Altarraum, der ein
Drittel der Gesamtlange der Kirche beanspruchte und gegentuber dem Frauen-
chor, dem Aufenthaltsraum beim Chorgebet, durch eine Mauer abgetrennt war.
Aufgrund der bisherigen Kenntnisse von Zisterzienserinnenkirchen hierzulande
1st zu vermuten, dafd sich westlich an das Nonnenchor der Konversenteil anschlof}
— was in Steinen allerdings durch weitere archaologische Untersuchungen zu
verifizieren ist —, so daff anzunehmen ware, daff die Kirche ursprunglich in Altar-
raum, Frauenchor und Konversenbereich dreigeteilt war?”.

Die Zisterzienserinnen hinterlieflen bei ithrem Wegzug drei Altare im Altar-
raum, namlich den der Muttergottes geweihten Hauptaltar sowie zu beiden Sei-
ten je einen Nebenaltar. Archiologisch nachgewiesen werden konnten ferner
zwel weitere Altire im Nonnenchor, welche gegen die Trennwand zum Altar-
raum gestellt waren. Dabei durfte es sich um den bei der Weihe von 1277 erwahn-

7 Vgl. H. R. SENNHAUSER: Zisterzienserinnenkloster in der Schweiz, in: Tugium 3 (1987), S. 76—80.

48



Abbildung 8 Steinen. Blick gegen Osten. An die Ostwand angelehnt ist der nordliche Seitenaltar im
ehemaligen Schwesternchor der Dominikanerinnen zu erkennen. Davor ist der abgebrochene Altar-
stipes des Vorgangers aus der Zeit der Zisterzienserinnen sichtbar.

ten Kreuzaltar sowie um den 1390 geweihten Maria-Magdalena-Altar auf der
Nordseite handeln. Uberdies konnte im Altarraum die Einrichtung eines Sod-
brunnens in seiner ursprunglichen Aufmauerung gefafit werden, welcher gleich-
zeitig mit dem jungsten Fuflboden der Zisterzienserinnenkirche entstanden ist
und mit der anlafllich der Erhebung der Gebeine der Schwester Anna im Jahre
1500 erwahnten Quelle in Verbindung zu bringen ist!8. Die Beobachtung einer
mit der Anlage des Brunnens westlich davon verfiilllten Grube konnte auf die
Grabstelle dieser Schwester hindeuten, doch fehlten zum sicheren Beweis Reste
von menschlichen Knochen, die nach aller Erfahrung auch bei einer sorgfaltigen
Bergung ihrer Uberreste zu erwarten gewesen waren. Festgestellt werden konnte

18 Stratigraphische Beobachtungen bei den Ausgrabungen zeigten, dafl der bestehende Brunnen bis
ins Grundwasser hinunterreicht. Die wasserfithrende Schicht ist durch ein Lehmband abgedeckt.
Wird dieses durchstofien, so sprudelt das unter leichtem Druck stehende Grundwasser hervor,
was seinerzeit den Eindruck einer Quelle erweckt haben mochte.

49



Abbildung 9 Steinen. Ansicht gegen die Nordwestecke der bestehenden Kapelle. Ubernommene
Ausstattungselemente aus der Zeit der Zisterzienserinnen. Sichtbar ist die Trennmauer und links im
Vordergrund der im Verband mit dieser entstandene Kreuzaltar sowie, an die Nordwand gelehnt,
der nachtraglich errichtete Maria-Magdalena-Altar. In der Nordwand ist die beim Bau der Kapelle
zugemauerte ehemalige Totenpforte zu erkennen.

uberdies ein Nebeneingang im Norden, welcher unmittelbar an die Trennwand
zum Chor der Nonnen grenzte. Es durfte sich dabei um die sogenannte Toten-
pforte gehandelt haben, die vom Altarraum in den nordlich der Kirche gelegenen
Klosterfriedhof fuhrte.

Die Dominikanerinnen richteten ihr Chor im ehemaligen Altarraum ein. Auf
der Nordseite waren bei einem neu angelegten Fuflbodenestrich Angufikanten zu
beobachten, welche als Anstofy zum Holzunterbau eines Chorgestihls entstan-
den sein durften. Das stidliche Pendant zu diesem Chorgestithl war im vorgegebe-
nen Ausgrabungsbereich nicht zu fassen, so daff eine asymmetrische Anordnung
der Bestuhlung im Chor angenommen werden muf}. «Die aus der Kirchenachse
nach Suden verschobene Anordnung des Chorgestihls deutet wohl darauf hin,
dafl von der ehemaligen Totenpforte her, im Riicken des (nordlichen) Chor-
gestuhls ein Gang geschaffen wurde, der dem Volk ungehinderten Zutritt zum

50



Abbildung 10 Steinen. Blick gegen die Sidwestecke der bestehenden Kapelle. Die hellen Steinplat-
ten links im Bild gehoren zu dem von den Dominikanerinnen geschaffenen breiten Durchgang vom
Schwesternchor in die Laienkirche. Rechts davon sind dazugehorige Stufenlager und (vor der Wand)
ein Rest des von den Predigerschwestern neu errichteten Nebenaltars sichtbar.

Brunnen der ‘Schwester’ Anna ermoglichte, ohne daf} die Klausur betreten wer-
den mufite.»!?

Die Einrichtung des Chores der Dominikanerschwestern im ehemaligen
Altarraum bedingte einige Umstellungen in der Disposition der Altare. Der
Hauptaltar sowie der nordliche Nebenaltar der Zisterzienserinnen wurden abge-
brochen und weiter gegen Osten gertickt neu aufgebaut. Man mochte vermuten,
daf} die 1580 in Auftrag gegebene Altarmensa fir den neu errichteten Hauptaltar
bestimmt war, welcher gegenuber dem Vorganger in der Grundflache unter-
schiedliche Proportionen aufwies. Es ist anzunehmen, doch bedarf dies einer
Bestatigung bei spateren archaologischen Untersuchungen, daf der gesamte Teil
westlich der weiterbestehenden Trennmauer — d. h. das Frauenchor und der
Konversenteil zur Zeit der Zisterzienserinnen — nun zu einer Laienkirche umge-
staltet worden ist. Neben den beiden nachgewiesenen Altaren westlich der Trenn-

19 SENNHAUSER, Ausgrabungen (wie Anm. 16), S. 88.

51



wand, welche weiter bestehen blieben, wurde ein weiterer Altar auf der Sudseite
errrichtet. Umgestaltet wurde auch die Verbindung von dieser zu vermutenden
Leutkirche zum Chor der Dominikanerschwestern. Wahrend zuletzt in der
Zisterzienserkirche wahrscheinlich zwei schmale, symmetrisch angelegte Durch-
gange durch die erwihnte Trennwand bestanden hatten, von denen allerdings nur
einer sicher nachgewiesen werden konnte, begnigten sich die Dominikaner-
schwestern mit einem einzigen Durchgang.

Obwohl es sich beim Dominikanerinnenkloster in der Au bei Steinen um ein
spates Beispiel und in bezug auf die (Vor-) Geschichte der Klosteranlage um einen
Sonderfall handelt, ist dennoch hinsichtlich der liturgischen Einrichtung der Kir-
che ein klar zutage tretendes Gestaltungsbediirfnis des neu installierten Ordens
festzustellen, welches im Vergleich zu den Einrichtungen der Vorgangerinnen auf
unterschiedliche Funktionsbedurfnisse schlieflen lafit.

Oetenbach in Zirich

Neben einem verhaltnismaflig gunstigen Bestand an Rechtstiteln liegt fur das
Kloster Oetenbach ein Stiftungsbuch vor?. Es enthilt Angaben zur Entstehungs-
geschichte des Klosters sowie eine Sammlung von Lebensbeschreibungen einzel-
ner Nonnen. Dieses nur in einer einzigen Handschrift Uberlieferte puchlein der
stiftung des closters Otenpach durfte um 1340 entstanden sein?, wobel einzelne
Teile, darunter die Grundungsgeschichte des Konvents, vermutlich im 15. Jahr-
hundert uberarbeitet worden sind?2,

Die Klostergrindung bis zur definitiven Niederlassung auf dem Sihlbuhl in
den Mauern der Stadt Zurich spielte sich in vier Phasen ab®. Am Anfang stand
eine 1234 gegrundete Beginenvereinigung in der Stadt Zurich. Einen zweiten
Schritt stellte die Errichtung von Konventgebiauden auf dem Sihlfeld dar, die
jedoch, bevor sie von den Schwestern bezogen werden konnten, durch eine Uber-
schwemmung der Sihl zerstort wurden. Als Ersatz dafur ist eine Niederlassung
beim Oetenbach (heute Hornbach genannt) am Zirichhorn auflerhalb der Stadt
errichtet worden?*. Die Niederlassung am Oetenbach, wohin die Nonnen Anfang
1237 ubersiedelten, wird im Stiftungsbuch als h#lzen closter bezeichnet. In einer
im selben Jahr fur das Kloster der heiligen Jungfrau Maria am Oetenbach ausge-
stellten papstlichen Bulle wird denjenigen, die den frommen Frauen, die nichts

20 H. ZELLER-WERDMULLER / J. BAcHTOLD (Hrsg): Die Stiftung des Klosters Oetenbach und das
Leben der seligen Schwestern daselbst, in: Zircher Taschenbuch 12 (1889), S. 213—276 (zitiert:
Stiftungsbuch Oetenbach).

21 A. HarTeR: Geschichte des Dominikanerinnenklosters Oetenbach in Zurich 1234—1525, Zur-
cher Diss., Winterthur 1956, S. 4; vgl. Stiftungsbuch Oetenbach, S. 215.

22 W. Brank: Die Nonnenviten des 14. Jahrhunderts. Eine Studie zur hagiographischen Literatur
des Mittelalters unter besonderer Berticksichtigung der Visionen und ihrer Lichtphinomene,
Diss. Freiburg/B. 1962, S. 71.

2 Fur das Folgende vgl. Harter, Oetenbach, S. 5£f.

24 Der Name Oetenbach ist dem Kloster trotz seiner spateren Verlegung in die Stadt geblieben.

52



ﬁf[g,_ gl X %. A

Abbildung 11 Das Kloster Oetenbach in den Mauern der Stadt Zirich, Ausschnitt aus dem Muret-
prospekt von 1576.

besaflen, womit sie sich erhalten konnten, Almosen spenden und ithnen durch
finanzielle Beihilfe den angefangenen Klosterbau vollenden helfen, ein Ablafl in
Aussicht gestellt. Erwahnt wird darin, daf} der Konvent der Augustinerregel
untersteht und nach den Konstitutionen des vom hl. Dominikus in Rom refor-
mierten Frauenklosters St. Sixtus lebt?. In einem papstlichen Schutz- und Immu-
nitatsprivileg von 1239 werden Kirche, Kloster und Wirtschaftsgebaude als zur
Klosterhofstatt gehorig erwahnt. Im ubrigen wird dem Konvent das Recht
gewahrt, auf seinem Kirchhof auch Laien zu bestatten26. 1245 wurde das Kloster
dem Dominikanerorden kommittiert und fortan von den Bridern des Zurcher
Predigerklosters betreut.

Dem Kloster scheinen nun etwelche Gaben und Schenkungen zugekommen
zu sein, so dafd man an den Ausbau des Klosters denken konnte: Also nament si zu
geistlichen und zeitlichen, und beriet sie got etwas, do mit wolten si panen und mauren
machen, als si auch teten”. Es war jedoch «ein offenbar zu wenig vorbereitetes
Unternehmen»?, denn das Kloster wurde zu nah an den See gebaut. Und do s

% Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zirich, bearbeitet von J. EscHEr und P. SCHWEIZER, 12
Bde, Zurich 1888-1939 (zitiert: UBZ), Bd. II, Nr. 509.

26 Zu dieser nur in einer deutschen Ubersetzung erhaltenen Papsturkunde vgl. UBZ II, Nrn. 524
und 524%.

77 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 226.

28 HALTER, Oetenbach, S. 26.

53



sahent, daf8 ir closter also fast an dem wasser stund, do wurdent si als herzlichen betriibt,
dafs si pitterlichen weinten?®. Dennoch wurde der Bau fortgefuhrt, doch geriet das
Kloster offenbar in Geldschwierigkeiten: Do hetten si nit, den knechten ze lonen, die
inen stein trugent®. Schliefllich hatten sich die Schwestern, wie das Stiftungsbuch
berichtet, selber vor die Baukarren gespannt. Also machten si kor(Chor) und reven-
ter(Refektorium) und dormiter(Dormitorium) und kapitel haus und andre ding, des
st bedorften, in guter maf$®,, Es schien dennoch nicht alles «in guter maf3» gelungen
zu sein, denn weiter unten liest man: Nun was das closter nit nach irem willen gepa-
wen, als inen denn komlichen (bequem) were gesein, als do vor stet. Und do si sich also
mereten an der zal der swestern und an dem zeitlichen gut, do hetten st geren gehabt ein
komlichen closterstat®.

So mochten die miflliche Lage des Klosters zu nahe am See ebenso wie eine
nicht unerhebliche Zunahme der Zahl der Schwestern?® zum Entschlufl beigetra-
gen haben, das Kloster neuerdings zu verlegen. Aus dem plotzlichen Fehlen von
Kaufurkunden in den Jahren 1283—85 einerseits sowie aus Verkaufen des Klo-
sters wegen Verschuldung schliefft Annemarie Hatter?, dafl der Klosterbau in
den Mauern der Stadt Zirich in jenen Jahren bereits in Gange war: do fiengent s
on, ze panen und pauten des ersten unser frawen Capelle und dar nach ein klein hulzen
closter. (..) und do das closter gepanen ward, dafs si darinnen mochien beleiben, do
bereiteten si sich und santen ire piicher und anders, das si betten, auf die neue hofstat. S
grubent auch aus dem kirchhof das gepein der seligen swestern und furten das mit
tnen’.

2 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 226. 31 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 226.

30 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 226. 32 Suiftungsbuch Oetenbach, S. 234.

33 Der Konvent soll beim Bezug des Klosters Alt-Oetenbach im Jahre 1237 64 Schwestern, bei der
Ubersiedlung in die Stadt Zirich 1285 hingegegen 120 Klosterfrauen gezahlt haben (Stiftungs-
buch Oetenbach, S. 222 und S. 235).

3 Harter, Oetenbach, S. 40.

35 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 234f. In diesem aus heutiger Sicht eher befremdlichen Unterfangen, -
die toten Schwestern auszugraben und in das neue Kloster iberzufithren, drickt sich der Wille
nach Erhaltung der Gemeinschaft der Lebenden und der Verstorbenen aus. — Ein dhnliches Bei-
spiel einer allem Anschein nach geplanten, schliesslich aber unterbliebenen Exhumierung und
Uberfithrung von Klosterfrauen in einen neugeweihten Klosterfriedhof ist aufgrund von Befun-
den bei Ausgrabungen im Jahre 1984 in der Pfarrkiche Glis VS anzunehmen. Hier sind zwolf
Bestattungen aus der Zeit von 1694 bis 1723 geborgen worden, die je mit einem um den Hals
gehangten Inschriftentafelchen mit Name und Sterbedatum gekennzeichnet waren. Es handelte
sich dabei um Schwestern des 1661 im benachbarten Brig gegriindeten Ursulinenklosters, wel-
ches jedoch erst 1733 eine eigene Kirche erhielt. Bis zu diesem Zeitpunkt sind die verstorbenen
Schwestern in der zustandigen Pfarrkirche in Glis bestattet worden (G. DESCEUDRES / J. SAROTT:
Eine frihchristliche Taufkirche im Oberwallis. Die Ausgrabungen in der Pfarr- und Wallfahrts-
kirche Unserer Lieben Frau auf dem Glisacker (Gemeinde Brig/Glis), in: Vallesia 41 (1986),
S. 349—448, besonders S. 440ff.). Man mochte annehmen, dafl die in dieser Art anderweitig
unbekannte Kennzeichnung der Toten im Hinblick auf eine Exhumierung und Uberfithrung der
Schwestern in das Ursulinenkloster nach der Errichtung der Kirche bzw. nach der Weihe eines
eigenen Friedhofes vorgenommen worden war, dann aber offenbar unterblieben ist. (Wir verdan-
ken diese einleuchtende Interpretation des Befundes von Glis, welcher sich die Angaben aus dem
Stiftungsbuch von Oetenbach auf Gberraschende Weise zur Seite stellen lassen, Herrn Werner-
Konrad Jaggi vom Schweizerischen Landesmuseum.)

54



Hrauggang

Abbildung 12 Grundrif} der Kirche Oetenbach nach einer Vorlage vermutlich aus dem 18. Jahrhun-
dert.

Die Klosterfrauen scheinen auch bei der Ubersiedlung 1285 auf die neue Hof-
- statt in Zurich vorerst ein Provisorium angetreten zuhaben. Und da si in das neu
closter kament, das von ringer kost (geringem Aufwand) was gemacht, dar nach mit
hilf erberer(ehrbarer) leuten ist es noch und noch gepesserts. Auf einen solchen etap-
penweisen Ausbau deuten die Erwidhnung der Liebfrauenkapelle, welche als sud-
liche Seitenkapelle der spateren Klosterkirche erscheint, als erstem Kirchenbau
hin ebenso wie der Hinweis auf ein in Holz gebautes Kloster.

Anlaflich der Weihe von drei Altaren 1285 zu Ehren von Philipp und Jakobus,
Johannes Baptista sowie Regula und Katharina wird ein Ablaf denjenigen in Aus-
sicht gestellt, die die Kirche an bestimmten Festtagen besuchen?, was bereits auf
die Existenz einer Laienkirche hindeutet. 1286 wird das Chor der Klosterkirche
erwahnt?8; doch erst im Jahre 1317 wird der Hochaltar im Chor der Kirche und ein
weiterer Altar in der Leutkirche vor dem Eingang in das Chor geweiht®. «In den
Jahren vor 1317 wird die Oetenbacher Kirche im groflen ganzen ihre endgultige
auflere Gestalt erhalten haben.»*

Ein weiterer Altar «rechts vom Eingang des Chores» wurde 1332 geweiht*,
und 1347 liegt eine erste Erwahnung der nordlichen Seitenkapelle vor, die Ende
des 14. und Anfang des 15.Jahrhunderts mit Wandmalereien ausgestattet
wurde*2. Im Frauenchor wurden vor der Zerstorung der ehemaligen Klosterge-
baude Rahmenmalereien «aus einem Zeitpunkte, der wohl nicht ferne von derum
1317 stattgehabten Vollendung der Kirche lag»*?, beobachtet, welche kurz vor
Aufhebung des Klosters mit Rankenmotiven ubermalt worden waren.

3% Stiftungsbuch Oetenbach, S. 235. 3% UBZ V, Nr. 1946.

37 UBZ V, Nr. 1921. 3 UBZ IX, Nr. 3498.

40 HALTER, Oetenbach, S. 46; davon geht auch J. R. Raun: Vom Chor der Oetenbacher Kirche, in:
ASA (1869), S. 27, aus.

# UBZ XI, Nr. 4471,

42 HALTER, Oetenbach, S. 68.

# J. R. RauN: Wandgemilde im Chor der Oetenbacher Kirche in Zirich, in: ASA, N.E. 5 (1903/04),
S. 150—156, besonders S. 150; vgl. auch Rann, Chor der Oetenbacher Kirche (wie Anm. 40),
S. 26—31.

55



Ein Hinweis auf die Disposition im Innern der Klosterkirche 1aflt sich aus
Gerichtsakten gewinnen, worin die Verhandlungen tuber einen Bubenstreich
anlafllich der Kirchweih von 1393 aufgezeichnet sind. Danach drangen einige
junge Leute, Sohne aus besten Ziircher Familien, in das Kloster ein und gingen
«durch das Torchen im Gitter vor dem Laienkirchenaltar, beseitigten die Ture im
Lettner (der Munchen tuy) und drangen in den Nonnenchor ein»*. Dazu ist zu
bemerken, daf} die Annahme eines Lettners hochst fraglich ist und durch keiner-
lei Angaben (z. B. von Altiren darauf wie in Tofl und Dieflenhofen) gestiitzt wird.
Mit dem Hinweis auf eine Munchen tiirist vielmehr an eine Trennwand zwischen
Laienkirche und Frauenchor zu denken. Die Erwihnung eines «Torchens im Git-
ter vor dem Laienkirchenaltar» macht zudem deutlich, dafl die Laienkirche ein
durch ein Gitter abgeschranktes Presbyterium aufgewiesen hatte.

«Uberaus zahlreich waren die Glaubigen, die sich selbst oder ihren Angehori-
gen Messen und Jahrzeiten in Oetenbach stifteten.»*5 Eine solche Stiftung wurde
1426 von einer gewissen Elisabeth Zaey vorgenommen, indem sie die Kloster-
frauen verpflichtete, si nach irem tod bestattnen und ewenklich ir jarzit nach iro
ordens und gotzhuses gewonbeit, als si dann andern erberen luten jarzit begand, die bi
inen bestatinet werden, getriwlichen began sullent *. Dieses Zeugnis widerspricht
der Annahme von Annemarie HALTER, dafd sich Oetenbach als Begrabnisstatte
von Laien nie grofler Beliebtheit erfreut habe, da man Kenntnis von nur zwei
auflerhalb des Klosters verstorbenen Laien habe, die in Oetenbach beigesetzt
worden sind. Archiologische Ausgrabungen — die in Oetenbach allerdings nicht
vorgenommen worden sind¥ — zeigen bei Bettelordenskirchen gewohnlich eine
Vielzahl von Grabern, von denen zumeist nur die wenigsten aus schriftlichen
Quellen bekannt sind. Die iberaus zahlreichen Jahrzeitstiftungen ebenso wie die
Verfigungen der Elisabeth Zaey, ihr Jahrzeit «<nach ihres Ordens und Gotteshau-
ses Gewohnheit zu begehen, wie sie dies bei andern ehrbaren Leuten tun, die bei
ithnen bestattet sind», lassen im Gegenteil vermuten, dafl sich das Kloster Oeten-
bach als Begrabnisstatte fir Laien sehr grofler Beliebtheit erfreut hat. Bereits im
Jahre 1321 war das Begribnisrecht von seiten des Ordens fur die Frauenkloster
dahingehend eingeschrankt worden, «dafl fortan dem Wunsch edler Leute bei-
derlei Geschlechtes, im Chor der Klosterkirche bestattet zu werden, nicht mehr
stattgegeben werden durfe»*S,

Zusammenfassend laf3t sich festhalten, dafl die Kirche des an der Wende vom
13. zum 14. Jahrhundert in der Stadt erbauten Klosters Oetenbach zweigeteilt
war in das Frauenchor und in die Laienkirche. Diese Zweiteilung scheint sich,

# HALTER, Oetenbach, S. 114,

4 HALTER, Oetenbach, S. 101, wo es weiter heiflt: «Das Oetenbacher Klosterarchiv enthalt noch
heute tber hundert Urkunden, in denen Priorin und Konvent fur die gewissenhafte Durchfih-
rung der mit solchen Stiftungen ibernommenen Verpflichtungen garantieren.»

4 Zitiert nach HALTER, Oetenbach, S. 101.

7 Der gesamte Gebaudekomplex des bei der Reformation 1523 aufgehobenen Dominikanerinnen-
klosters Oetenbach mufite 1902/03 einem Straflenbau sowie der ausgedehnten Anlage von Amts-
hiusern weichen; K. Escrer, Kdm ZH IV/1, Basel 1939, S. 270ff., besonders S. 271.

48 HALTER, Oetenbach, S. 100f; UBZ X, Nr. 3757.

56



wenn wir der perspektivisch allerdings verzerrten Darstellung des Murerpro-
spekts folgen (Abb. 11), auch im aufleren Erscheinungsbild abgezeichnet zu
haben. Zum einen scheint ein durchgehendes Dach gefehlt zu haben, zum andern
zeigt die Leutkirche gegentiber dem Schwesternchor im Suden einen Vorsprung.
Dieser konnte ein Indiz daftr sein, dafl die beiden Teile nicht gleichzeitig, jeden-
falls nicht aus einem Guf}, entstanden sind.

Anzunehmen ist wohl nicht ein Lettner, sondern eine Trennwand zwischen
den beiden Kirchen. VOEGELIN stellt in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
fest, dafl das Schiff, d. h. die Laienkirche, gegeniiber dem urspringlichen Zustand
durch vielfache Umbauten zwar stark verandert worden sei und fahrt dann fort:
«Hingegen erkennt man noch, daf} dasselbe durch eine finfzehn Fuf} hohe,
durchgehende Mauer, an welcher der dem Evangelisten Johannes geweihte Altar
stund, vom Chor abgeschlossen war. Uber dieser Mauer aber wolbt sich ein in sei-
ner (spateren) Vermauerung jetzt noch sichtbarer Spitzbogen von zwanzig Fuf§
Hohe»*

Die erwahnte Quelle aus dem ausgehenden 14. Jahrhundert gibt uberdies an,
daf} damals in der Leutkirche ein Gitter zur Abschrankung des Presbyteriums
bestand. Es ist davon auszugehen, dafl die Laienkirche einschiffig war, und die
eichenen Stutzen, wie sie zur Zeit VOEGELINS existierten, von jingeren Einbauten
nach Auflassung des Klosters herrtihrten°.

Im Frauenchor stand der 1317 geweihte Hauptaltar mit der Muttergottes als
Hauptpatronin sowie den Stadt- und Ordensheiligen als zwei Gruppen von
Nebenpatrozinien. Dieser Raum, dem noch zwei Nebenkapellen (die Liebfrauen-
und die sog. Neue Kapelle) angegliedert waren, scheint bereits bei seiner Weihe
mit ornamentalen Malereien versehen gewesen zu sein, mit Motiven, wie sie aus
zeitgleichen Wandmalereien in Zircher Profanbauten bekannt sinds!.

Tof3 bei Winterthur

Im Dominikanerinnenkloster Tof} ist um 1340 zwar ein berihmtes, von Elsbeth
Stagel verfafites Schwesternbuch entstanden, doch finden sich darin nur sparliche
Angaben zur Entstehung und Geschichte des Konvents?2. Dieser ist ebenfalls aus
einer Beginenvereinigung hervorgegangen, welcher von den Grafen von Kyburg

49 S, VOeGeLIN: Bilder aus dem alten Zurich, Zurich 1874, S. 14.

5¢ VoeGeLIN, Bilder, S. 14: «Einzig im Innern des Schiffes liefen zwei Reihen von je sechs eichenen
Pfeilern, welche die Decke stiitzten; sieben derselben sind noch erhalten.» — Ahnliche Stitzen
lieflen sich auch im Chor der chemaligen Predigerkirche (heute: Franzosische Kirche) in Bern
nachweisen, die von gewerblichen Einbauten herrithrten, denn das Chor war in nachreformatori-
scher Zeit als Weinlager und Kornschiitte bentitzt worden (eine Publikation der archaologischen
Untersuchungen an dieser Kirche sowie im angrenzenden Konventbereich ist in Vorbereitung).

1 Vgl. F. Guex: Das Haus zur Treu in Zurich, in: Nobile Turegum multarum copia rerum,
Zurich 1982, S. 39—75, besonders S. 46.

52 F VETTER (Hrsg.): Das Leben der Schwestern zu Tof beschrieben von Elsbet Stagel (Deutsche
Texte des Mittelalters 6), Berlin 1906 (zitiert: Schwesternbuch Tof); vgl. BLaNk, Nonnenviten
(wie Anm. 22), S. 65—68.

57



Abbildung 13 Das Kloster Tof8. Ansicht von Stidwesten. Lavierte Zeichnung von Ludwig Schult-
hef’, um1837 entstanden.

eine Hofstatt und eine Mithle bei der Toflbriicke geschenkt worden war?. Hier an
der Toflbriicke ist 1233 das Kloster gegriindet worden, welches zur Zeit der
Reformation im Jahre 1525 aufgehoben wurde. Die ehemalige Klosterkirche
diente danach verschiedenen, profanen wie sakralen Zwecken, ehe sie 1854 als
Fabrik eingerichtet und schliefllich 1916 abgetragen worden ist’%. «Es ist zu
bedauern, daf} vor dem Abbruch der Klostergebaude kein Zeuge sich fand, der es
der Mihe wert gehalten hatte, auch nur ein fluchtiges Bild ihrer Teilung und Aus-
stattung zu entwerfen oder aufzuzeichnen, was Altere gewifd noch von den einzel-
nen Sticken und ihrer ehemaligen Bestimmung zu berichten wufiten», wie RARN
vermerkt3s.

53 A. HABERLE: Die Grafen von Kyburg und ihre kirchlichen Stiftungen, in: Die Grafen von Kyburg.
Kyburger Tagung 1980 in Winterthur (Schweizer Beitrage zur Kulturgeschichte und Archaolo-
gie des Mittelalters 8), Olten 1981, S. 53—68, besonders S. 56f. Vgl. ferner H. Surzer: Das Domi-
nikanerinnenkloster Tof}, in: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zirich 26 (1904),
S. 83—122; M.-Cl. DANIKER-GYSIN: Geschichte des Dominikanerinnenklosters Tofl 1233—1525
(289. Neujahrsblatt der Stadtbibliothek Winterthur), Winterthur 1958.

54 A. Harner: Das ehemalige Kloster des Dominikaner Ordens an der Toflbriicke. Eine kunsthisto-
rische Studie (216. Neujahrsblatt der Stadtbibliothek Winterthur), Winterthur 1879;]. R. Rann:
Das Dominikanerinnenkloster Tof. Seine Bauten und Wandgemalde, in: Mitteilungen der Anti-
quarischen Gesellschaft in Zirich 26 (1904), S. 125—153; E. Dejunc / R. ZUrcHER, Kdm ZH VI,
Basel 1952, S. 319—331.

55 Rann, Tof, S. 130.

58



Abbildung 14 'Tof. Blick von Siidosten gegen die Klosterkirche (rechts im Bild) mit der angebauten
Kapelle. Lavierte Zeichnung von Joh. Cd. Vogeli aus dem ersten Viertel des 19. Jahrhunderts.

Die baulichen Anfange der Klosterkirche sind nur undeutlich fafibar. 1240
weihte Bischof Heinrich von Konstanz die Kirche zu Ehren Gottes und Mariens
und gewahrte dem Kloster u. a. das Bestattungsrecht36. 1245 ist das Kloster dem
Predigerorden kommittiert worden, nachdem bereits 1235 Papst Gregor IX. den
Prior des Predigerklosters in Zurich mit der cura monialium in Tof beauftragt
hatte%”. 1241 ist ein Altar zu Ehren Johannes des Evangelisten erwahnt, und wie
einzig in Heinrich Brennwalds Schweizer Chronik uberliefert wird, soll Albertus
Magnus, der berthmte Dominikanergelehrte, in der Klosterkirche Tof mehrere
Altare geweiht haben®. Auch in Tof8 scheint der erste Kirchenbau ein Proviso-
rium gewesen zu sein, RAHN spricht von einem «Notbau»%%, und erst allmahlich,
begunstigt durch Ablasse zugunsten der fabrica ecclesiae®®, ist deren Ausbau an die
Hand genommen worden. Dabei scheinen durch den Zuwachs der Klosterfrauen
auch zunehmend beengende Platzverhaltnisse eine Rolle gespielt zu haben. So

56 UBZII, Nr. 530. — Bemerkenswert ist die Dorsalnotiz auf diesem Brief: Umbe begrebene (Bestat-
tungen) und ander dinc, was zeigt, worin das hauptsachliche Interesse des Konvents spaterhin an
dieser Urkunde lag.

57 UBZ 11, Nr. 626; UBZ XIII, Nr. 501b.

58 UBZ XIII, Nr. 1402.

59 Rann, Tof, S. 128.

60 DANIKER-GYSIN, Geschichte, S. 57.

59



Joh. Bapt.

Peter + Paul .
Johannes Ev. Petrus + Andreas Maria

Vinzenz Michael
Felix + Regula Elisabeth

Lukas
Stephan
Laurentius

Bartholomaus
Blasius

Petrus M. 0
Augustinus M. Magdalena
Dominikus Martha

Abbildung 15 Dominikanerinnenkirche Tof8. Schematische Grundrifidarstellung (Proportionen
gemafl den Angaben von RAHN) mit den in den Weihbriefen erwihnten liturgischen Ausstattungs-
elementen. Zustand um 1325.

wird beispielsweise von Ita von Sulz berichtet: Und in den zitten do der kor als gar
eng was, do hies sy die priorin usser ir stuol gan und gab ir ain stat hinder dem alter 1.

Zu Beginn des 14. Jahrhunderts schlieflich ist ein weitgehender Neubau der
Klosterkirche entstanden, welcher in den wesentlichen Teilen bis in die Neuzeit
bestehen blieb. Im Jahre 1315 wurde von Weihbischof Johannes von Valanea,
einem Dominikaner, «der Hochaltar mit dem Chor und der Kirche zu Ehren der
Jungfrau Maria, Michaels und der hl. Elisabeth» konsekriert. In der Kirche, eccle-
sia, — hier als Gegensatz zum Frauenchor verstanden — sind ferner ein «untérer»
und zwei «obere» Altire, letztere auf einem Lettner situiert, geweiht worden,
nachdem bereits zuvor im selben Jahr vom gleichen Bischof ein Altar in einer sid-
lich des Chores gelegenen Kapelle konsekriert worden isté2, wofur sich Schwester
Mezzi von Klingenberg eingesetzt hattes3. Zehn Jahre spater ist ein weiterer
«unterer» Altar auf der Seite des Klosters, d. h. auf der Studseite der Kirche,
geweiht worden.

Im Jahre 1325 bestand die Klosterkirche von Toff demnach aus dem Frauen-
chor mit dem Hochaltar und, durch einen Lettner getrennt, aus der Laienkirche,
wobei hier zwei Altire auf und zwei wahrscheinlich unter dem Lettner standen
(Abb. 15)¢+, «Chor und Langhaus bildeten ohne sichtbare Trennung zum Aufleren
ein Rechteck von 66.87 m innerer Linge und 10.20 m Breite. Beide Teile waren ein-

61 Schwesternbuch Tof, S. 20. — Um die Mitte des 14. Jahrhunderts soll der Konvent aus 100 Non-
nen bestanden haben (HAFNER, Kloster an der Tof8briicke, S. 8).

62 UBZ XIII, Nr. 3379. — Zu der im Weihbrief angegebenen Positionierung und den Patrozinien
der Altare vgl. Abb. 15

63 Schwesternbuch T, S. 45: Sy (Schwester Mezzi) geschuoff das der altar in der capell gewicht ward.

¢4 Der Lettner soll 1525 abgerissen worden sein (Kdm ZH VI, S. 323).

60



schiffig, von gleicher Breite und mutmafllich in gleicher Hohe, mit einer flachen
Holzdiele bedeckt . . . Unbekannt wie die ubrige Einrichtung und Ausstattung
der Kirche ist auch ihr Verhaltnis zu der etwas niedrigeren Kapelle, die an die Sud-
seite des Chores stie}.»65 Fiir diese Kapelle sind etliche Bestattungen uberliefert,
wie iberhaupt «Grafen, Freie und zahlreiche Edelleute ihr Grab in Tof8 gefunden
hatten», wie die zwischen 1525 und 1532 entstandene Chronik des Laurentius
Boflhard uberliefert, welche auch von einer Jahrzeitmeisterin berichtet.¢
Bertthmt war jenes «erhaben Grab» der 1336 in Tof§ verstorbenen Prinzessin Eli-
sabeth von Ungarn, deren wohl als Sarkophag zu deutendes Grabmal im Chor
seine Aufstellung gefunden hatte”.

St. Katharinental bei Dieflenhofen

Fir das Dominikanerinnenkloster St. Katharinental bei Dieflenhofen sind neben
einem Schwesternbuch aus der Zeit um 1340/45¢8 auch Aufzeichnungen tiber den
Anfang def$ Closters S. Catharinaethal underhalb DiefSenhofen erhalten, deren neu-
zeitliche Handschriftentberlieferung auf altere Textvorlagen zuruckgeht®’. Einer
Beginensammnung aus Winterthur, welche nach Dieflenhofen tibersiedelt war,
schenkte Graf Hartmann von Kyburg 1242 ein Grundstick auflerhalb der Stadt.
Der Bischof von Konstanz bewilligte im selben Jahr «der Priorin und dem Kon-
vent der Schwestern zu Dieflenhofen, die bis anhin in den Mauern der Stadt
gewohnt haben, sich an einen Ort aufierhalb der Stadt am Rheine zu begeben, den
sie S. Katharinenthal zu nennen wiinschen und wo sie mit mehr Ruhe als in der
Stadt ihren Gottesdienst halten kdnnen. Er gestattete ihnen, neben Kirche und
Kloster die sonst noch notigen Gebaude dahinzustellen und befreite sie ‘von der
Obsorge des Pfarrers von Dieflenhofen’».”® Die Frauen haben darauf zuosamen
gesamlet und bauthen ein baus . . . undt wonet alle schwesteren darein, bif3 das closter
gebaut war™, Dort erhielten sie sich baij einander mit arbeit undt allmusen undt
spardten so vill (wie) meglich zum bauen’2. Schlief8lich konnte mit dem Bau von
Kirche und Kloster begonnen werden. Der Spitalkaplan von Dieflenhofen, der
die Frauen nun geistlich betreute, hat den ersten stein gelegt in der ehr St. Catharina

65 Rann, Tof, S. 128.

66 HArNER, Kloster an der Toflbrucke, S. 4 und S. 7f.

67 E. DELMAR: Das Grabmal der Prinzessin Elisabeth von Ungarn im Schweizerischen Landesmu-
seum, in: Zeitschrift fir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte 4 (1942), S. 150—154.

68 A. BRILINGER (Hrsg.): Die Nonnen von St. Katharinenthal bei Dieflenhofen (Leben hl. alemanni-
scher Frauen im Mittelalter V), in: Alemannia 15 (1887), S. 150— 187 (zitiert: Schwesternbuch Die-
Benhofen); vgl. BLank, Nonnenviten (wie Anm. 22), S. 72—74, sowie A. Borst: Monche am
Bodensee, 610—1525, Sigmaringen 1985, S. 284—301.

69 K. FREI-KUNDERT: Zur Baugeschichte des Klosters St. Katharinental, in: Thurgauische Beitrage
zur vaterlindischen Geschichte 66 (1929), S. 139—150; vgl. auch J. R. Raun: Die mittelalterlichen
Architektur- und Kunstdenkmaler des Cantons Thurgau, Frauenfeld 1899, S. 217—224.

70 Frel-KUNDERT, Baugeschichte, S. 141, Anm, 7.

7t Frel-KunDEerT, Baugeschichte, S. 141.

72 Frel-KUNDERT, Baugeschichte, S. 142.

61



1ydng ‘
:‘g«t by ol
184

|

Abbildung 16 St. Katharinental bei Dieflenhofen. Sudansicht des alten Klosters nach J. J. Mentzin-
gers Plan der Zehntenreben von 1640.

Marterin, den andern (in der Ehre) St. Nicolai; darauf lauffen raiche undt arme laith
zuo undt halffen stein dragen. . . Ein alte frauw von Randeg undt andere edell-laith
schikhten uns vill allmuesen, das wir alle sambsteg die werkhblait koendten zahlen’>.
Das Kloster ist ebenfalls 1245 dem Dominikanerorden kommittiert und fortan
von den Predigerbridern in Konstanz betreut worden.

Anno 12507* gabe uns der sellige bischoff von Regenspurg, Albertus magnus die
benediction und waihte den chor und den franwen(-Altar) im chor in der ehr unser lie-
ben franwen und St. Joannis Evangelisten undt 2 alter(Altare) vorausen in der auseren
kirchen in der ebr St. Catharina Mart. und St. Nicolai, den andern (in) St. Dominici
(und) St. Petri Mart. Dise 2 alter wurden hernach abgebrochen und durch Eberbardt
von Craitzlingen zuo Costantz so ein tochter ins closter zu uns gethan und 4 ander alter,
wie auch den chor so baufellig gewes, und die cantzell und den mitleren altar machen
lasen, das wir unsren lieben herren in der heiligen mosfS(Messe) konen sehen. Der mit-
ler alltar ist geweibt zuo ehren unser lieben franwen und St. Joannis Baptist und
St. Dominici. Der andere an der clostermaur in der ebr des bl. Joannis Evangelisten
und St. Jacobi seines brueders und St. Petri Mart. prediger ordens undt Maria Magda-
lene. Der altar gegen dem berg in der ebr unser lieben frauwen undt St. Catharina
Mart. und St. Nicolai und St. Agatha und St. Thomas von Candellberg(Canterbury),
der altar aber baij der cantzel ist gewaiht worden in der ebr unser lieben franwen, allen
englen undt aller beilligen’s.

73 Frel-KUNDERT, Baugeschichte, S. 142.

7+ Eher 1268/69; das Datum variiert in den Hss. sowie in weiteren Uberlieferungen (Frei-KUNDERT,
Baugeschichte, S. 143, Anm. 22).
75 FrRel-KUNDERT, Baugeschichte, S. 143ff.

62



Dominikus
Petrus M.

Katharina Maria
Nikolaus Johannes Ev.

Abbildung 17 Dieflenhofen, Anlage I. Schematische Grundrifidarstellung der in der zweiten Hilfte

des 13. Jahrhunderts entstandenen Klosterkirche mit den im Baubuch erwahnten Ausstattungs-
elementen.

Johannes Ev.
Jakobus
Petrus M.

M. Magdalena

Maria
E’] Joh. Bapt.
Dominikus
Maria Maria Maria

Engel Katharina
Allerheiligen  Nikolaus

Abbildung 18 Dieflenhofen, Anlage II. Schematische Grundrifidarstellung der im Jahre 1305 rekon-
sekrierten Klosterkirche mit den im Baubuch erwihnten Ausstattungselementen.

63



In diesem Ausschnitt aus dem Baubuch ist von zwei verschiedenen Kirchenbau-
ten die Rede. Der Grundungsbau wurde offenbar durch Albertus Magnus
geweiht, namlich das Frauenchor mit dem Hauptaltar sowie zwei Altare in der
«auflern Kirche», womit zweifellos die Leutkirche gemeint war. Dieser erste Kir-
chenbau dirfte in seiner liturgischen Disposition weitgehend mit jenem um 1350
im Kloster St. Peter in Schwyz fertiggestellten ubereingestimmt haben.

Ein beguterter Wohltiter aus Kreuzlingen, dessen Tochter ins Kloster einge-
treten war, ermoglichte zu Beginn des 14. Jahrhunderts einen grofizugigen Um-
oder Neubau der Klosterkirche. Um- oder neugebaut wurde einmal das Chor,
welches anla8lich der Neuweihe der Klosterkirche im Jahre 1305 mit dem Haupt-
altar darin rekonsekriert worden ist’¢. Erhebliche Verinderungen jedenfalls in
der liturgischen Disposition scheinen vor allem in der Laienkirche vorgenommen
worden zu sein, wo nun anstelle der beiden abgebrochenen vier neue Altare
errichtet wurden. Erwihnt sind zwei Seitenaltare, ein nordlicher (an der closter-
mauen) und ein sudlicher (gegen dem berg) sowie ein Altar in der Mitte. Aus einer
jingeren Uberlieferung’” geht hervor, daf iber dem mittleren Altar ein vergitter-
tes Fenster angebracht wurde, welches den Schwestern im Chor ermoglichte,
unseren Heiland und Gott under der beiligen mef zu sehen. In der gleichen Schrift
wird der Umstand, dafl die Klosterfrauen das Altarsakrament bei der Messe nicht
sehen konnten, als eigentliche Begriindung fiir den Abbruch der alten Altare
bzw. fir die Neudisposition angegeben. Aus der Standortangabe «bei der Kanzel»
fur den vierten Altar 1af}t sich schwerlich eine prazise Vorstellung gewinnen. Mit
Kanzel durfte hier ein Lettner gemeint sein. Eine Handschriftenvariante wie auch
das Formular der Weiheurkunde erwahnen statt dessen den ober altar auff der
cantzel’®.

Der Um- oder Neubau der 1305 neugeweihten Klosterkirche brachte gegen-
iber dem Vorgingerbau eine Reihe von Veranderungen in der Ausstattung. An
der grundsatzlichen Zweiteilung des Gotteshauses in das Frauenchor mit dem
Hochaltar einerseits und der auflern, fiir die Laien bestimmten Kirche andrerseits
scheint sich allerdings nichts gedndert zu haben. Als neues Ausstattungselement
ist jedoch an der Nahtstelle dieser beiden Teile ein Lettner mit einem Altar darauf
errichtet worden. Insgesamt ist die Zahl der Altare in der Laienkirche von zwei
auf vier erhoht worden. Uber dem mittleren Altar unter dem Lettner wurde ein
vergittertes Fenster angebracht, welches den Klosterfrauen im Chor es ermog-
lichte, die (erhobene) Hostie bei der Mefifeier zu sehen und durch welches den
Schwestern moglicherweise auch die Kommunion gereicht wurde?®. Wie erwahnt
wird der bisher fehlende Sichtkontakt zu dem offenbar gewohnlich in der Leut-
kirche zelebrierenden Priester bzw. zum Leib des Herrn als Begrundung fur die
neue Disposition, d. h. fir den Umbau der Kirche angegeben. Unklar ist, ob wei-
terhin nur eine einzige Verbindungstiir von der Laienkirche zum Frauenchor

76 FrRel-KUNDERT, Baugeschichte, S. 143, Anm. 23.

77 F. HcH MURER, Helvetia Sancta, 1751, zitiert nach FRel-KunperT, Baugeschichte, S. 144, Anm. 25.
78 FrRelI-KUNDERT, Baugeschichte, S. 145, Anm. 26, und S. 9, Anm. 30.

7% Frel-KunpEeRT, Baugeschichte, S. 25, Anm. 70.

64



bestand, wie dies in Steinen bei ebenfalls drei Altaren der Fall war, oder ob sym-
metrisch zum mittleren Altar zwei Turen eingerichtet worden sind®.

Gleichzeitig mit dem Umbau der Klosterkirche scheinen auch die Konventge-
baude — die Rede ist vom Dormitorium und vom Refektorium — vergroflert wor-
den zu sein, was offenbar durch den Klostereintritt einer reichen Burgerin mit

- 1hrer Tochter moglich wurde. Die Klostergebaulichkeiten waren ursprunglich fur
40 Schwestern eingerichtet worden, doch sei der Konvent innerhalb von vierzig
Jahren auf 150 Klosterfrauen angewachsens!,

Aus weiteren Textstellen und Aufzeichnungen sind zudem Angaben uber
zusatzliche Ausstattungen der Klosterkirche zu gewinnen. Da ist die Rede von
Wandmalereien sowie von bemalten Glasfenstern im Chor8? sowie auch von Stif-
tungen einzelner Skulpturen und Figurengruppen. Interessant ist schlief}lich der
Hinweis, dafl zur Zeit der Reformation in der aufleren, d. h. in der Laienkirche
«Wappen und Schildhelme», also Totenschilde, aufgehangt waren®?. Diese wie
auch zahlreiche Jahrzeitstiftungen (allein uber dreiflig aus dem 14. Jahrhundert)
sind wohl vielfach im Zusammenhang mit Bestattungen von Laien aus dem
Adels- sowie auch aus dem Birgerstande erfolgt, einzelne davon mit Sicherheit
innerhalb der Klosterkirche®4.

«Angefangen in rechter armut von grundloser begirde geistliches
' lebens»®

Als gemeinsames Merkmal der hier untersuchten Dominikanerinnenkloster
erwies sich die muhevolle und schwierige Anfangszeit bis zur Etablierung der
Konvente, die sich — abgesehen vom Sonderfall Steinen — auch bei den frihen
Grundungen Oetenbach, Tof8 und Katharinental bis ins 14. Jahrhundert hinein
erstreckte. Allesamt sind diese Konvente aus Beginengemeinschaften herausge-
wachsen, und der Weg bis zu ihrer Inkorporation in den Predigerorden scheintim

80 Anlafilich von Auseinandersetzungen mit der inzwischen zum reformierten Glauben iibergetre-
tenen Bevolkerung von Dieflenhofen im Jahre 1529 ist die Rede davon, daf} die thiiren an der chor-
stigenaufgebrochen wurden (FREI-KUNDERT, Baugeschichte, S. 15). Damit konnten jedoch sowohl
mehrere Tiren als auch zwei Turflugel gemeint sein. Mit Sicherheit [aflt sich aus dieser Textstelle
aber wohl schlieflen, dafl das Chor gegeniiber der Laienkirche um mehrere Stufen (stigen) erhoht
war.

8t Frel-KUNDERT, Baugeschichte, S. 149.

82 FreI-KUNDERT, Baugeschichte, S. 15 und S. 146—148.

83 Frel-KUNDERT, Baugeschichte, S. 15 und S. 39f. — Es scheint nicht uniiblich gewesen zu sein, daf}
solche Totenschilde sowie auch Embleme und Siegeszeichen verschiedener Art in Kirchen der
Bettelorden angebracht worden sind; vgl. B.E.J. STuDELE: Minoritenniederlassungen und mittel-
alterliche Stadt (Franziskanische Forschungen 21), Werl 1969, S.106—108, und R. Moos-
BRUGGER-LEU / P. EGGENBERGER / W. STOCKLL: Die Predigerkirche in Basel (Materialhefte zur
Archaologie in Basel 2), Basel 1985, S. 127.

8 Vgl. Fre1-KunpEerT, Baugeschichte, S. 40f. sowie S. 149.

85 Stiftungsbuch Oetenbach, S. 218.

65



Innern wie im Auflern recht mithevoll und mit vielen Unsicherheiten belastet
gewesen zu seinsé.

Wie bei praktisch allen Bettelordensklostern stand auch diesen Konventen
kein Stifter zur Seite, der sie mit einer zum Bau und Unterhalt des Klosters ausrei-
chenden Dotation versehen hatte’”. Die Schwestern waren auf eine Vielzahl von
kleineren und grofleren Zuwendungen angewiesen, die sie, abgesehen von der
eingebrachten Aussteuer, vor allem mittels ithnen gewahrter Ablafibriefe erlang-
ten, worin haufig die Unterstiitzung beim Kirchen- oder Klosterbau ausdrucklich
erwahnt war. Wie schwierig und unsicher es besonders bei einem grofien finan-
ziellen Unternehmen wie dem Klosterbau war, auf solche Spenden angewiesen
zu sein, haben entsprechende Angaben der Stiftungsbiicher gezeigt: «Sie hatten
nicht genug Geld, die Knechte zu bezahlen, die ihnen die Steine (zum Bau) heran-
trugen», hief} es in Oetenbach, oder in Katharinental: «<Eine alte Frau von Rand-
egg und andere Edelleute schickten uns oft Almosen, damit wir jeweils am Sams-
tag die Werkleute bezahlen konnten.»

Auf diese Weise, von der Hand in den Mund lebend, sind erste Kirchen-
und Konventbauten entstanden. Doch scheinen diese den Charakter von Provi-
sorien gehabt zu haben, wie die sich rasch folgenden Um- und Neubauten vermu-
ten lassen. Am deutlichsten faflbar wurde dies beim Kloster Oetenbach. Beide
Konventbauten, sowohl Alt-Oetenbach am Zurichhorn wie auch das Kloster
innerhalb der Stadtmauern, wurden zuerst als Holzkonstruktionen errichtet, bis
«chrbare Leute» es den Schwestern ermoglichten, Kirche und Kloster in Stein zu
bauen. In ahnlicher Weise muf} auch der erste Kirchenbau des Klosters Schwyz
nur als Provisorium errichtet worden sein. Desgleichen ist in Katharinental inner-
halb von weniger als zwei Generationen die erste Kirche erheblich um- oder sogar
neugebaut worden, was durch die Mitgift einer reichen Klosterfrau moglich
wurde. Fur Tof8 wird Gberliefert, dass die erste, 1240 geweihte Kirche, jedenfalls
das Chor, bald einmal zu klein geworden ist. Zu Anfang des 14. Jahrhunderts ist
ein tiefgreifender Umbau oder vielleicht sogar ein Neubau an die Hand genom-
men worden.

8 Das Jahr 1245 bedeutete fiir die Kldster Oetenbach, Tofl und Katharinental nicht, wie in der Lite-
ratur gewohnlich angegeben wird, deren Inkorporation in, sondern lediglich eine Kommittie-.
rung an den Predigerorden. Die Kloster, die laut der jeweiligen papstlichen Bulle vorerst nach den
Statuten von S. Sixto in Rom oder S. Marx in Straflburg lebten, sind erst nach 1259 in den Predi-
gerorden inkorporiert worden, und erst zu diesem Zeitpunkt erlangten die damals von Humber-
tus de Romanis berarbeiteten Konstitutionen fiir den weiblichen Zweig des Dominikaner-
ordens fir diese Kloster Giltigkeit; vgl. dazu GRuNDMANN, Religiose Bewegungen (wie Anm. 6),
S. 208—252; R. CREYTENS: Les constitutions primitives des soeurs dominicaines de Montargis
(1250), in: Archivum Fratum Praedicatorum 17 (1947), S. 41—84, besonders S. 48—60.

87 Auch dort, wo in den Quellen von Stiftern die Rede ist, handelt es sich um Wohltater, die dem
Konvent Schenkungen im Sinne einer Starthilfe zukommen lieflen, welche aber nicht zur vollen
Ausstattung, Bau und Unterhalt, des Klosters ausreichten. Es ist iberdies bemerkenswert, daf}
die in unserm Zusammenhang faflbaren Adeligen wie die Kyburger im Falle von Dieflenhofen,
moglicherweise auch bei Téf}, oder wie Ritter Hartmann in Schwyz (DEsc@UDRES/BACHER, Frau-
enkloster Schwyz, S. 39) nicht den monastischen Konvent, sondern die Beginensammnung vor
der eigentlichen Klostergrindung mit der Schenkung einer Hofstatt unterstiitzten.

66



Bei all den untersuchten Kldstern sind sich bald nach der Grindung des Kon-
ventes innerhalb von nur ein oder zwei Generationen zwei Kirchenbauten
gefolgt. Der rasche Umbau dieser Kirchen mochte teils mit der betrachtlichen
zahlenmafligen Zunahme des Konvents im Zusammenhang stehen, wie dies bei
To6f im Sinne von beengten Platzverhaltnissen explizite fallbar wurde. In Schwyz
jedoch, wo die Zahl der Klosterfrauen wahrend des Mittelalters sehr bescheiden
blieb%8, missen andere Griinde dafiir ausschlaggebend gewesen sein. Zu denken
ist an die mangelnde oder gar fehlende Dotation bei der Klostergrindung sowie
an das muhsame Aufbringen zum Klosterbau ausreichender Spenden, wie dies
beiall den untersuchten Klostern vielleicht mit Ausnahme von Tof8 fafSbar wurde.
Dies legt abgesehen von den eindeutigen Hinweisen etwa auf holzerne Bauten
(Alt- und Neu-Oetenbach) den Schlufy nahe, daf} die Grindungsbauten dieser
Klosterkirchen den Charakter von Provisorien hatten und deshalb nach relativ
kurzer Zeit durch Neubauten ersetzt oder jedenfalls durch erhebliche Umbauten
neu gestaltet worden sind®’.

Die Schwesternbuicher von Oetenbach, Toff und Katharinental, die bezeich-
nenderweise erst nach der inneren und aufleren Etablierung dieser Konvente ent-
standen sind, berichten in manch eindrucklichen Begegebenheiten von der mate-
riellen Not in der Anfangszeit dieser Kloster. In baulicher Hinsicht war dies die
Zeit der Provisorien, als die Mittel oft kaum fir die Ernahrung der Schwestern,
geschweige denn fur groflere Bauvorhaben ausreichten.

« .. demautig und nit zevil siberflussig und nit ze hoffartig»

Architektonisch waren diese Klosterkirchen von auflerster Einfachheit: rechtek-
kige, langgestreckte, im Innern flachgedeckte Saalbauten unter einem Satteldach.
Nur gerade Oetenbach wies einen etwas gedruckten polygonalen Ostabschlufy
auf?. In Schwyz war nachzuweisen? — und auch fur die tibrigen hier besproche-
nen Kirchen ist anzunehmen —, daff die Wandflachen ungegliedert waren, einzig
durchbrochen von Fensterreihen, die, wie die Bildquellen zeigen, von aufen keine

88 DEsc@&UDRES/BACHER, Frauenkloster Schwyz, S. 66.

% Die angefihrten Beispiele, denen auch solche der Predigerbriider zur Seite gestellt werden kon-
nen (MoOOSBRUGGER-LEU/EGGENBERGER/STOCKLI, Predigerkirche Basel, wie Anm. 83, und
U. Ruorr : Die archiologischen Untersuchungen in der Predigerkirche, in: Ziircher Denkmal-
pflege 9,3. Bericht, 1969—1979, Zirich 1989, S. 23—29), sollten gegentiber Datierungen von
bestehenden Kirchenbauten allein aufgrund des Zeitpunktes der Ordensniederlassung, wie man
sie solcherart in der Literatur hiufig findet, mifitrauisch machen.

% Gewolbte Chorbauten wie in Klingental (Basel), Unterlinden (Colmar) und Schlettstadt schei-
nen im sudwestdeutschen Raum bei Frauenklostern des Predigerordens eher die Ausnahme
gewesen zu sein; vgl. dazu COESTER, Cistercienserinnenkirchen (wie Anm. 1), S. 353—363, der
(S. 4) «die bescheidenen Kirchen in Form eines Rechtecks ohne besonderen Ostabschluf}, die sich
am Oberrhein und vor allem in der Schweiz finden», bei seiner Studie ausgeklammert hat.

' DEsSC®UDRES/BACHER, Frauenkloster Schwyz, S. 69.

67



Zasur zwischen Leutkirche und Schwesternchor erkennen lassen?®2. Diese langge-
streckten Bauten waren durch eine Trennwand in das groflere und um mehrere
Treppenstufen®> hoher liegende Frauenchor im Osten und die kurzere Leutkirche
im Westen unterteilt, deren Langenverhaltnisse untereinander zwischen 1'/y:1
(Schwyz) und 2:1 (Tof) variieren. Diese einfachen Raumformen waren nicht nur
Ausdruck des dominikanischen Armutsideals, sie entsprachen naherhin auch
den Forderungen der Ordenssatzungen, wonach die gebiiwe des closters sollent sin
demautig und nit zevil siberfliissig und nit ze hoffartig?*. Oratorium, Bethaus, sollten
diese Kirchen sein, wie diese einfachen Raumformen deutlich machen. Sie sind
wohl nichtals Reduktion reich gegliederter Raume zu verstehen, sondern eher als
Ruckgriff auf die Grundform des Hausbaus wohl in Anlehnung an entsprechende
Architekturformen von Zisterzienserinnenkirchen in unseren Gegenden®. Die
Rezeption dieser schlichten Raumformen durch die Dominikanerinnen war
wohl nicht zuletzt aufgrund der Entstehung ihrer Konvente aus Beginenhausern
naheliegend. Thre Kirchen wurden als pars pro toto zu Verkorperungen der domaus
sororum, des Schwesternhauses, und erinnern darin an die Uberlieferung des
Franziskaners Jordan de Giano, der, als ihm ein Klosterbau angeboten wurde,
erklart haben soll, er wisse nicht, was ein Kloster sei, man moge thm ein Haus
bauen?..

Wie sich aufgrund der Ausgrabungen in Schwyz und Steinen gezeigt hat und
wie aufgrund von alteren Beobachtungen in Oetenbach angenommen werden
darf, muf} die Binnenteilung dieser Bauten architektonisch sehr ausgepragt gewe-
sen sein%’, wobei in Tof3 und Dieflenhofen zusatzlich ein Lettner vor der Trenn-
wand zum Chor bestand. Die Tur in der Trennmauer zwischen Schwesternchor
und Laienkirche war im eigentlichen Sinn die Scheidung zwischen Kloster und

92 Eine wohl eher geringfiigige Zasur, die, verglichen mit jungeren Darstellungen im Murerpro-

spekt, iberbetont erscheint, ist lediglich bei Oetenbach festzustellen.

In Schwyz und in Steinen war je ein Niveauunterschied zwischen Laienkirche und Schwestern-

chor nachzuweisen; in Dieflenhofen sind «stigen» in schriftlichen Quellen iberliefert; aufgrund

der Darstellung Murers wird man auch in Oetenbach mit einem gegentiber der Leutkirche erhoh-
ten Frauenchor zu rechnen haben.

94 C.XXVIII der Konstitutionen der Dominikanerschwestern nach einer vom Berner Inselkloster
stammenden Handschrift aus der ersten Halfte des 15. Jahrhunderts, «<wenn nicht schon frither»;
G. Stupkr (Hrsg.): Die Ordensregeln der Dominikaner-Frauenkldster nach einer Bernerhand-
schrift, in: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern 7, Heft 4 (1871), S. 466 (666) — 521
(721) (zitiert: Konstitutionen mit Kapitelangabe). — Diese Version der Konstitutionen, die minde-
stens einmal jahrlich den Schwestern vorgelesen werden sollten (¢.XXXI) und deshalb ins Deut-
sche Ubertragen worden sind, diirfte in ihrer Fassung wohl nicht, wie STUDER, S. 467 (667)
schreibt, auf Raymund von Penaforte zuriickgehen, sondern jener des Humbertus de Romanis
aus dem Jahre 1259 entsprechen mit moglichen spateren Erganzungen, die im einzelnen zu unter-
suchen wiren. — Zur Entstehungsgeschichte der Konstitutionen fiir Dominikanerschwestern
vgl. CREYTENS, Constitutions primitives (wie Anm. 86), S. 41—84.

% Vgl. SENNHAUSER, Zisterzienserinnenkirchen (wie Anm. 17), S. 78.

% Zitiert nach BADSTUBNER, Klosterkirchen (wie Anm. 1), S. 228.

97 Eine vergleichbare architektonische Trennung zwischen Schwesternchor und Laienteil fehlte

beispielsweise in der um 1300 entstandenen Kirche des Augustinerinnenklosters Frauenkappe-
len BE.

68

93



Welt. Dafiir bezeichnend ist die Tatsache, dafl unter dieser Tir gelegentlich das
Kloster und die Welt verbindende Rechtsgeschafte abgeschlossen worden sind®.

Generell wird man von der Vorstellung von zwei Kirchen ausgehen mussen.
Dies wird einmal durch die Bezeichnung «auflere Kirche» fir den Laienteil im
Baubuch von Dieflenhofen nahegelegt, und auch im Weihbrief des Bischofs
Johannes fir Tof} aus dem Jahre 1315 wird das Chor mit dem Hauptaltar von der
«ecclesia», der Kirche schlechthin, unterschieden. Jeder dieser beiden Teile besaf3
einen eigenen Altarbereich, ein Presbyterium, und war darin ein eigenstandiges
Gotteshaus. Dennoch treten diese beiden Kirchen mit Ausnahme offenbar von
Oetenbach am Auflenbau nicht gesondert in Erscheinung, wie wir aufgrund der
Bildquellen annehmen mussen. In einem gemeinsamen Baukorper unter einem
einzigen Dach zusammengefafit scheint bei diesen Kirchenbauten ein subtiles
Gleichgewicht zwischen Abgeschiedenheit und Gemeinschaftlichkeit, zwischen
Kloster und Welt, zum Ausdruck zu kommen.

Die beiden Kirchen waren funktional auch dadurch eng miteinander verbun-
den, dafl der Hauptaltar beider Teile im Schwesternchor lag?. Aus den entspre-
chenden Weiheurkunden geht dies klar hervor, und auch die Konstitutionen neh-
men mehrfach auf eine solche Disposition Bezug: So die swestren in dem chor
koment, so sond (sollen) si tieff nigen (sich verbeugen) gegen dem altar, oder So ein
swester ein letzen{ Abschnitt aus der Schrift) liset in der mettin, so solsi zwischent dem
pulpet(Lesepult), das do emitten in dem chor ist, und dem grat(Stufe; die lat. Version
prazisiert: Altarstufe) nigen (verbeugen) oder venie (Kniefall) machen, nach der
zif'%, Wo es einen Lettner gab wie in T6f8 und Dieflenhofen, ist davon auszuge-
hen, dafl dariiber eine Offnung zwischen Schwesternchor und Laienkirche
bestand. Hier anwesende Besucher konnten die Schwestern zwar nicht sehen,
ithrem Chorgebet jedoch akustisch folgen. Eine ahnliche triumphbogenartige
Offnung tber der Trennmauer scheint auch in Oetenbach, wo ein Lettner allem
Anschein nach fehlte, bestanden zu haben, und auch fur Schwyz und Steinen ist
eine derartige Offnung oberhalb der Trennwand ernsthaft als Moglichkeit in
Betracht zu ziehen.

Die archiologischen Befunde in Schwyz und in Steinen lassen kaum einen
Zweifel aufkommen, daf} sich das Schwesternchor im oOstlichen Teil hinter der
Trennwand befunden hatte. Auch das in Gerichtsakten von 1393 geschilderte
Eindringen der «bdsen Buben» in die Kirche des Oetenbachklosters 1afit in seiner
Abfolge: Leutkirche — Presbyterium der Leutkirche — Tture in der Trennwand
(Mrinchen try)— Frauenchor dieselbe Disposition erkennen.

98 UBZ V, Nrn. 1662 und 1848.

99 Der Hochaltar war der einzige in den Weihbriefen erwihnte und in Schwyz nachgewiesene Altar
im Schwesternchor und scheint es tberall auch geblieben zu sein. Eine Vermehrung der Altare
wohl hauptsichlich durch Stiftungen ist jeweils nur in den Leutkirchen festzustellen. Eine Aus-
nahme davon ist Steinen, wo zwel Nebenaltare im Schwesternchor der Dominikanerinnen von -
den Zisterzienserinnen wohl wegen damit verbundenen Jahrzeitstiftungen ubernommen wor-
den sind.

100 Konstitutionen, c.II. — Zum Standort des Lesepultes vgl. Schwyz, Abb. 3, und DEsc&UDRES/
BACHER, Frauenkloster Schwyz, S. 65f.

69



Im weitern ist davon auszugehen, dafl die im tibrigen nicht sehr haufigen Mef3-
feiern!®! gewohnlich nicht am Hauptaltar im Schwesternchor, sondern an einem
Altar in der Laienkirche stattfanden. Daraus wird auch verstandlich, weshalb in
Schwyz und in Oetenbach bereits vor der Weihe des Hauptaltares Altare in der
Leutkirche konsekriert worden sind. Als Begrindung fiir den Um- oder Neubau
der Klosterkirche Dieflenhofen war angegeben worden, dafl die Schwestern
zuvor den Leib des Herrn bei der Mef¥eier nicht sehen konnten. Um Abhilfe zu
schaffen, ist iber dem neu errichteten Mittelaltar in der Laienkirche ein vergitter-
tes Fenster angelegt worden, welches den Schwestern den Blick auf die Hostie bei
der Elevatio freigab. Dartiber hinaus verlangten die Konstitutionen: I der kilchen
sol ein gefrige (geeignete) tiir sin, do man predige hore und in derselben kilchen zwer
kleini verisnete(mit Eisen versehene = vergitterte) bichtvensterlin. (. . .) Die venster
sond inwendig alle holtzin tirlin mit schlossen han'®2,

Keinem Mann, auch keinem Geistlichen, war der Zutritt in die Klausur und
damit ins Chor gestattet. Ausnahmen waren nur unter besonderen Auflagen zur
Verabreichung der Kommunion und der letzten Olung von kranken Schwestern,
ferner fur bestimmte Dignitare sowie an genau umschriebenen Festtagen fur Pre-
digerbriider zur Feier des Gottesdienstes vorgesehen!®. Es ist anzunehmen, daf}
nur bei diesen Gelegenheiten am Hochaltar die Messe zelebriert worden ist. Das
Schreiben eines Predigerbruders Barnabas aus dem Jahre 1330 an das Kloster
Oetenbach gibt davon Zeugnis, wenn es heifit, daf} aufler den bisher vorgesehe-
nen Festtagen auch an Maria Verkiindigung und am Tag von Peter und Paul die
Predigerbruder zur Abhaltung des Gottesdienstes die Klausur betreten durfen!4,

Angesichts der auflerst einfachen Architekturformen dieser Dominikanerin-
nenkirchen mag es vielleicht erstaunen, von mitunter recht ansehnlichen Ausstat-
tungen mit Wand- und Glasmalereien sowie mit figtirlichem Schmuck (wohl
hauptsichlich der Altarretabel) zu erfahren. Hatte der Predigerorden anfanglich
zu grofler Zurlickhaltung betreffend die Ausschmiickung der Kirchen aufgeru-
fen, so lief} die Mahnung vor «iberbordender Ausschmiickung» dennoch einen
gewissen Spielraum offen, der seit der zweiten Halfte des 13. Jahrhunderts in

101 Fiinfzechen malen mogent die swestren unsren berrn enphahen (empfangen) zu den zitten, so es gut
duncket die briider, die ir selen pflegent (Konstitutionen, ¢.XII). — Bei den im 15. Jahrhundert
reformierten Dominikanerinnenkléstern der strengen Observanz wird von einer wochentlichen
Meffeier berichtet, STUDER, Ordensregeln, wie Anm. 94, S. 517 (717).

102 Konstitutionen, ¢. XXVIIL. — Die bei den Ausgrabungen in Schwyz festgestellte, nachtraglich
eingerichtete Wandnische bei der Nordwestecke des Schwesternchores, welche aufgrund von
auffalligen Ahnlichkeiten mit baulichen Mafinahmen in Steinen mit einer moglichen Toten-
pforte in Verbindung gebracht worden ist (DEsc®UDRES/BACHER, Frauenkloster Schwyz, S. 67
und Abb. 12), kénnte statt dessen sehr wohl im Zusammenhang mit einem Kommunions- oder
Beichtfenster stehen.

103 Konstitutionen, ¢.XXIX.

104 UBZ XIII, Nr. 4263a. — Beim erwahnten Bruder Barnabas diirfte es sich um Barnabas de Vercelli,
1324—1332 Magister des Predigerordens, handeln, der Anstrengungen unternahm, den Orden
zu reformieren; vgl. P. von Lot: Statistisches uber die Ordensprovinz Teutonia (Quellen und For-
schungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland 1), Leipzig 1907, S. 25 und
S. 28.

70



zunehmendem Mafle genutzt worden ist'%5, Zur Hauptsache scheint sich die Aus-
schmuckung auf das Nonnenchor konzentriert zu haben. Es war dies dann auch
der haufigste Ort der in den Schwesternbtichern geschilderten Visionen der Klo-
sterfrauen, die sich nicht selten an vorgegebenen Bildwerken inspirierten. «Hier
die Bilder Christi und der Heiligen, die dem beschrankten Gemut das Unvorstell-
bare vorstellbar und lieblich nahertckten, dem reichbegabteren Geist den auflern
Ausgangspunkt zu innerlichster Konzentration auf gottliche Gnadengeheim-
nisse bieten und sich unvermerkt als Rustzeug und Ausstattung in die Bildwelt
der Visionen einschleichen.»'% Die in den untersuchten Klosterkirchen fafibar
gewordene Ausschmiickung beschrinkte sich mehrheitlich auf malerische Dar-
stellungen an den Wanden und Fenstern und bestatigt mit Blick auf die Architek-
tur dieser Kirchen, daf} «die blofle Darstellung in der Flache bei den Bettelorden
an die Stelle der Realitat des architektonisch figiirlichen Baugliedes» getreten
15t197,

Die hier untersuchten Klosterkirchen von Dominikanerinnen mit ihren einfa-
chen Raum- und Wandformen, mit ihrer streng abgegrenzten Zweiteilung in das
Nonnenchor mit dem Hauptaltar und die Laienkirche mit mehreren Nebenalta-
ren in einem eigenen Presbyterium und, soweit dies faflbar wurde, in ihrer weitge-
henden Beschrankung der malerischen Ausstattung auf das Schwesternchor zei-
gen eine Reihe von bemerkenswerten Gemeinsamkeiten. Auch wenn sich diese
nicht ohne nahere Uberpriifung auf weitere Dominikanerinnenkirchen ubertra-
gen lassen, widersprechen sie dennoch der Feststellung von Peter HOEGGER: «Im
Gegensatz zu den Mannerklostern lassen sich, wenigstens im deutschen Sprach-
raum, bei den Klosteranlagen weiblicher Konvente schwerlich relevante Gemein-
samkeiten feststellen. Dies gilt von den Schwesternhausern in ihrer Gesamtheit
wie von Baugruppen gleicher Ordenszugehorigkeit.» Und er fahrt fort: «Ein
Motiv indessen verdient an dieser Stelle hervorgehoben zu werden, das seiner
weiten geographischen Verbreitung wegen als typisches, ja als stereotypes Kenn-
zeichen des Kirchenbaus aller weiblichen Orden gelten kann: die Empore.»1°8
Gerade dieses Motiv, die Empore, scheint bei den hier untersuchten vortridenti-
nischen Klosterkirchen zu fehlen. Fiir Schwyz gilt dies mit Sicherheit, fur die Kir-
chen in Oetenbach, Toff und Dieflenhofen fehlt jeder Hinweis auf eine Empore,
und die schriftlichen Quellen erlauben jedenfalls die Aussage, dafl der Ort fur das
Chorgebet nicht eine Empore gewesen sein kann. Darin unterscheiden sich die
hier untersuchten Klosterkirchen allerdings von zahlreichen Dominikanerinnen-
kirchen Deutschlands, deren Chor wohl in Anlehnung an dortige Gebrauche von

105 G, MEeERssEMAN: Larchitecture dominicaine au XIIIe siecle. Législation et pratique, in: Archivum
Fratrum Praedicatorum 16 (1946), S. 136—190, besonders S. 175ff.

106 M. WEINHANDL: Das Leben der Schwestern zu T6f und der Nonne von Engeltal Buchlein von der
Gnaden Uberlast (Katholikon, Werke und Urkunden 2), Miinchen 1921, S.19. Vgl. auch
W. BLANK: Dominikanische Frauenmystik und die Entstehung des Andachtsbildes um 1300, in:
Alemannisches Jahrbuch 1964/65, S. 57—86.

107 Konow, Bettelorden am Oberrhein (wie Anm. 1), S. 29.

108 P, HoeGGER: Klosterkultur im Aargau, in: Unsere Kunstdenkmaler 31 (1980), S. 173—195, beson-
ders S. 193.

71



Zisterzienserinnenkirchen offenbar auf Emporen in bzw. oberhalb der Laienkir-
che eingerichtet war!®.

Die untersuchten Dominikanerinnenkirchen der Zentral- und Nordost-
schweiz in der Form von einfachen, hausahnlichen Saalbauten sind in dieser Zeit
des Ubergangs vom Hoch- zum Spatmittelalter allerdings keineswegs einzigartig.
Ahnliche Raumformen finden sich abgesehen von Landkirchen!®auch bei Zister-
zienserinnenkirchen in unseren Gegenden!!! sowie bei Klosterkirchen der Fran-
ziskanerinnen!2 und der Augustinerinnen'’®>. Zudem stellen die untersuchten
Bauten durchaus nicht die einzige gebrauchliche Raumform von Dominikaner-
innenkirchen dar. In West- und Stddeutschland waren Saalbauten mit einem
kurzen, eingezogenen Altarraum gelaufig, wie sie hier solcherart auch bei Zister-
zienserinnenkirchen gebrauchlich waren!®. Im Oberrheingebiet sind uberdies
Saalbauten mit langgestreckten, gewolbten und polygonal geschlossenen Chor-
bauten bekannt!%, die typologisch den Kirchen der mannlichen Bettelorden der
Gegend nahestehen.

«Also waren vil swesteren die activam vitam tibten cum Martha,
und vil wz die contemplativam vitam vwibten cum Maria»

Seit der Zeit der Kirchenviter werden die beiden Schwestern Maria und Martha
(Lk 10:38ff,; Joh 11:19ff)) in der Exegese als Verkorperungen der Vita contempla-
tiva und der Vita activa gedeutet. Die zu Fufien Jesu sitzende Maria ist Inbegriff
des beschaulichen, die emsig um das Wohl Jesu bemthte Martha des tatigen
Lebens. Die frithen Viterkommentare stellen dabei die Vita contemplativa in
ihrer Bewertung Uber die Vita activa. Theologen des Zisterzienser- und vor allem
des Predigerordens, allen voran Thomas von Aquin und Meister Eckhart, bringen
eine Neubewertung des Maria-Martha-Modells, indem sie die durch Maria und
Martha verkorperte Lebensweise einander gleichsetzten oder das tatige Leben

109 COESTER, Cistercienserinnenkirchen (wie Anm. 1), S. 162—170, und S. 224—233, wobei aller-
dings darauf hinzuweisen ist, daf} sich COESTER in den seltensten Fallen auf eigentliche Bauunter-
suchungen abstitzen kann. Bei einigen der S. 350—365 dargestellten Dominikanerinnenkirchen
— darunter auch Oetenbach, wo die Frage des Aufenthaltsortes der Schwestern beim Chorgebet
gar nicht gestellt wird — wird man sich allerdings fragen mussen, ob die Annahme, daf} die Schwe-
stern beim Chorgebet sich auf Westemporen aufgehalten hatten, wirklich zutrifft; vgl. dazu auch
Konow, Bettelorden am Oberrhein (wie Anm. 1), S. 40.

110 Als Beispiel aus der fraglichen Zeit sei Morschach II und Ila genannt; G. DEsc&UDRES: Die Aus-
grabungen in der Pfarrkirche St. Gallus in Morschach, in: MHVSZ 78 (1986), S. 189—243, beson-
ders S. 213—222.

Il SENNHAUSER, Zisterzienserinnenkirchen (wie Anm. 17), S. 78.

12 Als Beispiele seien Muotathal (L. BircHLER, Kdm SZ II, 1930, S. 261—265) und Paradies TG
(K. ScHis: Geschichte des Klosters Paradies, Schaffhausen 1951) genannt.

113 Frauenkappelen BE, vgl. Anm. 97 (eine Publikation tber die archiologischen Untersuchungen
an dieser ehemaligen Klosterkirche ist in Vorbereitung).

114 COESTER, Cistercienserinnenkirchen (wie Anm. 1).

115 Z.B. Klingental in Kleinbasel (F. Maurer, Kdm BS IV, 1961, S. 13—139).

72



der Martha dem beschaulichen der Maria gar als tberlegen deuteten!’. «Diese
wesentliche Martha ist. . . mit der Jungfrau Maria gleichzusetzen, die in der mit-
telalterlichen Exegese die kontemplative Lebensweise der Maria mit der aktiven
Lebensweise der Martha vereint hat.»117

Ein aufschluf8reiches Beispiel bietet das Schwesternbuch von Dieflenhofen mit
einer Begebenheit der Schwester Luggi von Stein, die jeden Tag ein sunderlich
gebett an Maria Magdalena richtete!®. Eines Tages vernahm sie die Stimme der
Heiligen, welche ihr kundtat, dafl es ihr lieber wiare, wenn sie statt des taglichen
Gebetes dasselbe tun wiirde wie eine bestimmte Mitschwester. Diese danach
befragt, meinte, sie tate nichts Besonderes, aufler dafl sie den kranken Mitschwe-
stern diene. Der tatige Martha-Dienst an den Mitschwestern ist hier also hoher
bewertet als das beschauliche Gebet, das an die Heilige gerichtet war. In der 1318
wohl ursplinglich lateinisch abgefafiten Chronik der Anna von Munzingen far
das Dominikanerinnenkloster Adelhausen bei Freiburg im Breisgau'? heif3t es
ausdricklich: Also waren vil swesteren die activam vitam sibten cum Martha, und vil
wz die contemplativam vitam sibten cum Maria. Ouch ettliche warent, die si beide also
mit einander hattent.

In den streng klausurierten Konventen war der Martha-Dienst allerdings nur
innerhalb der Klostergemeinschaft moglich, wie dies auch am Beispiel der Schwe-
ster Luggi von Stein deutlich wurde: der Dienst an den kranken Mitschwestern,
ferner die Austibung der Klosteramter sowie an duflerlichen Werken die hand-
werklichen Tatigkeiten, vor allem Textilarbeiten, welche den Dominikanerinnen
anders als den Predigerbriiddern zur Pflicht gemacht waren12°. Die Schwesternbi-
cher zeigen, dafl das sogenannte Werkhaus eine wichtige Rolle im Leben der Klo-
sterfrauen spielte.

Das Wirken dieser Klosterfrauen firr die Welt bestand zur Hauptsache im
Totendienst. Wichtige geistesgeschichtliche Voraussetzung dazu waren gewan-
delte Jenseitsvorstellungen, im speziellen «die Geburt des Fegefeuers», welches

116 A M. Haas: Die Beurteilung der Vita contemplativa und activa in der Dominikanermystik des
14. Jahrhunderts, in: B. Vickers (Hrsg.): Arbeit — Mufle — Meditation. Betrachtungen zur Vita
activa und Vita contemplativa, Zirich 1985, S. 109—131; M. WeHRLI-JOHNS: Maria und Martha in
der religiosen Frauenbewegung, in: K. Rus (Hrsg.): Abendlindische Mystik im Mittelalter. Sym-
posion Kloster Engelberg 1984, Stuttgart 1986, S. 354—367; DieseLse: Aktion und Kontempla-
tion in der Mystik. Uber Maria und Martha, in: W. BouME (Hrsg.): Lerne leiden. Leidensbewilti-
gung in der Mystik (Herrenalber Texte 67), Karlsruhe 1985, S. 9—20.

117 M. WeHRLI-JoHNs: Der Mensch zwischen Zeit und Ewigkeit. Uber das Menschenbild in der Mystik,
in: W. Boume (Hrsg): Zeit, Endzeit, Ewigkeit (Herrenalber Texte 78), Karlsruhe 1987, S. 31.

118 Schwesternbuch Dieflenhofen, S. 178f.; Maria Magdalena war tibrigens Patronin eines Altars in
der Laienkirche von Dieflenhofen II, vgl. Abb. 18 — Maria Magdalena istim Mittelalter mit Maria,
der Schwester von Martha, gleichgesetzt worden; man vergleiche die Ende des 13. Jahrhunderts
von Jacobus de Voragine zusammengestellten «Legenda aurea».

19 J, Konig (Hrsg): Die Chronik der Anna von Munzingen, in: Freiburger Diocesan-Archiv 13
(1880), S. 187; BLAaNK, Nonnenviten (wie Anm. 22), S. 49—64. — Zum Konvent von Adelhausen
vgl. W. Bock (Hrsg): 750 Jahre Dominikanerinnenkloster Adelhausen, Freiburg im Breisgau,
Freiburg/B. 1985.

120 CXXVII der Konstitutionen, «Wie si werken sond», findet sich nicht in den Satzungen der Pre-
digerbruder.

73



1274 auf dem Konzil von Lyon zur offiziellen kirchlichen Anschauung erhoben
worden ist!2!, Durch Flrbitten in Form von Gebeten, Fasten, Almosen und See-
lenmessen war zwar nicht das ewige Leben an sich, doch eine Abkurzung der Pein
im Fegefeuer zu erwirken. Man uberlief} gegen entsprechende Abgeltung dieses
Wirken fur die Verstorbenen gerne den Orden und besonders den Ordensfrauen,
die nicht wie etwa die Predigerbrider dazu angehalten waren, ihr Chorgebet
rasch zu erledigen!22,

Die besondere Pflege der liturgisch repetitiv vorgetragenen Furbitten und der
Jahreszeitbegehung tiber den Grabern der Verstorbenen machte die Dominika-
nerinnenkloster zu gesuchten Begrabnisstatten. Neben dem institutionalisierten
Chordienst oblag mancher Klosterfrau, wie die Schwesternbucher zeigen, noch
zusatzliches Wirken fiir das Seelenheil der Verstorbenen. So wird von Adelheid
Pfefferhart in Dieflenhofen berichtet!23, si hatt och vil erbermd uber die selan, den si
vil gebettes. . . und manig guot tett. Eine Mitschwester bemerkte eines Nachts, dafl
viele Kindlein in diinnen Kleidchen vor ihrem Bett standen und sungent ein siesses
minneklich gesang, und die Schwester erkannte, dafl dies gerettete Seelen waren.
Schwester Adelheid gestand ihr darauf, wenn sie des Nachts erwache, spreche sie
den Seelen ein de profundis oder sonst ein Gebet. '

Auch in einer von der Schwester Beli von Liebenberg in Tof uberlieferten
Begebenheit wird das Wirken dieser Klosterfrauen fur die Errettung der Seelen
deutlich, wo es heiflt: Sy sass och ainst in dem werkbus an ainem fritag vor imbis und
bettentend die schwestren als gar anddchtiklich, und begert sy das sy gern hety gewist
wie fil selen des morgens von der schwestren gebett erlost werind, worauf ihr in einer
Vision die Erlosung von vier verstorbenen Klosterfrauen sowie ain unzalichy
menge von Seelen, die jeden Tag durch ihr Gebet Erlosung finden, geoffenbart
werden!2+,

«Der kirchliche Gedanke des spaten Mittelalters», schreibt Johan Hurzinga'?s,
«kennt nur die beiden Extreme: die Klage tber die Verganglichkeit. . . und den
Jubel uber die gerettete Seele». Den Brudern der Bettelorden oblag in ihren Pre-
digten die Mahnung vor der Verganglichkeit, den Schwestern in ithrer Abgeschie-
denbheit fiel der Jubel zu. Oder wie es in der Praambel der Konstitution des Predi-
gerordens heif3t, dafl «unser Orden bekanntlich seit Anbeginn im besondern zur
Predigt und zum Heil der Seelen eingerichtet worden ist»126,

Die unter einem Dach vereinte, jedoch mit dem Schwesternchor einerseits und

12t J. LE GOFF: La naissance du Purgatoire, Paris 1981, passim; zum Konzil von Lyon, S. 380—383.
122 B. Humberti de Romanis opera de vita regulari (ed. J.J. BErTHIER), Bd. II, Rom 1889, S. 85ff.
123 Schwesternbuch Dieflenhofen, S. 152.

124 Schwesternbuch TR, S. 31. — Auffallend haufig ist von der Errettung von Seelen aus dem Fege-
feuer durch Gebete von Dominikanerinnen im Schwesternbuch aus dem Kloster Engeltal bei
Nurnberg die Rede; vgl. K. ScHRODER (Hrsg,): Der Nonne von Engelthal Buchlein von der Gna-
den Uberlast (Bibliothek des Litterarischen Vereins Stuttgart 108), Tubingen 1871.

125 ], Hutzinga: Herbst des Mittelalters, Stuttgart 19751, S. 208.

126 H. DentrLE: Die Constitutionen des Predigerordens in der Redaktion des Raimunds von Pefia-
forte, in: Archiv fir Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters 5 (1889), S. 534: cum Ordo
noster specialiter ob predicationem et animarum salutem, ab initio noscatur institutus fuisse . . .

74



Abbildung 19 1m Jahre 1503 moglicherweise im Raume Koln entstandenes Tafelbild «Maria als Tem-
peldienerin» als Darstellung der Vita activa und der Vita comtemplativa, heute im Besitz der Abegg-
Stiftung, Bern.

75



der aufleren Laienkirche andrerseits deutlich zweigeteilte Klosterkirche der
Dominikanerinnen ist angesichts des Selbstverstindnisses dieser Klosterfrauen
als ein Abbild des Maria-Martha-Modells zu begreifen. Das Chor dieser Kloster-
kirchen, der Ort des Gebetes sowie vielfach auch der mystischen Visionen dieser
Klosterfrauen, ware demnach als Ort der Vita contemplativa zu deuten, die
auflere, den Laien zugedachte Kirche als Wirkungsort der Vita activa. Die der Pre-
digt und der Laienseelsorge bestimmte auflere Kirche blieb jedoch Wirkungsfeld
der an manchen Frauenklostern residierenden Geistlichen oder der gelegentlich
zu Besuch weilenden Predigerbriider.

Naturlich ist die Zweiteilung einer Kirche als solche nichts Neues, ebensowe-
nig wie deren symbolische Deutung im Sinne der Vita activaund der Vita contem-
plativa!?’. Doch wurde die klare Scheidung in Schiff und Presbyterium seit karo-
lingischer Zeit sowohl in Kathedral- als auch in Ordenskirchen zunehmend
undeutlicher. Die Kirchen der Bettelorden und der Dominikanerinnen im beson-
deren, bei denen die Vorstellung von Maria und Martha als Sinnbild der Vita con-
templativa und der Vita activa Uberaus lebendig war, weisen nun wiederum eine
klare Zweiteilung auf. Darin scheint aber nicht in erster Linie der Gegensatz von
Schiff und Presbyterium auf, sondern es ist die Scheidung in Ordenskirche
(Schwesternchor) und Laienkirche. Die Trennung zwischen Kloster und Welt
geht mitten durch die Kirche hindurch. Grundsitzlich sind es zwei Kirchen, jede
mit einem eigenen Presbyterium, die beide zusammen ein einheitliches Ganzes
bilden entsprechend der Jungfrau Maria, «die in der mittelalterlichen Exegese die
kontemplative Lebensweise der Maria mit der aktiven Lebensweise der Martha
vereint hat» (M. WEHRLLJOHNS) 128, Das Maria-Martha-Modell bekommt bei den
Dominikanerinnenkirchen sowohl in seiner Deutung als auch in seiner Akzentu-
lerung einen neuen Stellenwert.

Eindricklich ist die Verkniipfung der Vita activa und der Vita contemplativa
mit einem Kirchenraum in einem auf das Jahr 1503 datierten Tafelbild wiederge-
geben (Abb. 19). Dargestellt ist eine Begebenheit aus der Kindheit der Jungfrau
Maria, an welche zusammen mit andern Tempeldienerinnen gemafl dem apokry-
phen Protevangelium des Jakobus der Auftrag zur Herstellung eines Tempelvor-
hanges ergangen war!?, Die Motive der textilen Handarbeit und des Tempels, der
nach der Vorstellung der Zeit nichts anderes sein konnte als die Kirche, sind in
diesem Bild zu einer Darstellung der Vita activa und der Vita contemplativa ver-
dichtet worden, indem Maria simultan einmal zusammen mit drei andern Jung-
frauen bei der Arbeit und einmal allein beim Chorgebet dargestellt wird. Das
Gebet im lichtvollen Chor ist abgehoben von der geschaftigen Arbeit im dunkle-
ren Raum des Vordergrundes, welcher ambivalent als Kirchenschiff (Laienkirche)

127 ]. SAUER: Symbolik des Kirchengebaudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelal-
ters, Freiburg/B. 19242, S. 107f. und S. 111.

128 Wie Anm. 117.

129 Zur Tkonographie dieses Bildtypus vgl. R.L. Wyss: Die Handarbeiten der Maria. Eine ikonogra-
phische Studie unter Bertcksichtigung der textilen Techniken, in: M. STETTLER und M. LEMBERG
(Hrsg.): Artes minores. Festschrift Werner Abegg, Bern 1973, S. 113—188.

76



und Burgerstube wiedergegeben ist. Die Ambivalenz dieser Darstellung weckt
sowohl Vorstellungen von dem in den dominikanischen Schwesternbuchern viel-
fach genannten Werkhaus als sie auch das Wirken fir die Welt durch den Tempel-
dienst dieser Frauen erahnen lafit.

So sind auch die Dominikanerinnen im tibertragenen Sinne als Tempeldiene-
rinnen zu verstehen, die mit ihren Gebeten zur Erlosung der im Fegefeuer
schmachtenden Seelen und mit ihren Jahrzeitbegehungen — kurz: mit dem
Totendienst in seinen vielfaltigen Erscheinungsformen — aus thren abgeschlosse-
nen Konventen heraus fir die Welt wirken. Das Zusammenwirken von Kloster
und Welt, von Abgeschiedenheit und Gemeinschaftlichkeit, von Maria und
Martha, hat in ihren mittelalterlichen Kirchenbauten eine iberzeugende Darstel-
lung gefunden.

Abbildungsnachweis

Abegg-Stiftung, Bern: Abb. 19.

Atelier d’archéologie médiévale, Moudon
Susi Eyer (1): Abb. 4.
Franz Wadsack: Abb. 3; Abb. 6.
Elsbeth Wullschleger: Abb. 15; Abb. 17; Abb. 18.

Daniel und Suzanne Fibbi-Aeppli, Grandson: Abb. 2; Abb. 7; Abb. 8; Abb. 9; Abb. 10.
KunDERT-FREL: Zur Baugeschichte des Klosters St. Katharinental: Abb. 16.
Staatsarchiv Schwyz, Graphische Sammlung: Abb. I; Abb. 5.
ZELLER-WERDMULLER/BACHTOLD: Stiftung der Klosterkirche Oetenbach: Abb. 12.

Zentralbibliothek Zirich, Graphische Sammlung: Abb: 11; Abb. 13; Abb. 14.
77






	Mittelalterliche Dominikanerinnenkirchen in der Zentral- und Nordostschweiz

