
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 74 (1982)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 -
1834). C, Widerruf der grossen Mehrheit der Uznacher Kapitularen,
Auch der Papst verurteilt Fuchsens Reformkatholizismus, Alois Fuchs
und die Badener Artikel von 1834, Die politischen Aktivitäten von Alois
Fuchs

Autor: Pfyl, Othmar

Anhang: Anhang zu Kapitel 33

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anhang
(zu Kapitel 33)

I. Errichtung eines Metropolitanverbandes

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Eidgenossenschaft garantiert der katholischen Kirche ihre uralte und heilvolle
Kirchenverfassung» (Vorschläge Nr. 38).
«Sie schützt und beläßt demnach die Katholiken in ihrem kirchenrechtlichen
Verhältnisse zum Papste oder zum hl. Vater» (Vorschläge Nr. 39).
«Sie wird um der allgemeinen Wohlfahrt willen eine Nationalkirche mit einem Erz-
bischofe gründen, indem nach den Kirchengesetzen jeder Bischof einem Erzbischof
untergeordnet seyn soll» (Vorschläge Nr. 40).
«Der Erzbischof steht in Verbindung mit dem Papste, die Bischöfe aber durch das

Organ des Erzbischofes» (Vorschläge Nr. 41).
Inmitten von sechs Bistümern, inmitten der Schweiz «sollten wir ein Erzbisthum
gründen zu Luzern, das die vier Waldstätte, Zug und Glarus und die Katholiken in
den Kantonen Zürich und Schaffhausen, also über 200 000 Seelen zu besorgen hätte.

Und so würde unsere Schweiz eine recht schöne, selbständige Kirchenprovinz
bilden, und dieser Metropolitanverband müßte für das liebe Vaterland von den
segensreichsten Folgen seyn» (Vaterland S. 162).1

Text des Badener Artikels1

«Von dem Gefühle der Nothwendigkeit durchdrungen, die kirchlichen Interessen des

kathohschen Volkes im gemeinsamen schweizerischen Vaterlande zu einigen und
die verschiedenen Theile der katholischen Bevölkerung zu einem den Forderungen
des Staats und dem Bedürfnisse der Kirche entsprechenden Ganzen zu verbinden,
haben sich die hienach benannten Stände zur besondern Aufgabe gemacht, die
Idee eines Metropolitanverbandes, wie solche schon in den ältesten kanonischen
Vorschriften und den kirchlichen Einrichtungen der altern und neuern Zeit
begründet und ausgeführt ist, auch in der Eidgenossenschaft ins Leben zu führen, und
geben um so mehr der Hoffnung Raum, es werden diesem ihrem Streben auch die

übrigen katholischen und paritätischen Stände sich anschließen, als die Vortheile,
welche von einem solchen Unternehmen zu erwarten, die Interessen des Staates
und der Kirche in gleichem Maße zu befriedigen geeignet sind, und als namentlich
die Kirche, die da eine wahre Gemeinschaft der Gläubigen darstellen soll, in der

Bildung eines solchen höhern Verbandes - wie ihn die Errichtung eines erzbischöflichen

Stuhles in der Schweiz, oder, wenn diese, wider besseres Verhoffen, nicht
erzielt werden könnte, die Anschließung an ein auswärtiges Erzbisthum herbeiführen

würde — ein wesentliches Mittel zur Erreichung ihrer schönsten Zwecke
finden wird.

Näheres s. S. 121 - Vgl. Wünsche 133 - Siehe Alois Häfliger, Gott bewahre Luzern vor einem
Bischöfl Eduard Pfyffers Kampf gegen einen Bischofssitz Luzern, nach Briefen an J. A. Balthasar, P. Usteri

und I. H. von Wessenberg, in: Festschrift Gottfried Boesch, Schwyz 1980, 143-151.
Abdruck der 14 Artikel aus: Bekanntmachung und Beleuchtung der Badener-Conferenz-Artikel von
dem Kleinen Rathe des Kantons Luzern an die Bürger desselben, Sursee 1835, 4—10.

548



Von dieser Ansicht ausgehend und von dem Gedanken geleitet, durch Einführung
höherer kirchlicher Institutionen das öffentliche Leben in Staat und Kirche zu
heben, geben sich die mehr erwähnten Stände folgende Zusicherung und Erklärung:
Die kontrahirenden Kantone der Eidgenossenschaft, in Ausübung ihres landesherrlichen

Rechtes, solche kirchliche Institutionen zu begründen, die den vom Staate
anerkannten geistigen Bedürfnissen seiner Glieder entsprechen, verpflichten sich

gegenseitig, die bisherigen Immediatbisthümer, denen sie angehören, einem
Metropoliten zu unterstellen, und werden zu dem Ende Seine päpstliche Heiligkeit
ersuchen, das Bisthum Basel (als eine der ältesten Diöcesen, die zugleich am reichsten

ausgestattet und die größte der Schweiz ist) zum Rang eines schweizerischen Erz-
bisthums zu erheben und diesem die übrigen vorerwähnten Immediatbisthümer
einzuverleiben.3
Auf den Fall, daß diese kirchenrechtlich begründete Regulirung der schweizerischen

Bisthumsverhältnisse nicht erzielt werden sollte, bleibt den kontrahirenden
Ständen die Ausmittlung desjenigen auswärtigen Erzbishums, an welches sie sich
anschließen würden, und die Anbahnung der zu dieser Anschheßung geeigneten
Unterhandlungen vorbehalten.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Allervorderst stellt die Badenerkonferenz die Errichtung eines Erzbisthums auf.

Die Verbindung mehrerer Bisthümer unter einen Ober- oder Erzbischof ist uralt
kirchlich, ist kirchengesetzhch, ist tridentinisch (Sitzung 24, Kap. 2 von der
Reformation)4; sie geht aus dem Geist des Christenthums, der ein Geist der Liebe, der
Einheit ist, hervor, wie der hochberühmte Dr. Möhler in seinem ausgezeichneten
Buche von der ,Einheit der Kirche' bewiesen hat.5 Wer darf nun gegen die Errichtung

eines schweizerischen Erzbisthums auftreten?»6
«Wie die Schweizer von drei Nationen herstammen — von der deutschen, französischen

und italienischen —, so gehörten sie auch zu drei Nationalkirchen — zur
deutschen, französischen und italienischen — bis in die letztern Zeiten. Und wie nun
die Schweiz diese drei verschiedenen Völkerschaften politisch in eine neue Nation
verschmelzt, so muß sie dieselben auch kirchlich in eine Nationalkirche, in eine
Schweizerkirche vereinen. Und wie die rhätische Kirche z.B. beim Wechsel der
politischen Herrschaft früher unter einen andern Erzbischof kam (vom mailändischen
hinweg unter den mainzischen), so müssen nun sämtliche Schweizerbisthümer unter

einen inländischen Ober- oder Erzbischof kommen. Kirchhche Einheit und
Nationalität thut uns so noth wie politische.
Wie also die dermalige Schweiz politisch aus den verschiedensten Bestandtheilen
früherer StaatsVerbindungen zusammengesetzt ist und nothwendigerweise nach
Einheit strebt und streben muß, so ist die nämliche Schweiz auch kirchhch aus sehr
verschiedenen Bestandtheilen zusammengesetzt und sie muß den Kirchengesetzen,
3 Vgl. S. 211 Anm. 44
4 Dieses Kapitel bestimmt u. a., daß die Metropoliten in ihrer Kirchenprovinz wenigstens alle drei Jahre

eine Synode (Provinzialsynode) abhalten, «zur Bildung der Sitten, zur Verbesserung der Vergehungen,
zur Beilegung von Streitigkeiten und zu andern nach den heiligen Kanones ihnen zugestandenen
Dingen» (Egli 246).

5 Siehe Biogr. A. Fuchs I 220 f. und Harald Wagner, Die eine Kirche und die vielen Kirchen. Ekklesio-
logie und Symbolik beim jungen Möhler, München-Paderborn-Wien 1977 (Beiträge zur ökumenischen
Theologie, hg. von Heinrich Fries, Band 16).

6 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.

549



ja selbst dem Tridentinum zufolge, in eine kirchliche Provinz, in ein Erzbisthum
verschmolzen werden; denn jederzeit hat sich die kirchhche Eintheilung nach der
politischen gebildet.
Unser erzbischöfliche Verband mit der deutschen Kirche (Mainz) und mit der
französischen (Besançon und Tarentaise) hat aufgehört, und nur die Tessiner und
Puschlaver (in Bünden) haben noch einen Erzbischof zu Mailand. Chur, St.Gallen,
Basel, Lausanne und Sitten hingegen stehen, den Kirchengesetzen zuwider, unter
keinem Erzbischof. Unsere kathohsche Schweizerkirche ist also gegen die Idee und
gegen alle Gesetze der Kirche eine zerstreute Heerde; sie hat keinen Mittelpunkt,
kein Alle einigendes und leitendes Oberhaupt. Die Bischöfe stehen vereinzelt und
einander fremde und unbekannt da, ohne einen so wohltätigen Oberbischof mit den

hochwichtigen Provinzial- oder Nationalsynoden.»7
«Möge also das so heilsame, vom Tridentinum selbst neu aufgestellte Metropolitan-
system sammt den Provincialconcilien wieder aufblühen. Wie wohlthätig werden
ausgezeichnete Erzbischöfe auf die Bischöfe und Kirchen ihres Metropolitanspren-
gels einwirken, und welch ein schönes, kirchliches Nationalleben würde sich bei
solcher heilsamen Centralität in unserer — dermalen so zersplitterten — kathohschen
Schweiz gestalten! Denn obwohl das kathohsche Christenthum von schroff getrennten

Nationalkirchen nichts weiß und seine Ansicht von Religion und Kirche der
heidnischen ganz entgegengesetzt ist, da die heidnische Ansicht diese bloß national,
das Christenthum hingegen sie universell auffaßt, so ist denn doch ,die Furcht
wahrhaft lächerlich, die gewisse Leute engen Herzens und beschränkten Kopfes
nicht oft genug äußern können, wenn von einer deutschen [oder schweizerischen]
Kirche die Rede ist, so daß sie diese Vereinigung als eine entschiedene Trennung
von Rom ausschreien und das Streben nach solcher Vereinigung als Jakobinismus
verdächtigen. Allein ist nicht die Einheit im Einzelnen zugleich das Grundprincip
der Einheit im Ganzen? Wird die katholische Kirche [z.B. der Schweiz] als ein stark
verbundener, großer Körper nicht fester stehen als mehrere kleine Gheder ohne
Zusammenhang? Wird sie selbst, durch viele Fäden in ein starkes Band vereint,
nicht fester mit ihrem Mittelpunkt, der ihr wesenthch ist, zusammenhängen?'»8

7 FrS Nr. 24 vom 12. Juni 1835 - «Der St. Gallische Wahrheitsfreund» griff diesen Artikel an (Nr. 26

vom 26. Juni und Nr. 27 vom 2. Juli 1835). A. Fuchs verteidigte sich in der «St. Galler Zeitung»
(1835, Nr. 56-59 und Nr. 61). Hinweis von A. Fuchs im «Freien Schweizer» Nr. 33 vom 14. August
1835.
A. Fuchs wünschte 1832, daß die Schweiz in sieben Bistümer eingeteilt werde (s. S. 121). 1836
wünschte er neun Bistümer, nämlich Chur: Kt. Graubünden; St. Gallen: Kantone St. Gallen, Appenzell,
Thurgau, Schaffhausen. Ein Bistum der Kantone Uri, Schwyz, Unterwaiden, Zug und Glarus; Aargau:
Kantone Aargau und Zürich; Solothurn: Kantone Solothurn, Bern und Basel; Freiburg: Kantone
Freiburg und Neuenburg; Wallis: Kantone Wallis, Waadt und Genf; Tessin: Kt. Tessin, «und in Mitte von
allen ein Erzbisthum Luzern. Zu viele Bisthümer wären es nicht, denn die bischöfliche Kirchenleitung
soll Geist und Leben und nicht bloße Bureaukratie seyn» (Glauben II 495). — Der am 4. Juni 1982
offiziell bekanntgewordene Bericht einer 24köpfigen Kommission schlägt die Errichtung von drei neuen
Bistümern vor: Luzern, Zürich und Genf, neben den sechs bestehenden: Basel, Chur, Lausanne-Genf-
Freiburg, Sitten, St. Gallen und Lugano. Siehe: Projektkommission «Bistumsgrenzen» der Schweizer
Bischofskonferenz, Neueinteilung der Bistümer in der Schweiz, Bd. 1: Kommissionsbericht, Bd. 2:
Dokumentation (Historische Bistumsprojekte: 133-141; Literaturhinweise: 154—156), St.Gallen
1980. Von der Gründung einer eigenen Schweizerischen Kirchenprovinz ist noch nicht die Rede. Vgl.
Biogr. A. Fuchs I 207 Anm. 132.

8 Glauben II 478. Zitat aus: ThQ 1 (1819) 468. Verfasser des Beitrages ist - nach Lösch 58 - Prof. Peter
Alois Gratz. Über Gratz s. Biogr. A. Fuchs I (Reg.) und: Tübinger Theologen und ihre Theologie,
Reg. (s. Anm. 11).

550



II. Verhältnisse und Rechte des Staates in Kirchensachen

Erster Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Schweiz fordert unwidersprechhch die alljährlichen Bisthumssynoden und alle
drei Jahre ein Metropolitan- oder Nationalconcilium» (Vorschläge Nr. 44).
«Die Schweiz schützt die Rechte der Geistlichkeit zu Bisthums- und Nationalsynoden»

(Vorschläge Nr. 51).

Text des Badener Artikels

«Um den Verwickelungen zu begegnen, die bei der Unbestimmtheit der Verhältnisse
zwischen Staat und Kirche sich leicht ereignen, dabei die Rechte des Staats gehörig
zu wahren und die Wohlfahrt der Kirche möglichst zu fördern, haben die
nachbenannten Kantone folgende Übereinkunft getroffen:
1. Die kontrahirenden Kantone verpflichten sich, die durch die kanonischen
Vorschriften geforderte Abhaltung von Synoden zu bewirken, werden jedoch Vorsorge
treffen, daß diese Versammlungen nur unter Aufsicht und mit jeweiliger Bewilligung

der Staatsbehörde Statt finden.»

Verteidigung von Alois Fuchs9

«Nr. 1 ordnet die vom Tridentinum neuerdings vorgeschriebenen Synoden an, unter

Aufsicht und Bewilligung der Staatsbehörden. Diese Aufsicht und Bewilligung
von Seite des Staates ist uralt, hat in den besten Zeiten der Kirche statt gefunden,
kann oft sehr nothwendig und wohlthätig sein und wird von großen, eifrigen
katholischen Gottesgelehrten, z.B. Dr. Frey10 und Dr. Drey11, ohne weiteres dem Staate

eingeräumt.12 Hiezu kömmt noch, daß, wenn z.B. im Bisthum Wallis eine Synode
wäre, die dazu vom Staate Abgeordneten ja selbst auch wirkliche Mitglieder der

9 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
10 Franz Andreas Frey (1763-1820). 1795 Prof für Kirchenrecht und Kirchengeschichte an der Universität

Bamberg (seit 1803 Lyzeum). Zunächst gemäßigter Aufklärer, trat er später dem Josephinismus
und zuletzt Wessenberg energisch entgegen. Verfasste mehrere Denkschriften, die für das Bayrische
Konkordat von 1817 von großer Bedeutung waren. «Er versuchte, ein ausgewogenes kanonistisches
System zu entwerfen, in dem Kirche und Staat voneinander unabhängig sind» (Schuler 393, s. u.).
LThK 4 (1960) 365; Euchar-Franz Schuler, Die Bamberger Kirche im Ringen um eine freie Kirche
im freien Staat. Das Werden und Wirken des Bamberger Kirchenrechtlers und Kirchenpolitikers Franz
Andreas Frey (1763—1820) in den Auseinandersetzungen mit dem josephinistischen Staatskirchentum.
Diss, theol. Freiburg i. Br., Bamberg 1979 (Historischer Verein für die Pflege der Geschichte des
ehemaligen Fürstbistums Bamberg, 115. Bericht).

11 Über Prof. Johann Sebastian von Drey (1777-1853) s. auch: Tübinger Theologen und ihre Theologie.
Quellen und Forschungen zur Geschichte der Katholisch-Theologischen Fakultät Tübingen, hg. von
Rudolf Reinhardt, Tübingen 1977, bes. 43-166 (Beiträge von Rudolf Reinhardt und Abraham Peter
Kustermann) und Max Seckler, J. S. Drey und die Theologie, ThQ 158 (1978) 92-109.

12 Siehe Glauben II 371 (betr. Frey) und Glauben II bes. 96 und 98 (betr. Drey).

551



Kirche wären. Und der höchst orthodoxe Kastner13 selbst erklärt sich ernst, daß auf
kirchlichen Versammlungen die ehrwürdige Laienschaft durchaus nicht übergangen

werden darf, sondern höchst beachtet und berücksichtiget werden muß.14 Hiefür

zeugt auch die Geschichte der Concilien, z.B. des Tridentinums.
Hoffentlich werden die Geistlichen auf Synoden keine Ehrenmänner zu scheuen
haben, und es wird da so zugehen, daß ausgezeichnete Staatsmänner mit Freuden und
wahrer Erbauung beiwohnen können. Geheimnisskrämerei ist dem Christenthum so
fremd als die Finsterniß, und in allen kirchlichen Anstalten hat von jeher die größte
Öffentlichkeit gewaltet.
Nebstdem hat der Staat die hl. Pflicht, die kirchliche Gesellschaft zu schützen und
zu schirmen. Diese Schutz- und Schirmpflicht gibt ihm das Aufsichtsrecht; beide
bedingen einander. Auch hat der Staat bei allen in seinem Gebiete sich vorfindenden
kirchlichen oder weltlichen Gesellschaften das Verhütungsrecht, d.h. dafür zu sorgen

und zu wachen, daß von ihnen nichts Schädliches geschieht oder unternommen
wird.»

Zweiter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Der Bischof hat die Würde, die Rechte und Pflichten des Episcopats» (Katholische
Schweiz Nr. 21).
Jeder Bischof muß «Bischof im vollen Sinne des Wortes sein, also im kollegialischen
Verhältnisse zum Metropoliten und Papst, und nur in konstitutioneller Unterordnung»

(Katholische Schweiz Nr. 6).
«Die Schweiz ehrt und schützt, wie die Hierarchie überhaupt, so insbesondere das

Episcopat, aber auch das Presbyterat in allen seinen Verzweigungen» (Vorschläge
Nr. 43).
Die Schweiz sorgt, «daß durch kanonische Wahl Männer, durch Tugend und
Wissenschaft ausgezeichnet, zu Bischöfen erhoben werden und diese ihre erhabenen
Pflichten so erfüllen, wie die Kirchengesetze, die Concilien und namentlich das
Tridentinum es vorschreibt» (Vorschläge Nr. 47).15

Text des Badener Artikels

«2. Die Kantone machen es sich zur Pflicht, die - nach den in der Schweiz aner¬
kannten Kirchensatzungen — den Bischöfen zukommenden Rechte, welche in
ihrem ganzen Umfange von denselben auszuüben sind, aufrecht zu erhalten
und zu schützen.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 2 will den Bischöfen geben, was den Bischöfen gehört. Ist das nicht Recht?
Hat Rom nicht Vieles an sich gezogen, was durchaus in den Rechten und Pflichten

13 Johann Baptist Kastner (1775-1841). Pfarrer und Schriftsteller aus der Oberpfalz. Veröffentlichte eine
Reihe von Schriften und Aufsätzen streng katholischer, meist polemischer oder apologetischer Tendenz

(ADB 15, 438 f.).
14 Siehe Glauben II 284 ff. Fuchs beruft sich auf Kastners Schrift: Die katholische Kirche Deutschlands in

ihrer projectirten und möglichen Verbesserung, Sulzbach 1829, 49.
15 Vgl. Suspension 161 f. Betr. die Forderungen und Ermahnungen des Tridentinums s. S. 57 f.

552



eines jeden Bischofs liegt? Hierüber liessen sich 100 und 100 Zeugnisse aus Schriften

hochberühmter, allverehrter Katholiken anführen.»16
«Während der Bischof nach göttlicher Einsetzung sein Bisthum in den allerwichtig-
sten Beziehungen verwaltet, wie sollte er dann in allen Kleinigkeiten — wegen
Ehedispensen, wegen Speise- und Altersdispensen (bei Weihungen), wegen sogenannten

privilegierten Altären, wegen Bruderschaftsbullen, wegen Verminderung von
Feiertagen u. dgl. sich an Rom wenden müssen?17 Wie ist dies mit der Idee des

hehren Episcopats vereinbar?...Besteht etwa in solchen Kleinigkeiten die Einheit
der göttlichen, rein geistigen Heiligungsanstalt, die Einheit der Kirche? Wird diese
Einheit durch solche Mittel erhalten? Ist das nicht vielmehr unchristliche,
unapostolische, unkirchliche Herrschsucht?... Derjenige, der solcher kleinlichten römischen

Bevormundung und Bevogtigung bedarf, ist des Bischofsamts unwürdig, soll
also auch nicht Bischof werden. Wer aber der höchsten Kirchenstelle in einem
Bisthum würdig ist, den sollen auch die römischen Curialisten nicht — wie ein Fätschen-
kind — in Windeln einwickeln.»18

Dritter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

Das Recht der höchsten Aufsicht, «das jeder Staat, als Staat, über seine religiösen
Gesellschaften hat, wird nur mit größter Umsicht, Schonung und Zartheit ausgeübt
werden und nur in ehrerbietiger Rücksprache mit den betreffenden Kirchenbehör-
den, ohne Verletzung der Gewissensfreiheit bestehen und mehr ein Aufmerksammachen,

ein Fingerzeig auf gewisse Übelstände als etwa ein kathegorischer Befehl

seyn» (Vorschläge Nr. 23).
Die Schweiz «prüft die kirchlichen Anordnungen und genehmiget jede gerne, die
dem Staatswohl nicht entgegen ist, und um so lieber, wie segensreicher sie in ihren
Folgen seyn muß». Die Rechtsgelehrten nennen dieses Recht «das Placetum, die

Genehmigung kirchlicher Vorschriften» (Vorschläge Nr. 26).
Die Schweiz wird alle der Kirche gemachten Vorschläge «nur mit gehöriger
Rücksprache und Beachtung der betreffenden kirchhchen Stellen» in die Tat umsetzen
«und hierinfalls mehr irenisch als diktatorisch verfahren» (Vorschläge Nr. 77).

Text des Badener Artikels

«3. Sie (sc. die Kantone) verbinden sich gemeinschaftlich zu Handhabung des lan¬

desherrlichen Rechts, vermöge dessen kirchliche Kundmachungen und
Verfügungen dem Placet der Staatsbehörden unterliegen, des nähern bestimmend,
was folgt:
Dem Placet sind unterworfen:
a) Römische Bullen, Breven und sonstige Erlasse.
b) Die vom Erzbischof, vom Bischof und von den übrigen kirchhchen Oberbehörden

ausgehenden allgemeinen Anordnungen, Kreisschreiben, Kundmachungen

etc. etc. an die Geistlichkeit oder an die Bisthumsangehörigen, so

16 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
17 Vgl. S. 416.
18 Glauben II 473 f. - - Fätschenkind Wickelkind (fätschen oder faschen, vom ital. fasciare mit einer

Binde umwickeln).

553



wie die Synodalbeschlüsse und beschwerende Verfügungen jeder Art gegen
Individuen oder Korporationen,

c) Urtheile von kirchhchen Obern, insoweit deren Ausfällung nach Landesgesetzen

überhaupt zuläßig ist.19

Von solchen kirchhchen Erlassen darf keiner bekannt gemacht oder auf irgend
eine Weise vollzogen werden, es sei denn derselbe zuvor mit dem von der
kompetenten Staatsbehörde zu einheilenden Placet versehen worden, ohne welches

er weder Verbindlichkeit noch Vollziehung erhält.
Die Kundmachung des Hauptakts und der das Placet enthaltenden Erklärung
der Staatsbehörde soll gleichzeitig geschehen. Geistliche Untergebene sind
verpflichtet, was immer in Widerspruch mit diesen Bestimmungen ihnen
zukommt, nicht nur unbeachtet zu lassen, sondern sogleich der betreffenden
Amtsstelle zu Handen der obern Staatsbehörden mitzutheilen.
Die Kantone verpflichten sich, auf dem Wege der Gesetzgebung wirksame
Strafbestimmungen gegen Übertretung aher dieser Vorschriften festzusetzen.
Geisthche Erlasse rein dogmatischer Natur sollen der Staatsbehörde ebenfalls

mitgetheilt werden, der sodann überlassen ist, ihre Bewilligung zur Bekanntmachung

unter der Form des Visums zu ertheilen.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 3 handelt von der Staatsgenehmigung der verschiedenen kirchlichen Erlasse,

von dem sogenannten Placet. Wir erinnern hier nur an das Verhütungs- und
Aufsichtsrecht des Staates und an seine Schirmpflicht. Das Staat hat das Recht
zu verhüten, daß kirchlicher Seits nichts für ihn Nachtheiliges angeordnet wird.
Er hat die Pflicht, die kirchliche Gesellschaft in ihren wohlgetroffenen
Anordnungen zu schützen und zu schirmen. Beide nun, diese Schirmfrflicht und
jenes Verhütungsrecht, haben zur nothwendigen Bedingung das Aufsichtsrecht.
Der Staat muß wissen, was er schützen und schirmen soll, und er wird schützen
und schirmen gerne Alles, was christlich, also gut und vernünftig ist.
Ein ausgezeichneter Katholik schreibt hierüber:20 ,Wie die Menschen, ihre
Einrichtungen, ihre Denkungsart, ihre Tugenden und Laster nicht mehr dieselben
sind wie in den ersten Jahrhunderten des Christenthums oder wie im Mittelalter,

so kann auch die Kirchenzucht jetzt nicht mehr dieselbe seyn wie in jenen
Zeiten. Nur das Alte selbst bis auf die kleinste, charakteristische Form
wiederherstellen, würde zu nichts führen. Die Kirche muß also ihre Disciplin nicht
blos wiederherstellen, sondern im eigentlichsten Sinne erneuern. Da wir
voraussetzen, daß sie überall von den lautersten Absichten ausgehen, die kirchlichen

Correctionsmittel dem Geiste der Zeiten anpassen, sich lediglich auf ihrem
Gebiete halten und alle Rücksichten, die zu nehmen sind, vorher wohl überlegen

werde, so wird sie sich auch nicht scheuen dürfen, ihren disciplinären
Anordnungen die größte Öffentlichkeit zu verschaffen.

19 Mit dieser Bestimmung sollten Verurteilungen wie jene von Alois Fuchs vermieden werden (Hanselmann

186).
20 A. Fuchs nennt als Quelle die Tübinger «Theologische Quartalschrift» (6, 1824, 618 f.). Vgl. Glauben

II 267 f. Verfasser der Abhandlung ist - nach Lösch 86 - Prof. Drey.

554



Hierunter verstehe ich die nach bestehenden Verhältnissen zur Bekanntmachung

kirchlicher Verfügungen überhaupt erforderlichen Formen; also wo das
gefordert wird, das Vorwissen und die Zustimmung der Authoritäten des Staats,
und in der Weise, wie das Eine oder das Andere gefordert wird. Selbst wenn
die Kirche von der äußeren Nothwendigkeit einer solchen Rücksichtnahme
absehen wollte, sollte es ihr nicht entgehen, daß das Umgehen der Heerstraße,
das Suchen der Heimlichkeit, gewöhnlich übel gedeutet und ohne andere
Prüfung für einen Beweiß einer unlautern Absicht, eines zu Recht nicht beständigen

Treibens und Strebens gehalten wird. Was seiner Natur nach einmal öffentlich

werden muß, steht sich am besten gleich von vorn herein als ein solches
dar.'»21

«Wären alle Kirchenbeamten, vom obersten bis zum untersten, was sie nach
der Idee ihres Berufes sein sollten, so hätte sich der Staat vor keinen Eingriffen
in sein Gebiet, vor keiner Nichtachtung seiner Rechte zu fürchten. Er müßte
sich nie beklagen, daß ihm durch Nachläßigkeit oder Unfähigkeit der Kirchendiener

Schaden erwüchse. Da wäre Placet, Oberaufsicht, sogenanntes
Reformationsrecht, Prüfung der Geisthchen u.s.w. rein unnötig.»22

Vierter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs: Keine23

Text des Badener Artikels

«4. Die Kantone, in denen Ehestreitigkeiten nicht in allen Beziehungen dem Civil-
richter unterstellt sind, werden in ihren bürgerhchen Gesetzgebungen den
Grundsatz befolgen, daß der geistlichen Gerichtsbarkeit jedenfalls keine höhere
Kompetenz in Ehesachen zustehe oder eingeräumt werden dürfe als diejenige,
über das Sakramentalische des Ehebands zu urtheilen. Ahe übrigen Verhältnisse
werden die Kantone dem bürgerhchen Richter vorbehalten.»

Verteidigung von Alois Fuchs24

«Nr. 4 überläßt bei der Ehe das Sakramentalische der Kirche, die andern Verhältnisse,

mehr bürgerlicher Natur, weist sie an die bürgerliche, politische Gesellschaft, an
den Staat. Nun heißt es: Gebet Gott, was Gottes, und dem Kaiser, was des Kaisers
ist — also der Kirche, was der Kirche, und dem Staate hinwieder, was des Staates
ist!25 Was sagen ferners hierinfalls die besten Canonisten? Doch, viele geistliche
Lärmer, bhnde Führer der Bhnden, wissen vom Kirchenrecht keine Silbe, und die
größte Pflicht des Geisthchen, das Studieren, ist ihnen fremd und verhaßt.

21 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
22 FrS Nr. 43 vom 23. Oktober 1835.
23 Die Schweiz «wird die Ehe heilig halten und für die wichtigste und folgereichste Institution im gesell¬

schaftlichen Verbände ansehen. Sie wird dieselbe begünstigen und nicht dulden, daß durch entgegengesetzte

Einrichtungen irgendwoher — mittelbar oder unmittelbar — ein Schatten auf sie geworfen werde»

(Vorschläge Nr. 109).
24 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
25 Nach Mt 22, 21; Mk 12, 17; Lk 20, 25 «Das letzte allerdings, was sich sagen läßt (sc. über Staat

und Religion), dürfte in dem Wort Jesu beschlossen sein: 'Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist'» (Lexikon der Religionen, begründet von Alfred Bertholet, Zürich 19773, 563).

555



Hingegen schreibt ein wohldenkender Gottesgelehrter in der Tübinger Quartalschrift

(1825, 484f.)26: An sich läuft das Dispensationsrecht mit dem
Gesetzgebungsrecht parallel. 'Es haben also Staat und Kirche in ihren Gesetzen zu dispensi-
ren an undfür sich. Allein man kann sich nicht vorstellen, was der Kirche daran
liegen mag, daß sie dispensiret. Es kann ihr nur darauf ankommen, daß ihre Gesetze
ausgeübt werden. Hätte also ein Staat ihre Gesetzgebung völlig anerkannt und
aufgenommen, so ist nicht abzusehen, was sie weiter wünschen kann. Sie könnte sich
vielleicht des lästigen Untersuchens und Dispensirens ganz entheben und es dem
Staate überlassen, etwa ganz wichtige Fälle ausgenommen, in denen sie sich ihr
besonderes Urtheil vorbehalten könnte. Ihre Geschäfte würden vereinfacht, und die

Thätigkeit, die in diesen sich verliert, möchte zu Besserem zu verwenden seyn.
Auch wäre zu wünschen, daß manche — früher nicht unwichtige — Gesetze jetzt
ganz hinweggenommen und so das Ganze um Vieles vereinfacht würde.'»

Fünfter Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«In ganz Helvetien sind die gemischten Ehen erlaubt» (Katholische Schweiz Nr. 20).

Text des Badener Artikels

«5. Die Eingehung von Ehen unter Brautleuten verschiedener christlicher Konfes¬
sion wird von den kontrahirenden Kantonen gewährleistet. Die Verkündung
und Einsegnung unterliegt den gleichen Vorschriften wie jene von ungemischten

Ehen und wird den Pfarrern ohne Ausnahme zur Pflicht gemacht. Die
angemessenen Coërcitiv [StrafJ-Maßregeln gegen die sich weigernden Pfarrer
werden die einzelnen Kantone bestimmen.»

Verteidigung von Alois Fuchs11

«Wenn Nr. 5 die gemischten Ehen gewährleistet, so geschieht hier rein nichts anderes,

als was der Papst selbst im frommen Baierlande erlaubt und gestattet hat.»28

26 Vgl. Glauben II 395. Verfasser des Beitrages ist - nach Lösch 90 - Prof. Johann Adam Möhler. Fuchsens

Lehrer hat aber die Badener Artikel abgelehnt (s. Möhlers Brief vom 8. Januar 1836 an seinen
Schüler Joseph Burkard Leu, bei Wüest 99-105).

27 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836
28 Vgl. Glauben II 396 f. — Den Mischehenstreit zwischen Bayern und Rom beendete eine Instruktion

des Hl. Stuhles vom 12. September 1834. «Wenn anders größere Übel und Ärgernisse nicht zu vermeiden

waren, so sollten nach der Instruktion bei jenen gemischten Ehen, bei denen die katholische
Kindererziehung nicht zugesichert wurde, keine kirchlichen Zensuren angewendet werden und die
Vornahme des Aufgebots und die Ausstellung von Zeugnissen hierüber gestattet sein. Jedoch sollte beim
Aufgebot die Religion der Brautleute nicht erwähnt und auf den Ledigscheinen das Verbot der Kirche
wegen des Ehehindernisses der gemischten Religion ausgedrückt werden. Zugleich sollte alles vermieden

werden, was als Billigung oder Zustimmung gedeutet werden konnte. Äußerstenfalls wurde in
den bezeichneten Fällen noch geduldet, daß der katholische Pfarrer ohne allen kirchlichen Ritus den
Ehekonsens der Brautleute entgegennehmen und die solchermaßen gültig geschlossene Ehe in sein

Trauregister eintragen könne» (Rupert Hacker, Die Beziehungen zwischen Bayern und dem Hl. Stuhl
in der Regierungszeit Ludwigs I. [1825-1848], Tübingen 1967, 99; ganzer Mischehenstreit: 74-103).

556



Sechster Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«Natürlich liegen die wichtigsten Punkte des Episkopats den Bischöfen ob, wenn
sie selbe nur erfüllen würden, und ihre Korrespondenz mit Rom dreht sich
meistens um folgende, höchst unbedeutende Gegenstände: Speise- und Ehedispensen,
Altersdispensen bei Weihungen, Privilegien für gewisse Altäre, Privilegien für
Bruderschaften u.s.f., und das Alles größtentheils um des heben Geldes wegen. Und
das Alles hat Oestreich gutentheils abgeschafft, und derjenige müßte doch ein
erbärmlicher Bischof sein und einen elenden geistlichen Rath um sich haben, der solche

Kleinigkeiten nicht von sich aus gehörig schlichten könnte; sind und müssen
ihm doch viel wichtigere Geschäfte überlassen bleiben» (AZ Nr. 100 vom 14.

Dezember 1833).

Text des Badener Artikels

«6. Die kontrahirenden Kantone werden die Festsetzung billiger Ehedispenstaxen,
sei es durch Verständigung mit dem Bischöfe, sei es durch Unterhandlung mit
dem päpstlichen Stuhle zu bewirken suchen. Würde der Zweck auf dem
bezeichneten Wege nicht erreicht, so behalten sich die kontrahirenden Kantone
dießfalls ihre weitern Verfügungen vor.»29

Verteidigung von Alois Fuchs30

«Wenn Nr. 6 billige Ehedispenstaxen bewirken will durch Verständigung mit
Rom oder dem Bischof, und in dem Falle, daß dieses nicht gelingen sollte (was
wir unsererseits durchaus nicht befürchten), sich weitere Verfügungen vorbehält,
was Böses ist dann hierin? In der Tübinger Quartalschrift heißt es weiter:31 'Mehrere

Gesetze, z. B. die vom 3ten und 4ten Grad der natürlichen und die von der
geisthchen Verwandtschaft sämtlich, waren in der alten Kirche nicht bekannt; es ist
auch kein tüchtiger Grund da, warum sie jetzt bestehen.' Gegen solche Dinge muß
man sich aussprechen 'und auf jeden Fall auch dagegen, daß der Papst sich besondere

Fälle zur Dispense immer noch vorbehält, was doch gewiß nicht mehr verthei-
digt werden kann. Denn was unlängst gesagt wurde: In Rom will man doch auch
leben, und es sey bilhg, daß Beiträge von allen Theilen der katholischen Welt geliefert

würden, ist in der That seltsam. Dispensirt man denn, damit Geld eingeht?
Man soll nur das weitläufige, nach byzantinischer Art eingerichtete Curialwesen
vereinfachen und überall weniger brauchen. Es müssen das alle Regierungen
thun.'»

29 Dieser Artikel wurde durch den sog. Wohlenschwilerhandel veranlaßt (s.S. 328 Anm. 13).
30 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
31 ThQ 7 (1825) 485 f. (Möhler, vgl. Anm. 26). Wiederabdruck in Glauben II 395 f.

557



Siebter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Schweiz wird den Tag des Herrn stets heilig halten, hingegen — eingedenk,
daß sechs Tage zur wohlthätigen Arbeit bestimmt und nothwendig sind — nebst den
Sonntagen nur die höchsten und ältesten Feste des Herrn beibehalten, die Feier der
Heiligen aber auf die nächst einfallenden Sonntage verlegen oder - wie schon theil-
weise geschehen — mehrere ihrer Feste ganz abstellen» (Vorschläge Nr. 19).
«Die Schweiz wird für die Heiligung der Sonn- und Festtage wachen, ohne dabei
ein kleinherziges, finsteres Wesen einzuführen» (Vorschläge Nr. 21).

Text des Badener Artikels

«7. Sie (sc. die Kantone) verbinden sich, eine wesenthche Verminderung der Feier¬

tage oder die Verlegung derselben auf die Sonntage - nach dem Grundsatze
möghchster Gleichförmigkeit - auszuwirken und werden zu diesem Behufe sich
mit dem Bischöfe ins Einverständniß setzen. Eben so werden sie sich gemeinsam

für Verminderung der Fasttage - mit besonderer Rücksicht auf das

Abstinenzgebot an Samstagen — verwenden, jedenfalls ihre hoheitlichen Rechte auch
in diesen Disciplinarsachen sich vorbehaltend.»

Verteidigung von Alois Fuchs32

«Allbekannt ist es, daß das göttliche Christenthum sich nicht bis zu den Küchenzetteln

verstiegen, hingegen allen Christen — ohne Ausnahme - Mäßigkeit und
Selbstverläugnung vorgeschrieben hat und keinen davon dispensiert. In diesem Geiste
und im genauen Einklänge mit den Worten des Erlösers: 'Nicht was zum Munde
eingeht, verunreinigt den Menschen' (Mt 15,11) und des Apostels Paulus, der
gegen das Speiseverbot eifert: Da Gott die Speisen geschaffen habe, daß sie mit
Danksagung von den Gläubigen genossen werden, und weil alles von Gott
Geschaffene gut und nicht verwerflich ist, soferne es mit herzlichem Danke genossen
wird (1 Tim 4,3 f.); im Einklänge mit dem gleichen Apostel, der im christlich-freien
Geiste die Kolosser (2,20 f.) tadelt, daß sie sich Menschensatzungen aufdringen
lassen, wie da sind: 'Rühre dieses nicht an, verkoste es nicht und taste es ja nicht an'.
In diesem Geiste wird allbekannt nun jährlich das Fleischessen selbst während der
hl. Fastenzeit erlaubt, und die Fastenzeit bleibt deßwegen dennoch Fastenzeit. In
diesem Geiste ist ferners in sehr vielen Bisthümern das Fleischessen auch an den
Samstagen erlaubt.
Und dieweil die götthchen Worte lauten: 'Du sollst im Schweiße deines- Angesichtes

dein Brod essen!' (1 Mose 3,19); dieweil der Müßiggang der Anfang aller
Laster, hingegen Arbeit die Mutter vieles Guten und so gar nichts Böses, sondern
vielmehr so gut ist, daß man selbst vor dem allerheiligsten Tabernakel arbeiten darf
und nicht selten arbeitet; dieweil überdieß Paulus die Kolosser und damit zugleich
alle Christen belehrt (2,16), man könne sie eben so wenig wegen eines Festes
verdammen als wegen Speis und Trank; dieweil endlich das Christenthum uns die
Anbetung Gottes im Geiste und in der Wahrheit lehrt (Joh 4,24) und - recht
aufgefaßt und ausgeübt — das ganze Leben in einen heiligen Gottesdienst umwan-

32 FrS Nr. 44 vom 30. Oktober und Nr. 45 vom 6. November 1835.

558



delt, haben selbst die frömmsten Päpste sehr viele Feiertage aufgehoben, und während

in vielen katholischen Ländern nur wenige Festtage mehr bestehen, sind sie

mit päpstlicher Erlaubniß in Frankreich sogar bis auf vier herabgesetzt worden.33
Wir fragen nun, wie Hr. Professor und Pfarrer Höfliger in_ seiner vielgelesenen
Schrift über Synoden34: 'Warum sollen wir Schweizer unter allen Deutschen allein
noch am Samstag nicht Fleisch essen oder die Dispense halb erbetteln, halb bezahlen

müssen?' In den kathohschen Ländern Deutschlands sind mit päpstlicher Bewilligung

die Feiertage sehr vermindert. 'Warum sollen wir in diesen und vielen
andern dergleichen Dingen mehr haben und mehr thun als alle andern Deutschen?'
Indessen brauchen wir in Hinsicht der gewünschten Verminderung der Feiertage
nicht über unsere Grenzen hinauszugehen. Wir haben in unserer Schweiz selbst, im
Kanton Genf, ein Beispiel von einer sehr großen Verminderung der Festtage; denn
dort müssen sie nicht mehr als 8, sage mit dem Worte: acht Feste, und zwar mit
päpsthcher Genehmigung feiern, während wir hingegen Kantone haben, die bis zu
zwanzig ganze und dazu noch ein paar Dutzend halbe Feiertage feiern müssen.35

Und wie vielen 1000 Eidgenossen wäre es gedient, wenn auch sie, wie ihre genfer'-
schen Mitbrüder, nur mehr 8 Feste hätten! Es sind folgende: Weihnacht und
Himmelfahrt, Neujahr, Fronleichnamstag, Allerheiligen, Maria Geburt und Aufnahme
in den Himmel und der Bisthumsheilige von Genf, Franz von Sales.»
Nichts ist natürlicher und angemessener, als daß sich die Kantone in der Feiertagsfrage

mit den Bischöfen ins Einverständnis setzen. «Denn der Papst ist Bischof von
Rom, und wir hoffen — ein guter Bischof; er ist Erzbischof seines Metropohtan-
sprengels, und wir hoffen - ein guter; er ist überdies Landesfürst seines Staates, und
wir hoffen — auch ein guter. Welche Last von Arbeiten hegt nun schon in diesen
drei Beziehungen auf ihm! Er ist endlich der hl. Vater der katholischen, allverbreiteten

Kirche; seine Sorge muß sich über alle Erdtheile in den wichtigsten Beziehungen

erstrecken. Wie könnte er sich nun mit gar allen Einzelheiten und unbedeutenden

Sachen befassen? Das ist rein unmöglich. Daher wird von den Bischöfen in

33 Papst Pius V. (1566-72, 1712 heiliggesprochen) beschränkte die Zahl der Heiligenoffizien auf 87
(Brevierreform von 1568). Urban VIII. (1623-44) ließ in der Bulle «Universa per orbem» (1642) nur noch
34'Eeste als gebotene Feiertage bestehen. Im 18. Jh. erfolgte, hauptsächlich auf Betreiben der bourbonischen

Höfe, eine weitere Verminderung: Benedikt XIII. (1724-30) gestattete den spanischen Katholiken,

17 dieser Feste als Halbfeiertage zu begehen (mit dem Gebot des Meßbesuchs, aber ohne Arbeitsruhe).

Gleiche Indulte erhielten Neapel und Sizilien (1748) sowie Österreich (1753), wo nur noch 15

ganze Feiertage bestehen blieben. Klemens XIV. (1769-74) hob auf Ersuchen der Kaiserin Maria Theresia

auch die halben Feiertage auf Ahnliche Regelungen erfolgten für Bayern (1772), Preußen (1772
und 1788), Spanien (1791) und andere Länder (LThK 4, 98; Jedin V 603; vgl. Glauben II 139).

34 Siehe Glauben II 139. - Vgl. S. 70 Anm. 70.
35 Obwalden feierte noch in den 30er Jahren des 19. Jh. «36 ganze und zudem noch 17 sog. halbe Feierta¬

ge (an denen die Arbeit nur bis zum Mittag ruhte). Ähnliche Zahlen galten im ersten Viertel des
Jahrhunderts auch für Nidwalden, Uri und Schwyz sowie für die katholischen Teile von Graubünden.
Wohl ist in Betracht zu ziehen, daß stets einige dieser Feiertage auf Sonntage fielen; doch genügten
auch die verbleibenden noch vollauf, um einen ganz merklichen Ausfall an Arbeitstagen herbeizuführen,

der unter den veränderten wirtschaftlichen Verhältnissen sich immer stärker als Last fühlbar
machte. Das bewog die verschiedenen Regierungen dieser Kantone der Reihe nach, unterstützt von
den Priesterkapiteln ihrer Länder, an ihren Bischof und durch diesen an den Papst zu gelangen, um —

mit dem Hinweis auf die ökonomische Situation — für eine Anzahl von Festtagen die Aufhebung oder
die Verschiebung auf Sonntage zu erwirken. So Uri 1835, Schwyz und Graubünden 1839, Obwalden
1842. Die Dispensgesuche wurden durchwegs genehmigt» (Louis Schihin, Sozial-politische Ideen im
schweizerischen Katholizismus. Die Anfänge 1798-1848. Diss. oec. pubi. Zürich, Schöffiisdorf 1937,
177 £). Vgl. S. 124 Anm. 48 Über die heutige Regelung der Feiertage in den Kantonen siehe:
'83 Schweizer Almanach, Baden 1982, 283 f.

559



ihren Sprengein Vieles abgethan und wohl zuletzt dem hl. Vater zur Genehmigung
vorgelegt, was ja — wohlgemerkt — die Badenerkonferenz keineswegs verbietet.
Vielmehr wird man diese Genehmigung gerne sehen, und man darf sie von der
Güte des Papstes hoffen, mit der sie anderwärts schon ertheilt worden ist.

Gerade so erging es im Kanton Genf. Dort wurden in verschiedenen Gemeinden
verschiedene Festtage gefeiert. Es war ein großer Übelstand, wie es bei uns ein sehr
großer Übelstand ist, wenn man so oft in einer Gemeinde wacker arbeitet und in
der andern Nachbargemeinde feiert und mitunter ein wahres Juheleben führt. Die
weise Regierung Genfs wollte hierinfalls Ordnung und Einheit; sie unterhandelte
mit dem Lausannerbischof Jenni zu Freiburg. Man kam miteinander über die 8
bemeldten Feste ins Einverständniß. Nun schrieb der hochw. Bischof an Pius VII.
seligen Andenkens, schilderte ihm den Übelstand und wie angemessen und vortheil-
haft die getroffene Anordnung sei, und suchte um die päpstliche Genehmigung
nach. Der Papst erließ dann am 8. Mai 1821 ein Breve, worin er seine Genehmigung

aussprach, da Leo der Große erkläre, es gebe in der Kirche einige ganz
unveränderliche Punkte, aber auch viele, die man nach Zeit und Umständen anordnen
könne. Daher er, um Einheit unter diejenigen zu bringen, die, wie kirchlich so auch

politisch unter gleichen Behörden stehen, in das Ansuchen einwillige und die
Katholiken im Kanton Genf von allen übrigen Festen vollkommen dispensiere; gleichviel,

durch welche Behörden, aus welchen Ursachen und ob selbst aus Gelübden
diese Feiertage eingeführt gewesen seien. Dieser Anordnung sollen weder die
Gesetze von Bisthums- und Provinzialsynoden, noch sogar von allgemeinen
Kirchenversammlungen im Wege stehen. Wir fragen nun: Wäre es nicht auch für die ganze
Schweiz — wie für den Kanton Genf — sehr vorteilhaft, wenn weniger Feiertage
wären? Und wäre hierin nicht Einheit schön, wie sie laut päpstlichen Worten für
einen einzelnen Kanton schön ist?»36

Achter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Schweiz sorgt dafür, daß die Priesterseminarien ihrer erhabenen Bestimmung
entsprechen, besonders also dafür, daß diesen hochwichtigen Pflanzschulen
ausgezeichnete Regenten oder Directoren vorstehen» (Vorschläge Nr. 57).
«Die Schweiz führt eine genaue Controll über die Aufnahme in die Priesterseminarien;

kein Unsittlicher, aber auch kein Talentloser darf zum priesterlichen Stande
befördet werden. Indeß darf diese Controll nicht erst mit dem Eintritt ins Seminarium

beginnen. Nein, sie muß schon bei dem Gymnasium anfangen und durch alle
Schulen — die Theologie inbegriffen — fortgeführt werden. Es sei unabänderliches
Grundgesetz, daß nur geistvolle, reich begabte Jünglinge in den Predigerstand
aufgenommen werden» (Vorschläge Nr. 55).37

36 Siehe William Martin, La situation du catholicisme à Genève 1815-1907. Etude de droit et d'histoire.
Paris-Lausanne 1909, 70-77, bes. 72.

37 Fuchs nennt den Priesterstand auch «Lehrerstand» (AZ Nr. 102 vom 21. Dezember 1833). Um diese
Zeit schrieb er anj. A. S. Federer, daß ihn außer der Predigt wenige kirchliche Funktionen ansprechen
würden. Demnach sei ihm die Suspension in mancher Beziehung gleichgültig (Vadiana, 11. Dezember
1833). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 134 f. und Wünsche 134 ff.

560



«Keiner wird zum theologischen Studium hinzugelassen, ohne die gehörigen
Lehrgaben und philologischen und philosophischen Studien, und keine theologische
Anstalt geduldet, wo nicht die Exegese des alten und neuen Testaments, die Kirchen-
und Dogmengeschichte, die Moral und Pastoral von wissenschaftlichen Männern
auf würdige Weise vorgetragen wird. Die Weltgeschichte, das Kirchenrecht und die
Pädagogik muß jeder Candidat in der Philosophie studirt haben» (Vorschläge
Nr. 122).38
Die Schweiz «sorgt für edle Thätigkeit und fortgehende Bildung des Klerus, also für
Lesezirkel und für angemessene schriftliche Arbeiten, vorzüglich im hochwichtigen
Fache der Volksbelehrung durch gute Volksschriften» (Vorschläge Nr. 53).
«Wie die Studien der Weltgeistlichen, so werden auch die Studien der Klöster
beaufsichtigt, und auch da wird keinem Sitten- und Talentlosen die Aufnahme
gestattet» (Vorschläge Nr. 69).
«Keine Ordensperson kann in oder außer dem Kloster in der Seelsorge angestellt
und gebraucht werden, ohne bischöfliche Prüfung und Genehmigung, und nur mit
ausdrücklicher Genehmigung des Staates nach abgelegtem Diensteid» (Vorschläge
Nr. 73).

Text des Badener Artikels

«8. Die kontrahirenden Kantone verpflichten sich zur Ausübung ihres landesherr¬
lichen Rechts der Oberaufsicht über die Priesterhäuser (Seminarien).
Sie werden in Folge desselben Vorsorgen, daß Réglemente über die innere
Einrichtung der Seminarien, insoweit sie von kirchhchen Behörden ausgehen, der
Einsicht und Genehmigung der Staatsbehörde unterlegt werden, und daß die
Aufnahme in die Seminarien nur solchen Individuen gestattet wird, die sich vor
einer durch die Staatsbehörde aufgestellten Prüfungskommission über befriedigende

Vollendung'ihrer philosophischen und theologischen Studien ausgewiesen

haben.
Auch werden sie sich durch Prüfungen der Wahlfähigkeit der Geisthchen vor
deren Anstellung als Seelsorger versichern und überhaupt für die weitere
Ausbildung derselben durch zweckdienliche Mittel sorgen.
Die Regulär-Geistlichen sind in Hinsicht auf den Antritt von Pfründen und auf
Aushülfe in der Seelsorge ganz den gleichen Vorschriften unterworfen wie die
Säkular-Geistlichkeit. Was insbesondere den Kapuzinerorden anbetrifft, so werden

die Kantone die angemessenen Maßregeln ergreifen, damit auch über die von
dessen Ghedern auszuübende Seelsorge die erforderliche Staatsaufsicht walte.»

Verteidigung von Alois Fuchs19

«Nr. 8 redet von der hoheitlichen Aufsicht über die Seminarien, die ja der Staat

schützen, also nothwendigerweise auch beaufsichtigen muß. Er redet von ihrer
inneren Einrichtung, und hoffentlich wird diese so gut getroffen, daß man die
Prüfung des Staates nicht zu scheuen hat. Ferners, um der landesverderblichen Unwissenheit

der Geistlichen zu steuern,40 wird eine Prüfungskommission für die Auf-

18 Siehe Glauben II 201—204. Gemeint ist jenes Kirchenrecht, das im Naturrecht grundgelegt ist
(Wünsche 126 f., Glauben II 203).

» FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
40 Siehe Glauben II 204 ff. - Vgl. S. 13 Anm. 36 (Schrift von F. X. Hübscher).

561



nähme in die Seminarien und für die Wahlfähigkeit zu Pfründen angeordnet,41 und
die Ordenspriester werden den gleichen Vorschriften wie die Weltpriester
unterworfen, insofern sie auf Pfründen wollen.42
Und das konnte man verketzern?! Wahrlich, wer hier verketzert, der verketzert das

Tridentinum, ist also selbst von vorne herein ein Ketzer. Ihr Verketzerer! Schlaget
doch nach die tridentinischen Verordnungen über die Ordensgeistlichen43, über
Pfründenbesetzung44 u. s. w. Die Badenerkonferenz ist hier in vollem Einklang mit
dem preiswürdigen Tridentinum. Entscheidend ist und bleibt, daß die 850 000
Katholiken in der Schweiz ein wesentlicher Theil der Kirche sind, die, wie große
Pflichten, ebenso auch große Rechte haben. Die Kirchenbeamten können die
Kirchenbürger nicht mit dem Worte 'Staat' und 'Das geht den Staat nichts an' zur Kirche

hinaus jagen. Laut dem Tridentinum haben Geistliche und andere kluge, des

göttlichen Rechtes kundige Männer die Priestercandidaten zu prüfen.45 Ihr Begehren,

zu Priestern befördert zu werden, muß öffentlich in ihrer Pfarrkirche verlesen
werden.46 Bei der Weihe selbst muß der Bischof das Volk noch einmal um seine
Zustimmung fragen.47 Ferners darf keiner geweiht werden, ohne eine Pfründe zu
haben oder einen hinlänglichen Versorgungsschein.48 Haben also die Laien und in
ihrem Namen ihre Behörden nichts zu sagen bei der Beförderung ihrer Mitlaien zum
Priesterthum? Wer darf beim Anbhck obiger Kirchengesetze so etwas behaupten?
Nebstdem sind, wie der berühmte Dr. Zimmer schreibt, die Geistlichen auch
Staatsbeamte und Lehrer der Staatsreligion, und der Staat darf also, ja er muß wissen,

wer von ihm beamtet werden will und ob er seiner großen Aufgabe gewachsen
sei.49 Und der ernste Sambuga, den noch niemand gewagt hat zu verketzern,50
schreibt: 'Die Aufnahme in die Seminarien muß mit mehr Auswahl geschehen. Der
Staat darf nicht so leicht in der Aufnahme künftiger Kirchendiener sein. Selbst die
mitstimmenden Geistlichen erinnern sich nicht alle Mal lebhaft genug an die
unentbehrlichen Eigenschaften eines Priesters. Wo Menschenwohl bewirkt werden soll,
wo Menschenwohl davon abhängt, muß alles Mitleiden und sonstiges Wohlwollen
gegen Andere schweigen.'51
Wie der Staatsbürger nur gute und taughche Staatsbeamte will, so will auch der
Kirchenbürger nur gute und taugliche Kirchenbeamte, und die Kirchengesetze
entsprechen seinen Wünschen vollkommen, wenn sie nur besser beachtet würden.

41 Vgl. S. 20 (Wahlfähigkeitszeugnis für A. Fuchs).
42 Siehe Glauben II 388-391.
43 23. Sitzung, 12. Kap. von der Verbesserung (Egli 220 f.).
44 7. Sitzung, 13. Kap. von der Verbesserung (Egli 79).
45 23. Sitzung, 7. Kap. von der Verbesserung (Egli 217).
46 23. Sitzung, 5. Kap. von der Verbesserung (Egli 216). Siehe Glauben I 276, II 209 f. und 319.
47 Siehe auch A. Fuchs, Die Demokratie in der katholischen Kirche (AZ Nr. 102 vom 21. Dezember

1833) und Glauben II 321 f.
48 21. Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egü 177 f.). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 98.
49 Siehe Glauben II 210 f. — Unter Staatsreligion versteht Prof. Zimmer die Anerkennung der drei ewigen

Grundideen: Gott, Tugend und Unsterblichkeit (s. Biogr. A. Fuchs I 89).
50 Joseph Anton Sambuga (1752-1815). 1778 Hofprediger in Mannheim, 1784 Pfarrer zu Herrnsheim,

1797 geistlicher Erzieher des spätem Königs Ludwig I. von Bayern. Verband religiöse Wärme mit
verstandesmäßig klarer Moral und beeinflußte Ludwig im Sinn des christlich-patriarchalischen Absolutismus.

Mit J. M. Sailer befreundet, war er auch literarisch tätig. LThK 9, 295 f. (Lit.); Reden und
Aufsätze von Joseph Anton Sambuga, hg. von Johann Baptist Schmitter-Hug, Lindau 1834.

51 Vgl. Glauben I 273 Anm. 1 und Glauben II 210.

562



Wahrlich, es stünde um unsere katholische Schweiz weit besser, wenn wir
durchgängig gute und wissenschaftlich gebildete Priester hätten. Beide aber, Tugend und
Wissenschaft, fordern die Kirchengesetze sehr streng. Mit rohen Waldbrüdern im
Priesterrocke ist der Kirche nicht geholfen; sie bedarf tugendliche und erleuchtete
Priester. Bisher war in der Schweiz zuwenig Aufsicht über die Studien der künftigen
Priester, und es wurde von ihnen zuwenig gefordert. Auch haben wir zur Stunde
noch hie und da erbärmliche niedere und obere Schulen. Vieles aber hat sich Gottlob

gebessert, und es ist, statt Ketzerei, hl. Christenpflicht, noch mehr zu verbessern.

Gott ist Licht, und das Christenthum eine Religion des Lichtes, und unsere hl.
Kirche eine Licht- und Verklärungsanstalt.»

Neunter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Schweiz garantiert allen drei Glaubensbekenntnissen — also den Katholiken,
den Protestanten und den Juden - ihre kirchlichen, ihre milden und ihre
Bildungsanstalten; sie wacht für ihre Erhaltung, Verbesserung und nothwendige Ausbreitung»

(Vorschläge Nr. 63).
«Sie garantiert demnach auch den Katholiken ihren allseitigen Kirchenfonds und
insbesondere die Klöster» (Vorschläge Nr. 64).52
«Die Klöster müssen theils allseitige Bildungs-, theils Verbesserungs-, theils
Krankenpflegeanstalten seyn. Das /Alles waren sie ursprünghch und müssen es wieder
werden und stets fortbleiben. Die katholische Schweiz bedarf solcher Institute im
hohen Grade; sie hat aber auch große und herrliche Eundationen» (Vorschläge
Nr. 66).
«Alle Kirchen- und Klostergüter tragen die Staatslasten, wie die Besitzungen anderer

Bürgen) (Vorschläge Nr. 67).53
«Das Gesammt-Klostergut wird zum allgemeinen Kirchen-, Schul- und Armengut
geschlagen» (Katholische Schweiz Nr. 55).

Text des Badener Artikels

«9. Die kontrahirenden Kantone anerkennen und garantiren sich das Recht, die
Klöster und Stifter [Stifte] zu Beiträgen für Schul-, rehgiöse und milde Zwecke
in Anspruch zu nehmen.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 9 verpflichtet die kirchlichen Corporationen (die Klöster und Stifte) zu Beiträ-

52 «Mit dem ist aber nicht gesagt, daß, wenn eine Kirchenpfründe oder ein Spital oder eine Lehranstalt
oder ein Kloster seiner Stiftung und seinem Zwecke nicht entspräche, daß damit auch sein jetziger,
faktischer und fehlerhafter Zustand garantiert und somit die höchstnöthige Verbesserung dadurch verhindert

wäre» (Vorschläge Nr. 65). «Die Schweiz läßt vielmehr den betreffenden Konfessionen und
Kantonalbehörden hierin allen möglichen Spielraum, innert den Grenzen ihres Kirchenrechtes und ihrer
Gesetze. Sie garantiert keine Institution, die der Idee der Menschheit, des Christenthums, der Kirche
und ihrer Institute widerspricht und dringt auf ihre Verbesserung» (Vorschläge Nr. 66).

53 «Jeder Geistliche von allen Konfessionen so wie die Klosterleute stehen wie alle anderen Einwohner
unter den Gesetzen und Gerichten, sind diesen verantwortlich so wie zur Eidesleistung dem Staate

verpflichtet» (Vorschläge Nr. 67, Fortsetzung). «Hingegen genießen sie auch alle Rechte eines
Staatsbürgers, wie sie seine Pflichten erfüllen und seine Lasten tragen; sie sind stimm- und wahlfähig»
(Vorschläge Nr. 68).

563



gen für Schulen und für religiöse und milde Zwecke. Zu dem Allem sind sie ohnehin

ursprünglich und stiftungsgemäß verpflichtet. Alles Klostergut ist Kirchen-,
Schul- und Armengut.»54
Das gesamte Vermögen der Klöster «ist Kirchengut — heiliges, unantastbares Gut
der katholischen Gemeinde. So wenig das allseitige Pfrundgut 'Pfaffengut' ist, eben
so wenig ist das allseitige Klostergut 'Mönchs- oder Nonnengut'. Nein, es gehört
der Gesammtgemeinde, der ganzen katholisch-kirchlichen Gesellschaft, nicht einem
einzelnen Theile derselben. Und wie z. B. die einzelnen zeitlichen Nutznießer eines

Spitals offenbar nicht dessen selbstherrliche Eigenthümer sind und mit dem Spitalgute

nicht nach Belieben schalten und walten können, sondern das Spitalgut
ungeschmälert, ja geäuffnet das Erbgut und Vermögen der Barmherzigkeit für alle künftigen

Zeiten bleiben muß und die zeitlichen Bewohner nur das Nöthige ansprechen
können, so ist es bei jedem Kloster, groß und klein.»55
«Wir haben es schon wiederholt und unwidersprechlich, besonders in den
Verfassungswünschen für Schwyz56 erwiesen, daß die Klöster ihrer Idee und ihrer so
ansprechenden Urgeschichte nach für die edelsten Zwecke des Christenthums und der
Menschheit gestiftet sind, daß sie Bildungs-, Verbesserungs- und
Vervollkommnungsanstalten sevn müssen, und die Kirche hat alle Augenblicke das Recht, ja die
Pflicht, sie zu ihrer Bestimmung zurückzuführen, da, wo sie von ihr abgewichen
sind — und sie sind es nur zu vielseitig. Die Beweise — die traurigen, schreienden
Beweise —, sie liegen vor aller Welt Augen. Ferne von uns, daß wir ihr heiliges
Kirchen-, Schul- und Armengut, wie anderswo, gewissenlos verschleudern und ihre
ehrwürdigen Gebäude zerstören. Aber für ihre vollständige Verbesserung dürfen,
müssen wir sorgen. Aus Verdummungsanstalten müssen sie wieder Lichtanstalten
werden und aus bloßen Abfütterungsinstituten für einige Wenige, die große Summen

für die verkehrtesten Zwecke verschleudern, müssen sie sich wieder zu hl.
Pflegeanstalten für die leidende Menschheit, 'für Christus in den Armen' umwandeln.»57

Zehnter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Klöster alle — ohne Ausnahme — stehen kirchlich unter ihrem Bischöfe,
politisch unter den betreffenden Regierungen, und diese führen immer eine genaue
Controlle über ihren allseitigen Etat und über die Aufnahme, die Ankunft und den

Abgang all ihrer Mitglieder» (Vorschläge Nr. 69).
«Die Klöster sowie die Chorherrenstifte stehen kirchlich unter ihrem Bischöfe,
ökonomisch unter dem Administrationsrathe» (Katholische Schweiz Nr. 42).

54 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
" Glauben II 294 f.

Vgl. S. 471.
Glauben II 295 f.

56

564



Text des Badener Artikels

«10. Sie (sc. die Kantone) werden gemeinsame Anordnungen treffen, daß in Auf¬

hebung der bisherigen Exemtion die Klöster der Jurisdiktion des Bischofs
unterstellt werden.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 10 unterstellt die Klöster den Bischöfen im vollen Einklänge mit dem
Tridentinum.»58

Elfter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

Die Schweiz «stellt den Klerus ins gehörige Verhältniß zu den Regierungen und
dem Volke und räumt diesem überall jenen Antheil für seine unmittelbaren kirchlichen

Angelegenheiten ein, die es schon in hundert und hundert Gemeinden,
namentlich in den Urkantonen, seit undenklichen Zeiten hat. Jedoch sorgt sie dafür,
daß dies nicht in 'Pöbelherrschaft und in heillose Zersplitterung ausarte und in
nichts Wesentliches schädlich eingreife» (Vorschläge Nr. 54).59
Die «Volkswahlen können nur nach dreifachem Vorschlage der Kantonalkirchen-
räthe statt finden. Da, wo bisher die Kollatur in der Hand des Bischofs oder eines
Andern lag, hat dieser einen dreifachen Vorschlag zu machen» (Vorschläge Nr. 60).

Text des Badener Artikels

«11. Die Kantone werden nicht zugeben, daß Abtretungen von Kollaturrechten an
kirchliche Behörden oder geistliche Corporationen Statt finden.»

FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836 - - Konzil von Trient, 25. Sitzung, Kap. 9-11 (Egli 286 ff). Vgl.
Biogr. A.Fuchs I 160.
«Das Tridentinum war bestrebt, den Bischof wieder zum einheitlichen Leiter und Oberhirten der Diözese

zu machen und, vor allem in Angelegenheiten der Seelsorge und des Kultus, seine Jurisdiktion
möglichst von Exemtionen zu befreien. Aus diesem Grund sollte auch die Exemtion der Orden und
Klöster weitgehend eingeschränkt werden. Um dieses Ziel zu erreichen, wurden einerseits dem Bischof
weitgehende Rechte erteilt beziehungsweise abhandengekommene wiederhergestellt, und anderseits
wurden ihm Amtsvollmachten verliehen, die ihn ermächtigten, als Apostolischer Delegat auch gegenüber

den Exemten seine Jurisdiktion auszuüben. Aus den Vorschriften des Tridentinums ist deutlich zu

verspüren, daß das Ziel in dieser Richtung sehr weit gesteckt war. Es wurde nicht in vollem Maße
erreicht, und im Verlauf der Zeit traten sogar wieder gewisse Einschränkungen der Autorität des
Bischofs ein, allerdings in wesentlich sinnvollerer und geordneterer Form, als dies bisher der Fall war»
(Willibald M. Plöchl, Geschichte des Kirchenrechts, Band III, Wien 19702, 517 f.).
«Es gibt viele schweizerische Gemeinden, die nicht blos ihre Geistlichen selbst wählen, sondern theils
an Gemeindeversammlungen, theils durch ihre Ausschüsse — die Kirchenräthe —, vereint mit der
Ortsgeistlichkeit, ihre kirchlich-ökonomischen Angelegenheiten selbst ordnen und ortsgemäße Verfügungen

über den Cuit u. s. f. treffen» (Anm. zu Vorschlag Nr. 54).

565



Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 11 sichert den kirchlichen Gemeinden (Pfarreien etc.) das uralte, wesentliche

Wahlrecht ihrer Priester.»60
«Wie die Laienschaft die Pflicht und das heilige Recht hat, für die würdige
Bildung der Priesterkandidaten zu sorgen, nur würdige Personen in den hehren
Priesterkreis zuzulassen und für fortwährende amtsgemäße Thätigkeit derselben

zu wachen, eben so hat sie auch das Wahlrecht bey allen Kirchenbeam-
tungen; versteht sich, unter den kirchengesetzlichen Bedingungen. Wir sind - und
wir glauben aus guten Gründen - keinem Absolutismus in Kirche und Staat hold
und wir möchten den absoluten Demokratismus, dessen grobe Auswüchse wir von
Jugend an politisch mit angesehen haben,61 durchaus nicht in die Kirche hin
überspielen.»62

Zwölfter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs: Keine63

Text des Badener Artikels

«12. Sollte von Seite kirchlicher Obern gegen die von der Staatsbehörde vermöge
ihr zustehenden Wahlrechts vorgenommene Besetzung einer Lehrerstelle irgend
einer Art - Einsprache erfolgen, so ist dieselbe als unstatthaft von dem
betreffenden Kanton zurückzuweisen.»64

Vorbehalte von Alois Fuchs65

Ich nehme kein Blatt vor den Mund und erkläre, «daß diese Nr. 12 nicht gehörig
abgefasst ist; sie lautet zu allgemein. Versteht man unter der Lehrerstelle z. B. einen
Rechtslehrer, so ist die Sache ganz in Ordnung. Dann aber gehört sie nicht hieher,
weil das kein Gegenstand ist, der die Kirche berührt! Versteht man aber unter der
Lehrerstelle Professoren der Theologie und katholische Religionslehrer an
Gymnasien u. s. w., dann muß diese Nr. anders abgefasst werden und etwa den Beisatz
erhalten: 'Insofern der gewählte Lehrer der Theologie die kanonischen Eigenschaften

besitzt'. Denn wie der Seelensorger die bischöfliche Genehmigung haben muß,
ebenso muß sie auch der Professor der Theologie haben, und der Bischof darf hier
die kirchengesetzlichen Eigenschaften fordern. Die Sache ist sehr einfach: Eine
republikanische Staatsbehörde z. B. wird keinen Professor des Despotismus dulden,
und ebenso wenig wird jemand kirchlichen Behörden zumuthen dürfen, unkirchliche

Religionslehrer zu dulden.»66

60 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
61 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 33 f.
62 Glauben II 230 - Vgl. Kap. 17 (bes. S. 286).
63 «Überzeugt von der hochwichtigen Stellung der Religionslehrer in jedem Staate, läßt sie (sc. die

Schweiz) die betreffenden Rabbiner nicht unbeachtet und schenkt ihre vollkommenste Aufmerksamkeit
und alle Unterstützung den christlichen Theologen» (Vorschläge Njr. 121).

64 Anlaß zur Aufnahme dieses Artikels gaben die Auseinandersetzungen wegen der Berufung von
Chr. Fuchs als Theologieprofessor an das Lyzeum Luzern (vgl. S. 532—543).

» FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
66 Vgl. Glauben II 212.

566



Dreizehnter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Jeder Geistliche von allen Konfessionen so wie die Klosterleute stehen wie alle
anderen Einwohner unter den Gesetzen und Gerichten, sind diesen verantwortlich so
wie zur Eidesleistung dem Staate verpflichtet» (Vorschläge Nr. 67).
«Hingegen genießen sie auch alle Rechte eines Staatsbürgers, wie sie seine Pflichten
erfüllen und seine Lasten tragen; sie sind stimm- und wahlfähig» (Vorschläge
Nr. 68).
Die Schweiz wird dafür sorgen, daß ihre «Geistlichen immer sind und bleiben, was
sie vor Allem und von Jugend an waren: Staatsbürger, Eidgenossen» (Vorschläge
Nr. 123).

Text des Badener Artikels

«13. Die kontrahirenden Stände gewährleisten sich gegenseitig das Recht, von ih¬

rer gesammten Geistlichkeit gutfindenden Falls den Eid der Treue zu fordern.
Sie werden einem in dem andern Kantone den Eid verweigernden Geistlichen
in dem ihrigen keine Anstellung geben.»

Verteidigung von Alois Fuchs61

Dieser Artikel gefährdet weder die Religion noch die Kirche. «Den Beweis hiefür
wollen wir weder aus frühern Zeiten noch aus andern Ländern, noch von weltlichen

Autoritäten herholen. Nein, wie beim siebenten Artikel wollen wir fein
hübsch in unserer Zeit, in unserem Vaterlande und bei kirchlicher, und zwar bei der
höchsten, nämlich bei päpstlicher Autorität bleiben.
Im Kanton Genf müssen die hochw. katholischen Geistlichen der Regierung
folgenden Eid schwören, und zwar mit päpstlicher Genehmigung: 'Ich schwöre,
nichts gegen die Sicherheit und Ruhe des Staates zu thun und meinen Pfarrangehörigen

Unterwürfigkeit unter die Gesetze, Gehorsam gegen die Vorgesetzten und
Eintracht mit allen ihren Mitbürgern zu predigen. Ich schwöre, der festgesetzten
Ordnung eben so gewissenhaft zu gehorchen, als ich standhaft den Gesetzen der
Kirche und meinen kirchhchen Obern folgen werde in Allem, was die Religion
betrifft.'

Der hochw. Herr Bischof von Lausanne, Jenni, hatte in einem feierlichen Vertrag
mit der Genferregierung diesen Eid den 1. Hornung 1820 mit eigenhändiger
Unterschrift genehmigt. Mehrere Pfarrer aber weigerten sich beharrlich, diesen Eid zu
schwören. Diese Weigerung veranlaßte langwierige Erörterungen zwischen der
Regierung und dem Bischof. Dieser wandte sich sehr weise an den heil. Vater selbst
und erhielt von ihm die befriedigendste Antwort. Pius VII. höchstseligen Andenkens

schrieb mit eigenhändiger Unterschrift den 14. Weinmonat 1820 dem hochw.
Bischof Jenni: Da der Endzweck des geforderten Eides kein anderer sei, als den
Klerus mit seiner neuen Regierung zu verbinden, ohne allen Eintrag der Verpflichtungen,

welche die katholische Religion ihm auflege, — und da die genfer'sche
Regierung wiederholt versichert habe, daß sie nie Etwas gegen die katholischen Glau-

67 FrS Nr. 46 vom 13. November und Nr. 52 vom 24. Dezember 1835.

567



benssätze und Kirchengesetze fordern werde, so erkläre er die vorgeschriebene
Eidesformel für erlaubt, und der Clerus dürfe dieselbe mit gutem Gewissen ablegen.

Zugleich drückte der hl. Vater seine vollkommene Zufriedenheit mit dem Eifer
und der Sorgfalt aus, die der hochw. Bischof Jenni zur glücklichen Beendigung dieser

wichtigen Angelegenheit angewandt habe.
Der Herr Bischof beeilte sich, unter dem 8. Wintermonat 1820 dem genfer'schen
Clerus diesen beruhigenden päpstlichen Ausspruch in einem eigenen Hirtenbriefe
bekannt zu machen, und zeither wird nun obiger Eid ohne Widerspruch von der
katholischen Geistlichkeit der Regierung des Kantons Genf geleistet. Was nun im
Kanton Genf mit päpstlicher Genehmigung geschieht, das wird auch in andern
Kantonen geschehen dürfen. Was die Genferregierung mit ihrem hochwürdigen
Landesbischofe ausgemacht und angeordnet hat, das werden auch andere Regierungen

mit ihren hochw. Landesbischöfen ausmachen und anordnen dürfen. Und was
der hl. Vater anno 1820 im Kanton Genf ausdrücklich erlaubt hat, das wird er auch

jetzt in andern Kantonen erlauben, wenn man ihn gehörig belehrt; wenn man 'die

gleisnerischen Zeloten und ehrsüchtigen Zwischenträger'68 entlarvt und entwaffnet
und wenn die Regierungen und Bischöfe unmittelbar mit dem hl. Vater selbst
unterhandeln.69

Es zeigt sich, daß selbst der große Mann Franciscus Geiger im Jahre 1798 dem
helvetischen Staate einen unbedingten Eid schwur. Einen ähnlichen schwuren die
aargauischen Geisthchen schon 1816, die thurgauischen aber in den letzten Jahren,
und im Kanton St. Gallen legten 1833 einen unbedingten Staatseid ab: Drei
Klosterherren von Wettingen, zwei von Fischingen, einer von Einsiedeln, mehrere von
Pfäfers; ferners der damalige Domherr, Regens und geistliche Rath Zürcher von
Menzingen; der höchst orthodoxe Domherr Nußbaumer von Oberägeri70; selbst
auch der bischöfliche Caplan a Porta; der bischöfliche Commissarius Fritz; Dekan
Ochsner von Einsiedeln; Dekan Heinrich von Oberägeri; Domherr und Dekan
Blattmann von Oberägeri; Dekan Rothlin von Lachen; Herr Fischer von
Merenschwand im Aargau, Caplan zu Kaltbrunnen, ein höchst orthodoxer Mann71, und
noch viele andere Geistliche, ohne daß diese Sache das geringste Aufsehen
machte.

68 Siehe S. 569.
69 Siehe Hugo Vonlanthen, Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830. Ein

Beitrag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz, Diss. phil. Fribourg, Freiburger Geschichtsblätter
55 (1967) 7-231 (betr. Staatseid: 100-108).

70 Johann Joseph Nußbaumer (1787—1862) von Oberägeri. Studien in Freiburg i. Br. und Landshut
(1809/10 bei J. M. Sailer). Nach der Priesterweihe (1811) Kaplan in St. Gallenkappel (1812). 1813 in
St. Gallen 3. Pfarrer (Domkatechet) und Prof. am Priesterseminar. 1823 bis zum Tod Pfarrer von Nie-
derhelfenschwil. Ruralkanoniker (1830/1847). - - Iten I 335 (Lit.); Meile 137 f.; Staerkle 135; Nekrologe:

Toggenburger Bote Nr. 18 vom 5. Mai, Neues Tagblatt aus der östlichen Schweiz Nr. 108 vom
10. Mai, Wahrheitsfreund Nr. 20 vom 16. Mai 1862.

71 Johann Heinrich Fischer (1791-1853) von Merenschwand. Studien in Luzern, Landshut (J. M. Sailer)
und St. Gallen. 1818 Frühmesser in Rüeterswil (oberhalb von St. Gallenkappel), 1822 Kaplan in
Kaltbrunn, 1835 Josefskaplan in Uznach, 1840 bis zum Tod Pfarrer von Uznach (Nachfolger von Pfr.
Rudolf A. Rothlin, der ihn sehr schätzte; s. Rothlins «Beschreibung der Stadt Uznach», hg. von Alois
Blöchliger und Paul Oberholzer, Uznach 1975, 33). Führte in Uznach die Strohflechterei ein. «Seine

treu kirchliche Gesinnung kostete ihm viel Opfer und Anfeindung» (Johann Fäh, Die Geschichte der
Pfarrkirche St. Georg zu Oberkirch und Kaltbrunn, 940-1940, Uznach 1940, 165). - - Alois Blöchliger,

Die Pfarrherren von Uznach, Uznach 1932, 35-38; HBLS III 161; Lütolf 269 f.; Schob 55.

568



Hiezu kömmt noch, daß man ja früher den größten Theil der Kirche, die katholische

Laienschaft, den gleichen Eid ohne Einrede schwören ließ. Übrigens sind
wir keine Freunde des ewigen Schwörens und Beeidigens. Man treibt offenbar mit
dem Heiligsten Mißbrauch, und der Eidschwur, der nur in äußerst seltenen Fällen
statt finden sollte, sinkt zu einer bloßen mechanischen Spielerei herab. Unendlich
tiefen Gehalt haben Christi Worte: 'Euere Rede sei Ja, wo Ja und Nein, wo Nein ist,
und was darüber ist, ist vom Bösen' (Mt 5, 37). Wo die Hauptsache: Gewissenhaftigkeit,

Redlich- und Ehrlichkeit mangeln, da helfen bloße Äußerlichkeiten nichts,
und indem bei dem großen Mangel an ungeheuchelter, wahrer Frömmigkeit so viele

Eide abgelegt werden, wäre es sehr thöricht, sich über die vielen falschen Eide zu
verwundern.»

Vierzehnter Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«Die Sache ist von hoher Wichtigkeit und dringend nothwendig. Aber nur Einheit
macht stark. Darum versammle sich eine eidgenössische Konferenz, mit gehörigen

Vollmachten von den Großen Räthen ausgerüstet und handle einmüthig und
fest, der Väter würdig. Ihr Verdienst um das Vaterland wird groß sein» (Katholische

Schweiz, Schluß).

Text des Badener Artikels

«14. Endlich verpflichten sich die Kantone zu gegenseitiger Handbietung und ver¬
eintem Wirken, wenn die vorerwähnten oder andere hier nicht aufgeführte
Rechte des Staats in Kirchensachen gefährdet oder nicht anerkannt würden
und zu deren Schutz gemeinsame Maßregeln erforderlich sein sollten.»

Verteidigung von Alois Fuchs12

«Wir fragen: Ist dieses etwas Böses, Unerlaubtes? Und nachdem wir alle Punkte der
Badenerkonferenz gewissenhaft und unparteiisch geprüft haben, stellen wir die Frage:

Wie konnte eine solche Fluchbulle von Rom aus gegen die Badener-
Konferenzpunkte erlassen werden? Darüber antworte uns der ausgezeichnete
Dr. Hirscher; er sagt nämlich: 'Mit dieser Sprache haben zu allen Zeiten — bis auf
unsere Tage - gleisnerische Zeloten und ehrsüchtige Zwischenträger die Päpste
getäuscht und zu Schritten veranlaßt, die ihnen Unehre und Schmach, der guten
Sache aber Schaden brachten.'»73

72 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
73 ThQ 8 (1826) 38. Das Zitat stammt - nach Lösch 92 - von Prof. Johann Georg Herbst (1787-1836).

Vgl. Glauben I 349. Gleisnerisch: veraltet für heuchlerisch. — Über Hirscher s. die umfassende Studie

von Walter Fürst, Wahrheit im Interesse der Freiheit. Eine Untersuchung zur Theologie J. B.
Hirschers (1788-1865), Diss, theol. Tübingen, Mainz 1979 (Tübinger Theol. Studien, Band 15). Betr. das

Verhältnis zwischen Kirche und Staat plädierte Hirscher für ein «Nebeneinander in Eintracht» (Fries-
Schwaiger II 51).

569


	Anhang zu Kapitel 33

