Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz
Band: 74 (1982)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 -
1834). C, Widerruf der grossen Mehrheit der Uznacher Kapitularen,
Auch der Papst verurteilt Fuchsens Reformkatholizismus, Alois Fuchs
und die Badener Artikel von 1834, Die politischen Aktivitdten von Alois

Fuchs
Autor: Pfyl, Othmar
Anhang: Anhang zu Kapitel 33
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anhang
(zu Kapitel 33)

I. Errichtung eines Metropolitanverbandes

Vorschlige von Alois Fuchs

«Die Eidgenossenschaft garantiert der katholischen Kirche ihre uralte und heilvolle
Kirchenverfassung» (Vorschlige Nr. 38).

«Sie schiitzt und beliBt demnach die Katholiken in ihrem kirchenrechtlichen Ver-
hiltnisse zum Papste oder zum hl. Vater» (Vorschlige Nr. 39).

«Sie wird um der allgemeinen Wohlfahrt willen eine Nationalkirche mit einem Erz-
bischofe griinden, indem nach den Kirchengesetzen jeder Bischof einem Erzbischof
untergeordnet seyn soll» (Vorschlige Nr. 40).

«Der Erzbischof steht in Verbindung mit dem Papste, die Bischofe aber durch das
Organ des Erzbischofes» (Vorschlige Nr. 41).

Inmitten von sechs Bistiimern, inmitten der Schweiz «sollten wir ein Erzbisthum
grinden zu Luzern, das die vier Waldstitte, Zug und Glarus und die Katholiken in
den Kantonen Ziirich und Schaffhausen, also iiber 200 000 Seelen zu besorgen hiit-
te. Und so wiirde unsere Schweiz eine recht schone, selbstindige Kirchenprovinz
bilden, und dieser Metropolitanverband miifite fiir das liebe Vaterland von den se-
gensreichsten Folgen seyn» (Vaterland S. 162).!

Text des Badener Artikels?
«Von dem Gefiihle der Nothwendigkeit durchdrungen, die kirchlichen Interessen des

katholischen Volkes im gemeinsamen schweizerischen Vaterlande zu einigen und
die verschiedenen Theile der katholischen Bevélkerung zu einem den Forderungen
des Staats und dem Bediirfnisse der Kirche entsprechenden Ganzen zu verbinden,
haben sich die hienach benannten Stinde zur besondern Aufgabe gemacht, die
Idee eines Metropolitanverbandes, wie solche schon in den iltesten kanonischen
Vorschriften und den kirchlichen Einrichtungen der iltern und neuern Zeit be-
grindet und ausgefiihrt ist, auch in der Eidgenossenschaft ins Leben zu fiihren, und
geben um so mehr der Hoffnung Raum, es werden diesem ihrem Streben auch die
tibrigen katholischen und parititischen Stinde sich anschlief3en, als die Vortheile,
welche von einem solchen Unternehmen zu erwarten, die Interessen des Staates
und der Kirche in gleichem MaBle zu befriedigen geeignet sind, und als namentlich
die Kirche, die da eine wahre Gemeinschaft der Gliubigen darstellen soll, in der
Bildung eines solchen héhern Verbandes — wie ihn die Errichtung eines erzbischof-
lichen Stuhles in der Schweiz, oder, wenn diese, wider besseres Verhoffen, nicht
erzielt werden konnte, die AnschlieBung an ein auswirtiges Erzbisthum herbei-
fiihren wiirde — ein wesentliches Mittel zur Erreichung ihrer schonsten Zwecke fin-
den wird.

1 Niheres s. S. 121 — Vgl. Wiinsche 133 — Siehe Alois Hifliger, Gott bewahre Luzern vor einem Bi-
schof! Eduard Pfyffers Kampf gegen einen Bischofssitz Luzern, nach Briefen an J. A. Balthasar, P. Uste-
ri und I. H. von Wessenberg, in: Festschrift Gottfried Boesch, Schwyz 1980, 143-151.

? Abdruck der 14 Artikel aus: Bekanntmachung und Beleuchtung der Badener-Conferenz-Artikel von
dem Kleinen Rathe des Kantons Luzern an die Biirger desselben, Sursee 1835, 4—10.

548



Von dieser Ansicht ausgehend und von dem Gedanken geleitet, durch Einfiihrung
hoherer kirchlicher Institutionen das ¢ffentliche Leben in Staat und Kirche zu he-
ben, geben sich die mehr erwihnten Stinde folgende Zusicherung und Erklirung:
Die kontrahirenden Kantone der Eidgenossenschaft, in Ausiibung ihres landesherr-
lichen Rechtes, solche kirchliche Institutionen zu begriinden, die den vom Staate
anerkannten geistigen Bediirfnissen seiner Glieder entsprechen, verpflichten sich
gegenseitig, die bisherigen Immediatbisthiimer, denen sie angehoren, einem Metro-
politen zu unterstellen, und werden zu dem Ende Seine pipstliche Heiligkeit ersu-
chen, das Bisthum Basel (als eine der iltesten Ditcesen, die zugleich am reichsten
ausgestattet und die groBte der Schweiz ist) zum Rang eines schweizerischen Erz-
bisthums zu erheben und diesem die iibrigen vorerwihnten Immediatbisthiimer
einzuverleiben.?

Auf den Fall, daB3 diese kirchenrechtlich begriindete Regulirung der schweizeri-
schen Bisthumsverhiltnisse nicht erzielt werden sollte, bleibt den kontrahirenden
Stinden die Ausmittlung desjenigen auswirtigen Erzbishums, an welches sie sich
anschlieBen wiirden, und die Anbahnung der zu dieser AnschlieBung geeigneten
Unterhandlungen vorbehalten.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Allervorderst stellt die Badenerkonferenz die Errichtung eines Erzbisthums auf.
Die Verbindung mehrerer Bisthiimer unter einen Ober- oder Erzbischof ist uralt
kirchlich, ist kirchengesetzlich, ist tridentinisch (Sitzung 24, Kap. 2 von der Refor-
mation)*; sie geht aus dem Geist des Christenthums, der ein Geist der Liebe, der
Einheit ist, hervor, wie der hochberiihmte Dr. Méhler in seinem ausgezeichneten
Buche von der ,Einheit der Kirche® bewiesen hat.’ Wer darf nun gegen die Errich-
tung eines schweizerischen Erzbisthums auftreten?»®

«Wie die Schweizer von drei Nationen herstammen — von der deutschen, franzosi-
schen und italienischen —, so gehorten sie auch zu drei Nationalkirchen — zur deut-
schen, franzosischen und italienischen — bis in die letztern Zeiten. Und wie nun
die Schweiz diese drei verschiedenen Volkerschaften politisch in eine neue Nation
verschmelzt, so mul} sie dieselben auch kirchlich in eine Nationalkirche, in eine
Schweizerkirche vereinen. Und wie die rhitische Kirche z.B. beim Wechsel der po-
litischen Herrschaft friiher unter einen andern Erzbischof kam (vom mailindischen
hinweg unter den mainzischen), so miissen nun simtliche Schweizerbisthiimer un-
ter einen inlindischen Ober- oder Erzbischof kommen. Kirchliche Einheit und Na-
tionalitdt thut uns so noth wie politische.

Wie also die dermalige Schweiz politisch aus den verschiedensten Bestandtheilen
friherer Staatsverbindungen zusammengesetzt ist und nothwendigerweise nach
Einheit strebt und streben muB, so ist die nimliche Schweiz auch kirchlich aus sehr
verschiedenen Bestandtheilen zusammengesetzt und sie muf3 den Kirchengesetzen,

3 Vgl. S. 211 Anm. 44

4 Dieses Kapitel bestimmt u. a., daf3 die Metropoliten in ihrer Kirchenprovinz wenigstens alle drei Jahre
eine Synode (Provinzialsynode) abhalten, «zur Bildung der Sitten, zur Verbesserung der Vergehungen,
zur Beilegung von Streitigkeiten und zu andern nach den heiligen Kanones ihnen zugestandenen Din-
gen» (Egli 246).

5 Siehe Biogr. A. Fuchs I 220 f. und Harald Wagner, Die eine Kirche und die vielen Kirchen. Ekklesio-
logie und Symbolik beim jungen Méhler, Miinchen-Paderborn-Wien 1977 (Beitrige zur 6kumenischen
Theologie, hg. von Heinrich Fries, Band 16).

¢ FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.

549



ja selbst dem Tridentinum zufolge, in eine kirchliche Provinz, in ein Erzbisthum
verschmolzen werden; denn jederzeit hat sich die kirchliche Eintheilung nach der
politischen gebildet.

Unser erzbischofliche Verband mit der deutschen Kirche (Mainz) und mit der fran-
zosischen (Besangon und Tarentaise) hat aufgehort, und nur die Tessiner und
Puschlaver (in Biinden) haben noch einen Erzbischof zu Mailand. Chur, St.Gallen,
Basel, Lausanne und Sitten hingegen stehen, den Kirchengesetzen zuwider, unter
keinem Erzbischof. Unsere katholische Schweizerkirche ist also gegen die Idee und
gegen alle Gesetze der Kirche eine zerstreute Heerde; sie hat keinen Mittelpunkt,
kein Alle einigendes und leitendes Oberhaupt. Die Bischofe stehen vereinzelt und
einander fremde und unbekannt da, ohne einen so wohltitigen Oberbischof mit den
hochwichtigen Provinzial- oder Nationalsynoden.»’

«Moge also das so heilsame, vom Tridentinum selbst neu aufgestellte Metropolitan-
system sammt den Provincialconcilien wieder aufblilhen. Wie wohlthitig werden
ausgezeichnete Erzbischéfe auf die Bischofe und Kirchen ihres Metropolitanspren-
gels einwirken, und welch ein schones, kirchliches Nationalleben wiirde sich bei
solcher heilsamen Centralitit in unserer — dermalen so zersplitterten — katholischen
Schweiz gestalten! Denn obwohl das katholische Christenthum von schroff getrenn-
ten Nationalkirchen nichts weifl und seine Ansicht von Religion und Kirche der
heidnischen ganz entgegengesetzt ist, da die heidnische Ansicht diese bloB national,
das Christenthum hingegen sie universell auffal3t, so ist denn doch ,die Furcht
wahrhaft licherlich, die gewisse Leute engen Herzens und beschrinkten Kopfes
nicht oft genug dullern kénnen, wenn von einer deutschen [oder schweizerischen]
Kirche die Rede ist, so daf3 sie diese Vereinigung als eine entschiedene Trennung
von Rom ausschreien und das Streben nach solcher Vereinigung als Jakobinismus
verdichtigen. Allein ist nicht die Einheit im Einzelnen zugleich das Grundprincip
der Einheit im Ganzen? Wird die katholische Kirche [z.B. der Schweiz] als ein stark
verbundener, groBer Korper nicht fester stehen als mehrere kleine Glieder ohne
Zusammenhang? Wird sie selbst, durch viele Fiden in ein starkes Band vereint,
nicht fester mit ihrem Mittelpunkt, der ihr wesentlich ist, zusammenhingen?»®

7 FrS Nr. 24 vom 12. Juni 1835 — «Der St. Gallische Wahrheitsfreund» griff diesen Artikel an (Nr. 26
vom 206. Juni und Nr. 27 vom 2. Juli 1835). A. Fuchs verteidigte sich in der «St. Galler Zeitungy
(1835, Nr. 56—59 und Nr. 61). Hinweis von A. Fuchs im «Freien Schweizem Nr. 33 vom 14. August
1835,

A. Fuchs wiinschte 1832, daB8 die Schweiz in sieben Bistiimer eingeteilt werde (s. S. 121). 1836
wiinschte er neun Bistiimer, nimlich Chur: Kt. Graubiinden; St. Gallen: Kantone St. Gallen, Appenzell,
Thurgau, Schaffhausen. Ein Bistum der Kanfore Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug und Glarus; Aargas:
Kantone Aargau und Ziirich; Solothurn: Kantone Solothurn, Bern und Basel; Freiburg: Kantone Frei-
burg und Neuenburg; Wallis: Kantone Wallis, Waadt und Genf; Tessin: Kt. Tessin, «and in Mitte von
allen ein Erzbisthum Lauzern. Zu viele Bisthiimer wiren es nicht, denn die bischofliche Kirchenleitung
soll Geist und Leben und nicht bloe Bureaukratie seyn» (Glauben II 495). — Der am 4. Juni 1982 offi-
ziell bekanntgewordene Bericht einer 24képfigen Kommission schligt die Errichtung von drei neuen
Bistimern vor: Luzern, Ziirich und Genf, neben den sechs bestehenden: Basel, Chur, Lausanne-Genf-
Freiburg, Sitten, St. Gallen und Lugano. Siehe: Projektkommission «Bistumsgrenzen» der Schweizer
Bischofskonferenz, Neueinteilung der Bistiimer in der Schweiz, Bd. 1: Kommissionsbericht, Bd. 2:

- Dokumentation (Historische Bistumsprojekte: 133—141; Literaturhinweise: 154—156), St. Gallen
1980. Von der Griindung einer eigenen Schweizerischen Kirchenprovinz ist noch nicht die Rede. Vgl.
Biogr. A. Fuchs I 207 Anm. 132,

8 Glauben II 478. Zitat aus: ThQ 1 (1819) 468. Verfasser des Beitrages ist — nach Lésch 58 — Prof. Peter
Alois Gratz. Uber Gratz s. Biogr. A. Fuchs I (Reg.) und: Tiibinger Theologen und ihre Theologie,
Reg. (s. Anm. 11).

550



I1. Verhiltnisse und Rechte des Staates in Kirchensachen

Erster Artikel

Vorschlige von Alois Fuchs

«Die Schweiz fordert unwidersprechlich die alljahrlichen Bisthumssynoden und alle
drei Jahre ein Metropolitan- oder Nationalconcilium» (Vorschlige Nr. 44).

«Die Schweiz schiitzt die Rechte der Geistlichkeit zu Bisthums- und Nationalsyno-
den» (Vorschlige Nr. 51). '

Text des Badener Artikels

«Um den Verwickelungen zu begegnen, die bei der Unbestimmtheit der Verhiltnisse
zwischen Staat und Kirche sich leicht ereignen, dabei die Rechte des Staats gehorig
zu wahren und die Wohlfahrt der Kirche méglichst zu férdern, haben die nachbe-
nannten Kantone folgende Ubereinkunft getroffen:

1. Die kontrahirenden Kantone verpflichten sich, die durch die kanonischen Vor-
schriften geforderte Abhaltung von Synoden zu bewirken, werden jedoch Vorsorge
treffen, daB3 diese Versammlungen nur unter Aufsicht und mit jeweiliger Bewilli-
gung der Staatsbehorde Statt finden.»

Verteidigung von Alois Fuchs®

«Nr. 1 ordnet die vom Tridentinum neuerdings vorgeschriebenen Synoden an, un-
ter Aufsicht und Bewilligung der Staatsbehérden. Diese Aufsicht und Bewilligung
von Seite des Staates ist uralt, hat in den besten Zeiten der Kirche statt gefunden,
kann oft sehr nothwendig und wohlthitig sein und wird von groBen, eifrigen katho-
lischen Gottesgelehrten, z.B. Dr. Frey'® und Dr. Drey!!, ohne weiteres dem Staate
eingerdumt.!? Hiezu kémmt noch, daB3, wenn z.B. im Bisthum Wallis eine Synode
wire, die dazu vom Staate Abgeordneten ja selbst auch wirkliche Mitglieder der

% F1S Nr. 7 vom 12. Februar 1836.

19 Franz Andreas Frey (1763—1820). 1795 Prof. fiir Kirchenrecht und Kirchengeschichte an der Universi-
tit Bamberg (seit 1803 Lyzeum). Zunichst gemiBigter Aufklirer, trat er spiter dem Josephinismus
und zuletzt Wessenberg energisch entgegen. Verfasste mehrere Denkschriften, die fiir das Bayrische
Konkordat von 1817 von groBer Bedeutung waren. «Er versuchte, ein ausgewogenes kanonistisches
System zu entwerfen, in dem Kirche und Staat voneinander unabhingig sind» (Schuler 393, s. u.). ———
LThK 4 (1960) 365; Euchar-Franz Schuler, Die Bamberger Kirche im Ringen um eine freie Kirche
im freien Staat. Das Werden und Wirken des Bamberger Kirchenrechtlers und Kirchenpolitikers Franz
Andreas Frey (1763—1820) in den Auseinandersetzungen mit dem josephinistischen Staatskirchentum.
Diss. theol. Freiburg i. Br., Bamberg 1979 (Historischer Verein fiir die Pflege der Geschichte des ehe-
maligen Fiirstbistums Bamberg, 115. Bericht).

1! Uber Prof. Johann Sebastian von Drey (1777—1853) s. auch: Tiibinger Theologen und ihre Theologie.
Quellen und Forschungen zur Geschichte der Katholisch-Theologischen Fakultit Tiibingen, hg. von
Rudolf Reinhardt, Tubingen 1977, bes. 43—166 (Beitrige von Rudolf Reinhardt und Abraham Peter
Kustermann) und Max Seckler, J. S. Drey und die Theologie, ThQ 158 (1978) 92-109.

12 Siehe Glauben II 371 (betr. Frey) und Glauben II bes. 96 und 98 (betr. Drey).

551



Kirche wiren. Und der hochst orthodoxe Kastner!? selbst erklirt sich ernst, dal3 auf
kirchlichen Versammlungen die ehrwiirdige Laienschaft durchaus nicht dbergan-
gen werden darf, sondern hochst beachtet und beriicksichtiget werden muf3.!* Hie-
fir zeugt auch die Geschichte der Concilien, z.B. des Tridentinums.

Hoffentlich werden die Geistlichen auf Synoden keine Ehrenminner zu scheuen ha-
ben, und es wird da so zugehen, dal3 ausgezeichnete Staatsminner mit Freuden und
wahrer Erbauung beiwohnen konnen. Geheimnisskrimerei ist dem Christenthum so
fremd als die Finsternil3, und in allen kirchlichen Anstalten hat von jeher die grof3te
Offentlichkeit gewaltet.

Nebstdem hat der Staat die hl. Pflicht, die kirchliche Gesellschaft zu schiitzen und
zu schirmen. Diese Schutz- und Schirmpflicht gibt ihm das Aufsichtsrecht; beide be-
dingen einander. Auch hat der Staat bei allen in seinem Gebiete sich vorfindenden
kirchlichen oder weltlichen Gesellschaften das Verhitungsrecht, d.h. dafiir zu sor-
gen und zu wachen, dal3 von ihnen nichts Schidliches geschieht oder unternommen
wird.»

Zweiter Artikel
Vorschlige von Alois Fuchs

«Der Bischof hat die Wiirde, die Rechte und Pflichten des Episcopats» (Katholische
Schweiz Nr. 21).

Jeder Bischof muf3 «Bischof im vollen Sinne des Wortes sein, also im kollegialischen
Verhiltnisse zum Metropoliten und Papst, und nur in konstitutioneller Unterord-
nung» (Katholische Schweiz Nr. 06).

«Die Schweiz ehrt und schiitzt, wie die Hierarchie iiberhaupt, so insbesondere das
Episcopat, aber auch das Presbyterat in allen seinen Verzweigungen» (Vorschlige
Nr. 43).

Die Schweiz sorgt, «dall durch kanonische Wahl Minner, durch Tugend und Wis-
senschaft ausgezeichnet, zu Bischofen erhoben werden und diese ihre erhabenen
Pflichten so erfiillen, wie die Kirchengesetze, die Concilien und namentlich das Tri-
dentinum es vorschreibt» (Vorschlige Nr. 47).1°

Text des Badener Artikels

«2. Die Kantone machen es sich zur Pflicht, die — nach den in der Schweiz aner-
kannten Kirchensatzungen — den Bischéfen zukommenden Rechte, welche in
ihrem ganzen Umfange von denselben auszuiiben sind, aufrecht zu erhalten
und zu schiitzen.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 2 will den Bischéfen geben, was den Bischofen gehort. Ist das nicht Recht?
Hat Rom nicht Vieles an sich gezogen, was durchaus in den Rechten und Pflichten

13 Johann Baptist Kastner (1775~1841). Pfarrer und Schriftsteller aus der Oberpfalz. Veroffentlichte eine
Reihe von Schriften und Aufsitzen streng katholischer, meist polemischer oder apologetischer Tendenz
(ADB 15, 438 f).

14 Siehe Glauben II 284 ff. Fuchs beruft sich auf Kastners Schrift: Die katholische Kirche Deutschlands in
ihrer projectirten und méglichen Verbesserung, Sulzbach 1829, 49.

15 Vgl. Suspension 161 f. —— Betr. die Forderungen und Ermahnungen des Tridentinums s. S. 57 f.

552



eines jeden Bischofs liegt? Hieriiber liessen sich 100 und 100 Zeugnisse aus Schrif-
ten hochberiihmter, allverehrter Katholiken anfithren.»1®

«Wihrend der Bischof nach gottlicher Einsetzung sein Bisthum in den allerwichtig-
sten Beziehungen verwaltet, wie sollte er dann in allen Kleinigkeiten — wegen Ehe-
dispensen, wegen Speise- und Altersdispensen (bei Weihungen), wegen sogenann-
ten privilegierten Altiren, wegen Bruderschaftsbullen, wegen Verminderung von
Feiertagen u. dgl. sich an Rom wenden miissen?'? Wie ist dies mit der Idee des
hehren Episcopats vereinbar?...Besteht etwa in solchen Kleinigkeiten die Einheit
der géttlichen, rein geistigen Heiligungsanstalt, die Einheit der Kirche? Wird diese
Einheit durch solche Mittel erhalten? Ist das nicht vielmehr unchristliche, unapo-
stolische, unkirchliche Herrschsucht?... Derjenige, der solcher kleinlichten rémi-
schen Bevormundung und Bevogtigung bedarf, ist des Bischofsamts unwiirdig, soll
also auch nicht Bischof werden. Wer aber der hochsten Kirchenstelle in einem Bis-
thum wiirdig ist, den sollen auch die rémischen Curialisten nicht — wie ein Fitschen-
kind — in Windeln einwickeln.»!®

Dritter Artikel
Vorschlige von Alois Fuchs

Das Recht der hochsten Aufsicht, «das jeder Staat, als Staat, tiber seine religiésen
Gesellschaften hat, wird nur mit groBiter Umsicht, Schonung und Zartheit ausgeiibt
werden und nur in ehrerbietiger Riicksprache mit den betreffenden Kirchenbehor-
den, ohne Verletzung der Gewissensfreiheit bestehen und mehr ein Aufmerksam-
machen, ein Fingerzeig auf gewisse Ubelstinde als etwa ein kathegorischer Befehl
seyn» (Vorschliage Nr. 23).

Die Schweiz «priift die kirchlichen Anordnungen und genehmiget jede gerne, die
dem Staatswohl nicht entgegen ist, und um so lieber, wie segensreicher sie in ihren
Folgen seyn muB}». Die Rechtsgelehrten nennen dieses Recht «das Placetum, die
Genehmigung kirchlicher Vorschriften» (Vorschlige Nr. 26).

Die Schweiz wird alle der Kirche gemachten Vorschlige «nur mit gehoriger Riick-
sprache und Beachtung der betreffenden kirchlichen Stellen» in die Tat umsetzen
«und hierinfalls mehr irenisch als diktatorisch verfahren» (Vorschlige Nr. 77).

Text des Badener Artikels

«3. Sie (sc. die Kantone) verbinden sich gemeinschaftlich zu Handhabung des lan-
desherrlichen Rechts, vermége dessen kirchliche Kundmachungen und Verfi-
gungen dem Placet der Staatsbehérden unterliegen, des nihern bestimmend,
was folgt:

Dem Placet sind unterworfen:

a) Romische Bullen, Breven und sonstige Erlasse.

b) Die vom Erzbischof, vom Bischof und von den iibrigen kirchlichen Oberbe-
horden ausgehenden allgemeinen Anordnungen, Kreisschreiben, Kundma-
chungen etc. etc. an die Geistlichkeit oder an die Bisthumsangehorigen, so

6 FrS Nr. 7 vom 12, Februar 1836.

7 Vgl. S. 416.

18 Glauben 11 473 f. — — Fitschenkind = Wickelkind (fitschen oder faschen, vom ital. fasciare = mit einer
Binde umwickeln).

553



wie die Synodalbeschliisse und beschwerende Verfiigungen jeder Art gegen In-
dividuen oder Korporationen. _
c) Urtheile von kirchlichen Obern, insoweit deren Ausfillung nach Landesge-
setzen iiberhaupt zuliBig ist.!?
Von solchen kirchlichen Erlassen darf keiner bekannt gemacht oder auf irgend
eine Weise vollzogen werden, es sei denn derselbe zuvor mit dem von der kom-
petenten Staatsbehorde zu ertheilenden Placet versehen worden, ohne welches
er weder Verbindlichkeit noch Vollzichung erhilt.
Die Kundmachung des Hauptakts und der das Placet enthaltenden Erklirung
der Staatsbehorde soll gleichzeitig geschehen. Geistliche Untergebene sind ver-
pflichtet, was immer in Widerspruch mit diesen Bestimmungen ihnen zu-
kommt, nicht nur unbeachtet zu lassen, sondern sogleich der betreffenden
Amtsstelle zu Handen der obern Staatsbehtrden mitzutheilen.
Die Kantone verpflichten sich, auf dem Wege der Gesetzgebung wirksame
Strafbestimmungen gegen Ubertretung aller dieser Vorschriften festzusetzen.
Geistliche Erlasse rein dogmatischer Natur sollen der Staatsbehorde ebenfalls
mitgetheilt werden, der sodann iiberlassen ist, ihre Bewilligung zur Bekanntma-
chung unter der Form des Visums zu ertheilen.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr.3 handelt von der Staatsgenehmigung der verschiedenen kirchlichen Erlas-
se, von dem sogenannten Placet. Wir erinnern hier nur an das Verhiitungs- und
Aufsichtsrecht des Staates und an seine Schirmpflicht. Das Staat hat das Recht
zu verhiiten, daB kirchlicher Seits nichts fir ihn Nachtheiliges angeordnet wird.
Er hat die Pflicht, die kirchliche Gesellschaft in ihren wohlgetroffenen Anord-
nungen zu schiitzen und zu schirmen. Beide nun, diese Schirmpflicht und je-
nes Verhiitungsrecht, haben zur nothwendigen Bedingung das Aufsichtsrecht.
Der Staat mul} wissen, was er schiitzen und schirmen soll, und er wird schiitzen
und schirmen gerne Alles, was christlich, also gut und verniinftig ist.

Ein ausgezeichneter Katholik schreibt hieriiber:2° ,Wie die Menschen, ihre Ein-
richtungen, ihre Denkungsart, ihre Tugenden und Laster nicht mehr dieselben
sind wie in den ersten Jahrhunderten des Christenthums oder wie im Mittelal-
ter, so kann auch die Kirchenzucht jetzt nicht mehr dieselbe seyn wie in jenen
Zeiten. Nur das Alte selbst bis auf die kleinste, charakteristische Form wieder-
herstellen, wiirde zu nichts fithren. Die Kirche muB also ihre Disciplin nicht
blos wiederherstellen, sondern im eigentlichsten Sinne erneuern. Da wir vor-
aussetzen, dal sie iiberall von den lautersten Absichten ausgehen, die kirchli-
chen Correctionsmittel dem Geiste der Zeiten anpassen, sich lediglich auf ihrem
Gebiete halten und alle Riicksichten, die zu nehmen sind, vorher wohl iiberle-
gen werde, so wird sie sich auch nicht scheuen diirfen, ihren discipliniren An-
ordnungen die gréfite Offentlichkeit zu verschaffen.

19 Mit dieser Bestimmung sollten Verurteilungen wie jene von Alois Fuchs vermieden werden (Hansel-
mann 186).

20 A. Fuchs nennt als Quelle die Tiibinger «Theologische Quartalschrift» (6, 1824, 618 £). Vgl. Glauben
I1 267 £. Verfasser der Abhandlung ist — nach Losch 86 — Prof. Drey.

554



«4,

Hierunter verstehe ich die nach bestehenden Verhiltnissen zur Bekanntma-
chung kirchlicher Verfiigungen tiberhaupt erforderlichen Formen; also wo das ge-
fordert wird, das Vorwissen und die Zustimmung der Authorititen des Staats,
und in der Weise, wie das Eine oder das Andere gefordert wird. Selbst wenn
die Kirche von der duBleren Nothwendigkeit einer solchen Riicksichtnahme ab-
sehen wollte, sollte es ihr nicht entgehen, dal3 das Umgehen der Heerstral3e,
das Suchen der Heimlichkeit, gewohnlich iibel gedeutet und ohne andere Prii-
fung fir einen Beweil} einer unlautern Absicht, eines zu Recht nicht bestindi-
gen Treibens und Strebens gehalten wird. Was seiner Natur nach einmal 6ffent-
lich werden muB, stellt sich am besten gleich von vorn herein als ein solches
dar.»?1

«Wiren alle Kirchenbeamten, vom obersten bis zum untersten, was sie nach
der Idee ihres Berufes sein sollten, so hitte sich der Staat vor keinen Eingriffen
in sein Gebiet, vor keiner Nichtachtung seiner Rechte zu fiirchten. Er mii3te
sich nie beklagen, daB3 ihm durch NachliBigkeit oder Unfihigkeit der Kirchen-
diener Schaden erwiichse. Da wire Placet, Oberaufsicht, sogenanntes Reforma-
tionsrecht, Priffung der Geistlichen u.s.w. rein unnétig.»?2

Vierter Artikel

Vorschlige von Alois Fuchs: Keine??
Text des Badener Artikels

Die Kantone, in denen Ehestreitigkeiten nicht in allen Beziehungen dem Civil-
richter unterstellt sind, werden in ihren biirgerlichen Gesetzgebungen den
Grundsatz befolgen, daf3 der geistlichen Gerichtsbarkeit jedenfalls keine hhere
Kompetenz in Ehesachen zustehe oder eingeriumt werden diirfe als diejenige,
tiber das Sakramentalische des Ehebands zu urtheilen. Alle tibrigen Verhiltnisse
werden die Kantone dem biirgerlichen Richter vorbehalten.»

Verteidigung von Alois Fuchs**

«Nr.4 iiberliBt bei der Ehe das Sakramentalische der Kirche, die andern Verhiltnis-
se, mehr biirgerlicher Natur, weist sie an die biirgerliche, politische Gesellschaft, an
den Staat. Nun heif3t es: Gebet Gott, was Gottes, und dem Kaiser, was des Kaisers
ist — also der Kirche, was der Kirche, und dem Staate hinwieder, was des Staates
ist!?> Was sagen ferners hierinfalls die besten Canonisten? Doch, viele geistliche
Lirmer, blinde Fiihrer der Blinden, wissen vom Kirchenrecht keine Silbe, und die
groBte Pflicht des Geistlichen, das Studieren, ist ihnen fremd und verhalt.

21
22

Co23

24
25

FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.

F1S Nr. 43 vom 23. Oktober 1835.

Die Schweiz «wird die Ehe heilig halten und fiir die wichtigste und folgereichste Institution im gesell-
schaftlichen Verbande ansehen. Sie wird dieselbe begiinstigen und nicht dulden, da3 durch entgegen-
gesetzte Einrichtungen irgendwoher — mittelbar oder unmittelbar — ein Schatten auf sie geworfen wer-
de» (Vorschlige Nr. 109).

F1S Nr. 7 vom 12. Februar 1836.

Nach Mt 22, 21; Mk 12, 17; Lk 20, 25 — — «Das letzte allerdings, was sich sagen 1aBt (sc. iber Staat
und Religion), diirfte in dem Wort Jesu beschlossen sein: ‘Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist'» (Lexikon der Religionen, begriindet von Alfred Bertholet, Ziirich 19773, 563).

555



Hingegen schreibt ein wohldenkender Gottesgelehrter in der Tibinger Quartal-
schrift (1825, 484£)%: An sich liuft das Dispensationsrecht mit dem Gesetzge-
bungsrecht parallel. ‘Es haben also Staat und Kirche in ihren Gesetzen zu dispensi-
ren an u#nd fiir sich. Allein man kann sich nicht vorstellen, was der Kirche daran lie-
gen mag, dal3 sie dispensiret. Es kann ihr nur darauf ankommen, daf} ihre Gesetze
ausgetibt werden. Hitte also ein Staat ihre Gesetzgebung voéllig anerkannt und auf-
genommen, so ist nicht abzusehen, was sie weiter wiinschen kann. Sie kénnte sich
vielleicht des listigen Untersuchens und Dispensirens ganz entheben und es dem
Staate tberlassen, etwa ganz wichtige Fille ausgenommen, in denen sie sich ihr be-
sonderes Urtheil vorbehalten kénnte. Thre Geschifte wiirden vereinfacht, und die
Thitigkeit, die in diesen sich verliert, méchte zu Besserem zu verwenden seyn.
Auch wire zu wiinschen, dafl manche — frither nicht unwichtige — Gesetze jetzt
ganz hinweggenommen und so das Ganze um Vieles vereinfacht wiirde.’»

Fiinfter Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«In ganz Helvetien sind die gemischten Ehen erlaubt» (Katholische Schweiz Nr. 20).

Text des Badener Artikels

«5. Die Eingehung von Ehen unter Brautleuten verschiedener christlicher Konfes-
sion wird von den kontrahirenden Kantonen gewihrleistet. Die Verkiindung
und Einsegnung unterliegt den gleichen Vorschriften wie jene von ungemisch-
ten Ehen und wird den Pfarrern ohne Ausnahme zur Pflicht gemacht. Die an-
gemessenen Coércitiv [Straf]-MaBregeln gegen die sich weigernden Pfarrer
werden die einzelnen Kantone bestimmen.»

Verteidigung von Alois Fuchs®

«Wenn Nr. 5 die gemischten Ehen gewihrleistet, so geschieht hier rein nichts ander-
es, als was der Papst selbst im frommen Baierlande erlaubt und gestattet hat.»?8

% Vgl. Glauben II 395. Verfasser des Beitrages ist — nach Lésch 90 — Prof. Johann Adam Mohler. Fuch-
sens Lehrer hat aber die Badener Artikel abgelehnt (s. Mohlers Brief vom 8. Januar 1836 an seinen -
Schiiler Joseph Burkard Leu, bei Wiiest 99-105).

27 F1S Nr. 7 vom 12. Februar 1836

28 Vgl. Glauben II 396 f. — — Den Mischehenstreit zwischen Bayern und Rom beendete eine Instruktion
des HI. Stuhles vom 12. September 1834. «Wenn anders groBere Ubel und Argernisse nicht zu vermei-
den waren, so sollten nach der Instruktion bei jenen gemischten Ehen, bei denen die katholische Kin-
dererziehung nicht zugesichert wurde, keine kirchlichen Zensuren angewendet werden und die Vor-
nahme des Aufgebots und die Ausstellung von Zeugnissen hieriiber gestattet sein. Jedoch sollte beim
Aufgebot die Religion der Brautleute nicht erwihnt und auf den Ledigscheinen das Verbot der Kirche
wegen des Ehehindernisses der gemischten Religion ausgedriickt werden. Zugleich sollte alles vermie-
den werden, was als Billigung oder Zustimmung gedeutet werden konnte. AuBerstenfalls wurde in
den bezeichneten Fillen noch geduldet, da3 der katholische Pfarrer ohne allen kirchlichen Ritus den
Ehekonsens der Brautleute entgegennehmen und die solchermaBen giiltig geschlossene Ehe in sein
Trauregister eintragen konne» (Rupert Hacker, Die Beziehungen zwischen Bayern und dem HL. Stuhl
in der Regierungszeit Ludwigs 1. [1825—1848], Tiibingen 1967, 99; ganzer Mischehenstreit: 74—103).

556



Sechster Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«Natiirlich liegen die wichtigsten Punkte des Episkopats den Bischéfen ob, wenn
sie selbe nur erfiillen wiirden, und ihre Korrespondenz mit Rom dreht sich mei-
stens um folgende, h6chst unbedeutende Gegenstinde: Speise- und Ehedispensen,
Altersdispensen bei Weihungen, Privilegien fiir gewisse Altire, Privilegien fiir Bru-
derschaften u.s.f,, und das Alles groBtentheils um des lieben Geldes wegen. Und
das Alles hat Oestreich gutentheils abgeschafft, und derjenige miilte doch ein er-
barmlicher Bischof sein und einen elenden geistlichen Rath um sich haben, der sol-
che Kleinigkeiten nicht von sich aus gehorig schlichten kénnte; sind und miissen
ihm doch viel wichtigere Geschifte iiberlassen bleiben» (AZ Nr. 100 vom 14. De-
zember 1833).

Text des Badener Artikels

«6. Die kontrahirenden Kantone werden die Festsetzung billiger Ehedispenstaxen,
sei es durch Verstindigung mit dem Bischofe, sei es durch Unterhandlung mit
dem pipstlichen Stuhle zu bewirken suchen. Wiirde der Zweck auf dem be-
zeichneten Wege nicht erreicht, so behalten sich die kontrahirenden Kantone
dieB3falls ihre weitern Verfiigungen vor.»?

Verteidigung von Alois Fuchs®

«Wenn Nr. 6 billige Ehedispenstaxen bewirken will durch Verstindigung mit
Rom oder dem Bischof, und in dem Falle, da} dieses nicht gelingen sollte (was
wir unsererseits durchaus nicht befiirchten), sich weitere Verfiigungen vorbehilt,
was Boses ist dann hierin? In der Tiibinger Quartalschrift heiB3t es weiter:3! ‘Mehre-
re Gesetze, z.B. die vom 3ten und 4ten Grad der natiirlichen und die von der geist-
lichen Verwandtschaft simtlich, waren in der alten Kirche nicht bekannt; es ist
auch kein tiichtiger Grund da, warum sie jetzt bestehen.” Gegen solche Dinge mul3
man sich aussprechen ‘und auf jeden Fall auch dagegen, daf3 der Papst sich beson-
dere Fille zur Dispense immer noch vorbehilt, was doch gewil3 nicht mehr verthei-
digt werden kann. Denn was unlingst gesagt wurde: In Rom will man doch auch
leben, und es sey billig, daB3 Beitrige von allen Theilen der katholischen Welt gelie-
fert wiirden, ist in der That seltsam. Dispensirt man denn, damit Geld eingeht?
Man soll nur das weitliufige, nach byzantinischer Art eingerichtete Curialwesen
vereinfachen und iiberall weniger brauchen. Es miissen das alle Regierungen
thun.’»

% Dieser Artikel wurde durch den sog. Wohlenschwilerhandel veranlaBt (s. S. 328 Anm. 13).
3 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.

31 ThQ 7 (1825) 485 f. (Mohler, vgl. Anm. 26). Wiederabdruck in Glauben IT 395 f.

557



Siebter Artikel

Vorschlige von Alois Fuchs

«Die Schweiz wird den Tag des Herrn stets heilig halten, hingegen — eingedenk,
dal sechs Tage zur wohlthitigen Arbeit bestimmt und nothwendig sind — nebst den
Sonntagen nur die hochsten und iltesten Feste des Herrn beibehalten, die Feier der
Heiligen aber auf die nichst einfallenden Sonntage verlegen oder — wie schon theil-
weise geschehen — mehrere ihrer Feste ganz abstellen» (Vorschlige Nr. 19).

«Die Schweiz wird far die Heiligung der Sonn- und Festtage wachen, ohne dabei
ein kleinherziges, finsteres Wesen einzufithren» (Vorschlige Nr. 21).

Text des Badener Artikels

«7. Sie (sc. die Kantone) verbinden sich, eine wesentliche Verminderung der Feier-
tage oder die Verlegung derselben auf die Sonntage — nach dem Grundsatze
moglichster Gleichférmigkeit — auszuwirken und werden zu diesem Behufe sich
mit dem Bischofe ins Einverstindnil3 setzen. Eben so werden sie sich gemein-
sam fiir Verminderung der Fasttage — mit besonderer Riicksicht auf das Absti-
nenzgebot an Samstagen — verwenden, jedenfalls ihre hoheitlichen Rechte auch
in diesen Disciplinarsachen sich vorbehaltend.»

Verteidigung von Alois Fuchs3?

«Allbekannt ist es, dal das gottliche Christenthum sich nicht bis zu den Kiichenzet-
teln verstiegen, hingegen allen Christen — ohne Ausnahme — MéBigkeit und Selbst-
verliugnung vorgeschrieben hat und keinen davon dispensiert. In diesem Geiste
und im genauen Einklange mit den Worten des Erlosers: ‘Nicht was zum Munde
eingeht, verunreinigt den Menschen’ (Mt 15,11) und des Apostels Paulus, der ge-
gen das Speiseverbot eifert: Da Gott die Speisen geschaffen habe, dal sie mit
Danksagung von den Gldubigen genossen werden, und weil alles von Gott Ge-
schaffene gut und nicht verwerflich ist, soferne es mit herzlichem Danke genossen
wird (1 Tim 4,3 f.); im Einklange mit dem gleichen Apostel, der im christlich-freien
Geiste die Kolosser (2,20 £.) tadelt, daf3 sie sich Menschensatzungen aufdringen las-
sen, wie da sind: ‘Riihre dieses nicht an, verkoste es nicht und taste es ja nicht an’.
In diesem Geiste wird allbekannt nun jihrlich das Fleischessen selbst wihrend der
hl. Fastenzeit erlaubt, und die Fastenzeit bleibt deBwegen dennoch Fastenzeit. In
diesem Geiste ist ferners in sehr vielen Bisthiimern das Fleischessen auch an den
Samstagen erlaubt.

Und dieweil die gottlichen Worte lauten: ‘Du sollst im Schweile deines- Angesich-
tes dein Brod essen!” (1 Mose 3,19); dieweil der Miiliggang der Anfang aller La-
ster, hingegen Arbeit die Mutter vieles Guten und so gar nichts Boses, sondern viel-
mehr so gut ist, daBB man selbst vor dem allerheiligsten Tabernakel arbeiten darf
und nicht selten arbeitet; dieweil iberdie3 Paulus die Kolosser und damit zugleich
alle Christen belehrt (2,16), man konne sie eben so wenig wegen eines Festes ver-
dammen als wegen Speis und Trank; dieweil endlich das Christenthum uns die An-
betung Gottes im Geiste und in der Wahrheit lehrt (Joh 4,24) und - recht auf-
gefalit und ausgeiibt — das ganze Leben in einen heiligen Gottesdienst umwan-

32 FrS Nr. 44 vom 30. Oktober und Nr, 45 vom 6. November 1835,

558



delt, haben selbst die frommsten Pipste sehr viele Feiertage aufgehoben, und wih-
rend in vielen katholischen Lindern nur wenige Festtage mehr bestehen, sind sie
mit papstlicher Erlaubnif3 in Frankreich sogar bis auf vier herabgesetzt worden.?}
Wir fragen nun, wie Hr. Professor und Pfarrer Hofliger in seiner vielgelesenen
Schrift iiber Synoden®#: ‘Warum sollen wir Schweizer unter allen Deutschen allein
noch am Samstag nicht Fleisch essen oder die Dispense halb erbetteln, halb bezah-
len miissen?” In den katholischen Lindern Deutschlands sind mit pépstlicher Bewil-
ligung die Feiertage sehr vermindert. ‘Warum sollen wir in diesen und vielen an-
dern dergleichen Dingen mehr haben und mehr thun als alle andern Deutschen?’
Indessen brauchen wir in Hinsicht der gewiinschten Verminderung der Feiertage
nicht tiber unsere Grenzen hinauszugehen. Wir haben in unserer Schweiz selbst, im
Kanton Genf, ein Beispiel von einer sehr groien Verminderung der Festtage; denn
dort miissen sie nicht mehr als 8, sage mit dem Worte: acht Feste, und zwar mit
papstlicher Genehmigung feiern, wihrend wir hingegen Kantone haben, die bis zu
zwanzig ganze und dazu noch ein paar Dutzend halbe Feiertage feiern miissen.?
Und wie vielen 1000 Eidgenossen wire es gedient, wenn auch sie, wie ihre genfer’-
schen Mitbriider, nur mehr 8 Feste hitten! Es sind folgende: Weihnacht und Him-
melfahrt, Neujahr, Fronleichnamstag, Allerheiligen, Marii Geburt und Aufnahme
in den Himmel und der Bisthumsheilige von Genf, Franz von Sales.»

Nichts ist natiirlicher und angemessener, als daB sich die Kantone in der Feiertags-
frage mit den Bischofen ins Einverstindnis setzen. «Denn der Papst ist Bischof von
Rom, und wir hoffen — ein guter Bischof; er ist Erzbischof seines Metropolitan-
sprengels, und wir hoffen — ein guter; er ist iiberdies Landesfiirst seines Staates, und
wir hoffen — auch ein guter. Welche Last von Arbeiten liegt nun schon in diesen
drei Beziehungen auf ihm! Er ist endlich der hl. Vater der katholischen, allverbreite-
ten Kirche; seine Sorge mul sich iiber alle Erdtheile in den wichtigsten Beziehun-
gen erstrecken. Wie konnte er sich nun mit gar allen Einzelheiten und unbedeuten-
den Sachen befassen? Das ist rein unmoglich. Daher wird von den Bischéfen in

33 Papst Pius V. (1566~72, 1712 heiliggesprochen) beschrinkte die Zahl der Heiligenoffizien auf 87 (Bre-
vierreform von 1568). Urban VIII. (1623—44) lieB in der Bulle «Universa per orbem» (1642) nur noch
34 Feste als gebotene Feiertage bestehen. Im 18. Jh. erfolgte, hauptsichlich auf Betreiben der bourbo-
nischen Hofe, eine weitere Verminderung: Benedikt XIII. (1724—30) gestattete den spanischen Katholi-
ken, 17 dieser Feste als Halbfeiertage zu begehen (mit dem Gebot des MeBbesuchs, aber ohne Arbeits-
ruhe). Gleiche Indulte erhielten Neapel und Sizilien (1748) sowie Osterreich (1753), wo nur noch 15
ganze Feiertage bestehen blieben. Klemens XIV. (1769—-74) hob auf Ersuchen der Kaiserin Maria The-
resia auch die halben Feiertage auf. Ahnliche Regelungen erfolgten fiir Bayern (1772), Preulen (1772
und 1788), Spanien (1791) und andere Linder (LThK 4, 98; Jedin V 603; vgl. Glauben II 139).

34 Siehe Glauben I 139. — Vgl. S. 70 Anm. 70.

35 Obwalden feierte noch in den 30er Jahren des 19. Jh. «36 ganze und zudem noch 17 sog. halbe Feierta-
ge (an denen die Arbeit nur bis zum Mittag ruhte). Ahnliche Zahlen galten im ersten Viertel des Jahr-
hunderts auch fiir Nidwalden, Uri und Schwyz sowie fiir die katholischen Teile von Graubiinden.
Wohl ist in Betracht zu ziehen, daf} stets einige dieser Feiertage auf Sonntage fielen; doch geniigten
auch die verbleibenden noch vollauf, um einen ganz merklichen Ausfall an Arbeitstagen herbeizufiih-
ren, der unter den verinderten wirtschaftlichen Verhiltnissen sich immer stirker als Last fiihlbar
machte. Das bewog die verschiedenen Regierungen dieser Kantone der Reihe nach, unterstiitzt von
den Priesterkapiteln ihrer Linder, an ihren Bischof und durch diesen an den Papst zu gelangen, um —
mit dem Hinweis auf die 6konomische Situation ~ fiir eine Anzahl von Festtagen die Aufhebung oder
die Verschiebung auf Sonntage zu erwirken. So Uri 1835, Schwyz und Graubiinden 1839, Obwalden
1842. Die Dispensgesuche wurden durchwegs genehmigt» (Louis Schihin, Sozial-politische Ideen im
schweizerischen Katholizismus. Die Anfinge 1798—1848. Diss. oec. publ. Ziirich, Schofflisdorf 1937,
177£). Vgl. S. 124 Anm. 48 — — Uber die heutige Regelung der Felertage in den Kantonen siche:
’83 Schweizer Almanach, Baden 1982, 283 f.

559



ithren Sprengeln Vieles abgethan und wohl zuletzt dem hl. Vater zur Genehmigung
vorgelegt, was ja — wohlgemerkt — die Badenerkonferenz keineswegs verbietet.
Vielmehr wird man diese Genehmigung gerne sehen, und man darf sie von der
Giite des Papstes hoffen, mit der sie anderwiirts schon ertheilt worden ist.

Gerade so erging es im Kanton Genf. Dort wurden in verschiedenen Gemeinden
verschiedene Festtage gefeiert. Es war ein groBer Ubelstand, wie es bei uns ein sehr
grofer Ubelstand ist, wenn man so oft in einer Gemeinde wacker arbeitet und in
der andern Nachbargemeinde feiert und mitunter ein wahres Juheleben fiihrt. Die
weise Regierung Genf’s wollte hierinfalls Ordnung und Einheit; sie unterhandelte
mit dem Lausannerbischof Jenni zu Freiburg. Man kam miteinander iiber die 8 be-
meldten Feste ins Einverstindni. Nun schrieb der hochw. Bischof an Pius VII. se-
ligen Andenkens, schilderte ihm den Ubelstand und wie angemessen und vortheil-
haft die getroffene Anordnung sei, und suchte um die pipstliche Genehmigung
nach. Der Papst erliel dann am 8. Mai 1821 ein Breve, worin er seine Genehmi-
gung aussprach, da Leo der GrofB3e erklire, es gebe in der Kirche einige ganz unver-
inderliche Punkte, aber auch viele, die man nach Zeit und Umstinden anordnen
konne. Daher er, um Einheit unter diejenigen zu bringen, die, wie kirchlich so auch
politisch unter gleichen Behoérden stehen, in das Ansuchen einwillige und die Ka-
tholiken im Kanton Genf von allen iibrigen Festen vollkommen dispensiere; gleich-
viel, durch welche Behorden, aus welchen Ursachen und ob selbst aus Geliibden
diese Feiertage eingefiihrt gewesen seien. Dieser Anordnung sollen weder die Ge-
setze von Bisthums- und Provinzialsynoden, noch sogar von allgemeinen Kirchen-
versammlungen im Wege stehen. Wir fragen nun: Wire es nicht auch fiir die ganze
Schweiz — wie fiir den Kanton Genf — sehr vorteilhaft, wenn weniger Feiertage wii-
ren? Und wire hierin nicht Einheit schon, wie sie laut piapstlichen Worten fiir ei-
nen einzelnen Kanton schon ist?»3¢

Achter Artikel

Vorschlige von Alois Fuchs

«Die Schweiz sorgt dafiir, daB3 die Priesterseminarien ihrer erhabenen Bestimmung
entsprechen, besonders also dafiir, daf3 diesen hochwichtigen Pflanzschulen ausge-
zeichnete Regenten oder Directoren vorstehen» (Vorschlige Nr. 57).

«Die Schweiz fiihrt eine genaue Controll tiber die Aufnahme in die Priestersemina-
rien; kein Unsittlicher, aber auch kein Talentloser darf zum priesterlichen Stande
beférdet werden. IndeB darf diese Controll nicht erst mit dem Eintritt ins Semina-
rium beginnen. Nein, sie muf3 schon bei dem Gymnasium anfangen und durch alle
Schulen — die Theologie inbegriffen — fortgefiihrt werden. . . Es sei unabidnderliches
Grundgesetz, dal3 nur geistvolle, reich begabte Jiinglinge in den Predigerstand auf-
genommen werden» (Vorschlige Nr. 55).37

3¢ Siehe William Martin, La situation du catholicisme 2 Genéve 1815-1907. Etude de droit et d'histoire.
Paris-Lausanne 1909, 70—77, bes. 72.

37 Fuchs nennt den Priesterstand auch «Lehrerstand» (AZ Nr. 102 vom 21. Dezeniber 1833). Um diese
Zeit schrieb er an ]. A. S. Federer, daf} ihn auler der Predigt wenige kirchliche Funktionen ansprechen
wiirden. Demnach sei ihm die Suspension in mancher Bezichung gleichgiiltig (Vadiana, 11. Dezember
1833). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 134 f. und Wiinsche 134 ff.

560



«Keiner wird zum theologischen Studium hinzugelassen, ohne die gehorigen Lehr-
gaben und philologischen und philosophischen Studien, und keine theologische An-
stalt geduldet, wo nicht die Exegese des alten und neuen Testaments, die Kirchen-
und Dogmengeschichte, die Moral und Pastoral von wissenschaftlichen Minnern
auf wiirdige Weise vorgetragen wird. Die Weltgeschichte, das Kirchenrecht und die
Pidagogik muf3 jeder Candidat in der Philosophie studirt haben» (Vorschlige
Nr. 122).38 '

Die Schweiz «sorgt fiir edle Thitigkeit und fortgehende Bildung des Klerus, also fiir
Lesezirkel und fiir angemessene schriftliche Arbeiten, vorziiglich im hochwichtigen
Fache der Volksbelehrung durch gute Volksschriften» (Vorschlige Nr. 53).

«Wie die Studien der Weltgeistlichen, so werden auch die Studien der Kloster
beaufsichtigt, und auch da wird keinem Sitten- und Talentlosen die Aufnahme ge-
stattet» (Vorschlage Nr. 69).

«Keine Ordensperson kann in oder auBler dem Kloster in der Seelsorge angestellt
und gebraucht werden, ohne bischéfliche Priifung und Genehmigung, und nur mit
ausdriicklicher Genehmigung des Staates nach abgelegtem Diensteid» (Vorschlige
Nr. 73).

Text des Badener Artikels

«8. Die kontrahirenden Kantone verpflichten sich zur Ausiibung ihres landesherr-
lichen Rechts der Oberaufsicht iiber die Priesterhiuser (Seminarien).
Sie werden in Folge desselben vorsorgen, dal Reglemente iiber die innere Ein-
richtung der Seminarien, insoweit sie von kirchlichen Behérden ausgehen, der
Einsicht und Genehmigung der Staatsbehérde unterlegt werden, und daB3 die
Aufnahme in die Seminarien nur solchen Individuen gestattet wird, die sich vor
einer durch die Staatsbeh6rde aufgestellten Priifungskommission iiber befriedi-
gende Vollendung ihrer philosophischen und theologischen Studien ausgewie-
sen haben. :
Auch werden sie sich durch Priifungen der Wahlfihigkeit der Geistlichen vor
deren Anstellung als Seelsorger versichern und iiberhaupt fiir die weitere Aus-
bildung derselben durch zweckdienliche Mittel sorgen.
Die Regular-Geistlichen sind in Hinsicht auf den Antritt von Pfriinden und auf
Aushiilfe in der Seelsorge ganz den gleichen Vorschriften unterworfen wie die
Sakular-Geistlichkeit. Was insbesondere den Kapuzinerorden anbetrifft, so wer-
den die Kantone die angemessenen MaBregeln ergreifen, damit auch iiber die von
dessen Gliedern auszuiibende Seelsorge die erforderliche Staatsaufsicht walte.»

Veerteidigung von Alois Fuchs?®

«Nr. 8 redet von der hoheitlichen Aufsicht iiber die Seminarien, die ja der Staat
schiitzen, also nothwendigerweise auch beaufsichtigen mul3. Er redet von ihrer in-
neren Einrichtung, und hoffentlich wird diese so gut getroffen, da3 man die Prii-
fung des Staates nicht zu scheuen hat. Ferners, um der landesverderblichen Unwis-
senheit der Geistlichen zu steuern,*® wird eine Prifungskommission fiir die Auf-

3 Siehe Glauben IT 201-204. — — Gemeint ist jenes Kirchenrecht, das im Naturrecht grundgelegt ist
(Wiinsche 126 f., Glauben II 203).

3 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.

40 Siehe Glauben II 204 ff. — Vgl. S. 13 Anm. 36 (Schrift von E X. Hubscher).

561



nahme in die Seminarien und fiir die Wahlfihigkeit zu Pfriinden angeordnet,*! und
die Ordenspriester werden den gleichen Vorschriften wie die Weltpriester unter-
worfen, insofern sie auf Pfriinden wollen.4?
Und das konnte man verketzern?! Wahrlich, wer hier verketzert, der verketzert das
Tridentinum, ist also selbst von vorne herein ein Ketzer. Thr Verketzerer! Schlaget
doch nach die tridentinischen Verordnungen iiber die Ordensgeistlichen*?, tiber
Pfrindenbesetzung#* u. s. w. Die Badenerkonferenz ist hier in vollem Einklang mit
dem preiswiirdigen Tridentinum. Entscheidend ist und bleibt, daf die 850 000 Ka-
tholiken in der Schweiz ein wesentlicher Theil der Kirche sind, die, wie grofe
Pflichten, ebenso auch gro3e Rechte haben. Die Kirchenbeamten kénnen die Kir-
chenbiirger nicht mit dem Worte ‘Staat’ und ‘Das geht den Staat nichts an’ zur Kir-
che hinaus jagen. Laut dem Tridentinum haben Geistliche und andere kluge, des
gottlichen Rechtes kundige Minner die Priestercandidaten zu priifen.** Thr Begeh-
ren, zu Priestern befordert zu werden, mul} 6ffentlich in ithrer Pfarrkirche verlesen
werden.*¢ Bei der Weihe selbst mul} der Bischof das Volk noch einmal um seine Zu-
stimmung fragen.4” Ferners darf keiner geweiht werden, ohne eine Pfriinde zu ha-
ben oder einen hinlinglichen Versorgungsschein.*® Haben also die Laien und in ih-
rem Namen ithre Behorden nichts zu sagen bei der Beforderung ihrer Mitlaien zum
Priesterthum? Wer darf beim Anblick obiger Kirchengesetze so etwas behaupten?
Nebstdem sind, wie der beriihmte Dr. Zimmer schreibt, die Geistlichen auch
Staatsbeamte und Lehrer der Staatsreligion, und der Staat darf also, ja er mul} wis-
sen, wer von ihm beamtet werden will und ob er seiner grolen Aufgabe gewachsen
sei.’ Und der ernste Sambuga, den noch niemand gewagt hat zu verketzern,
schreibt: ‘Die Aufnahme in die Seminarien mufl mit mehr Auswahl geschehen. Der
Staat darf nicht so leicht in der Aufnahme kiinftiger Kirchendiener sein. Selbst die
mitstimmenden Geistlichen erinnern sich nicht alle Mal lebhaft genug an die unent-
behrlichen Eigenschaften eines Priesters. Wo Menschenwohl bewirkt werden soll,
wo Menschenwohl davon abhingt, mul} alles Mitleiden und sonstiges Wohlwollen
gegen Andere schweigen.”!
Wie der Staatsbiirger nur gute und taugliche Staatsbeamte will, so will auch der
Kirchenbiirger nur gute und taugliche Kirchenbeamte, und die Kirchengesetze ent-
sprechen seinen Wiinschen vollkommen, wenn sie nur besser beachtet wiirden.

41 Vgl. S. 20 (Wahlfshigkeitszeugnis fiir A. Fuchs).

42 Siehe Glauben II 388-391.

43 23. Sitzung, 12. Kap. von der Verbesserung (Egli 220 f.).

44 7. Sitzung, 13. Kap. von der Verbesserung (Egli 79).

43 23, Sitzung, 7. Kap. von der Verbesserung (Egli 217).

46 23, Sitzung, 5. Kap. von der Verbesserung (Egli 216). Siche Glauben I 276, IT 209 £ und 319.

47 Siehe auch A. Fuchs, Die Demokratie in der katholischen Kirche (AZ Nr. 102 vom 21. Dezember
1833) und Glauben IT 321 f.

4% 21. Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egli 177 £). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 98. :

49 Siehe Glauben II 210 f. — Unter Staatsreligion versteht Prof. Zimmer die Anerkennung der drei ewigen
Grundideen: Gott, Tugend und Unsterblichkeit (s. Biogr. A. Fuchs I 89).

50 Joseph Anton Sambuga (1752—1815). 1778 Hofprediger in Mannheim, 1784 Pfarrer zu Herrnsheim,
1797 geistlicher Erzieher des spitern Kénigs Ludwig 1. von Bayern. Verband religiose Wirme mit ver-
standesmiBig klarer Moral und beeinflute Ludwig im Sinn des christlich-patriarchalischen Absolutis-
mus. Mit J. M. Sailer befreundet, war er auch literarisch titig. — — LThK 9, 295 £ (Lit.); Reden und
Aufsitze von Joseph Anton Sambuga, hg. von Johann Baptist Schmitter-Hug, Lindau 1834.

1 Vgl. Glauben I 273 Anm. 1 und Glauben II 210.

562



Wabhrlich, es stiinde um unsere katholische Schweiz weit besser, wenn wir durch-
gingig gute und wissenschaftlich gebildete Priester hitten. Beide aber, Tugend und
Wissenschaft, fordern die Kirchengesetze sehr streng. Mit rohen Waldbriidern im
Priesterrocke ist der Kirche nicht geholfen; sie bedarf tugendliche und erleuchtete
Priester. Bisher war in der. Schweiz zuwenig Aufsicht iiber die Studien der kiinftigen
Priester, und es wurde von ihnen zuwenig gefordert. Auch haben wir zur Stunde
noch hie und da erbirmliche niedere und obere Schulen. Vieles aber hat sich Gott-
lob ! gebessert, und es ist, statt Ketzerei, hl. Christenpflicht, noch mehr zu verbes-
sern. Gott ist Licht, und das Christenthum eine Religion des Lichtes, und unsere hl.
Kirche eine Licht- und Verklirungsanstalt.»

Neunter Artikel
Vorschlige von Alois Fuchs

«Die Schweiz garantiert allen drei Glaubensbekenntnissen — also den Katholiken,
den Protestanten und den Juden — ihre kirchlichen, ihre milden und ihre Bildungs-
anstalten; sie wacht fiir ihre Erhaltung, Verbesserung und nothwendige Ausbrei-
tung» (Vorschlige Nr. 63). _ _

«Sie garantiert demnach auch den Katholiken ihren allseitigen Kirchenfonds und
insbesondere die Kloster» (Vorschlige Nr. 64).52

«Die Kloster miissen theils allseitige Bildungs-, theils Verbesserungs-, theils Kran-
kenpflegeanstalten seyn. Das Alles waren sie urspriinglich und miissen es wieder
werden und stets fortbleiben. Die katholische Schweiz bedarf solcher Institute im
hohen Grade; sie hat aber auch grofie und herrliche Fundationen» (Vorschlige
Nr. 66).

«Alle Kirchen- und Klostergiiter tragen die Staatslasten, wie die Besitzungen ande-
rer Biirger» (Vorschlige Nr. 67).53

«Das Gesammt-Klostergut wird zum allgemeinen Kirchen-, Schul- und Armengut
geschlagen» (Katholische Schweiz Nr. 55).

Text des Badener Artikels

«9. Die kontrahirenden Kantone anerkennen und garantiren sich das Recht, die
Kléster und Stifter [Stifte] zu Beitrigen fiir Schul-, religiose und milde Zwecke
in Anspruch zu nehmen.»

Veerteidigung von Alois Fuchs
«Nr. 9 verpflichtet die kirchlichen Corporationen (die Kléster und Stifte) zu Beitri-

52 «Mit dem ist aber nicht gesagt, daB, wenn eine Kirchenpfriinde oder ein Spital oder eine Lehranstalt
oder ein Kloster seiner Stiftung und seinem Zwecke nicht entspriche, dal damit auch sein jetziger, fak-
tischer und fehlerhafter Zustand garantiert und somit die héchstnéthige Verbesserung dadurch verhin-
dert wire» (Vorschlige Nr. 65). «Die Schweiz L3t vielmehr den betreffenden Konfessionen und Kan-
tonalbehérden hierin allen méglichen Spielraum, innert den Grenzen ihres Kirchenrechtes und ihrer
Gesetze. Sie garantiert keine Institution, die der Idee der Menschheit, des Christenthums, der Kirche
und ihrer Institute widerspricht und dringt auf ihre Verbesserung» (Vorschlige Nr. 66).

«Jeder Geistliche von allen Konfessionen so wie die Klosterleute stehen wie alle anderen Einwohner
unter den Gesetzen und Gerichten, sind diesen verantwortlich so wie zur Eidesleistung dem Staate
verpflichtet» (Vorschlige Nr. 67, Fortsetzung). «Hingegen genieBen sie auch alle Rechte eines Staats-
biirgers, wie sie seine Pflichten erfiillen und seine Lasten tragen; sie sind stimm- und wahlfzhig» (Vor-
schlige Nr. 68).

53

563



gen fiir Schulen und fiir religiose und milde Zwecke. Zu dem Allem sind sie ohne-
hin urspriinglich und stiftungsgemil3 verpflichtet. Alles Klostergut ist Kirchen-,
Schul- und Armengut.»*

Das gesamte Vermogen der Kloster «ist Kirchengut — heiliges, unantastbares Gut
der katholischen Gemeinde. So wenig das allseitige Pfrundgut ‘Pfaffengut’ ist, eben
so wenig ist das allseitige Klostergut ‘Monchs- oder Nonnengut’. Nein, es gehort
der Gesammtgemeinde, der ganzen katholisch-kirchlichen Gesellschaft, nicht einem
einzelnen Theile derselben. Und wie z. B. die einzelnen zeitlichen Nutznie3er eines
Spitals offenbar nicht dessen selbstherrliche Eigenthiimer sind und mit dem Spital-
gute nicht nach Belieben schalten und walten konnen, sondern das Spitalgut unge-
schmilert, ja geduffnet das Erbgut und Vermogen der Barmherzigkeit fiir alle kiinf-
tigen Zeiten bleiben muf3 und die zeitlichen Bewohner nur das Noéthige ansprechen
konnen, so ist es bei jedem Kloster, gro3 und klein.»?

«Wir haben es schon wiederholt und unwidersprechlich, besonders in den Verfas-
sungswiinschen fiir Schwyz*® erwiesen, daf3 die Kloster ihrer Idee und ihrer so an-
sprechenden Urgeschichte nach fiir die edelsten Zwecke des Christenthums und der
Menschheit gestiftet sind, daB sie Bildungs-, Verbesserungs- und Vervollkomm-
nungsanstalten sevn missen, und die Kirche hat alle Augenblicke das Recht, ja die
Pflicht, sie zu ihrer Bestimmung zuriickzufithren, da, wo sie von ihr abgewichen
sind — und sie sind es nur zu vielseitig. Die Beweise — die traurigen, schreienden
Beweise —, sie liegen vor aller Welt Augen. Ferne von uns, dal3 wir ihr heiliges Kir-
chen-, Schul- und Armengut, wie anderswo, gewissenlos verschleudern und ihre
chrwiirdigen Gebidude zerstoren. Aber fiir ihre vollstindige Verbesserung diirfen,
miissen wir sorgen. Aus Verdummungsanstalten miissen sie wieder Lichtanstalten
werden und aus bloBen Abfiitterungsinstituten fiir einige Wenige, die groBe Sum-
men fiir die verkehrtesten Zwecke verschleudern, miissen sie sich wieder zu hl.

Pflegeanstalten fiir die leidende Menschheit, ‘fiir Christus in den Armen’ umwan-
deln.»?

Zebnter Artikel

Vorschlige von Alois Fuchs

«Die Kloster alle — ohne Ausnahme — stehen kirchlich unter ihrem Bischofe, poli-
tisch unter den betreffenden Regierungen, und diese filhren immer eine genaue
Controlle tiber ihren allseitigen Etat und iiber die Aufnahme, die Ankunft und den
Abgang all ihrer Mitglieder» (Vorschlige Nr. 69).

«Die Kloster sowie die Chorherrenstifte stehen kirchlich unter ihrem Bischofe, cko-
nomisch unter dem Administrationsrathe» (Katholische Schweiz Nr. 42).

%% FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
55 Glauben II 294 £,

5 Vel. S, 471,

57 Glauben 1T 295 f.

564



Text des Badener Artikels

«10. Sie (sc. die Kantone) werden gemeinsame Anordnungen treffen, dal in Auf-
hebung der bisherigen Exemtion die Kloster der Jurisdiktion des Bischofs un-
terstellt werden.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 10 unterstellt die Kloster den Bischéfen im vollen Einklange mit dem Triden-
tinum.»°8

Elfter Artikel

Vorschlige von Alois Fuchs

Die Schweiz «stellt den Klerus ins gehorige Verhiltnil zu den Regierungen und
dem Volke und raumt diesem iiberall jenen Antheil fiir seine unmittelbaren kirchli-
chen Angelegenheiten ein, die es schon in hundert und hundert Gemeinden, na-
mentlich in den Urkantonen, seit undenklichen Zeiten hat. Jedoch sorgt sie dafiir,
daB3 dies nicht in ‘Pébelherrschaft und in heillose Zersplitterung ausarte und in
nichts Wesentliches schidlich eingreife» (Vorschlige Nr. 54).5

Die «Volkswahlen kénnen nur nach dreifachem Vorschlage der Kantonalkirchen-
rithe statt finden. Da, wo bisher die Kollatur in der Hand des Bischofs oder eines
Andern lag, hat dieser einen dreifachen Vorschlag zu machen» (Vorschlige Nr. 60).

Text des Badener Artikels

«11. Die Kantone werden nicht zugeben, da3 Abtretungen von Kollaturrechten an
kirchliche Behtrden oder geistliche Corporationen Statt finden.»

58 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836 — — Konzil von Trient, 25. Sitzung, Kap. 9-11 (Egli 286 ff.). Vgl.
Biogr. A. Fuchs I 160.

«Das Tridentinum war bestrebt, den Bischof wieder zum einheitlichen Leiter und Oberhirten der Dio-
zese zu machen und, vor allem in Angelegenheiten der Seelsorge und des Kultus, seine Jurisdiktion
moglichst von Exemtionen zu befreien. Aus diesem Grund sollte auch die Exemtion der Orden und
Kloster weitgehend eingeschrinkt werden. Um dieses Ziel zu erreichen, wurden einerseits dem Bischof
weitgehende Rechte erteilt beziehungsweise abhandengekommene wiederhergestellt, und anderseits
wurden ihm Amtsvollmachten verlichen, die ihn ermichtigten, als Apostolischer Delegat auch gegen-
tiber den Exemten seine Jurisdiktion auszuiiben. Aus den Vorschriften des Tridentinums ist deutlich zu
verspiiren, daf} das Ziel in dieser Richtung sehr weit gesteckt war. Es wurde nicht in vollem Malle er-
reicht, und im Verlauf der Zeit traten sogar wieder gewisse Einschrinkungen der Autoritit des Bi-
schofs ein, allerdings in wesentlich sinnvollerer und geordneterer Form, als dies bisher der Fall war»
(Willibald M. Pléchl, Geschichte des Kirchenrechts, Band 111, Wien 19702, 517 £.).

«Es gibt viele schweizerische Gemeinden, die nicht blos ihre Geistlichen selbst wihlen, sondern theils
an Gemeindeversammlungen, theils durch ihre Ausschiisse — die Kirchenrithe —, vereint mit der Orts-
geistlichkeit, ihre kirchlich-6konomischen Angelegenheiten selbst ordnen und ortsgemiBe Verfiigun-
gen iiber den Cult u. s. f. treffen» (Anm. zu Vorschlag Nr. 54).

59

565



Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 11 sichert den kirchlichen Gemeinden (Pfarreien etc.) das uralte, wesent-
liche Wahlrecht ihrer Priester.»®?

«Wie die Laienschaft die Pflicht und das heilige Recht hat, fiir die wiirdige Bil-
dung der Priesterkandidaten zu sorgen, nur wiirdige Personen in den hehren
Priesterkreis zuzulassen und fiir fortwihrende amtsgemifle Thitigkeit dersel-
ben zu wachen, eben so hat sie auch das Wahlrecht bey allen Kirchenbeam-
tungen; versteht sich, unter den kirchengesetzlichen Bedingungen. Wir sind — und
wir glauben aus guten Griinden — keinem Absolutismus in Kirche und Staat hold
und wir méchten den absoluten Demokratismus, dessen grobe Auswiichse wir von
Jugend an politisch mit angesehen haben,®! durchaus nicht in die Kirche hiniiber-
spielen.»%?

Zwiifter Artikel
Vorschldge von Alois Fuchs: Keine$?

Text des Badener Artikels

«12. Sollte von Seite kirchlicher Obern gegen die von der Staatsbehorde vermoge
ihr zustehenden Wahlrechts vorgenommene Besetzung einer Lehrerstelle irgend
einer Art — Einsprache erfolgen, so ist dieselbe als unstatthaft von dem betref-
fenden Kanton zuriickzuweisen.»%

Vorbebalte von Alois Fuchs®’

Ich nehme kein Blatt vor den Mund und erklire, «dal diese Nr. 12 nicht gehorig
abgefasst ist; sie lautet zu allgemein. Versteht man unter der Lehrerstelle z. B. einen
Rechtslehrer, so ist die Sache ganz in Ordnung. Dann aber gehoért sie nicht hieher,
weil das kein Gegenstand ist, der die Kirche beriihrt! Versteht man aber unter der
Lehrerstelle Professoren der Theologie und katholische Religionslehrer an Gym-
nasien u. s. w., dann muf} diese Nr. anders abgefasst werden und etwa den Beisatz
erhalten: ‘Insofern der gewihlte Lehrer der Theologie die kanonischen Eigenschaf-
ten besitzt’. Denn wie der Seelensorger die bischofliche Genehmigung haben muf,
ebenso muB sie auch der Professor der Theologie haben, und der Bischof darf hier
die kirchengesetzlichen Eigenschaften fordern. Die Sache ist sehr einfach: Eine re-
publikanische Staatsbehorde z. B. wird keinen Professor des Despotismus dulden,
und ebenso wenig wird jemand kirchlichen Beh6rden zumuthen diirfen, unkirchli-
che Religionslehrer zu dulden.»®®

80 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.

¢l Vgl. Biogr. A. Fuchs 1 33 f.

62 Glauben II 230 — Vgl. Kap. 17 (bes. S. 286).

6 «Uberzeugt von der hochwichtigen Stellung der Religionslehrer in jedem Staate, lifit sie (sc. die
Schweiz) die betreffenden Rabbiner nicht unbeachtet und schenkt ihre vollkommenste Aufmerksam-
keit und alle Unterstiitzung den christlichen Theologen» (Vorschlige Nr. 121).

6 AnlaB zur Aufnahme dieses Artikels gaben die Auseinandersetzungen wegen der Berufung von
Chr. Fuchs als Theologieprofessor an das Lyzeum Luzern (vgl. S. 532-543).

°> FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.

8¢ Vgl. Glauben 1I 212.

566



Dreizebnter Artikel

Vorschlige von Alois Fuchs

«Jeder Geistliche von allen Konfessionen so wie die Klosterleute stehen wie alle an-
deren Einwohner unter den Gesetzen und Gerichten, sind diesen verantwortlich so
wie zur Eidesleistung dem Staate verpflichtet» (Vorschlige Nr. 67).

«Hingegen genieBen sie auch alle Rechte eines Staatsbiirgers, wie sie seine Pflichten
erfillen und seine Lasten tragen; sie sind stimm- und wahlfihigy (Vorschlige
Nr. 68).

Die Schweiz wird dafiir sorgen, daf3 ihre «Geistlichen immer sind und bleiben, was

sie vor Allem und von Jugend an waren: Staatsbiirger, Eidgenossen» (Vorschlige
Nr. 123).

Text des Badener Artikels

«13. Die kontrahirenden Stinde gewihrleisten sich gegenseitig das Recht, von ih-
rer gesammten Geistlichkeit gutfindenden Falls den Eid der Treue zu fordern.
Sie werden einem in dem andern Kantone den Eid verweigernden Geistlichen
in dem ihrigen keine Anstellung geben.»

Verteidigung von Alois Fuchs®

Dieser Artikel gefihrdet weder die Religion noch die Kirche. «Den Beweis hiefiir
wollen wir weder aus frithern Zeiten noch aus andern Lindern, noch von weltli-
chen Autorititen herholen. Nein, wie beim siebenten Artikel wollen wir fein
hiibsch in unserer Zeit, in unserem Vaterlande und bei kirchlicher, und zwar bei der
hochsten, nimlich bei pipstlicher Autoritit bleiben. . .

Im Kanton Genf miissen die hochw. katholischen Geistlichen der Regierung fol-
genden Eid schworen, und zwar mit pipstlicher Genehmigung: ‘Ich schwore,
nichts gegen die Sicherheit und Ruhe des Staates zu thun und meinen Pfarrangeho-
rigen Unterwiirfigkeit unter die Gesetze, Gehorsam gegen die Vorgesetzten und
Eintracht mit allen ihren Mitbiirgern zu predigen. Ich schwore, der festgesetzten
Ordnung eben so gewissenhaft zu gehorchen, als ich standhaft den Gesetzen der
Kirche und meinen kirchlichen Obern folgen werde in Allem, was die Religion be-
trifft.”

Der hochw. Herr Bischof von Lausanne, Jenni, hatte in einem feierlichen Vertrag
mit der Genferregierung diesen Eid den 1. Hornung 1820 mit eigenhindiger Un-
terschrift genehmigt. Mehrere Pfarrer aber weigerten sich beharrlich, diesen Eid zu
schworen. Diese Weigerung veranlaBte langwierige Erorterungen zwischen der Re-
gierung und dem Bischof. Dieser wandte sich sehr weise an den heil. Vater selbst
und erhielt von ihm die befriedigendste Antwort. Pius VII hochstseligen Anden-
kens schrieb mit eigenhindiger Unterschrift den 14. Weinmonat 1820 dem hochw.
Bischof Jenni: Da der Endzweck des geforderten Eides kein anderer sei, als den
Klerus mit seiner neuen Regierung zu verbinden, ohne allen Eintrag der Verpflich-
tungen, welche die katholische Religion ihm auflege, — und da die genfer’sche Re-
gierung wiederholt versichert habe, daf} sie nie Etwas gegen die katholischen Glau-

67 FrS Nr. 46 vom 13. November und Nr. 52 vom 24. Dezember 1835.

567



benssitze und Kirchengesetze fordern werde, so erklire er die vorgeschriebene
Hidesformel fiir erlaubt, und der Clerus diirfe dieselbe mit gutem Gewissen able-
gen. Zugleich driickte der hl. Vater seine vollkommene Zufriedenheit mit dem Eifer
und der Sorgfalt aus, die der hochw. Bischof Jenni zur gliicklichen Beendigung die-
ser wichtigen Angelegenheit angewandt habe.

Der Herr Bischof beeilte sich, unter dem 8. Wintermonat 1820 dem genfer’schen
Clerus diesen beruhigenden pipstlichen Ausspruch in einem eigenen Hirtenbriefe
bekannt zu machen, und zeither wird nun obiger Eid ohne Widerspruch von der
katholischen Geistlichkeit der Regierung des Kantons Genf geleistet. Was nun im
Kanton Genf mit pipstlicher Genehmigung geschieht, das wird auch in andern
Kantonen geschehen diirfen. Was die Genferregierung mit ihrem hochwiirdigen
Landesbischofe ausgemacht und angeordnet hat, das werden auch andere Regierun-
gen mit ihren hochw. Landesbischofen ausmachen und anordnen diirfen. Und was
der hl. Vater anno 1820 im Kanton Genf ausdriicklich erlaubt hat, das wird er auch
jetzt in andern Kantonen erlauben, wenn man ihn gehorig belehrt; wenn man ‘die
gleisnerischen Zeloten und ehrsiichtigen Zwischentriger®® entlarvt und entwaftnet
und wenn die Regierungen und Bischofe unmittelbar mit dem hl. Vater selbst un-
terhandeln.$?

Es zeigt sich, daB selbst der groBe Mann Franciscus Geiger im Jahre 1798 dem hel-
vetischen Staate einen unbedingten Eid schwur. Einen dhnlichen schwuren die aar-
gauischen Geistlichen schon 1816, die thurgauischen aber in den letzten Jahren,
und im Kanton St. Gallen legten 1833 ecinen unbedingten Staatseid ab: Drei Klo-
sterherren von Wettingen, zwei von Fischingen, einer von Einsiedeln, mehrere von
Pfifers; ferners der damalige Dombherr, Regens und geistliche Rath Ziircher von
Menzingen; der héchst orthodoxe Domherr NuBlbaumer von Oberigeri’®; selbst
auch der bischofliche Caplan a Porta; der bischofliche Commissarius Fritz; Dekan
Ochsner von Einsiedeln; Dekan Heinrich von Oberigeri; Domherr und Dekan
Blattmann von Oberigeri; Dekan Rothlin von Lachen; Herr Fischer von Meren-
schwand im Aargau, Caplan zu Kaltbrunnen, ein héchst orthodoxer Mann’!, und
noch viele andere Geistliche, ohne dall diese Sache das geringste Aufsehen
machte. . .

b8 Siche S. 569.

69 Siehe Hugo Vonlanthen, Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Di6zese Lausanne 1815—1830. Ein Bei-
trag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz, Diss. phil. Fribourg, Freiburger Geschichtsblit-
ter 55 (1967) 7-231 (betr. Staatseid: 100—108).

0 Jobann Joseph Nufbaumer (1787—1862) von Oberigeri. Studien in Freiburg i. Br. und Landshut
(1809/10 bei J. M. Sailer). Nach der Priesterweihe (1811) Kaplan in St. Gallenkappel (1812). 1813 in
St. Gallen 3. Pfarrer (Domkatechet) und Prof. am Priesterseminat. 1823 bis zum Tod Pfarrer von Nie-
derhelfenschwil. Ruralkanoniker (1830/1847). — — Iten I 335 (Lit.); Meile 137 £; Staerkle 135; Nekro-
loge: Toggenburger Bote Nr. 18 vom 5. Mai, Neues Tagblatt aus der 6stlichen Schweiz Nr. 108 vom
10. Mai, Wahrheitsfreund Nr. 20 vom 16. Mai 1862.

" Jobann Heinrich Fischer (1791-1853) von Merenschwand. Studien in Luzern, Landshut (J. M. Sailer)
und St. Gallen. 1818 Frithmesser in Riieterswil (oberhalb von St. Gallenkappel), 1822 Kaplan in Kalt-
brunn, 1835 Josefskaplan in Uznach, 1840 bis zum Tod Pfarrer von Uznach (Nachfolger von Pfr. Ru-
dolf A. Rothlin, der ihn sehr schitzte; s. Rothlins «Beschreibung der Stadt Uznach», hg. von Alois
Blschliger und Paul Oberholzer, Uznach 1975, 33). Fiihrte in Uznach die Strohflechterei ein. «Seine
treu kirchliche Gesinnung kostete ihm viel Opfer und Anfeindungy (Johann Fih, Die Geschichte der
Pfarrkirche St. Georg zu Oberkirch und Kaltbrunn, 940-1940, Uznach 1940, 165). — — Alois Bléchli-
ger, Die Pfartherren von Uznach, Uznach 1932, 35-38; HBLS IIT 161; Liitolf 269 £; Schob 55.

568



Hiezu kdmmt noch, dall man ja frither den groBten Theil der Kirche, die katholi-
sche Laienschaft, den gleichen Eid ohne Einrede schworen lieB. . . Ubrigens sind
wir keine Freunde des ewigen Schworens und Beeidigens. Man treibt offenbar mit
dem Heiligsten MiB3brauch, und der Eidschwur, der nur in dulBerst seltenen Fillen
statt finden sollte, sinkt zu einer bloBen mechanischen Spielerei herab. Unendlich
tiefen Gehalt haben Christi Worte: ‘Euere Rede sei Ja, wo Ja und Nein, wo Nein ist,
und was dariiber ist, ist vom Bosen” (Mt 5, 37). Wo die Hauptsache: Gewissenhaf-
tigkeit, Redlich- und Ehrlichkeit mangeln, da helfen blof3e AuBerlichkeiten nichts,
und indem bei dem groBBen Mangel an ungeheuchelter, wahrer Frommigkeit so vie-
le Eide abgelegt werden, wire es sehr thoricht, sich tiber die vielen falschen Eide zu
verwundern.»

Viersebnter Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«Die Sache ist von hoher Wichtigkeit und dringend nothwendig. Aber nur Einheit
macht stark. . . Darum versammle sich eine eidgendssische Konferenz, mit gehori-
gen Vollmachten von den GroBlen Rithen ausgeriistet und handle einmiithig und
fest, der Viter wiirdig. IThr Verdienst um das Vaterland wird grof3 sein» (Katholi-
sche Schweiz, Schluf3).

Text des Badener Artikels

«14. Endlich verpflichten sich die Kantone zu gegenseitiger Handbietung und ver-
eintem Wirken, wenn die vorerwihnten oder andere hier nicht aufgefihrte
Rechte des Staats in Kirchensachen gefihrdet oder nicht anerkannt wiirden
und zu deren Schutz gemeinsame MaB3regeln erforderlich sein sollten.»

Verteidigung von Alois Fuchs™

«Wir fragen: Ist dieses etwas Boses, Unerlaubtes? Und nachdem wir alle Punkte der
Badenerkonferenz gewissenhaft und unparteiisch gepriift haben, stellen wir die Fra-
ge: Wie konnte eine solche Fluchbulle von Rom aus gegen die Badener-
Konferenzpunkte erlassen werden? Dariiber antworte uns der ausgezeichnete
Dr. Hirscher; er sagt nimlich: ‘Mit dieser Sprache haben zu allen Zeiten — bis auf
unsere Tage — gleisnerische Zeloten und ehrsiichtige Zwischentriger die Pipste ge-
tauscht und zu Schritten veranlafit, die ihnen Unehre und Schmach, der guten Sa-
che aber Schaden brachten.’»3

72 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.

73 ThQ 8 (1826) 38. Das Zitat stammt — nach Losch 92 — von Prof. Johann Georg Herbst (1787-1830).
Vgl. Glauben I 349. Gleisnerisch: veraltet fiir heuchlerisch. — — Uber Hirscher s. die umfassende Studic
von Walter Fiirst, Wahrheit im Interesse der Freiheit. Eine Untersuchung zur Theologie J. B. Hir-
schers (1788—1865), Diss. theol. Tiibingen, Mainz 1979 (Tiibinger Theol. Studien, Band 15). Betr. das
Verhiltnis zwischen Kirche und Staat plidierte Hirscher fiir ein «Nebeneinander in Eintracht» (Fries-
Schwaiger II 51).

569



	Anhang zu Kapitel 33

