
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 74 (1982)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 -
1834). C, Widerruf der grossen Mehrheit der Uznacher Kapitularen,
Auch der Papst verurteilt Fuchsens Reformkatholizismus, Alois Fuchs
und die Badener Artikel von 1834, Die politischen Aktivitäten von Alois
Fuchs

Autor: Pfyl, Othmar

Kapitel: 28: Der Widerruf im Federkampf zwischen Fuchs und Geiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28. Der Widerruf im Federkampf zwischen Fuchs und Geiger
(August/September 1833)

Nach dem Rückzug der Kapitularen der Regiunkel Uznach stellte sich mancher
Katholik die Frage, ob nicht auch die auflüpfische Regiunkel Rapperswil ihren
Widerstand aufgeben und die verurteilten Sätze widerrufen sollte. Bereits kursierten
Gerüchte, daß Alois Fuchs revoziert habe.1 Dieser fühlte sich deshalb verpflichtet,
«allen Katholiken» darzulegen, daß ein Widerruf der acht von der St. Galler Kurie
verurteilten Sätze völlig sinnlos wäre.2 Eine Stelle widerrufen heiße nämlich «nach
aller Vernunft, ihren Inhalt verwerfen und das baare Gegentheil behaupten» (S. 8).

Im ersten Teil seiner anonymen Schrift zitiert Fuchs zunächst immer die
«verdammte Stelle», kehrt sie dann — um das Absurde einer solchen Aussage aufzuzeigen

- ins pure Gegenteil und führt schließlich die vor dem Geistlichen Gericht in
St. Gallen abgegebenen Erklärungen an.

Die erste verurteilte Stelle würde also «im Sinne der Curia» wie folgt lauten: «Im
Christenthum haben wir nicht die demokratische, ewige Grundlage: Freyheit und
Gleichheit Aller vor Gott, vor Christus, vor der Kirche. (Wir haben also Unfreyheit
und Ungleichheit, obschon der Sohn Gottes sich nicht schämt, alle — Keinen, auch
den Geringsten nicht ausgenommen - Seine Brüder zu nennen und Sein himmlischer

Vater uns Alle an Kindesstatt angenommen und zur gleichen Herrlichkeit
berufen hat.) - Das Christenthum weiß von einem jüdischen Levitenstamm. (Es hat
also eine streng abgesonderte Priesterkaste, die vom Vater auf den Sohn u.s.f. sich

fortpflanzt, und die Katholiken haben keinen Cölibat.) — Das Christenthum weiß
von pfäffischer Unterscheidung zwischen Priestern und Layen. (Also alle die traurigen

Auswüchse des unpriesterlichen Pfaffenthums sind christlich, dem Christenthum

entflossen.) - Nicht alle Christen zusammen sind ein priesterlich Volk. (Demnach

müssen nicht bloß die Worte des hl. Petrus, 1 Petr. 2,9: 'Ihr seid das
ausgewählte Geschlecht, das königliche Priesterthum, das hl. Volk' und die Worte des hl.
Johannes, Offb. 1,6: 'Christus hat uns zu einem Königreiche und zu Priestern vor
Gott, Seinem Vater, gemacht' und 5,10 ebendort - nein, nicht bloß die Worte dieser

zwei hl. Apostel, sondern die Worte Gottes, des Allerhöchsten Selbst, müssen
als untridentinisch verworfen werden, denn Er Selbst sagt in 2 Moses 19,6
ausdrücklich: 'Ihr sollt Mir ein priesterlich Königreich und ein hl. Volk seyn.') - Das
Christenthum weiß endlich von Stagnation; es schließt das große Princip repräsentativer

Verfassung nicht in sich» (S. 8 f.).
Alois Fuchs fragt nun, ob diese Fassung der ersten Stelle nicht untridentinisch

und häretisch sei, und welcher echte Christ sich nicht zur verurteilten Stelle bekennen,

die kurialistische hingegen verwerfen müsse. Er habe die vier St. Galler Ex-
benediktiner wiederholt gefragt, ob er denn das Gegenteil behaupten solle und sie

1 «Soeben höre ich, daß Alois Fuchs die meisten seiner Punkte widerrufen, daß er in den Schoß der
Kirche kehren wolle» (NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs, 21. Juni 1833).

2 Kurze Beantwortung der Frage: Darf Alois Fuchs die acht von der St. Galler-Curia verdammten Sätze
widerrufen? Allen Katholiken zur Beherzigung empfohlen (Rapperswil 1833). Diese Schrift stammt -
zumindest in den Grundzügen — von A. Fuchs (Vadiana, A. Fuchs an J.A.S. Federer, 1. Aug. 1833;
AZ Nr. 97 vom 4. Dez. 1833; Suspension 62 f.; Glauben I 387 ff.). Möglich ist die Mitarbeit eines

geistlichen Freundes (z.B. Pfr. Chr. Fuchs oder Prof. F. J. Höfliger). Kurzrezensionen erschienen im
«Freimütigen» Nr. 68 vom 26. Aug. 1833, im «Schweizerischen Republikaner» Nr. 86 vom 8. Okt.
1833 und in: Schweizerblätter 2 (1833) 254 (hg.v. J. A. Henne und J. J. Reithard).

372



damit jedesmal in nicht geringe Verlegenheit versetzt. Fuchs gibt gerne zu, daß die
aus seiner Reformpredigt herausgezogenen Stellen ganz verschieden, gut oder bös,
ja antitridentinisch und häretisch ausgelegt werden können. Aus jedem Text, selbst
aus dem Vaterunser, könnten Irrtümer herausgezogen werden.3 Deshalb seien
Erklärungen notwendig, wie er sie mehrmals vor dem Bischöflichen Konsistorium in
St. Gallen abgegeben habe. Wie widersinnig und unchristlich die verurteilten Stellen

erscheinen, wenn das Gegenteil behauptet wird, will Fuchs an weiteren Beispielen

zeigen.
Zweite Stelle: «Gottlob ist seit etwa drey hundert Jahren das repräsentative kirchliche
Leben so sehr im Rückstand geblieben!» Oder noch seltsamer: «Seit etwa drey hundert

Jahren hat das repräsentative kirchliche Leben, haben die Bisthums- und
Provinzialsynoden, haben die Concilien herrlich geblüht!» (S. 12.)
Dritte Stelle: «Wir hoffen von dem schlechtem Theile des Klerus, er werde auch jetzt
noch in seinem fast drey hundert jährigem Schlafe behaglich fortschlafen und seine
köstlichen konstitutionellen Rechte nirgends weder reklamiren noch handhaben
oder gar vollführen» (S. 15 ff).
Vierte Stelle: «Der Papst ist innert den Grenzen seiner wahren, hohen Bestimmung
geblieben, und ihr habt ihn nicht zum Dictator gemacht» (S.20).
Fünfte Stelle: «Die katholische Kirche bedarf nie einer wesentlichen Verbesserung
(und jetzt besonders nicht) im Volksunterricht, im Kult, in der Liturgie — und in
ihrer Hierarchie» (S. 22 f.).
Sechste Stelle: «Nie wird die Zeit kommen, wo die Kirche neu geboren wird, auch nie
ihr göttlicher, alle erobernder Sieg» (S. 26).
Siebte Stelle: «Im geistigen Gebiete muß alles unfrey und erzwungen seyn, sonst hat
es keinen Wert» (S. 29).
Achte Stelle: «Der kennt Christum, ja der kennt das Evangelium, der da glaubt, daß

Jesu Religion nur mit ehelosen Priestern stehe und ohne sie falle» (S. 35).
Im zweiten Teil seiner «Kurzen Beantwortung» nimmt Alois Fuchs noch zu einigen
Fragen Stellung, die nach seiner Suspension aufgeworfen worden sind. Er glaubt,
daß er nicht in erster Linie wegen seiner Predigt «Ohne Christus kein Heil»,
sondern wegen seiner Schrift «Der große Abfall vom Vaterlande und die Rückkehr zu
ihm» verurteilt worden sei. Diese Schrift, sein «Hauptverbrechen», habe ihm nicht
nur kirchliche, sondern auch sehr viele politische Gegner zugezogen. Da es aber
noch viel schwieriger gewesen sei, aus der «Vaterländischen Predigt» Ketzereien
herauszuklauben, habe man von dieser in St. Gallen geschwiegen und seine
Reformpredigt als Waffe gebraucht.4

Fuchs glaubt, daß er das gegen ihn geschleuderte, sehr harte Dekret vom 8. März
1833 mit gutem Gewissen nicht anerkennen dürfe. Wenn ein Priester nur deswegen

suspendiert werde, weil er ein wohlgemeintes, freimütiges Wort über kirchliche
Angelegenheiten geschrieben hat, möge er dabei ruhig sein. «Übrigens soll er aber
auch, im tiefen Gefühle seiner vielfachen Gebrechlichkeit, die mit der Suspension
bei der großen Menge verbundene Schmach geduldig auf sich nehmen, im Gedenken,

wenn auch nicht in diesem Falle, dennoch in manch anderer Beziehung ein
Kreuz verdient zu haben» (S. 45). Fuchs ist überzeugt, daß seine Suspension «zur

3 Vgl. S. 95 Anm. 28.
4 Vgl. S. 165 Anm. 2 - Die NZZ schrieb am 27. März 1833: «Von der gehaltenen Predigt war die Kuria

längst in Kenntniß; sie stellte ihn darüber nie zur Rede. Erst als das Buch vom Abfall erschien, das die

Schwyzer gegen ihn aufjagte, trat die Kuria ein.»

373



gehörigen Zeit ihr Ende erreichen» wird (S. 45). Unterdessen bringe sie die kirchlichen

Angelegenheiten der Schweiz recht lebhaft zur Sprache, was sehr gut und
höchst notwendig sei.5

Seine Angelegenheit habe zuerst im Bistum St. Gallen erledigt werden müssen.
Deshalb habe er sich auf die Synode und auf ein Synodalgericht berufen. Das sei

nicht eine Appellation von einer höheren an eine niedere Instanz. Eine Synode
habe in der Kirche weit mehr zu bedeuten als vier Kurialisten, und ein Synodalgericht

stehe zum mindesten auf der gleichen Linie wie vier alte Expatres, die
leidenschaftlich und parteiisch geurteilt hätten und sich im übrigen weder durch
Gelehrsamkeit noch durch persönliche Eigenschaften auszeichnen würden.6 Aufgabe der
Synoden sei u.a. die Beilegung von Streitigkeiten, und die Synodalgerichte müßten
— nebst den Bischöfen — die kirchlichen und geistlichen, vor den kirchlichen
Gerichtshof gehörenden Streitsachen schlichten.7 Der Bischof müßte sich dem
Urteil des Synodalgerichtes nicht einfach unterwerfen, wie alles verdrehende
Sophisten behauptet hätten. Nein, auch der Bischof könnte ebensogut wie Alois
Fuchs an eine höhere und schließlich an die höchste Instanz gelangen, wenn ihm
das Urteil des Synodalgerichtes nicht gefallen würde.

Alois Fuchs beantwortet im weitern die Frage, warum er nicht nach Rom appelliert

habe. «Aus dem einfachen Grund, weil dieses gegen allen kirchenrechtlichen
Geschäftsgang sowie gegen alle Vernunft wäre. Vorerst nämlich müssen alle
untern Instanzen durchgegangen seyn, ehe man an die höchste gelangt; keine soll
überschritten werden.»8 In Rom hätte er es im übrigen wie in St. Gallen mit einer
parteiischen Behörde zu tun, gegen deren allbekannte Anmaßungen er sich kräftig
ausgesprochen habe. Wie würde die römische Kurie - wohl zu unterscheiden vom
echten, reinen Papsttum — ihn nun behandeln, fragt Alois Fuchs. «Sie, die bekanntlich

zum voraus schon so vielseitig bearbeitet und eingenommen ist! Sie, von der
man hundertfältig weiß, wie sie überhaupt und gegen die Deutschen insbesondere
gesinnt ist, und wie sie Deutschland kennt und beurtheilt!9 Brüstet sich ja die St.

Galler Curia schon ohnehin damit, nur rein römische Censuren abcopiert zu haben.
Würde nun die römische Curia ihre eigenen Censuren widerrufen? Würde sie weniger

partheilich seyn als die St. Galler Curia? Würde A. Fuchs nach Rom appellieren,

so wäre dies allerdings eine Appellation an die höchste vollziehende Behörde,
aber zugleich an seine höchste Gegenparthei» (S. 48).10

Fuchs vertritt auch die Auffassung, daß über die zweite, dritte und vor allem
über die vierte verurteilte Stelle nicht die römische Kurie, sondern ein «General-

s «Ohne die Unthaten der Landvögte wäre der Neujahrstag 1308 nicht der Geburtstag der schweizeri¬
schen Freiheit geworden. So auch im Kirchlichen. Ohne bittern Druck kein Kampf, und ohne ernsten
Kampf kein großer Sieg!. Es müssen solche Ärgernisse kommen, und die RömUnge, die sie verursachen,

verdienen statt eines Weherufs vielmehr den Dank der Nachwelt» (A. Fuchs in der AZ Nr. 13

vom 12. Febr. 1834; Original in der Kantonsbibliothek AR, Trogen).
6 Gemeint sind Aemilian Haffner, Heinrich Müller-Friedberg, Theodor Wick und Konrad Scherer. «Ihr

fünftes Mitglied, Herr J. N. Zürcher, ein Weltpriester, war gar nicht gegen A. Fuchs; daher wird hier
mit vollem Rechte stets nur von vier Patres und Curialisten geredet. Der Bischof selbst war die ganze
Zeit hinüber ferne und hielt sich während der Inquisition droben in den grauen Bünden auf» (S. 46).

7 Konzil von Trient: 24. Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egli 246) und 25. Sitzung, 10. Kap.
von der Verbesserung (Egli 311 f.).

8 Vgl. S. 201 Anm. 39.
5 Vgl. S. 147.
10 Vgl. S. 336.

374



Concilium» urteilen müßte (S. 48). Dieses stehe über dem Papst und seiner Kurie
und habe zu bestimmen, ob und inwiefern die römische Kurie ihre Schranken
übertreten habe und in welchem Verhältnis in Zukunft die Metropolitan- und Nationalkirchen

zum Papst stehen sollen. u Mit guten Gründen könne man annehmen, daß
weder eine Diözesansynode, noch eine Provinzial- oder Nationalsynode, noch ein
Allgemeines Konzil ihn verurteilen würden, weil er keine Glaubenslehren angegriffen,

das Christentum nach Kräften verteidigt und sich für Synoden aller Art mit
Wärme ausgesprochen habe.12

Die in der «Kurzen Beantwortung» gestellte Frage: «Darf Alois Fuchs die acht

von der St. Galler-Curia verdammten Sätze widerrufen?» wurde von Chorherr Geiger

in der «Schweizerischen Kirchenzeitung» mit einem entschiedenen Ja beantwortet.13

Der frühere Theologieprofessor in Luzern findet, daß der anonyme Schreiber
nicht nur gegen das Ansehen des Bischofs von Chur-St. Gallen und gegen die
Tradition der ganzen katholischen Kirche, sondern auch gegen alle Regeln der Logik
und selbst gegen den gesunden Menschenverstand verstoßen habe. Diese Art
Verteidigung müßte man wahrlich perfid nennen, wenn sie nicht dem Mangel an
Einsicht oder einer Unbesonnenheit zuzuschreiben sei. «Wenn die Kirche einen Satz

verdammt», hält Geiger mit Recht fest, «stellt sie darum nicht schon jederzeit den
kontradiktorischen Satz dafür auf. Es gibt Umstände der Person, der Zeit, des
herrschenden Geistes, welche eine Proposition verwerflich machen. Es kann ein Satz
einen katholischen Sinn zulassen, aber in einem unkatholischen Sinne ausgelegt
werden, wo ihn somit die Kirche nothwendig verwerfen muß, damit die Katholiken
nicht daran irre werden. Es ist Pflicht der Kirche, solche Sätze zu verbieten, weil es

Pflicht der Kirche ist, für die Reinheit der Lehre eifrigst zu wachen, ohne daß sie

deßwegen den kontradiktorischen Gegensatz, der in diesem Falle ein Irrthum wäre,
als Wahrheit aufstellt.»

So könne man z.B aus der ersten verurteilten Stelle nicht schließen, daß es keine
Freiheit und Gleichheit vor Gott und der Kirche gebe; daß das Christentum eine
Stagnation kenne; daß es keine Repräsentation wolle.14 Wohl aber sei die Einführung

des demokratischen Prinzips in der Kirche verurteilt. «Die Kirche ist keine
Demokratie; sie ist die absoluteste Monarchie. Der unumschränkte Autokrat davon ist
Jesus Christus selbst, der gesagt hat (Mt 28,18): Mir ist alle Macht gegeben im Himmel

und auf Erden» (S. 5). Was die Stagnation betreffe, müsse die Kirche an dem,
was uns Christus gegeben und die Apostel überliefert haben, unbeweglich festhalten,

obschon sie selbst auf ein beständiges Fortschreiten dringe, nämlich «daß wir
immer tiefer in den Sinn des Überlieferten eindringen und dadurch, wie das
Tridentinum sagt, beständig mehr und mehr in der Tugend und Heiligkeit zunehmen»

Zur Lehre von der Oberhoheit des Konzils über den Papst (Konziliarismus) vgl. S. 227 Anm. 9.
A. Fuchs empfahl seine Schrift - zusammen mit «Alois Fuchs und Seine Suspensionsgeschichte mit
Aktenstücken» (Rapperswyl 1833) — «sehr dringlich» in der «Appenzeller Zeitung» (Nr. 13 vom 12.
Febr. 1834) und wünschte ihr «möglichst größte Ausbreitung» (Original in der Kantonsbibliothek AR,
Trogen).
SKZ Nr. 36 vom 7. Sept. 1833. Geigers Artikel erschien auch separat, betitelt: Die Frage: Soll Herr
Fuchs widerrufen oder nicht? gegen einen Anonymus mit Ja beantwortet von Franz Geiger, Chorherrn

und ehemaligen Professor der Theologie zu Luzern (Luzern 1833).
Auf die durch Verneinung der verurteilten Stellen entstandenen Parodien, Persiflagen und Absurditäten

will Geiger nicht eingehen.

375



(S. 6).15 Bezüglich Repräsentation betont Geiger, daß die Kirche eine solche kenne,

aber von oben nach unten und nicht von unten nach oben.
Im übrigen gibt Geiger aber zu, daß die Zensur bei den meisten aus der umstrittenen

Predigt herausgezogenen Stellen ein «Nicht», also das Gegenteil, im Auge
habe, um die wahre katholische Lehre darzustellen. Wenn Fuchs z.B. sage, das

Papalsystem müsse wieder ins gehörige Verhältnis zum Episkopalsystem zurückversetzt

werden, so sei richtig, daß dies eben nicht nötig sei, denn nichts könne
zurückversetzt werden, das nie versetzt worden sei. Es gebe ja nur ein einziges System,
nämlich das episkopale, wovon der Papst der erste Ring sei. Und wenn Fuchs
behaupte, die katholische Kirche bedürfe von Zeit zu Zeit einer wesentlichen
Verbesserung, so sei eben wahr, daß die Kirche keiner wesentlichen Verbesserung
bedürfe, weil sie von Christus selbst gegründet worden sei, der bei ihr alle Tage bis

zum Ende der Zeiten zu bleiben versprochen habe (Mt 28,20) und der er den Heiligen

Geist mitgeteilt habe, der bei und in ihr ewig bleiben und sie in alle Wahrheit
einführen werde (Joh 16,13). Eine kirchliche Emanzipation, wie sie Fuchs verlange,
müsse nicht stattfinden. «Wir gehorsamen dem obersten Hausvater und Hirten, den

uns Jesus Christus gegeben, und Seinen Brüdern, den Bischöfen, die der Heilige
Geist aufgestellt hat, uns zu regieren. Wir gehorsamen ihnen ganz freiwillig, und
noch dazu mit Liebe. Wollen wir uns von diesem Gehorsam emanzipiren, so können

wir dieses jede Stunde. So hat sich Luther, Calvin und Zwingli emanzipirt, und
wenn der Anonymus und H. Fuchs sammt seinen Anhängern ebenfalls sich
emanzipiren wollen, so dürfen sie versichert sein, die Kirche werde ihnen gar keine
Hindernisse in den Weg legen» (S. 9).

Chorherr Geiger setzt sich des weitern mit verschiedenen Ansichten der Fuchsschen

Reformpredigt auseinander und erhebt teilweise ähnliche Einwände wie in
seiner Besprechung vom 4. August 1832 in demselben Blatt.16 Erwähnenswert ist
seine Stellungnahme zur Forderung nach einem Erzbischof: Wenn die Schweizer
einen Erzbischof haben wollen, werde der Papst gewiß nicht dagegen sein. Aber
am Verhältnis des Erzbischofs und der Bischöfe zum Papst werde sich nicht das

Geringste ändern, «außer daß eine Mittelaufsicht und eine Mittelstufe für die

Appellation zwischen dem Papst und den Bischöfen dasteht» (S. 12). Im übrigen ist
Geiger der Ansicht, daß ein Autor nicht über theologische und kirchliche Dinge
schreiben sollte, wenn er nicht imstande ist, so genau und überlegt sich auszudrük-
ken, daß ein Katholik ihn gar nicht mißverstehen kann.

Geiger war religiös, politisch und sozial vom franz. Traditionalismus entscheidend beeinflußt. Siehe
Nikiaus Wicki, Der Luzerner Theologe Franz Geiger (1755—1843), Apologet aus geheiligter Überlieferung,

in: Festschrift Gottfried Boesch, Schwyz 1980, 291-305. Vgl. Biogr. A. Fuchs I 62!

Vgl. S. 150.

376


	Der Widerruf im Federkampf zwischen Fuchs und Geiger

