
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 74 (1982)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 -
1834). C, Widerruf der grossen Mehrheit der Uznacher Kapitularen,
Auch der Papst verurteilt Fuchsens Reformkatholizismu...

Autor: Pfyl, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALOIS FUCHS

1794-1855

EIN SCHWYZER GEISTLICHER AUF DEM WEG
VOM LIBERALISMUS ZUM RADIKALISMUS

2. TEIL

RAPPERSWILER JAHRE (1828-1834)

C.

Widerruf der großen Mehrheit der Uznacher Kapitularen
Auch der Papst verurteilt Fuchsens Reformkatholizismus

Alois Fuchs und die Badener Artikel von 1834

Die politischen Aktivitäten von Alois Fuchs

von OTHMAR PFYL



Bisher erschienene Teile dieser Studie:

Teil 1 (Diss.) MHVS 64 (1971) 1-270
Teil2A MHVS 71 (1979) 1-219
Teil 2B MHVS 73 1981 220-364

Die Drucklegung des ganzen zweiten Teiles dieser Studie haben unterstützt:

Politische Gemeinde Rapperswil

Ortsgemeinde Rapperswil
Römisch-katholische Kirchgemeinde Rapperswil
Kanton St. Gallen, Departement des Innern

Katholischer Administrationsrat des Kantons St. Gallen

Bischöfliches Ordinariat Chur

Christkatholisch-Theologische Fakultät der Universität Bern

(Eugene et Louis Michaud-Fonds)

Christlich-jüdische Arbeitsgemeinschafi, Riehen

Liberales Institut, Stiftung zur Entfaltungfreiheitlichen Gedankengutes, Zürich

Gesellschaßfir echten religiösen Pluralismus, Langenthai

Allen Spendern sei an dieser Stelle der beste Dank ausgesprochen.



Inhaltsverzeichnis

RAPPERSWILER JAHRE 1828-1834 (Fortsetzung)

27. Die Kapitularen der Regiunkel Uznach ziehen sich zurück (Sommer 1833) 369

28. Der Widerruf im Federkampf zwischen Fuchs und Geiger (August/September
1833) 372

29. Widerrufder großen Mehrheit der Uznacher Kapitularen (Oktober 1833). 377

30. Der Tod des Bischofs von Chur-St.Gallen und die unmittelbaren Folgen

(Oktober/November 1833) 388

31. Auch der Papst verurteilt und verbietet die Reformpredigt von Alois Fuchs sowie

vier weitere Schriften (Bekanntmachung: November 1833) 400

32. Reaktionen auf die Indizierungen (November/Dezember 1833)
32.1 Stellungnahme der Betroffenen 407
32.2 Verbreitung des päpstlichen Verbots 412
32.3 Bestrebungen nach einer Lostrennung von Rom 414

33. Alois Fuchs und die Badener Artikel von 1834 423

34. Fuchsens politische Aktivitäten
34.1 «Wünsche für die Verfassung des Kantons Schwyz»

34.1.1 Die Verhältnisse vor 1798 447
34.1.2 Die Zeit der revolutionären Übergänge 450
34.1.3 Die Wirren zu Beginn der dreißiger Jahre 455
34.1.4 Fuchsens «Wünsche für die Verfassung des Kantons

Schwyz» 460
34.1.5 Der «heiße» Sommer des Jahres 1833 476
34.1.6 Die Verfassung vom 13. Oktober 1833: Erfülltes und

Unerfülltes 480
34.2 «Vorschläge für eine Bundesverfassung»

34.2.1 Bestrebungen zur Revision des Bundesvertrages von 1815

(1831-1834) 483
34.2.2 Fuchsens «Vorschläge für eine Bundesverfassung» (Okto¬

ber 1833) 496
34.2.3 Aufnahme und Beurteilung der «Vorschläge für eine Bun¬

desverfassung» 516

35. Alois Fuchs erhält zahlreiche Stellenangebote 522

36. Die Nichtrevokanten verlassen Rapperswil 531

ANHANG zu Kapitel 33:

Alois Fuchs und die Badener Artikel von 1834 548

Personenregister 570

Sachregister 578





27. Die Kapitularen der Regiunkel Uznach ziehen sich zurück
(Sommer 1833)

Das Kapitel Uznach bildete mit seinen rund 30 Mitgliedern nie eine geschlossene
Einheit1. Einige Kapitularen nahmen an allen Verhandlungen entweder gar nicht
teil oder leisteten fortwährend Widerstand.2 Den größten «Einklang in Grundsätzen,

Gesinnungen und Ansichten» zeigte das Kapitel an der Konferenz vom 15.

September 1831 in Schmerikon.3 Doch schon damals hatte sich die Opposition in
der Person von Kustos Karl Maria Curti bemerkbar gemacht. Als sich das Kapitel
dem bischöflichen Verbot von Generalkonferenzen nicht fügen wollte und, von der

Reformpredigt des Professors Alois Fuchs angefeuert, für seine Rechte
weiterkämpfte, stieg die Zahl der geheimen und offenen Opponenten an.4 Ihr Führer, Kustos

Curti, tadelte an der Kapitelskonferenz vom 17. Juli 1832 in Rapperswil - es

nahmen nur 18 Priester daran teil - den Ungehorsam gegen Bischof und Kurie und
verlangte, «als Protestant ins Protokoll bezeichnet zu werden».5 Er erschien fortan
an keiner Konferenz mehr.

Die Stellung des Kapitels Uznach wurde noch mehr geschwächt, als unter den
führenden Mitgliedern Meinungsverschiedenheiten entstanden waren (Sommer
1832). Nach der Visitation im Seebezirk (Oktober 1832) «verlauteten wunderliche
Dinge»6: Anläßlich der Einweihung der neuen Kirche in Kaltbrunn (16. Oktober
1832) sollen mehrere Gegner des Bischofs «tief erschüttert, unter Thränen und
kniefällig, den huldvollen Oberhirten um Verzeihung gebeten haben».7 Als aber
Alois Fuchsens Verhör in St. Gallen und die unabwendbare Suspension
bekanntgeworden war, schlössen sich zahlreiche Kapitularen wieder enger zusammen (5.
März 1833). Die unerwartet harte Bestrafung des Rapperswiler Professors hatte
aber manchen Mitbruder wieder eingeschüchtert, so daß sich die Konferenz vom
26. März 1833 - in Abwesenheit von nicht wenigen Kapitularen - «zum Theil nur
ungern und schwankend» des Verurteilten annahm.8

Nachdem Karl Greith seine Zensur der Fuchsschen Predigt in erweiterter Form
veröffentlicht hatte, konnte er dem Bischof bereits am 22. April 1833 berichten,
daß Dekan Rothlin und viele Mitglieder des Kapitels Uznach «eine rückgängige
Bewegung» gemacht hätten.9 Gleichzeitig klagte Christophor Fuchs, daß die Gegner
des wahren Kirchenlebens alles versuchen würden, um dieses zu töten. «Sie sind in
pekuniärer Beziehung gedeckt und haben nichts zu verlieren. Sie sind mannigfach
vereint, wir vielseitig zersplittert. Sie haben Macht und Plan, wir nur Kraft und
Wille. Sie haben manche Lockungs-, Einschläferungs-, Begütigungs-Mittel, wir
haben nur Kampf und Leiden zu versprechen und für Wahrheit und Tugend — die
Himmel!»10

Vgl. Kap. 6.2: Bestrebungen nach Einberufung einer Synode.
A. Fuchs in der AZ Nr. 90 vom 9. Nov. 1833 (Das Utznacher-Kapitel. Den 28. Weinmonat).
Vgl. S. 64 Anm. 32!
Wie Anm. 2 - Vgl. Kap. 8: Das Kapitel Uznach kämpft weiter.
DA Uz, Kapitelsprot. 171.
Wie Anm. 2.

Johann Franz Fetz, Gedenkblätter an Carl Rudolph.. Lindau 1853, 138.

Helbling, Biogr. 106.
9 BiA SG, B 27: Schreiben vom 22. April 1833. Vgl. S. 278.

Suspension 153 f.10

369



Anfang Juni 1833, nachdem die klare Antwort der bischöflichen Kurie an das

Kapitel Uznach (24. Mai) in der obern Regiunkel herumgereicht worden war,
wandten sich die Pfarrherren aus diesem Kapitelsteil an den Fürstabt von Einsiedeln,

mit der Bitte, «den Vermittler zwischen dem Hochwürdigsten Fürstbischof
und ihnen machen zu wollen», um auf diese Weise «mit Ehren sich zurückziehen zu
können».11 Abt Cölestin Müller12 war für diese Mission nicht ungeeignet, da er,
von Schmerikon gebürtig und dort aufgewachsen, viele Priester des Seebezirkes

persönlich kannte.13 Haffner, Greith und die übrigen Mitarbeiter des Bischofs freuten

sich sehr darüber und baten «den Herrn Prälaten, die Rückkehr jener Geistlichen

zu befördern und zu beschleunigen», waren aber auch der Auffassung, daß
diese Kapitularen den ersten Schritt selber tun müßten und sich entweder unmittelbar

an ihren Oberhirten oder an das Bischöfliche Ordinariat in St. Gallen wenden
sollten.14

Die Kapitelskonferenz vom 2. Juli 1833 verlief im Urteil von Alois Fuchs
«auffallend fad und matt — flau und lau, als wenn es nicht im herrlichen Sommer,
sondern im eiskalten Winter gewesen wäre».15 Über den Rückzugswillen der Kapitularen

der obern Regiunkel wurde laut Protokoll nicht gesprochen. Die Mehrheit der
Geistlichen aus diesem Teil des Kapitels Uznach wird aber auch nicht anwesend
gewesen sein. Doch wenige Tage nach der Konferenz besprachen sich acht Kapitularen

aus der Regiunkel Uznach, darunter Kammerer Bernet und Sekretär Schubiger,
vertraulich über die anstehenden Probleme. «Nach vielfacher Erdaurung» einigten
sie sich dahin, «der Hochw. Herr Dekan soll geziemendst eingeladen werden, in
gleicher Weise und mit gleichen Rechten eine Regiunkels-Conferenz zu besammeln,
je bälder je lieber», um «eine Erklärung an Bischof und Curia zu berathen, in
Gemäßheit der Aufforderung des Ordinariats und in Confrontation der waltenden
Verhältnisse».16

11 BiA SG, E 1/51: Generalvikar Haffner an Bischof Karl Rudolf, 10. Juni 1833. Auch NAF, Karl
Greith an Karl Maria Curti, 6. Juni 1833.

12 Cölestin Müller (1772-1846) von Schmerikon. 1790 Profeß. 1796 Ordination. Ab 1798 im Exil. 1803

Unterpfarrer von Einsiedeln. 1804 Leiter der wiedereröffneten Klosterschule. 1811 Oberpfarrer von
Einsiedeln. 1815 Statthalter aufschloß Sonnenberg (Kt. TG). 1825 Abt. «Der eigentliche Begründer
der neuern Klosterschule» (Henggeler III 196). — Rudolf Henggeler, Abt Cölestin Müller von Einsiedeln,

Einsiedeln 1929; Henggeler III 184-201; A. Fuchs in der AZ Nr. 37 vom 8. Mai 1833; Reg. bei

Bauer; passim bei Hüsser und Widmer.
13 F. X. Hübscher war an der Klosterschule Einsiedeln ein Mitschüler, Chr. Fuchs ein Schüler von Müller.

In den Tagebüchern von Abt Cölestin (StiAE, A HB. 86 u. 87) wird A. Fuchs nicht genannt,
hingegen in jenen von P. Bernhard Foresti (1774—1851), der berichtet, daß die Angelegenheit von Prof.
Fuchs auch die Mönche von Einsiedeln stark beschäftigt habe (StiAE, Diarium IU, 21. März und 13.

April 1833).
14 BiA SG, E 1/51: Generalvikar Haffner an Bischof Karl Rudolf, 10. Juni 1833.
15 Wie Anm. 2.
16 DA Uz, Akte Nr. 783: Acht Kapitularen an Dekan Rothlin, 7. Juli 1833. Das Schreiben unterzeichneten

neben den Pfarrherren Bernet und Schubiger auch Kaspar Leonz Rüegg (1781—1857), Pfarrer von
Goldingen und sein Kaplan Balthasar Christian Wißmann (1793-1857); Rudolf Anton Beul
(1784—1858), Pfarrer von Eschenbach und sein Kaplan Nikolaus Hofmann (1787—1867); Johann
Heinrich Fischer (1791-1853), Kaplan in Kaltbrunn und Heinrich Suter (geb. 1791), Frühmesser in
Uznach.

370



Dekan Rothlin stimmte sofort dem Vorschlag zu und berief die Regiunkel
Uznach auf den 10. Juli 1833 auf den Uznaberg ein.17 Dort besprachen einige Kapitularen

der obern Regiunkel jene Erklärung, die schließlich in das Antwortschreiben
an die Kurie (8. August) Eingang gefunden hat und das Alois Fuchs später als «sub-
miß» bezeichnete.18 Einen Monat später, am 7. August 1833, kam die Regiunkel
Uznach erneut zu einer Konferenz zusammen. Dekan Rothlin beklagte sich an dieser

Versammlung darüber, daß in frühern und neueren Zeiten durch Streitschriften
der Name des Kapitels Uznach häufig mißbraucht worden sei. Alle Kapitularen
ersuchten ihn hierauf, «dem Hochwürdigen Ordinariat die Erklärung zugehen zu
lassen, daß sie weder in corpore noch in einzelnen Gliedern den mindesten, weder
mittelbaren noch unmittelbaren Antheil an allen Libellen, die für oder wider die
Fuchsische Causa erschienen sind, genommen haben».19

17 DA Uz, Akte Nr. 784: Schreiben Rothlins vom 9. Juli 1833 - Über die ehemalige Burg Uznaberg s.

Anderes 605 ff.; Pfarrer Rudolf A. Rothlin (1770-1840), Beschreibung der Stadt Uznach, bearbeitet

von Paul Oberholzer, Uznach 1975, 106—109; Benno Schubiger, Uznach in alten und neuen Ansichten,

Uznach 1978, 85-91.
18 Wie Anm. 2.
19 BiA SG, Kapitel Uznach: Dekan Rothlin an Generalvikar Haffner, 16. August 1833. Ein kurzer

Bericht über diese Regiunkelkonferenz erschien in der SKZ Nr. 37 vom 14. Sept. 1833.

371



28. Der Widerruf im Federkampf zwischen Fuchs und Geiger
(August/September 1833)

Nach dem Rückzug der Kapitularen der Regiunkel Uznach stellte sich mancher
Katholik die Frage, ob nicht auch die auflüpfische Regiunkel Rapperswil ihren
Widerstand aufgeben und die verurteilten Sätze widerrufen sollte. Bereits kursierten
Gerüchte, daß Alois Fuchs revoziert habe.1 Dieser fühlte sich deshalb verpflichtet,
«allen Katholiken» darzulegen, daß ein Widerruf der acht von der St. Galler Kurie
verurteilten Sätze völlig sinnlos wäre.2 Eine Stelle widerrufen heiße nämlich «nach
aller Vernunft, ihren Inhalt verwerfen und das baare Gegentheil behaupten» (S. 8).

Im ersten Teil seiner anonymen Schrift zitiert Fuchs zunächst immer die
«verdammte Stelle», kehrt sie dann — um das Absurde einer solchen Aussage aufzuzeigen

- ins pure Gegenteil und führt schließlich die vor dem Geistlichen Gericht in
St. Gallen abgegebenen Erklärungen an.

Die erste verurteilte Stelle würde also «im Sinne der Curia» wie folgt lauten: «Im
Christenthum haben wir nicht die demokratische, ewige Grundlage: Freyheit und
Gleichheit Aller vor Gott, vor Christus, vor der Kirche. (Wir haben also Unfreyheit
und Ungleichheit, obschon der Sohn Gottes sich nicht schämt, alle — Keinen, auch
den Geringsten nicht ausgenommen - Seine Brüder zu nennen und Sein himmlischer

Vater uns Alle an Kindesstatt angenommen und zur gleichen Herrlichkeit
berufen hat.) - Das Christenthum weiß von einem jüdischen Levitenstamm. (Es hat
also eine streng abgesonderte Priesterkaste, die vom Vater auf den Sohn u.s.f. sich

fortpflanzt, und die Katholiken haben keinen Cölibat.) — Das Christenthum weiß
von pfäffischer Unterscheidung zwischen Priestern und Layen. (Also alle die traurigen

Auswüchse des unpriesterlichen Pfaffenthums sind christlich, dem Christenthum

entflossen.) - Nicht alle Christen zusammen sind ein priesterlich Volk. (Demnach

müssen nicht bloß die Worte des hl. Petrus, 1 Petr. 2,9: 'Ihr seid das
ausgewählte Geschlecht, das königliche Priesterthum, das hl. Volk' und die Worte des hl.
Johannes, Offb. 1,6: 'Christus hat uns zu einem Königreiche und zu Priestern vor
Gott, Seinem Vater, gemacht' und 5,10 ebendort - nein, nicht bloß die Worte dieser

zwei hl. Apostel, sondern die Worte Gottes, des Allerhöchsten Selbst, müssen
als untridentinisch verworfen werden, denn Er Selbst sagt in 2 Moses 19,6
ausdrücklich: 'Ihr sollt Mir ein priesterlich Königreich und ein hl. Volk seyn.') - Das
Christenthum weiß endlich von Stagnation; es schließt das große Princip repräsentativer

Verfassung nicht in sich» (S. 8 f.).
Alois Fuchs fragt nun, ob diese Fassung der ersten Stelle nicht untridentinisch

und häretisch sei, und welcher echte Christ sich nicht zur verurteilten Stelle bekennen,

die kurialistische hingegen verwerfen müsse. Er habe die vier St. Galler Ex-
benediktiner wiederholt gefragt, ob er denn das Gegenteil behaupten solle und sie

1 «Soeben höre ich, daß Alois Fuchs die meisten seiner Punkte widerrufen, daß er in den Schoß der
Kirche kehren wolle» (NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs, 21. Juni 1833).

2 Kurze Beantwortung der Frage: Darf Alois Fuchs die acht von der St. Galler-Curia verdammten Sätze
widerrufen? Allen Katholiken zur Beherzigung empfohlen (Rapperswil 1833). Diese Schrift stammt -
zumindest in den Grundzügen — von A. Fuchs (Vadiana, A. Fuchs an J.A.S. Federer, 1. Aug. 1833;
AZ Nr. 97 vom 4. Dez. 1833; Suspension 62 f.; Glauben I 387 ff.). Möglich ist die Mitarbeit eines

geistlichen Freundes (z.B. Pfr. Chr. Fuchs oder Prof. F. J. Höfliger). Kurzrezensionen erschienen im
«Freimütigen» Nr. 68 vom 26. Aug. 1833, im «Schweizerischen Republikaner» Nr. 86 vom 8. Okt.
1833 und in: Schweizerblätter 2 (1833) 254 (hg.v. J. A. Henne und J. J. Reithard).

372



damit jedesmal in nicht geringe Verlegenheit versetzt. Fuchs gibt gerne zu, daß die
aus seiner Reformpredigt herausgezogenen Stellen ganz verschieden, gut oder bös,
ja antitridentinisch und häretisch ausgelegt werden können. Aus jedem Text, selbst
aus dem Vaterunser, könnten Irrtümer herausgezogen werden.3 Deshalb seien
Erklärungen notwendig, wie er sie mehrmals vor dem Bischöflichen Konsistorium in
St. Gallen abgegeben habe. Wie widersinnig und unchristlich die verurteilten Stellen

erscheinen, wenn das Gegenteil behauptet wird, will Fuchs an weiteren Beispielen

zeigen.
Zweite Stelle: «Gottlob ist seit etwa drey hundert Jahren das repräsentative kirchliche
Leben so sehr im Rückstand geblieben!» Oder noch seltsamer: «Seit etwa drey hundert

Jahren hat das repräsentative kirchliche Leben, haben die Bisthums- und
Provinzialsynoden, haben die Concilien herrlich geblüht!» (S. 12.)
Dritte Stelle: «Wir hoffen von dem schlechtem Theile des Klerus, er werde auch jetzt
noch in seinem fast drey hundert jährigem Schlafe behaglich fortschlafen und seine
köstlichen konstitutionellen Rechte nirgends weder reklamiren noch handhaben
oder gar vollführen» (S. 15 ff).
Vierte Stelle: «Der Papst ist innert den Grenzen seiner wahren, hohen Bestimmung
geblieben, und ihr habt ihn nicht zum Dictator gemacht» (S.20).
Fünfte Stelle: «Die katholische Kirche bedarf nie einer wesentlichen Verbesserung
(und jetzt besonders nicht) im Volksunterricht, im Kult, in der Liturgie — und in
ihrer Hierarchie» (S. 22 f.).
Sechste Stelle: «Nie wird die Zeit kommen, wo die Kirche neu geboren wird, auch nie
ihr göttlicher, alle erobernder Sieg» (S. 26).
Siebte Stelle: «Im geistigen Gebiete muß alles unfrey und erzwungen seyn, sonst hat
es keinen Wert» (S. 29).
Achte Stelle: «Der kennt Christum, ja der kennt das Evangelium, der da glaubt, daß

Jesu Religion nur mit ehelosen Priestern stehe und ohne sie falle» (S. 35).
Im zweiten Teil seiner «Kurzen Beantwortung» nimmt Alois Fuchs noch zu einigen
Fragen Stellung, die nach seiner Suspension aufgeworfen worden sind. Er glaubt,
daß er nicht in erster Linie wegen seiner Predigt «Ohne Christus kein Heil»,
sondern wegen seiner Schrift «Der große Abfall vom Vaterlande und die Rückkehr zu
ihm» verurteilt worden sei. Diese Schrift, sein «Hauptverbrechen», habe ihm nicht
nur kirchliche, sondern auch sehr viele politische Gegner zugezogen. Da es aber
noch viel schwieriger gewesen sei, aus der «Vaterländischen Predigt» Ketzereien
herauszuklauben, habe man von dieser in St. Gallen geschwiegen und seine
Reformpredigt als Waffe gebraucht.4

Fuchs glaubt, daß er das gegen ihn geschleuderte, sehr harte Dekret vom 8. März
1833 mit gutem Gewissen nicht anerkennen dürfe. Wenn ein Priester nur deswegen

suspendiert werde, weil er ein wohlgemeintes, freimütiges Wort über kirchliche
Angelegenheiten geschrieben hat, möge er dabei ruhig sein. «Übrigens soll er aber
auch, im tiefen Gefühle seiner vielfachen Gebrechlichkeit, die mit der Suspension
bei der großen Menge verbundene Schmach geduldig auf sich nehmen, im Gedenken,

wenn auch nicht in diesem Falle, dennoch in manch anderer Beziehung ein
Kreuz verdient zu haben» (S. 45). Fuchs ist überzeugt, daß seine Suspension «zur

3 Vgl. S. 95 Anm. 28.
4 Vgl. S. 165 Anm. 2 - Die NZZ schrieb am 27. März 1833: «Von der gehaltenen Predigt war die Kuria

längst in Kenntniß; sie stellte ihn darüber nie zur Rede. Erst als das Buch vom Abfall erschien, das die

Schwyzer gegen ihn aufjagte, trat die Kuria ein.»

373



gehörigen Zeit ihr Ende erreichen» wird (S. 45). Unterdessen bringe sie die kirchlichen

Angelegenheiten der Schweiz recht lebhaft zur Sprache, was sehr gut und
höchst notwendig sei.5

Seine Angelegenheit habe zuerst im Bistum St. Gallen erledigt werden müssen.
Deshalb habe er sich auf die Synode und auf ein Synodalgericht berufen. Das sei

nicht eine Appellation von einer höheren an eine niedere Instanz. Eine Synode
habe in der Kirche weit mehr zu bedeuten als vier Kurialisten, und ein Synodalgericht

stehe zum mindesten auf der gleichen Linie wie vier alte Expatres, die
leidenschaftlich und parteiisch geurteilt hätten und sich im übrigen weder durch
Gelehrsamkeit noch durch persönliche Eigenschaften auszeichnen würden.6 Aufgabe der
Synoden sei u.a. die Beilegung von Streitigkeiten, und die Synodalgerichte müßten
— nebst den Bischöfen — die kirchlichen und geistlichen, vor den kirchlichen
Gerichtshof gehörenden Streitsachen schlichten.7 Der Bischof müßte sich dem
Urteil des Synodalgerichtes nicht einfach unterwerfen, wie alles verdrehende
Sophisten behauptet hätten. Nein, auch der Bischof könnte ebensogut wie Alois
Fuchs an eine höhere und schließlich an die höchste Instanz gelangen, wenn ihm
das Urteil des Synodalgerichtes nicht gefallen würde.

Alois Fuchs beantwortet im weitern die Frage, warum er nicht nach Rom appelliert

habe. «Aus dem einfachen Grund, weil dieses gegen allen kirchenrechtlichen
Geschäftsgang sowie gegen alle Vernunft wäre. Vorerst nämlich müssen alle
untern Instanzen durchgegangen seyn, ehe man an die höchste gelangt; keine soll
überschritten werden.»8 In Rom hätte er es im übrigen wie in St. Gallen mit einer
parteiischen Behörde zu tun, gegen deren allbekannte Anmaßungen er sich kräftig
ausgesprochen habe. Wie würde die römische Kurie - wohl zu unterscheiden vom
echten, reinen Papsttum — ihn nun behandeln, fragt Alois Fuchs. «Sie, die bekanntlich

zum voraus schon so vielseitig bearbeitet und eingenommen ist! Sie, von der
man hundertfältig weiß, wie sie überhaupt und gegen die Deutschen insbesondere
gesinnt ist, und wie sie Deutschland kennt und beurtheilt!9 Brüstet sich ja die St.

Galler Curia schon ohnehin damit, nur rein römische Censuren abcopiert zu haben.
Würde nun die römische Curia ihre eigenen Censuren widerrufen? Würde sie weniger

partheilich seyn als die St. Galler Curia? Würde A. Fuchs nach Rom appellieren,

so wäre dies allerdings eine Appellation an die höchste vollziehende Behörde,
aber zugleich an seine höchste Gegenparthei» (S. 48).10

Fuchs vertritt auch die Auffassung, daß über die zweite, dritte und vor allem
über die vierte verurteilte Stelle nicht die römische Kurie, sondern ein «General-

s «Ohne die Unthaten der Landvögte wäre der Neujahrstag 1308 nicht der Geburtstag der schweizeri¬
schen Freiheit geworden. So auch im Kirchlichen. Ohne bittern Druck kein Kampf, und ohne ernsten
Kampf kein großer Sieg!. Es müssen solche Ärgernisse kommen, und die RömUnge, die sie verursachen,

verdienen statt eines Weherufs vielmehr den Dank der Nachwelt» (A. Fuchs in der AZ Nr. 13

vom 12. Febr. 1834; Original in der Kantonsbibliothek AR, Trogen).
6 Gemeint sind Aemilian Haffner, Heinrich Müller-Friedberg, Theodor Wick und Konrad Scherer. «Ihr

fünftes Mitglied, Herr J. N. Zürcher, ein Weltpriester, war gar nicht gegen A. Fuchs; daher wird hier
mit vollem Rechte stets nur von vier Patres und Curialisten geredet. Der Bischof selbst war die ganze
Zeit hinüber ferne und hielt sich während der Inquisition droben in den grauen Bünden auf» (S. 46).

7 Konzil von Trient: 24. Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egli 246) und 25. Sitzung, 10. Kap.
von der Verbesserung (Egli 311 f.).

8 Vgl. S. 201 Anm. 39.
5 Vgl. S. 147.
10 Vgl. S. 336.

374



Concilium» urteilen müßte (S. 48). Dieses stehe über dem Papst und seiner Kurie
und habe zu bestimmen, ob und inwiefern die römische Kurie ihre Schranken
übertreten habe und in welchem Verhältnis in Zukunft die Metropolitan- und Nationalkirchen

zum Papst stehen sollen. u Mit guten Gründen könne man annehmen, daß
weder eine Diözesansynode, noch eine Provinzial- oder Nationalsynode, noch ein
Allgemeines Konzil ihn verurteilen würden, weil er keine Glaubenslehren angegriffen,

das Christentum nach Kräften verteidigt und sich für Synoden aller Art mit
Wärme ausgesprochen habe.12

Die in der «Kurzen Beantwortung» gestellte Frage: «Darf Alois Fuchs die acht

von der St. Galler-Curia verdammten Sätze widerrufen?» wurde von Chorherr Geiger

in der «Schweizerischen Kirchenzeitung» mit einem entschiedenen Ja beantwortet.13

Der frühere Theologieprofessor in Luzern findet, daß der anonyme Schreiber
nicht nur gegen das Ansehen des Bischofs von Chur-St. Gallen und gegen die
Tradition der ganzen katholischen Kirche, sondern auch gegen alle Regeln der Logik
und selbst gegen den gesunden Menschenverstand verstoßen habe. Diese Art
Verteidigung müßte man wahrlich perfid nennen, wenn sie nicht dem Mangel an
Einsicht oder einer Unbesonnenheit zuzuschreiben sei. «Wenn die Kirche einen Satz

verdammt», hält Geiger mit Recht fest, «stellt sie darum nicht schon jederzeit den
kontradiktorischen Satz dafür auf. Es gibt Umstände der Person, der Zeit, des
herrschenden Geistes, welche eine Proposition verwerflich machen. Es kann ein Satz
einen katholischen Sinn zulassen, aber in einem unkatholischen Sinne ausgelegt
werden, wo ihn somit die Kirche nothwendig verwerfen muß, damit die Katholiken
nicht daran irre werden. Es ist Pflicht der Kirche, solche Sätze zu verbieten, weil es

Pflicht der Kirche ist, für die Reinheit der Lehre eifrigst zu wachen, ohne daß sie

deßwegen den kontradiktorischen Gegensatz, der in diesem Falle ein Irrthum wäre,
als Wahrheit aufstellt.»

So könne man z.B aus der ersten verurteilten Stelle nicht schließen, daß es keine
Freiheit und Gleichheit vor Gott und der Kirche gebe; daß das Christentum eine
Stagnation kenne; daß es keine Repräsentation wolle.14 Wohl aber sei die Einführung

des demokratischen Prinzips in der Kirche verurteilt. «Die Kirche ist keine
Demokratie; sie ist die absoluteste Monarchie. Der unumschränkte Autokrat davon ist
Jesus Christus selbst, der gesagt hat (Mt 28,18): Mir ist alle Macht gegeben im Himmel

und auf Erden» (S. 5). Was die Stagnation betreffe, müsse die Kirche an dem,
was uns Christus gegeben und die Apostel überliefert haben, unbeweglich festhalten,

obschon sie selbst auf ein beständiges Fortschreiten dringe, nämlich «daß wir
immer tiefer in den Sinn des Überlieferten eindringen und dadurch, wie das
Tridentinum sagt, beständig mehr und mehr in der Tugend und Heiligkeit zunehmen»

Zur Lehre von der Oberhoheit des Konzils über den Papst (Konziliarismus) vgl. S. 227 Anm. 9.
A. Fuchs empfahl seine Schrift - zusammen mit «Alois Fuchs und Seine Suspensionsgeschichte mit
Aktenstücken» (Rapperswyl 1833) — «sehr dringlich» in der «Appenzeller Zeitung» (Nr. 13 vom 12.
Febr. 1834) und wünschte ihr «möglichst größte Ausbreitung» (Original in der Kantonsbibliothek AR,
Trogen).
SKZ Nr. 36 vom 7. Sept. 1833. Geigers Artikel erschien auch separat, betitelt: Die Frage: Soll Herr
Fuchs widerrufen oder nicht? gegen einen Anonymus mit Ja beantwortet von Franz Geiger, Chorherrn

und ehemaligen Professor der Theologie zu Luzern (Luzern 1833).
Auf die durch Verneinung der verurteilten Stellen entstandenen Parodien, Persiflagen und Absurditäten

will Geiger nicht eingehen.

375



(S. 6).15 Bezüglich Repräsentation betont Geiger, daß die Kirche eine solche kenne,

aber von oben nach unten und nicht von unten nach oben.
Im übrigen gibt Geiger aber zu, daß die Zensur bei den meisten aus der umstrittenen

Predigt herausgezogenen Stellen ein «Nicht», also das Gegenteil, im Auge
habe, um die wahre katholische Lehre darzustellen. Wenn Fuchs z.B. sage, das

Papalsystem müsse wieder ins gehörige Verhältnis zum Episkopalsystem zurückversetzt

werden, so sei richtig, daß dies eben nicht nötig sei, denn nichts könne
zurückversetzt werden, das nie versetzt worden sei. Es gebe ja nur ein einziges System,
nämlich das episkopale, wovon der Papst der erste Ring sei. Und wenn Fuchs
behaupte, die katholische Kirche bedürfe von Zeit zu Zeit einer wesentlichen
Verbesserung, so sei eben wahr, daß die Kirche keiner wesentlichen Verbesserung
bedürfe, weil sie von Christus selbst gegründet worden sei, der bei ihr alle Tage bis

zum Ende der Zeiten zu bleiben versprochen habe (Mt 28,20) und der er den Heiligen

Geist mitgeteilt habe, der bei und in ihr ewig bleiben und sie in alle Wahrheit
einführen werde (Joh 16,13). Eine kirchliche Emanzipation, wie sie Fuchs verlange,
müsse nicht stattfinden. «Wir gehorsamen dem obersten Hausvater und Hirten, den

uns Jesus Christus gegeben, und Seinen Brüdern, den Bischöfen, die der Heilige
Geist aufgestellt hat, uns zu regieren. Wir gehorsamen ihnen ganz freiwillig, und
noch dazu mit Liebe. Wollen wir uns von diesem Gehorsam emanzipiren, so können

wir dieses jede Stunde. So hat sich Luther, Calvin und Zwingli emanzipirt, und
wenn der Anonymus und H. Fuchs sammt seinen Anhängern ebenfalls sich
emanzipiren wollen, so dürfen sie versichert sein, die Kirche werde ihnen gar keine
Hindernisse in den Weg legen» (S. 9).

Chorherr Geiger setzt sich des weitern mit verschiedenen Ansichten der Fuchsschen

Reformpredigt auseinander und erhebt teilweise ähnliche Einwände wie in
seiner Besprechung vom 4. August 1832 in demselben Blatt.16 Erwähnenswert ist
seine Stellungnahme zur Forderung nach einem Erzbischof: Wenn die Schweizer
einen Erzbischof haben wollen, werde der Papst gewiß nicht dagegen sein. Aber
am Verhältnis des Erzbischofs und der Bischöfe zum Papst werde sich nicht das

Geringste ändern, «außer daß eine Mittelaufsicht und eine Mittelstufe für die

Appellation zwischen dem Papst und den Bischöfen dasteht» (S. 12). Im übrigen ist
Geiger der Ansicht, daß ein Autor nicht über theologische und kirchliche Dinge
schreiben sollte, wenn er nicht imstande ist, so genau und überlegt sich auszudrük-
ken, daß ein Katholik ihn gar nicht mißverstehen kann.

Geiger war religiös, politisch und sozial vom franz. Traditionalismus entscheidend beeinflußt. Siehe
Nikiaus Wicki, Der Luzerner Theologe Franz Geiger (1755—1843), Apologet aus geheiligter Überlieferung,

in: Festschrift Gottfried Boesch, Schwyz 1980, 291-305. Vgl. Biogr. A. Fuchs I 62!

Vgl. S. 150.

376



29. Widerruf der großen Mehrheit der Uznacher Kapitularen
(Oktober 1833)

Das Bischöfliche Ordinariat in St. Gallen gab auf das erneute Schreiben des Kapitels

Uznach vom 8. August 1833 keine Antwort mehr. Hingegen erhielt Dekan
Rothlin eine Antwort auf sein Schreiben vom 16. August. Generalvikar Haffner
bemerkte darin, daß die Erklärungen der obern Regiunkel (7. August) wie auch der
Fünferkommission des Kapitels Uznach (8. August) von der Kurie «nicht ungünstig
aufgenommen worden» seien.1 Einige Kapitularen der obern Regiunkel zogen aus
dieser Formulierung den Schluß, daß die Kurie mit den abgegebenen Erklärungen
noch nicht zufrieden sei. Sie setzten deshalb eine neue Erklärung auf, in der sie die
acht verurteilten Stellen bedingungslos widerriefen und sich ihren geistlichen Obern
ehrerbietig unterwarfen.

Als Generalvikar Haffner von dieser Aktion Kenntnis erhielt, forderte er Dekan
Rothlin auf, 2 das «Formular, eine Gattung Revocation und Submission», unverzüglich

zu unterschreiben, «um den Wirren und dem Scandal ein Ende zu machen».
Die früheren Deklarationen des Kapitels Uznach (8. August) und der obern
Regiunkel (7. August) seien nämlich nicht «genügend gefunden worden». — «Haben
Euer Hochw. manche im Namen des Kapitels eingereichte Schreiben, die man
nicht gleichgültig aufnehmen konnte, unterzeichnet und das Sigili darauf gedruckt,
so darf es Ihnen nicht zu schwer fallen, eine Erklärung zu unterzeichnen, die Ihnen
vor Gott größere Ehre machen wird, als die Ehre gewisser Menschen ist, denen
zulieb Sie früher manches unterzeichnet haben mögen, was man nicht gleichgültig
aufzunehmen gegründete Ursache hatte.» Nach dieser unmißverständlichen Bitte
des Generalvikars besprach sich Dekan Rothlin sofort mit Kommissar Brägger und
Kammerer Bernet, dem die herumgebotene Erklärung bekannt war.3

Die Erklärung an das Bischöfliche Ordinariat in St. Gallen hatte folgenden
Wortlaut:4 «Da wir aus Dero Stillschweigen auf das von der Fünferkommission
unterm 8. August a.c. im Namen unsers Kapitels an Dieselben ausgefertigte
Erklärungsschreiben schließen müssen, daß diese unsere Erklärung, auf die wir uns
übrigens wieder berufen, noch nicht genüge, so erklären sich Unterzeichnete neuerdings

positiv, bestimmt und offen, daß sie alle von dem Hochw. Ordinariate aus
der von Professor Aloys Fuchs gehaltenen und nachher mit Beylagen edirten Predigt

'Ohne Christus kein Heil etc.' herausgehobenen und verworfenen Sätze -
gegen die unterm 5. März I.J., übrigens ohne böswillige Tendenz, weil bedingt
gegebene Erklärung — ebenfalls und in dem Sinne verwerfen, wie sie daliegen und
von dem Hochw. Ordinariate verworfen worden sind, und wiederholen hiemit
feyerlich die Gelobung, treue und gehorsame Söhne der Hl. Katholischen Kirche zu
bleiben und ihrem Hochwürdigen Oberhirten und Hochdesselben Ordinariate
immerhin den schuldigsten Gehorsam zu erweisen.»

Dekan Rothlin betrachtete diese Erklärung als «verfänglich» und befürchtete
neue Zeitungspolemiken.5 Auch Kommissar Brägger brachte seine Vorbehalte an,

Quelle in Anm. 2 — Das Original ist nicht vorhanden.
DA Uz, Akte Nr. 789: Schreiben vom 24. Sept. 1833.
Quelle in Anm. 14.

BiA SG, Kapitel Uznach: Erklärung vom 1. Okt. 1833.
Quelle in Anm. 7.

377



doch Kammerer Bernet zerstreute die Bedenken. Er «übernahm die Sammlung der
Unterschriften, und zwar in beiden Regiunkeln, und damit kein Mißbrauch mit
dem Schreiben gemacht werden möchte», schickte «er seinen eigenen Herren
Frühmesser», Johann Anton Wäspe, zu den Kapitularen.6 Pfarrer Beul (Eschenbach), der
mutmaßliche Verfasser der neuen Erklärung, hielt in einem vertraulichen Brief an
Rothlin noch fest, daß dem Schreiben an das Bischöfliche Ordinariat alle
Eigenschaften eines Privatschreibens anhaften würden: «Jeder unterschreibtfür sich, so als

wenn es jederfür sich absendete. Es mangeln ihm durchaus alle Eigenschaften eines
Behörde- oder Kapitelschreibens. Deswegen kann jeder seine bezüglichen Beisätze
machen... Jeder unterschreibtfür sich, und er unterschreibt nicht mehr.»1

Den unbedingten Widerruf unterschrieben der Reihe nach folgende zwölf
Mitglieder des Kapitels Uznach: 8

OBERE REGIUNKEL (Regiunkel Uznach)
St. Gallenkappel: Pfarrer Joseph Anselm Schubiger, Kapitelssekretär
Goldingen: Pfarrer Kaspar Leonz Rüegg, Deputat der obern Regiunkel9 und Kaplan
Balthasar Christian Wißmann10
Eschenbach: Pfarrer Rudolf Anton Beul und Kaplan Nikolaus Hofmann11
Schmerikon: Pfarrer Joseph Anton Bernet, Kammerer des Kapitels Uznach12 und
Frühmesser Johann Anton Wäspe
Uznach: Pfarrer Rudolf Anton Rothlin, Dekan des Kapitels Uznach

6 Quelle in Anm. 14 - Die «St. Galler Zeitung» (Nr. 87 vom 30. Okt. 1833) nannte Frühmesser Wäspe
(Schmerikon) den hölzernsten aller Kapitularen, «mit dem, wie wir glauben möchten, der Demiurg
den Übergang von dem Tierreich zur Menschheit machte», der aber doch noch ordiniert worden sei.

7 DA Uz, Akte Nr. 790: Brief vom 3. Okt. 1833.
RudolfAnton Beul (1784-1858) von Lachen. Pfarrer in Linthal (1810), Murg (1827) und Eschenbach
(1828—57). Sekretär des Kapitels Uznach. Schulinspektor. Wessenbergianer. Soll wegen seiner freis.
Grundsätze 1857 zur Resignation gezwungen worden sein. — Nekrologe von 1858: SGZ Nr. 71 vom
25. März, Wochenblatt vom Seebezirk und Gaster Nr. 25 vom 27. März, NZZ Nr. 88 vom 29. März
(Pfr. R. Kälin); Justus Landolt, Die Geschichte der Kirchgemeinde Lachen, nach urkundlichen Quellen,

Gfr. 31 (1876) 1-112, zit. 88; Schob 22; Dettling 316; Duft 27.
8 Quelle in Anm. 4 — Die gut informierte «St.Galler Zeitung» nannte am 30. Okt. 1833 (Nr. 87) die

Namen der Revokanten.
' Kaspar Leonz Rüegg (1781-1857) von St. Gallenkappel. Kaplan in Lichtensteig (1811) und Berneck

(1813). Pfarrer in Hemberg (1815) und Goldingen (1819-56). Kammerer des Kapitels Uznach. Gut
befreundet mit Prof. J. B. Hirscher. — Schob 122; Albert Blöchlinger, Chronik der Pfarrei St. Nikolaus

zu Goldingen, in: Heimatkunde vom Linthgebiet 11 (1938) 31-37 und 46—48, zit. 33 f. — «Rüegg
und Beul hatten sich während der ganzen Causa der offiziellen Theilnahme enthalten, weil sie den
Standpunkt des Kapitels — mit Beschlagung dieser Sache — verrückt und die bisherigen Schlüsse
überschritten glaubten, indem längst sämmtliche Kapitel gewichen, Parteinahmen ausdrücklich von der
Hand gewiesen worden, somit jede Verpflichtung, einzutreten, ihre Endschaft hatte, und anderseits

hierseitige Schlußnahme Niemanden, dem Hrn. A. Fuchs am allerwenigsten, frommen könnte»
(Freim. Nr. 97 vom 6. Dez. 1833).

10 Balthasar Christian Wißmann (1793-1857) von St. Gallenkappel. 1826 Frühmesser in Rüeterswil bei St.

Gallenkappel. 1830 bis zum Tod Kaplan in Goldingen. — Schob 154.
11 Nikolaus Hofmann (1787-1867) von Goldingen. Nach der Ordination (1813) Kaplan in Uznach (1814)

und Kaltbrunn (1818). In Eschenbach Vikar (1822) und Kaplan (1824-66). — Schob 77; Johann Fäh,
Die Geschichte der Pfarrkirche St. Georg zu Oberkirch und Kaltbrunn (940-1940), Uznach 1940,
165.

12 «Bernet und Schubiger erklärten, bei ihnen sei das non plus ultra eingetreten; innert den Marken des

Kirchlichen hätten sie getreulich mitgehalten» (Freim. Nr. 97 vom 6. Dez. 1833). Nach dem
«Schweizerischen Republikaner» war Kammerer Bernet «sonst einer der begeistertsten Fuchsiten» (Nr. 94 vom
5. Nov. 1833).

378



UNTERE REGIUNKEL (Regiunkel Rapperswil)
Bußkirch: Pfarrer Gregor Bamert13

Bollingen: Pfarrer Joseph Helbling, zugleich Frühmesser in Rapperswil
Jona: Pfarrer Joseph Valentin Helbling, Deputat der untern Regiunkel
Wagen: Frühmesser Urs Joseph Widmer

Dekan Rothlin schickte den Widerruf mit den zwölf Unterschriften am 6. Oktober

1833 nach St. Gallen ab. Die Tatsache, daß zahlreiche Kapitularen die
unbedingte Revokation nicht unterzeichnet hatten, veranlaßte ihn in einem Begleitbrief14

zur Bemerkung, er wisse nicht, ob Frühmesser Wäspe, den sein Pfarrer,
Kammerer Bernet, in beiden Regiunkeln herumgeschickt habe, «bei allen Herren
Kapitularen angeklopft oder bei der Mehrzahl schon zufrieden war». Ihm sei nur
bekannt, daß Frühmesser Wäspe nicht in Kaltbrunn gewesen sei, «welches aus lauter

Vergessenheit mag geschehen sein». Dem dortigen Pfarrer und Kommissar
Brägger sei «zwar ein Mitleidgefühl angeboren, welches stets zu Gunsten eines

unglücklichen Mitbruders rege ist». Aus seiner Kenntnis wie auch aus der geäußerten

Gesinnung des Bischöflichen Kommissars könne er aber schließen, daß dieser
seine Unterschrift nicht verweigert hätte.

Um diese Zeit muß der Bischof von Chur-St. Gallen gewichtige Post aus Rom
erhalten haben: Zwei Bullen, von denen die eine das ganze Kapitel Uznach suspendierte

und die andere über Alois Fuchs die Exkommunikation verhängte.15 Die
bischöfliche Kurie wird die beiden päpstlichen Erlasse unverzüglich Dekan Rothlin
mitgeteilt haben. Dieser soll jenen Kapitularen, die noch nicht widerrufen hatten,
mit der aus Rom eingetroffenen Suspensionsbulle gedroht haben,16 womit er
erreichte, daß noch verschiedene Kapitularen den unbedingten Widerruf
unterzeichneten.17 Der Vorsteher des Kapitels Uznach schickte die Erklärung umgehend
dem Generalvikar und vergaß nicht zu bemerken, daß sogar Pfarrhelfer Hübscher
einen Widerruf vorbereite, und zwar in einem eigenen Schriftstück.18 Generalvikar
Haffner bestätigte am 12. Oktober 1833 den richtigen Empfang der verschiedenen
Meldungen aus Uznach und versicherte Dekan Rothlin, daß «eine förmliche
Antwort» später erfolgen werde.19 In aller Eile schrieb Haffner folgende Punkte nieder:

Gregor Bamert (1800-1880) von Tuggen. 1824—29 Frühmesser in Wagen (Gemeinde Jona), hierauf bis
1876 Pfarrer von Bußkirch. — St. Galler Volksblatt Nr. 18 vom 30. April 1880; Anton Helbling, Die
Geschichte der uralten Pfarrei Bußkirch am obern Zürichsee, Jona 19762; Schob 21; Dettling 316.
BiA SG, Kapitel Uznach: Dekan Rothlin an Generalvikar Haffner, 6. Okt. 1833. Siehe auch: Generalvikar

Haffner an Chr. Fuchs, 5. Okt. 1833 (Spieß, Regeneration II 193).
1833: Freim. Nr. 83 vom 18. Okt., AZ Nr. 85 vom 23. Okt., SGZ Nr. 87 vom 30. Okt., Erz. Nr. 93
vom 19. Nov., SGZ Nr. 98 vom 7. Dez.
KAh ZH, Nachlaß G. J. Baumgartner, Fasz. 18: Brief von Chr. Fuchs vom 20. Okt. 1833 (abgedruckt
bei Spieß, Regeneration II 189 f.). Siehe auch: Federer an Baumgartner, Ende Okt. 1833 (Spieß,
Regeneration III112).
SGZ Nr. 87 vom 30. Okt. 1833.
Quellein Anm. 19.

DA Uz, Akte Nr. 792: Schreiben vom 12! Okt. 1833. Die «förmliche Antwort» fehlt bei den Akten.

379



«1. Die von fast allen HH. Kapitularen des Kapitels Utznach unterzeichnete Revo¬
cation und Submission hat mir und allen geistl. Räthen überaus große Freude
gemacht und uns vollkommen zufrieden gestellt. Da Celsissimus schwer krank
darnieder liegt und mir verbothen ist, mit was immer für Geschäften vor Ihm
zu erscheinen, so ließ ich gleichwohl Hochseiben durch H. Canonicus Battaglia
von Chur, der hier gegenwärtig ist, diese tröstliche Nachricht bekannt
machen.20

2. Euer Hochw. werden wohl thun, wenn Sie sich von dem Bischöfl. Commissar,
H. Brägger in Kaltbrunn, schriftlich versichern lassen, daß er der eingereichten
Revocation und Submission beytrette und uns seinen Beytritt schriftlich
überschicke.

3. Wir werden von dieser Revocation und Submission keinen andern Gebrauch
machen, als wo es höchst nothwenig ist und Ihnen zur Ehre gereichen wird.

4. In öffentliche Blätter und Zeitungen wird von uns nichts eingerückt werden.
Ich müßte mich höchlich verwundern, wie es der Freimüthige nach seiner Art
bekannt machen könnte, ehe wir davon zur Kenntniß gekommen sind.»

Wie viele Kapitularen hatten nun nicht widerrufen? Nach einem Bericht der
«Schweizerischen Kirchenzeitung» 21 waren es vier, nämlich Stadtpfarrer Christophor

Fuchs, Professor Alois Fuchs, Pfarrhelfer Hübscher und «der Hochw.
Regierungsrat Helbling». Die «St. Galler Zeitung»22 fügte den vier Nichtrevokanten
noch sieben weitere hinzu, und zwar nur jene, die ihr gerade in den Sinn kamen,
nämlich Kommissar Brägger, Kaltbrunn; in Uznach: Kaplan Friedrich Joseph
Wilhelm,23 Frühmesser Heinrich Suter24 sowie Pankraz Helbling und Nikolaus Frey,
beide Lehrer am Strotz'schen Institut25; in Rapperswil: Jakob Franz Breny, Vikar
der Spitalpfründe und Karl Ziegler.

Wo liegt nun die Wahrheit? Nach dem übereinstimmenden Urteil aller Quellen -
mit Ausnahme der «St. Galler Zeitung» — haben die meisten Mitglieder des Kapitels

20 Gegen Ende Sept. 1833 verbreitete sich die Nachricht, daß der Bischofsich unwohl fühle. «Mit dem 1.

October waren die Kräfte schon so sehr geschwunden, daß er vom 5. an das Krankenbett nicht mehr
verlassen konnte. Mit herzlicher Freude empfing er seinen vieljährigen Freund und Oeconomie-Verwal-
ter, damals Domsextar, später Domdecan, Johann Battaglia. Am 8. October empfing der Fürstbischof

feierlich und in Gegenwart der zu St. Gallen residirenden Domcapitularen mit großer Andacht,
zur allgemeinen Erbauung, die heilige Communion als letzte Wegzehrung» (Johann Franz Fetz,
Gedenkblätter an Carl Rudolph..., Lindau 1853, 139). Die ernsthafte Erkrankung des 73jährigen
Bischofs war nicht ohne Einfluß auf den Widerruf einiger Kapitularen (Freim. Nr. 97 vom 6. Dez.
1833). Über Johann Battaglia (1779-1843) von Parsonz GR s. Helvetia Sacra 1/1 556.

21 Nr. 43 vom 26. Okt. 1833.
22 Nr. 91 vom 13. Nov. 1833.
23 Friedrich Joseph Wilhelm (1801-1871) von Reichenburg. Nach der Priesterweihe (1825) Kaplan in

Rothenthurm. In Uznach Josefskaplan (1827), Kreuzkaplan (1833), Kinderpfarrer (1840), Pfarrer
(1853 bis zum Tod). Kammerer des Kapitels Uznach. — Alois Blöchliger, Die Pfarrherren von
Uznach, Uznach 1932, 38-41; Schob 154; Duft 82.

24 Heinrich Suter, geb. 1791, von Muotathal. 1818—35 Frühmesser in Uznach, dann Feldprediger bei den
Schweizer Truppen in Neapel. — Schob 134; Engelmar Egli, Muotathaler Chronik, Schwyz 1945, 60
f.; Rudolf A. Rothlin (1770-1840), Beschreibung der Stadt Uznach, bearbeitet von Paul Oberholzer,
Uznach 1975, 42 f.

25 Nikolaus Frey (1800-1854) von Mellingen AG. 1825 Vikar in St. Gallenkappel. 1833 Lehrer in
Uznach, dann Kaplan in Walenstadt. 1836 Pfarrer in Altstätten. Bischöfl. Kommissar. Ruralkanoniker
(1847). Schulinspektor. Von der rad. Regierung seiner Stelle entsetzt. 1849 Pfarrer in St. Peterzeil.
Bischöfl. Kommissar. 1853 Pfarrer in Jona. Deputat der Regiunkel Rapperswil. — Schob 55; Holenstein

138 f.; Meile 138.

380



Uznach widerrufen, mit andern Worten: Es haben nur wenige nicht widerrufen
oder einen Widerruf verweigert.26

Von rund einem Dutzend Nichtrevokanten zu sprechen, wie es die «St. Galler
Zeitung» tat, ist also übertrieben. Doch auch die Angaben der «Schweizerischen

Kirchenzeitung» können nicht ganz überzeugen. Sicher ist, daß außer Felix Helbling,

Christophor und Alois Fuchs auch Jakob Franz Breny, Vikar der Spitalpfründe
Rapperswil, nicht widerrufen hat.27 Ebenso sicher aber ist, daß der bekannte Pfarrhelfer

Hübscher revoziert hat, zwar erst im November 1833, dafür aber in einer
eigenen Schrift, und dazu lateinisch und deutsch.28 Auch soll er alle Geistlichen, die
sich durch seine letzten Schriften beleidigt fühlten, um Verzeihung gebeten
haben.29 Schließlich schloß Hübscher am 23. Oktober 1833 mit alt Gemeindeschreiber

Basil Helbling Frieden, was diesen veranlaßte, «die gegen Herrn Pfarrhelfer
Hübscher bei der bischöflichen Kurie in St. Gallen mit Lieutenant Greith und Karl
Johann Helbling eingegebene Klage allernächst zurückzuziehen und diesfalls gegen
Herrn Hübscher keine weitern Klagen mehr zu führen».30

Ob der Bischöfliche Kommissar, Pfarrer Brägger (Kaltbrunn), dem Verlangen
des Generalvikars nachgekommen ist und schließlich die «Revocation und Submission»

unterzeichnet hat, kann füglich bezweifelt werden. Der entschieden liberale
Geistliche hatte nämlich wie wenige immer wieder «den Mut, anderer Ansicht zu
sein und sich für Duldung und Fortschritt auszusprechen».31 Alois Fuchs hat ihn -
im Gegensatz zu Hübscher - nie getadelt, und Felix Helbling bemerkte in einem

spätem Rückblick lakonisch: «In der Synodal- und Fuchs'schen Angelegenheit hat
sich Dekan Rothlin wie ein Verräther, Commissar Brägger als Mann benommen.»32

26 Generalvikar Haffner sprach «von fast allen HH. Kapitularen des Kapitels Utznach», die die Revokation

und Submission unterzeichnet hätten (Quelle in .Anm. 19). Felix Helbling schrieb in seinen

Lebenserinnerungen: «Als dann das Gerücht absichtlich herumgetragen wurde, es werde das ganze
Kapitel Utznach suspendirt werden, verkrochen sich die meisten und erklärten oder heuchelten Widerruf

und Unterwürfigkeit» (Biogr. 106). Nach Dekan Rothlin hatten «wenige» Kapitularen nicht
unterzeichnet (Freim. Nr. 89 vom 8. Nov. 1833). A. Fuchs sprach von «wenigen Getreuen» (AZ Nr. 95

vom 27. Nov. 1833), G. J. Baumgartner - aus seiner späteren Sicht - von «wenigen Verstockten»
(Schweiz II 48).

27 A. Fuchs nannte im Febr. 1834 Chr. Fuchs und J. F. Breny «zwei seiner treugebliebenen Freunde», die
deswegen heftig verfolgt würden (AZ Nr. 13 vom 12. Febr. 1834; Original in der Kantonsbibliothek
AR, Trogen). Von Felix Helbling konnte im strengen Sinn kein Widerruf erwartet werden, da er seit
seiner Wahl in den st. gallischen Regierungsrat (4. Juni 1833) auf alle priesterlichen Funktionen
verzichtete (A. Baumgartner, Biogr. 101). Er hatte «sich selbst.. suspendirt und säcularisirt» (a.a.O.
352). An der Konferenz vom 2. Juli 1833 verabschiedete er sich vom Kapitel Uznach (vgl. S. 365).

28 A. Fuchs in der AZ Nr. 96 vom 30. Nov. und Nr. 101 vom 18. Dez. 1833 (Originale in der
Kantonsbibliothek AR, Trogen); SGZ Nr. 2 vom 4. Jan. 1834 - Das Schriftstück ist nicht erhalten geblieben.

29 A. Fuchs in der AZ Nr. 96 vom 30. Nov. 1833; SGZ Nr. 2 vom 4. Jan. 1834 - In erster Linie handelt
es sich um die im Jahre 1833 in Stäfa neuaufgelegte Schrift «Über Unwissenheit und Unwissenschaftlichkeit

des Mehrtheils der katholischen Geistlichkeit in der Schweiz. Von einem katholischen Geistlichen»;

dann wohl auch um die Schrift «Ein freies Wort an und über die katholisch-schweizerischen
Kleinstädter. Von einem kathol. Geistlichen» (Zug 1832), die ziemlich sicher von Hübscher stammt.
Im «Freien Wort» werden u.a. die Kapuziner kritisiert (s. Steimer 249—252). Hübscher erklärte in der
«St. Galler Zeitung» vom 26. Okt. 1833, er sei kein Feind der Orden, am allerwenigsten des

Kapuzinerordens, «als dem freiesten unter allen». Er schätze und achte alle frommen Institutionen, wenn sie

ihrem Wesen und ihrer Bestimmung entsprechen; er bekämpfe lediglich die Mißbräuche.
30 SGZ Nr. 89 vom 6. Nov. 1833 (Gegenseitige Ehrenerklärung). Vgl. A. Fuchs in der AZ Nr. 102 vom

21. Dez. 1833.
31 SGZ Nr. 12 vom 15. Jan. 1857 (Nekrolog).
32 Biogr. 106 - Im Urteil von Chr. Fuchs war Dekan Rothlin der «Hauptverräther« (Quelle in Anm. 16).

Vgl. Baumgartner, Schweiz II48.

381



Auch der radikale Priester Pankraz Helbling, der mutmaßliche Verfasser der Beiträge

in der «St. Galler Zeitung»,33 wird ziemlich sicher nicht widerrufen haben. Zu
den Nichtrevokanten wird ferner der Uznacher Kaplan Wilhelm gerechnet werden
müssen.34 Im Ganzen mögen etwa ein halbes Dutzend Mitglieder des Kapitels
Uznach nicht widerrufen haben. Der Strafe der Suspension bzw. Exkommunikation
(für Alois Fuchs) sind sie wohl nur entgangen, weil Bischof Karl Rudolf seit

Anfang Oktober krank darniederlag und drei Wochen später — am 23. Oktober
1833 — verstarb.35 Noch zwei Jahre später soll im Klerus «gewaltige Angst vor
Suspensionen und Exkommunikationen» gewaltet haben.36

Der Widerruf der meisten Uznacher Kapitularen wurde von radikaler Seite heftig

kritisiert. Der «Schweizerische Republikaner»37 warf den Unterzeichnern vor,
«bei dem ersten Schein einiger Gefahr für sie selbst... ihre Überzeugung ihrer Stelle

zum Opfer gebracht» zu haben. Als einen «Sieg des Magens über Kopf und Herz»
betrachtete auch die «St. Galler Zeitung» die «Rückkehr eines Großteils der
Uznacher Kapitularen in den Schoß der hl. Kuria».38 Die Fuchssche Reformpredigt

sei nicht aus dem Sinn und Herz des Kapitels Uznach gehalten, geschrieben
und ediert worden, wie dieses am 5. März 1833 in Schmerikon erklärt habe.39 «Das
Ganze war — wie die Zeit lehrte — ein bloßer Schein, ein Nimbus, ein Bombast... Es
staken hinter der Löwenhaut meist nur furchtsame Tiere.» Doch einfach verdammen

könne und dürfe man die Revokanten auch wieder nicht. Der katholische
Geistliche sei nun einmal dazu verdammt, ein Sklave auf dieser Erde zu sein und
täglich 7mal 77mal40 seine bessere Überzeugung hinzuopfern, wenn er nicht vom
großen und kleinen Pöbel zu Boden getreten und gesteinigt werden wolle. Er müsse

sein Handwerk treiben, wie es nun einmal zunftgemäß sei. «Und was haben die

33 Pankraz Helbling redigierte 1833 für einige Zeit die «St. Galler Zeitung», deren Mitarbeiter er schon
zu Beginn der dreißiger Jahre war (Nekrologe im «Wochenblatt vom Seebezirk und Gaster» Nr. 79

vom 30. Sept. und im «Neuen Tagblatt aus der östlichen Schweiz» Nr. 229 vom 6. Okt. 1868).
34 Daß Wilhelm nicht widerrufen hat, berichtete nicht nur die «St. Galler Zeitung» (Nr. 91 vom 13. Nov.

1833), sondern - «aus ganz sicherer Quelle» — bereits der «Schweizerische Republikaner» (Nr. 94 vom
5. Nov. 1833). In einer aufschlußreichen Einsendung an den «Freimütigen» (Nr. 97 vom 6. Dez.
1833) lesen wir: «Brägger, Wilhelm, Suter verweigerten die Unterzeichnung, theils weil ihr neutrales
Volk sie nicht drängte, theils folgerecht, weil für den, der Sinn für Sinn, Schritt für Schritt unbefangen
beurtheilt und ruhig und besonnen vergleicht, nie eine Zustimmung ausgesprochen worden, sie mithin
nicht rückschreiben wollten, was sie nie geschrieben.» Es existiert in der Tat kein Aktenstück, in dem
die Mitglieder des Kapitels Uznach einzeln mit ihrer Unterschrift der Reformpredigt von A. Fuchs
zugestimmt hätten. Die Erklärung vom 5. März 1833 wurde im Namen und Auftrag des Kapitels von
Dekan Rothlin und Sekretär Schubiger unterzeichnet (s. S. 202). Sie war übrigens, da vor
Bekanntmachung des bischöflichen Urteils abgefaßt, nur eine bedingte Zustimmung zur umstrittenen Predigt
und wurde später abschwächend als «warme Anteilnahme am Schicksal eines lieben Mitbruders»
interpretiert (s. S. 358).

35 Einige Kapitularen sollen nach dem Tod des Bischofs geäußert haben, daß sie nun nicht mehr widerrufen

würden (A. Fuchs in der AZ Nr. 90 vom 9. Nov. 1833). - Nach dem «Erzählen) (Nr. 93 vom 19.

Nov. 1833) befanden sich die beiden «ganz merkwürdigen» Bullen aus Rom im Nachlaß des Bischofs.
Sie seien nun wohlerworbenes Eigentum der Kath. Administration. Der Verfasser wünscht, daß sie in
der Stiftsbibliothek St. Gallen neben der ägyptischen Mumie ausgestellt werden Nach Wessenberg
(IV 313, Reisetagebücher vom Mai 1834) ist die Exkommunikationsbulle gegen Prof. Fuchs veröffentlicht

worden. Diese Publikation ließ sich ebensowenig finden wie die vielgenannten Bullen.
36 G. J. Baumgartner an J. J. Heß, 15. Jan. 1836 (zit. bei Spieß, Baumgartner-Heß 573).
37 Nr. 91 vom 25. Okt. 1833 (auch KL Nr. 87 vom 29. Okt. 1833).
38 Nr. 87 vom 30. Okt. 1833.
39 Vgl. S. 202.
40 Vgl. Gen 4,24; Mt 18,22.

382



helleren Geisthchen, die offen den Kampf mit dem Romanismus anheben, von dem
Volk oder von den Regierungen zu erwarten?» fragt das radikale St. Galler Blatt
zum Schluß. Kaum mehr als Verfolgung von der einen und Untätigkeit von der
andern Seite, war seine Antwort.

Zwei Wochen später präzisierte dasselbe Blatt:41 «Was geschah, war Sache einzelner,

geschah auf Antrieb einzelner und mit absichtlicher Umgehung des Kapitels; und
in diesem letztern Punkte liegt eben das Schändliche seiner Anstifter... Es mußten
die Unterschriften vereinzelt erlistet und erschlichen werden. Daß dieser Gang
befolgt, in dieser Weise gehandelt wurde, werden die Urheber davon nie rechtfertigen,

nie verantworten können. Wir lassen es dahingestellt, was für einen Namen
bei diesem Spiel Dekan Rothlin und Pfarrer Beul verdient haben.» Es dürfe auch
niemand glauben, daß alle Unterzeichner von ihrer früheren Überzeugung abgefallen

und in den Schoß der Kurie zurückgekehrt seien. Die zur Unterschrift herumgebotene

Erklärung habe nur drei der früheren widersprechende Worte enthalten,42
die mancher Kapitular bei flüchtiger Durchsicht übersehen und daher bona fide
unterschrieben habe. Mehrere Unterzeichner würden ihre Unterschrift deshalb
erschlichen nennen und die Schlinge oder Falle, in die sie geraten seien, verfluchen.

Alois Fuchs sprach in einem Zeitungsartikel von «Revokations-Unfug im
Seebezirk».43 Ungeachtet wiederholter Kapitelsbeschlüsse in dieser Angelegenheit hätten
einige Kapitularen einzeln widerrufen, ohne in dieser wichtigen Frage die
Fünferkommission zu besammeln. Drei Revokanten - Dekan Rothlin, Kammerer Bernet
und Pfarrer Helbling (Bollingen) - seien sogar Mitglieder dieser Kommission, die
aufgestellt worden sei, um ernste Gegenstände und Vorfälle vorzuberaten und
dann dem Gesamtkapitel Vorschläge zu unterbreiten. Nun sei — unbrüderlich und
unpriesterlich - sowohl die Kommission wie das Kapitel umgangen worden. Fuchs
fragt: «Waren die Revokanten überzeugt, daß ihr Schritt gut, heilsam und pflichtgemäß

sei, warum veranstalteten sie denn nicht Kommissionen und Kapitelskonferenzen,

zumal die ersten Vorsteher unter den Revokanten sind? Warum versuchten
sie nicht mit aller Liebe und mit allem Ernste, die Gesammt-Kapitularen von ihrem
Irrwege zurückzuführen, um einen gemeinsamen Beschluß zu erzielen?» Winkelzüge
würden kein gutes, ehrenvolles Unternehmen verraten.44

Allbekannt seien die wiederholten pompösen Erklärungen des Kapitels Uznach,
unterzeichnet von Dekan Rothlin, dessen Motto hochtönend gelautet habe: «Einer
für alle, alle für einen!» Die Worte «Einer für alle!» hätten ihn (Fuchs) ehrlich
erfüllt, als er das hart angefochtene Kapitel Uznach in Rede und Schrift verteidigt
habe. Vom Wahlspruch «Alle für einen!» hätten sich nun aber nicht wenige Kapitularen

abgewandt. Fuchs fährt fort: «Einige wenige Kapitularen nahmen an allen
Verhandlungen entweder gar keinen Anteil oder bildeten ununterbrochen eine
Opposition. Ehre jedem, der Charakter hat und sich nach Wissen und Gewissen
ausspricht! Andere aber, und zwar unter den Revokanten, sprachen sich wiederholt
sehr kräftig aus. Einer brachte einige Male wohlgesetzte Aufsätze mit;45 hin und

41 SGZ Nr. 91 vom 13. Nov. 1833.
42 In der Erklärung vom 1. Okt. 1833 steht der wichtige Zusatz «wie sie daliegen», drei Worte, die in der

Erklärung vom 8. Aug. 1833 fehlen.
43 AZ Nr. 90 vom 9. Nov. 1833.
44 Fuchs zitiert Joh. 3,20 f.: «Jeder, der Arges treibt, haßt das Licht und kommt nicht an das Licht, damit

seine Werke nicht aufgedeckt werden. Wer aber die Wahrheit tut, kommt an das Licht, und von
seinen Taten wird offenbar, daß sie in Gott getan sind».

45 Wahrscheinlich Pfarrhelfer Hübscher. Siehe Anm. 60.

383



wieder erlaubte sich ein anderer sehr herbe und derbe Ausdrücke.» Fuchs beteuert,
daß er keinen Mitbruder weder im geheimen noch öffentlich eingeschüchtert habe.

Im übrigen teilt Alois Fuchs die Meinung der «St. Galler Zeitung», daß man die
Revokanten nicht allzu hart beurteilen solle. «Leben sie ja in der alleinseligmachenden

und alleinverdammenden Kirche46 und sind sie ja ohnehin im Falle, tagtäglich
ihre Überzeugung 7mal 77mal verleugnen zu müssen.»47 Fuchs würde es daher auch
nicht befremden, wenn noch weitere Mitglieder des Kapitels Uznach widerrufen
würden. Seinen Kommentar schließt er mit den Worten: «Wenn nicht die

Regierungen und die Kantonsräte und die edlern Laien den wohldenkenden Klerus
unterstützen, so ist dieser verloren. Die Kongregation48 wendet alles auf, sogar große

Summen. Was tut hingegen die freisinnige Partei? Die alten Eidgenossen fürchteten

weder Bann noch Fluch und zwangen kurialistisch gesinnte Priester zum
Gehorsam. Werden wohl die heutigen Regierungen patriotisch gesinnte Geistliche
unterstützen und gegen nahe und ferne Bannstrahlen schützen? Wir hoffen es; es

tut wirklich not und müßte gute Folgen haben.»
Dekan Rothlin war über die harte Kritik der meisten Zeitungen sehr betroffen.

In einer öffentlichen Erklärung49 gibt er zwar zu, daß die meisten Mitgüeder des

Kapitels Uznach eine herumgebotene «Formel» unterzeichnet haben, in der sie die
früher aus ihrem Herzen geschriebene Predigt von Prof Alois Fuchs mit den von
der bischöflichen Kurie verdammten Sätzen, wie sie daliegen, verwerfen und sich
offen, frei und bestimmt als gehorsame und treue Söhne der katholischen Kirche
erklären. «Aber unwahr ist's und ein großer Mißverstand», fährt der Vorsteher des

Kapitels Uznach fort, «wenn man verstehen und glauben machen will, als habe man
dadurch auf Synoden, darauf unser Streben allein und eigentlich gerichtet war, verzichtet.
Die Synoden waren mir und gewiß jedem Andern das Mittel zur Erweckung und
Hebung des kirchlichen Lebens — und sind es noch. Unglaublich ist's und im höchsten

Grad ehrenkränkend zu behaupten, daß sich jene nur aus Scheu und Furcht
und mit Verläugnung ihrer eigenen Grundsätze zum Unterschreiben bewegen
ließen. Welch ein Charakter, der auch dem allergeringsten Laien übel anstehen müßte.

Kein Mann von Ehre bringt, um Amt und Brod nicht zu verlieren, das Heilige
zum Opfer. Und dieses Heilige ist die bessere Überzeugung. Was wider diese, die
Einheit und Ganzheit des innern Menschen geschieht, ist nach der bewährtesten
Philosophen Ausdrucke Sünde, der Gegensatz vom Heiligen, der Abfall von Gott
und Christus! Welch ein Katholizismus, wie man ihn kaum im dunklen Mittelalter
finden möchte!» Schließlich nimmt Rothlin die Unterzeichner in Schutz, weil sie, für
fremde Belehrung wie für eigene Forschung immer empfänglich, hinsichtlich der
Fuchsschen Sätze sich wenigstens teilweise eines Bessern besonnen hätten.

Alois Fuchs fühlte sich durch Rothlins Erklärung herausgefordert.50 In seinen

46 Fuchs (oder Henne?) zieht die Bezeichnung «r.&ró/-katholisch» den «Sekten- und Parteinamen»
römischkatholisch oder griechisch-katholisch weit vor. «Weder im Wörtlein 'römisch' noch im Wörtlein
'griechisch', sondern — wie die Hl. Schrift ausdrücklich lehrt — nur in Christus ist unser Heil. Nach der Lehre
des hl. Johannes ist in der christlichen Religion und Kirche die Uebe das alleinseligmachende» (Der Gärtner
Nr. 5 vom 5. August 1835). Vgl. S. 240 f. Anm. 49 und 50.

47 Diese Auffassung wiederholt A. Fuchs in der AZ Nr. 101 vom 18. Dez. 1833.
48 Fuchs denkt wohl an den «Katholischen Verein» und ähnliche kirchlich-politische Vereinigungen (vgl.

S. 149).
49 Freim. Nr. 89 vom 8. Nov. 1833.
50 KZ Nr. 95 vom 27. Nov. 1833: Kant. St. Gallen Innerrhoden, 22. Winterm. (Original in der

Kantonsbibliothek AR, Trogen).

384



Augen setzt sich der Vorsteher des Kapitels Uznach mit seinen Mitunterzeichnern
in einen argen Widerspruch, wenn er einerseits die acht von der Kurie verurteilten
Sätze, wie sie daliegen, verwirft, anderseits aber die Synoden auch weiterhin als das

Mittel zur Erweckung und Hebung des kirchlichen Lebens betrachtet. «Wenn wir
nun diese Worte recht verstehen», meint der Suspendierte, «so sind eben dadurch
die acht fraglichen Sätze größtentheils aufs Neue unterschrieben.» Fuchs fährt fort:
«Es wäre Grobheit, von einem Dekan zu denken, daß er das katholische System
nicht kenne. Wenn er sich aber im Ernst zu Synoden bekennt, so wird er auch wissen,

daß sie im katholischen System nur ein Mittelglied bilden und nicht für sich
allein dastehen, zumal — bei den jetzigen Anmaßungen Roms - Synoden für sich

allein gedacht, ohne die schützenden Metropolitan-, National- und Generalkonzilien,
wenig oder soviel als nichts bedeuten. Wer Synoden will, muß - wenn er weiß, was
er will - sich auch folgerichtig zu dem L, 2., 3. und 4. Satze bekennen, und da der
Herr Dekan selbst die Synoden zur Erweckung und Hebung des kirchlichen Lebens
will, so bekennt er sich eben dadurch auch wieder zum 5. und 6. Satze. Denn für
gar nichts wird man doch nicht Synoden wollen... Wenn dann der Herr Dekan den
7. Satz, der Freiheit als Hauptbedingung der Tugend fordert, verdammt und
verdammen darf, so wollen wir mit einem solchen Manne gar nicht streiten; ebensowenig,

wenn sich dieser eifrige Freund der Synoden, der gar nicht auf sie verzichtet, in
seinem Synodalbestreben im 8. Satze gegen die vielen Feinde dieses Bestrebens sich
nicht will verteidigen lassen.»

Mit diesen Worten glaubt Professor Fuchs den Nachweis erbracht zu haben, wie
sehr sich Dekan Rothlin widerspricht, ja noch mehr: Daß der Vorsteher des Kapitels

Uznach durch seine neue Erklärung sich in Gegensatz zu Rom gestellt und
damit zum mindesten die angedrohte Suspension verdient hat. Daher müsse er
notwendigerweise zu einem neuen Widerruf und zur feierlichen Verwerfung seiner eigenen
Erklärung angehalten werden Diese Handlungen wären Rothlin wohl auch wieder

zuzutrauen, doch dürfte es dann besser sein, das Publikum mit neuen, sehr

überflüßigen Erklärungen zu verschonen. Fuchs glaubt, daß sich Rothlin mit seinen
Mitunterzeichnern durch Verwerfung der acht Sätze, wie sie daliegen, eben doch
zum «dunklen Mittelalter» bekennt.

«Denn des geigerschen Gewinseis51 ungeachtet, heißt einen Satz verwerfen und
widerrufen ewig nichts anderes und kann nichts anderes heißen, als das baare

Gegentheil behaupten... Ein Drittes giebt es zwischen diesen Zwei nicht... Das
eben ist die große Kluft zwischen den Römlingen und Katholiken, daß jene nicht etwa
bloß eine gezwungene, fragliche Auslegung dieser acht Sätze verwerfen, sondern
die Sätze selbst, wie sie daliegen, unbedingt, im natürlichen, buchstäblichen Sinne;
indem sie die darin ausgesprochenen Grundsätze, also die Sache selbst, als solche
verwerfen.52 Daher sie auch keine Erklärung derselben annehmen können, indem
sie diese Grundsätze nicht erklärt, nicht bewiesen wissen wollen, weil sie allzumal

gegen den Romanismus verstoßen und ihn folgerichtig aufheben würden. Das aber

51 Gemeint ist Geigers Schrift «Die Frage: Soll Herr Fuchs widerrufen oder nicht?» Vgl. S. 375 f.
s2 Am 1. Okt. 1833 — also am Tag der bedingungslosen Erklärung der zwölf Revokanten - verfaßte A.

Fuchs «Nochmalige spezielle Erklärungen über jede der acht Stellen» und eine «Allgemeine Schlußerklärung»,

in der er aber betont, daß er die einzelnen Sätze nicht unbedingt verwerflich finde, diese also
auch nicht unbedingt verwerfen könne. «Der Widerruf wird und soll also wohl darin bestehen, daß

man gewisse Auslegungen, welche von Einigen aus ihnen willkürlich gezogen werden wollen, verwerfe»

(Glauben I 423). Die beiden Erklärungen zeigte Fuchs damals mehreren Freunden, doch wurde der
Text erst 1835 veröffentlicht (Glauben I 417-424).

385



wollen, das werden natürlicherweise die Romaner nicht zugeben. Dennoch kommt
die Zeit, ja sie ist schon da, wo der hehre Catholicismus den ungesetzlichen
Romanismus besiegen wird.»

Nach dieser Antwort an Dekan Rothlin rechnet Alois Fuchs auch noch mit den

übrigen Revokanten sowie mit der bischöflichen Kurie ab.53 Dieser wirft er große
Lieblosigkeit vor, weil sie nur einige Auserwählte, nicht aber das Gesamtkapitel vor
dem bevorstehenden Bannfluch habe warnen lassen. Alois Fuchs und seine wenigen
Getreuen hätten um jeden Preis zugrunde gerichtet werden sollen. Deshalb habe

jemand auf den Umschlag der Suspensionsgeschichte geschrieben: «Wie fangen wir
es an, daß wir ihn ausliefern können?»54 Entgegen den Beteuerungen des Generalvikars

sei nicht nur seine Reformpredigt, sondern auch seine Person verdammt
worden. Bei den Unterzeichnern des Widerrufes stellt Fuchs eine unchristliche
Schwäche und Hoffnungslosigkeit fest. Mit einem gewissen Recht würden sie zwar
den Kampf eines einzelnen, von allen andern aufgegebenen, unbedeutenden Kapitels

als aussichtslos betrachten. Doch sei es Pflicht eines jeden Christen, zu seiner
Überzeugung zu stehen, ^furchtlos, um die Folgen unbekümmert, denn sie stehen in
einer höhern Hand; hoffnungsvoll, denn der Sieg der guten Sache ist Gottes Sache,
weil es eben das Gute, seine heilige Sache betrifft, und an Gott und seiner allgütigen

Lenkung zweifeln ist irreligiös, unchristlich und unerlaubt».
«Beinebens kennen wir noch ein Kapitel», fährt Fuchs fort, «das noch kleiner,

unbedeutender und härter bedrängt war als das Utznacher; dessen armer Dekan
sogar gekreuziget wurde. Und doch hat dieses Kapitel alle seine Feinde in Kirche und
Staat glorreich besiegt. Wir reden nämlich vom allerersten christlichen Kapitel, dem
unsterblichen, hehren Vorbilde aller andern Kapitel. Die 12 Kapitularen mit ihrem
Dekan an der Spitze und ihrem kleinen Anhange hatten einen fürchterlichen
Kampf gegen die geistliche und weltliche Macht zu kämpfen. Aber sie kämpften ihn
getreu bis in den bittersten Tod und wurden deswegen in einer bessern Welt
unverwelklich gekrönt. Ihr Dekan wurde freilich frisch vorne weggenommen und
ans Fluchholz geschlagen. Er aber, ferne davon, schon vor einem Bannbriefli
hinzustürzen, legte vor Pilatus ein herrliches Bekenntniß ab und starb, vor einer zügellosen

Menge als Verbrecher verhöhnt, während ihn nicht bloß die Schrecken des

Todes, sondern auch die seligsten Hoffnungen umschauerten... Er hatte nur einen,

und zwar anbetungswürdigen Plan, die Ehre des Allvaters und das Heil aller Menschen.»

«In seinen Fußstapfen wandelten mit seltener Treue die 12 Mitkapitularen. Sie

hatten auf der Welt, wie ihr Dekan, nichts als Schmach, Leiden und bittern Tod zu

erwarten, freilich aber auch keine Würden, keine Stellen und Pfründen zu verlieren,
denn ihr Reich war, wie das ihres Dekans, nicht von dieser Welt.S5 Darum giengen sie

mit Löwenmuth in den Todeskampf gegen den Oberpriester, gegen das hohe Syne-
drium,56 gegen alle Synagogen und gegen die Weltmonarchen. Kirchlich gebannt,
politisch geächtet, von Synagoge zu Synagoge gejagt, gepeitscht und blutig gegeißelt,

trugen sie die himmlische Freudenbotschaft des Lichtes, der Liebe und des

Lebens in alle Lande, den Frieden Gottes im Herzen, verbunden mit untödlicher
Nächsten- und Freundschaftsliebe.»

53 AZ Nr. 95 vom 27. Nov. 1833: Zwei Betrachtungen über die Revokation einiger Utznacher (Original
in der Kantonsbibliothek AR, Trogen).

54 Vgl. S. 342!
55 Nach Joh 18,36.
56 Oberstes Gericht im alten Jerusalem.

386



Hübschers Widerruf hat Alois Fuchs begreiflicherweise ganz besonders beschäftigt.57

Er denkt an die begeisterte Besprechung der Reformpredigt, die der Rapperswiler

Pfarrhelfer im «Schweizerischen Volksblatt» vom 15. Juli 1832 veröffentlichen

ließ,58 an den kurz vorher anläßlich der Versammlung der Helvetischen
Gesellschaft vorgetragenen «Herzens-Erguß an die freysinnige eydsgenössische
Gesammt-Bruderschaft»59 und «übergeht noch sehr viele andere Aufsätze des nämlichen

Mannes,60 dessen Grundsätze man seit vielen Jahren kennt und dem sonst keiner

zu radikal sein konnte». Eingedenk der Worte Pauli: «Wer zu stehen glaubt,
sehe zu, daß er nicht falle!» (1 Kor 10,12), will Fuchs seinen Mitbruder weder
anklagen noch verurteilen. Er stellt sich einfach die Frage: «Wie war es möglich, daß
dieser Mann nach einer solchen, mit eigener Namensunterschrift herausgegebenen
Rezension die acht bekannten Sätze der von ihm so günstig beurtheilten Schrift
widerrufen konnte?»

Professor Fuchs sieht den Grund in einem Kirchensystem, das noch im Jahre
1833 - und in der freien Schweiz - «zum Verrathe der Wahrheit gegen alle bessere
Überzeugung zwingt» und «Heuchelei und Feigheit in seinem gräßlichen Gefolge
hat». Ein größerer Gegensatz zur göttlichen Religion Jesu Christi lasse sich unmöglich

denken. Das Christentum verliere nichts, wenn Zwang und Heuchelei aufhören,

denn es lasse sich nur in Verbindung mit der Freiheit denken, ja es sei in jeder
Beziehung die schönste Frucht freier Willenstätigkeit. Auf die große Menge müsse
es nachteilig wirken, wenn sie sehe, daß die Religionslehrer, durch barbarische
Drohungen eingeschüchtert, die eigene Überzeugung verleugnen müßten. Denn
man wisse es nur zu gut, daß bestandene Männer - Hübscher zählte 61 Jahre - ihre
vieljährigen Grundsätze nicht so leicht ändern könnten.

Fuchs ruft den Feinden der Freiheit in der Kirche zu: «Die Religion an sich
fordert freie Überzeugung, das Christenthum ungeheuchelten Glauben mit Taubeneinfalt,

und die Kirche - das Tugendreich — verhöhnt Lug und Trug. Bei euerm
Inquisitionszwange ist überall keine Religion, bei euerm Pharisäismus kein Christenthum
und bei euerm Heuchler-System keine tugendliche Kirche gedenkbar. Ihr gewaltigen

Antichristen seid es, die durch euern licht- und lieblosen Terrorismus die
himmlischen Wesen: Religion, Christenthum und die Kirche - das Tugendreich -
zerstört!»

57 KL Nr. 101 vom 18. Dez. 1833: Römische Schweizerkirche {Original - fragmentarisch - in der
Kantonsbibliothek AR, Trogen).

58 Siehe S. 96 f.
59 Verhandlungen der Helvetischen Gesellschaft zu Richtenschweil im Jahr 1832. Zürich, gedruckt in der

Schultheß'schen Officin, 71—86 — «Auch ist es nun bald weltkundig, wie sehr dem Anstreben der St.
Gallischen Rural-Geistlichkeit für eine Synodal-Versammlung, die so sehr Noth thut, um großen
Mißbräuchen zu steuern und die kirchliche Regierung sowohl unter sich als mit einer freysinnigen und
aufgeklärten Staatsverfassung in eine schwesterliche Harmonie zu bringen, entgegengestrebt wird» (S.

79).
60 Die «Zeitung vom Zürichsee» (Rapperswil) rühmt Hübschers Arbeiten, die «in mehreren hundert

Bogen» niedergeschrieben seien (Nr. 18 vom 1. Nov. 1832). Doch «auch seine besten Arbeiten übergab

Hübscher der Presse entweder gar nicht oder anonym» (Theodor von Liebenau, F. X. Hübscher,
ein neulat. Dichter, in: Kath. Schweizer-Blätter für Wissenschaft, Kunst und Leben, NF 3, 1887,
551—556, zit. 551). Über die «Zeitung vom Zürichsee» s. auch Paul Oberholzer, Die Presse des Linth-
gebietes vor 1848, in: St. Galler Volksblatt vom 30. Okt. 1980 (Sondernummer zum 125-Jahr-Jubi-
läum des «St. Galler Volksblattes»).

387



30. Der Tod des Bischofs von Chur-St. Gallen und die unmittelbaren
Folgen

(Oktober/November 1833)

Mittwoch abend, den 23. Oktober 1833, starb in St. Gallen Bischof Karl Rudolf
von Buol-Schauenstein nach längerer Krankheit im 73. Lebensjahr. Nach den Exe-
quien in der Kathedrale wurde der Leichnam am Samstag nach Chur überführt und
am darauffolgenden Montag in der dortigen Bischofskirche feierlich beigesetzt.

Die protestantisch-konservative «Bündner Zeitung» berichtete ausführlich über
die Tage der Trauer in Chur l und hielt in einem längeren Nachruf 2 fest, daß der
Verstorbene während fast 40 Jahren, «länger als jeder seiner Vorgänger», über das

Bistum Chur regierte. Es sei eine schicksalsvolle Periode gewesen, denn nicht weniger

als zur Zeit der Reformation und zu Anfang des 17. Jahrhunderts hätten heftige
Stürme in Staat und Kirche auch den bischöflichen Stuhl von Chur erschüttert.
«Bekannt ist», fährt das in Chur erscheinende Blatt fort, «daß während dieser Periode
in Folge der französischen Staatsumwälzung das Hochstift einen großen Theil
seines Sprengeis und seines außerhalb Graubünden gelegenen Vermögens eingebüßt
hat; bekannt sind die persönlichen Leiden, die in mehrfacher Gestalt den nun zur
Ruhe eingegangenen Kirchenfürsten betroffen haben; bekannt auch die für ihn wenig

erfreulichen Früchte aus der 1824 zu Stande gekommenen Errichtung des Dop-
pelbisthums Chur und St. Gallen. Aber eben so bekannt ist hier allgemein, daß Carl
Rudolf unter allen Schlägen des Schicksals mit unerschütterlichem Ausharren sein
bischöfliches Hirtenamt führte und als Mensch und Biedermann stets und allgemein

die Liebe seiner näheren Umgebung, die persönliche Zuneigung und
Hochachtung nicht blos bei der Mehrzahl seiner kirchlichen Heerde, sondern auch bei
allen Protestanten, die ihn näher kannten, sich erworben und bis zu seinem Lebensende

bewahrt habe.» Die «Bündner Zeitung» schließt ihre Würdigung von Bischof
Karl Rudolf mit den Worten: «Was er für diese Diözese als ein eifriger Hirte
gewirkt und erstrebt, was er erlitten und wie er für seine Kirche gegen schwere
Anfeindungen mit Muth und Treue gekämpft habe, kann hier nicht erzählt und
beurtheilt werden. Sein freigewordener Geist steht nun vor Gottes Thron, seine
Asche ruhe im Frieden des Herrn!»3

Die Redaktion der «Schweizerischen Kirchenzeitung» war über dieses Urteil in
einem protestantischen Blatt, wie sie betonte, ergriffen und dachte mit «unnennbarer

Wehmuth» an jene katholischen Laien und Geistlichen, die «nichts Besseres zu
thun wußten, als diesen schon durch sein Greisenalter ehrwürdigen Mann noch auf
dem Todbette auf die roheste Weise anzufeinden».4

In St. Gallen äußerte man sich kürzer und distanzierter zum Tod des Oberhirten.
Landammann Baumgartner hielt in seinem «Erzähler» fest: «Der H. Fürstbischof
von Chur und St. Gallen...war ein trefflicher Mensch, hatte aber seine Bestimmung

Nr. 86 vom 27. Okt. und Nr. 87 vom 30. Okt. 1833.
Nr. 86 vom 27. Okt. 1833.
Teilabdruck bei Hurter I 551.
SKZ Nr. 44 vom 2'. Nov. 1833 - Nach Greith (Allg. Grundzüge 58) hat Felix Helbling, der «das

Rauchfaß an den Regierungsdegen umgetauscht, seinem Oberhirten Gift nachgespieen, mit seinem

hingeschiedenen Schatten gekämpft und mit seinen Todtengebeinen vor der gaffenden Menge Possenspiel

getrieben».

388



verfehlt; der Kanton St. Gallen eben so, als er sich die bekannte Bulle aufheften
ließ.»5 Ein ähnliches Urteil fällte die «St. Galler Zeitung». Zur Überführung der Leiche

nach Chur meinte dieses radikale Blatt: 6«Der sei. Bischof wollte demnach nicht
da ruhen, wo ihm in seinem Leben so viel Bitteres begegnete. Man hätte den hohen
Leichnam wenigstens so vertheilen können, daß sein Herz, welches immer gut
östreichisch war, nach Böhmen,7 und sein Kopf, der ohnehin stets in Chur sich
befand — nämlich sein Kanzler [Baal] - nach Chur geschickt worden, der Rumpf
hingegen, welcher dem Kanton St. Gallen wenig nützte, wohl aber sehr viel kostete,

in St. Gallen geblieben wäre. Das wäre recht und billig gewesen.»
Der Redaktor des «Freimütigen», Joseph Anton Henne, erinnerte in seinem

Nachruf 8 vor allem an die «Unglücksjahre des Sieges der Restauration», als es der
mit der Solothurner und Luzemer Aristokratie verbündeten Nuntiatur gelungen
sei, «das uralte Bischthum Konstanz noch bei Lebzeiten Dalbergs, weil man über
sein und Wessenbergs entschiedenes System erschrak, zu vernichten». Bei der

Gründung des Doppelbistums Chur-St. Gallen habe sich die St. Galler Regierung
gleichgültig verhalten, obwohl sich in der Geistlichkeit aller Kapitel warnende
Stimmen erhoben hätten.9 Nur die energische Protestation des Standes Graubünden,

der über die acht Jahre dauernden Verhandlungen nie unterrichtet worden sei,
habe die Bessergesinnten darüber hinweggetröstet. Sein Urteil über den verstorbenen

Oberhirten faßte Henne in die Worte zusammen: «Bischof Karl Rudolf, der
eine mehr adeliche als priesterliche Erziehung genoß, war ein im Umgang beliebter,
der Lebensfreude offener Prälat. Auffallende Blößen in seiner Verwaltung waren
Folgen des Kurialsystems und seiner - nie schweizerischen - Umgebung.»10

In einer späteren Ausgabe setzte sich der «Freimütige»11 mit den Ausführungen
der «Bündner Zeitung» auseinander. Der Verfasser, «ein Laie und Kantonsrath»,
hätte gerne geschwiegen, doch «wenn den Todten ein Lob gespendet wird auf
Kosten der Lebenden und gegen die Wahrheit, so geziemt dem Freunde des Rechts
und der Wahrheit, dagegen ohne heuchelnde Schonung die Stimme zu erheben».
Der Kritiker erlaubt sich u.a. folgende Fragen: Wann war Bischof Karl Rudolf ein
Vater der Armen und Kranken und besonders ein Freund der Erziehung und
Erhebung des Volkes? Waren die Leiden, die der Bischof vor der Revolution erduldet,
Leiden des Hirten für die Herde oder Leiden wegen irdischer Verluste und
Parteigrundsätze? Stehen jetzt jene Teile Österreichs, die früher zu Chur gehörten, in
kirchlicher Beziehung schlimmer da?

Der Kanton St. Gallen habe sich gegen seine geistliche Oberbehörde immer würdig

benommen, hält der Kritiker fest. Wenn Bischof Karl Rudolf die Früchte nicht
gefunden habe, die er suchte, so liege offenbar die Schuld an ihm. «Er verlangte a)

s Erz. Nr. 86 vom 25. Okt. 1833.
6 SGZ Nr. 86 vom 26. Okt. 1833 - Verfasser des Artikels ist wahrscheinlich Felix Helbling.
7 Bischof Karl Rudolf wurde 1810 vom österreichischen Kaiser Franz I. zum infulierten Propst der

Stiftskirche Wyschehrad bei Prag (s. IThK 10, 1281 f.) sowie zum Prälaten des Königreiches Böhmen
ernannt. Ueberdies trug er folgende Titel: Fürst des Heiligen Römischen Reiches; Herr in Fürstenburg,

Fürstenau und Schütteniz; Graf von Buol-Schauenstein.
8 Freim. Nr. 85 vom 25. Okt. 1833.
9 Vgl. S. 35.

10 Einflußreiche Mitarbeiter des Bischofs waren: Generalvikar Georg Schlechtleutner (1735-1810), Tiroler;

Kanzler Johann Joseph Baal (1754-1844), Vorarlberger; Regens Gottfried Purtscher (1767-1830),
Tiroler; Domsextar Johann Battaglia (1779-1843), Bündner. Siehe Mayer II 626.

11 Freim. Nr. 89 vom 8. Nov. 1833.

389



sogleich im .Anfang die Kollaturen alle, welche dem katholischen Administrations-
rath übertragen sind; b) ein Gericht über Matrimonialia, ganz gegen unsere frühere
und jetzige Verfassung; c) Einsicht und Einfluß in das Erziehungswesen, wie es der
Staat nie zugeben kann und konnte, und noch manches anderes Untergeordnetes,
d) Die Bestellung des Domkapitels kam so, daß es viele Redliche im Lande ärgerte
und die Leitung unserer Diözese ganz in die Hände von Mönchen und Ausländern
kam. e) Während acht Jahren hat er nie eine Visitationsreise gemacht, den kleinsten
Theil gefirmt, und keiner seiner Diözesanen hörte ihn auch nur einmal das göttliche Wort
verkünden, f) Das Seminar war unter dem Provisorium Hrn. Göldlins nie in einem
so traurigen Zustande als jetzt, und wenn die Priesterbildung so fortdauerte, hätten
wir bald einen Flug von Fanatikern und Zeloten, hämisch gegen alle Verbesserung
und erschwerend die Stellung auch bürgerlicher Beamter, g) Die Gesammtgeistlich-
keit bat um eine Synode; sie wurde mit einem Hofbescheid auf günstige Zeiten
abgewiesen. Schrieben einzelne Kapitel, so wurden sie barsch zurückgewiesen. Und
wie einer der edelsten Männer und Priester der Diözese inquirirt und suspendirt
wurde, ist allbekannt; bekannt, wie man mit Exkommunikations- und Suspensionsbullen

drohte und Rom dieses alles verwirrende, heillose Treiben und Ketzerjagen
billigte und durch seine Nuntiatur unterstützte.»12

Ganz ähnliche oder gleiche Kritiken hatten Alois und Christophor Fuchs noch
im Frühsommer 1833 vorgebracht.13 Nach dem Tod des Bischofs wurden diese
wiederholt,14 doch Alois Fuchs wollte schließlich nicht «im kleinlichten Rachgefühl»

verharren, sondern eine «der schönsten Regeln der Humanität» befolgen:
Über die Toten soll man nur Gutes reden (De mortuis nil nisi bene).15

Wie früher dargelegt (S. 39), gab das Katholische Großratskollegium des Kantons
St. Gallen dem Administrationsrat am 14. Juni 1830 den Auftrag, «bei schicklich
findender Zeit dahin zu wirken, daß das Bistum St. Gallen, auch im Haupte von
dem zu Chur getrennt, auf Vakantwerdung des bischöflichen Sitzes einen eigenen
Bischof erhalte».16 Am 7. Mai 1831 wies der Administrationsrat das Oberhaupt der
katholischen Kirche darauf hin, daß sich im nunmehr sechs Jahre alten Bistum St.
Gallen die bereits früher «gefühlten Mißverhältnisse» verschlechtert hätten. Die
Exekutive der St. Galler Katholiken legte deshalb dem Heiligen Vater in allem
Gehorsam die Bitte vor, «uns durch ein päpstliches Breve dahin zu erfreuen, daß auf
das Absterben unseres jetzigen Fürstbischofs das st. gallische Bistum auch im
Haupte von Chur getrennt und für sich unabhängig, wie jedes andere freie Bistum,
jetzt schon erklärt und das Domkapitel zu St.Gallen ermächtigt sei, auf den vorgenannt

eingetretenen Todesfall aus seiner Mitte den künftigen st. gallischen Bischof

12 Auch strengkirchliche Kreise äusserten sich kritisch. Nuntius Filippo de Angelis berichtete am 15.

Sept. 1832 nach Rom, daß Bischof Karl Rudolf durch seine Art sogar das Vertrauen der Gutgesinnten
verloren habe (Hanselmann 94). «Die Person des Bischofs kannten die Wenigsten», schreibt Friedrich
Hurter (Befeindung I 533). «Sie fühlten sich nicht zu demselben hingezogen; sie betrachteten ihn als

einen Fremden. Sein Reichsfürstentitel mochte mancher demokratischen Gesinnung nicht zusagen.»
Und Johannes Oesch muß gestehen, «daß die Diözesanverwaltung zur Zeit des Doppelbistums manches

zu wünschen übrig ließ» (Mirer 62). Vgl. S.58 f.
13 A. Fuchs, Wünsche 123; Chr.Fuchs, Suspension 149.
14 A. Fuchs in der AZ Nr. 104 vom 28. Dez. 1833 (Vergleichung und Frage/Sarganserland; Originale der

beiden Artikel in der Kantonsbibliothek AR, Trogen); Glauben I 342. Vgl. Biogr. A.Fuchs I 209 f.
15 Glauben 1343.
16 Vgl. S.39 - Zur folgenden Darstellung s. bes. (chronologisch): Hurter I 551-558; Henne, Darstellung

78-82; Henne-Amrhyn 259 ff; Baumgartner, St.Gallen Iff 132-136; A.Baumgartner, Biogr. 102 f.;
Fehr 164-168; Gschwend 195-210; Holenstein 11 ff; Meile 34 f.; Iten 1460 ff; Hanselmann 135-150.

390



nach kanonischer Vorschrift zu wählen».17 Die römische Kurie ließ dieses Schreiben

unbeantwortet. Die Unzufriedenheit mit dem kirchlichen Zustand wuchs aber
weiter an.

Landammann Baumgartner glaubte nicht, daß Rom nach dem Tod von Bischof
Karl Rudolf den Wünschen St. Gallens in genügendem Masse Rechnung tragen
werde. In ihm reifte deshalb der Entschluß, die päpstliche Kurie vor vollendete
Tatsachen zu stellen. Als sich der Gesundheitszustand des Bischofs zusehends
verschlechterte, schrieb er seinem Zürcher Kollegen Heß: «Wenn's eine Veränderung
gibt, wage ich einen Hauptschlag in aller Eile und mache dem Bisthum den Garaus.
Einsweilen bleibe ich Mäuschen still und gedenke der Sache selbst im Erzähler mit
keiner Sylbe.»18 Radikale Geistliche und Laien dachten ähnlich oder gleich.19

Die vom allgemeinen Großen Rat am 11. Juni 1833 ernannte Neunerkommission
hatte Präsident Baumgartner Anfang Oktober auf den 24. dieses Monats zur

ersten Sitzung einberufen.20 Wegen des am Vorabend eingetretenen Todes von
Bischof Karl Rudolf wurde begreiflicherweise der neuen Lage im «Halbbistum» St.

Gallen besondere Aufmerksamkeit geschenkt.21 Die große Mehrheit der
Kommissionsmitglieder - allen voran Baumgartner - vertrat die Auffassung, daß das

Doppelbistum Chur-St. Gallen auf keinem rechtlichen Fundament beruhe, da die
Bistumsbulle von 1823, entgegen der ausdrücklichen Forderung des konfessionellen
Gesetzes vom 3. April 1816, vom Großen Rat des Kantons St. Gallen nie sanktioniert

worden sei.22 Der ungesetzliche, bloß faktische Zustand müsse deshalb beseitigt

werden.
Baumgartner handelte nach dem Grundsatz «Jetzt oder nie!» und wollte, «daß das

Eisen geschmiedet werde, solang es warm ist».23 Er ließ deshalb das Katholische
Großratskollegium durch Expressboten bereits auf Montag, den 28. Oktober 1833,
— es war der Beerdigungstag des Bischofs - zu einer außerordentlichen Sitzung
einberufen. In einer längern Rede24 hielt der Präsident dieses katholischen Parlamentes

fest, daß das Doppelbistum Chur-St. Gallen wegen mangelnder Sanktion durch
den Staat auf keiner rechtlichen Grundlage beruhe und mit dem Tod des Bischofs
auch faktisch erloschen sei. Aufgabe der katholischen Großräte sei es nun, «frei und
ohne die Fesseln bisheriger totgeborener Einrichtungen» das Gebäude neu zu
ordnen. Die kirchlichen Institutionen müßten wie alle öffentlichen «Anstalten» Ergeb-

17 Gschwend 183 f.
18 Baumgartner an Hess, 19. Okt. 1833 (Spieß 295 f.).
19 Briefe an Baumgartner (1833): F.Helbling, 23. Okt. (A. Baumgartner, Biogr. 102); Chr.Fuchs, 25.

Okt. (Hanselmann 137); J.A. Wirth, 27. Okt. (Spieß, Regeneration D 174); Melchior Diethelm, 28.
Okt. (Spieß, Regeneration II 186 f.); J.A.S.Federer, Ende Okt. (Spieß, Regeneration m 112).

20 Erz. Nr. 97 vom 3. Dez. 1833 - Baumgartner weilte nach Beendigung der Junisession des St.Galler
Großen Rates bis Ende September an der Tagsatzung in Zürich (mit Unterbrüchen). Siehe A.Baum-
gartner, Biogr. 95 ff, 102; Spieß, Baumgartner-Heß 281-289; NAF, Baumgartner an Fuchs, 14. Sept.
1833.

21 Erz. Nr. 97 vom 3. Dez. 1833; Henne-Amrhyn 259.
22 «Indem aber der Große Rat am 21. Juni 1824 die Regierung beauftragte, die päpstliche Bulle nur für

den katholischen Teil des Kantons in Vollzug treten zu lassen, machte er nachträglich von seinem
Sanktionsrechte Gebrauch, so daß das Bistum St. Gallen und seine Vereinigung mit Chur auch vom
staatlichen Gesetzgeber als zu Recht bestehend anerkannt war» (Hermann Cavelti, Die Autonomie des

katholischen Konfessionsteils des Kantons St. Gallen, Diss. iur. Fribourg, Rorschach 1926, 29 f.). Vgl.
Hurter I 553 f.; Gschwend 199, 203 ff; Meile 34.

23 Baumgartner an Heß, 25. Okt. 1833 (Spieß 300).
24 Hanselmann 138.

391



nis des freien Willens sein und den Bedürfnissen des Volkes entsprechen. Die
Staatsbehörden hätten die Pflicht, die bürgerlichen Rechte des Volkes zu schützen
und darüber zu wachen, daß die kirchlichen Einrichtungen auch den kirchlichen

Satzungen entsprechen. Hauptbedingungen für eine Neugestaltung der
Bistumsverhältnisse seien folglich die Aufnahme des katholischen Konfessionsteils in
einen Metropolitanverband und die förmliche Gewährleistung der Abhaltung von
Synoden.

In der anschließenden Diskussion wies der konservative Regierungsrat Reutti
darauf hin, daß nach katholischem Kirchenrecht der Papst allein Bistümer errichten
und Bischöfe wählen könne. Auch er wünsche für den Kanton St. Gallen ein eigenes

Bistum, doch das Doppelbistum Chur-St. Gallen ruhe auf einer rechtlichen
Grundlage. Eine Abänderung könne nur durch Verhandlungen mit Rom erreicht
werden. Redaktor Henne wandte sich gegen das alleinige Recht des Papstes,
Bischöfe zu bestellen. Über 100 Jahre lang habe das Volk und während mehr als 1100

Jahren hätten die Kaiser die Bischöfe gewählt, was auch jetzt noch in Österreich der
Fall sei.25

Die stark liberal-radikale Legislative der St. Galler Katholiken faßte hierauf mit
überwältigendem Mehr oder einstimmig acht Beschlüße, von denen die drei
wichtigsten wiedergegeben seien :26«Die bisthümlichen Angelegenheiten des katholischen

Kantonstheils von St. Gallen sollen, mit Beachtung der Bedürfnisse des
katholischen Volkes, umgestaltet und neu gegründet werden, und zwar ohne alle
Rücksicht auf den aus der päpstlichen Bulle vom 2. Juli 1823 hervorgegangenen
Zustand, welche Bulle, wegen Abgang der ausdrücklich vorgeschriebenen Sanktion
des Staats, als nicht bestehend angesehen und erklärt wird» (Art. 1). - «Als
Grundbedingungen für die künftige Gestaltung der bisthümlichen Verhältnisse des
katholischen Kantonstheils werden schon jetzt festgesetzt: a) Daß der katholische Kan-
tonstheil — sey es, daß er zu einem eigenen Bisthum gestaltet oder einem andern
Bisthum einverleibt würde — in einen Metropolitanverband aufgenommen werde;
b) Daß die durch unwidersprechliche Kirchensatzungen gebotene Einführung,
Organisation und Abhaltung der Synode förmlich gewährleistet werde» (Art. 4). —

«Es soll sogleich für ununterbrochene Leitung der kirchlichen Angelegenheiten des

katholischen Kantonstheils Vorsorge getroffen werden. Zu diesem Ende wird das

einstweilen noch provisorisch in Funktion bleibende Domkapitel, aus einem
unverzüglich einzureichenden dreifachen Vorschlage des Administrationsraths, einen
Bisthumsverweser ernennen» (Art. 6).

Die Aufhebung des Doppelbistums wurde im Kanton St. Gallen allgemein
begrüßt, denn weder im Klerus noch im Volk konnte dieser «große Unglücksgedanke»27

- eine «kirchliche Mißgeburt»28 — Anklang finden. Von verschiedenen Seiten

trafen Dankadressen an das Katholische Großratskollegium ein. So zeigten sich
zahlreiche katholische Einwohner von Rapperswil überzeugt, «daß solche Beschlüße

und ihre kräftige Handhabung bei thätiger Ausführung geeignet sind, die Inter-

25 Freim. Nr. 87 vom 30. Okt. 1833 - Ueber die Rechte der Laien, «die Bischöfe mitzuwählen», schreibt
A.Fuchs in Glauben II 231-284. Siehe: Johann Baptist Villiger, Wahl und Ernennung der Bischöfe im
Lichte der Geschichte, SKZ 139 (1971) 481-484 und 495-497 (Lit.).

26 Gesetzes-Sammlung des Kantons St.Gallen. Von 1803-1839. Erster Band. Amtliche Ausgabe, St.Gal¬
len 1842, 305 f.

27 Karl Greith in Allg. Grundzüge 53 (Vgl. S. 38).
28 Mois Fuchs im «Gärtnen> Nr. 2 vom 15. Juli 1835.

392



essen und unwidersprechlichen Rechte des Staates in kirchlichen Dingen zu
wahren».29 Vertreter der katholischen Geistlichkeit erwarteten anstelle des Doppelbistums

«solche bistümliche Einrichtungen, wie sie nicht nur den kanonischen
Konstitutiven der katholischen Kirche, sondern auch den besonderen Umständen und
Bedürfnissen unseres Landes und dem Wunsche aller Denkenden und Bessern im
Volke entsprechen».30

Das Vorgehen der katholischen Großräte war freilich ganz ungewöhnlich. Ein
solcher Schritt gegen eine päpstliche Bulle wurde in der katholischen Schweiz wohl
noch nie gewagt.31 «Es war das Radikalste, was wir je in St. Gallen gemacht»,
gestand Baumgartner unumwunden zu.32 Noch im Alter zeigte er sich davon
überzeugt, daß der Beschluß im wesentlichen den Bedürfnissen des Landes entsprach
und gegenüber den sanktgallischen Gesetzen und Verordnungen «wohlberechtiget»
war. Er «war und blieb aber ein unberechtigter, daher verwerflicher Machtspruch
gegenüber dem heil. Stuhl», fügte Baumgartner unmißverständlich hinzu.33 Der
Nuntius protestierte denn auch energisch gegen die einseitige Aufhebung eines mit
dem Papst abgeschloßenen Vertrages, der vom Staat sanktioniert worden sei.34 Im
Urteil von Regierungsrat Falk machte dieses kühne Unternehmen die St. Galler vor
allen Völkern und Fürsten Europas «der Verletzung eines feierlichen Vertrages und
der Ehrerbietungslosigkeit gegen das Oberhaupt unserer Kirche schuldig».35

Bereits einen Tag nach den denkwürdigen Beschlüßen vom 28. Oktober 1833
stellte der Katholische Administrationsrat dem sanktgallischen Domkapitel einen
Dreiervorschlag zur Wahl des Bistumsverwesers zu. Die ausschließlich freisinnig
besetzte Exekutive der St. Galler Katholiken hatte drei ebenso freisinnige St. Galler
Geistliche für dieses hohe Amt als würdig befunden: Stadtpfarrer Christophor
Fuchs, der Mitte September als Professor der Theologie nach Luzern berufen worden

war; Johann Nepomuk Brägger, Pfarrer von Kaltbrunn und Bischöflicher
Kommissar im Kapitel Uznach; Joseph Anton Blattmann, Pfarrer von Bernhardzell,

Dekan des Kapitels Gossau und Residentialkanoniker.
Das Domkapitel hielt sich an die Vorschrift des Konzils von Trient, innerhalb

von acht Tagen nach dem Tod des Bischofs einen Kapitelsvikar als seinen Stellvertreter

zu bestellen.36 Als solcher konnte von den Vorgeschlagenen zum voraus nur

29 Abdruck des Schreibens vom 4. Nov. 1833 in der SGZ Nr. 94 vom 23. Nov. 1833. In derselben Ausgabe

der «St. Galler Zeitung» ist auch ein Gedicht von F.J.A.Fornaro veröffentlicht, betitelt: Meine
Empfindungen, als ich den Beschluß des kathol. Gr. Rathes vom 28. Okt. d.J., betreffend die Aufhebung

der Institutionsbulle des Bisthums Chur und St.Gallen etc., vernahm.
30 Hanselmann 139 - Konstitutiven: Bestimmungen im kirchlichen Grundgesetz.
31 Henne, Darstellung 79.
32 Baumgartner an Heß, 3. Nov. 1833 (Spieß 305).
33 Baumgartner, St. Gallen IH 133.
34 Die Note vom 10. Nov. 1833 an den Administrationsrat und das Kath. Grossratskollegium ist in der

«Schweizerischen Kirchenzeitung» veröffentlicht worden (Nr.49 vom 7. Dez. 1833).
35 Zit. bei Gschwend 205 - KGreith (Allg. Grundzüge 76) spricht von einem willkürlichen, F.Gschwend

(S. 198) von einem schimpflichen Vertragsbruch. Vgl. Hanselmann 140 f.
36 24. Sitzung, 16. Kap. von der Verbesserung (s. Egli 264). Die diesbezügliche Bestimmung in der Bulle

vom 2. Juli 1823 ist bei Gschwend (S.464 f.) wiedergegeben.

393



Domherr Blattmann berücksichtigt werden. Am 30. Oktober 1833 fand die Wahl
statt, überraschenderweise unter Ausschluß der nichtresidierenden Domherren.37
Blattmann — von betont liberaler Gesinnung - soll die ihm angetragene Würde
abgelehnt haben.38 Aus dem «Konklave» ging schließlich der gemäßigt liberale Domherr

Zürcher, Regens des Priesterseminars und Erziehungsrat, als neuer Kapitelsvikar
hervor.39 «Hr. Zürcher machte die dringendsten Vorstellungen dagegen. Er

bemerkte, wie ungerne es die Behörden haben würden, wenn man ihre Vorschläge
nicht berücksichtige. Er forderte das Collegium auf, einstimmig und per acclamatio-
nem den vorgeschlagenen Residentialdomherrn, Dekan Blattmann, zu wählen und
gab nun auch öffentlich diesem sein Votum. Allein: alles umsonst!»40

Die Wahl Zürchers kam dem Nuntius sehr ungelegen. In seinem Bericht an das

päpstliche Staatssekretariat bezeichnete er den Gewählten als einen Sympathisanten
Wessenbergs und heimlichen Anhänger der Grundsätze von Alois Fuchs.41 Der
römischen Kurie schlug er deshalb vor, die Wahl zu kassieren und eine Neuwahl zu

verlangen oder einen Apostolischen Vikar, eventuell einen Bischof zu bestimmen.
Für den Katholischen Administrationsrat waren die Person Zürchers und dessen
Grundsätze durchaus annehmbar.42 Der Wahl zum Kapitelsvikar konnte er aber
nicht zustimmen, da das Domkapitel einen von den katholischen Volksvertretern
gefaßten Beschluß (Art. 6) einfach ignoriert hatte. Auch Baumgartner hatte an
Zürchers Person «von jeher nichts auszusetzen gefunden».43 Über dessen Verhalten
im Domkapitel war er nun aber ungehalten. In seinen Augen hätte Zürcher «Mittel
gehabt, sich vor der Wahl mit dem Administrationsrath zu verständigen».44 Nun sah

er sich und die katholischen Behörden vor der Öffentlichkeit bloßgestellt. Eine
Anerkennung Zürchers war ihm deshalb nicht zuzumuten,45 trotz eines Ratschlages
von Freund Heß.46 «Die Weigerung des Kapitels, einen der drei Vorgeschlagenen zu

ernennen», bezeichnete Baumgartner als Dummheit, die ihn nötige, «gegen das

37 Nach Baumgartners «Erzählen) wurden diese Domherren, auch Ruralkanoniker (canonici foranei)
genannt, acht an der Zahl (s. Meile 137), zwar zur Wahl einberufen, dann aber das Stimmrecht von den
sechs Residentialkanonikern (canonici residentiales) aberkannt. (Residierende Domherren waren:
Müller-Friedberg, Haffner, Wick, Scherer, Blattmann und Zürcher; Ildephons von Arx, Stiftsbibliothekar,
starb am 16. Okt. 1833.) «Das Benehmen gegen sie war um so auffallender, als die abrogirte Bulle
diesfalls nichts bestimmte und der abgeschiedene Bischof als solcher hierüber nichts willkührlich
festsetzen konnte, auch zweifelsohne das kathol. Gr. Rathskollegium die Wahl des Bisthumsverwesers dem

gesammten Domkapitel überlassen wollte» (Erz. Nr.91 vom 12.Nov. 1833).
38 Gemäß Schreiben von Dompropst Müller-Friedberg an den Administrationsrat (30. Nov. 1833). An

der Sitzung des kath. Großen Rates vom 20. Nov. 1833 widersprach ein Mitglied dieser Darstellung.
Blattmann habe nicht die erforderliche Stimmenzahl erhalten; die «Herren» hätten ihm ins Gesicht
gesagt, daß sie ihn schon deswegen nicht wählen wollten, weil er vom Administrationsrat vorgeschlagen
worden sei. Ein anderer kath. Großrat bestätigte diese Version; sie wurde, dem Willen der Mehrheit
entsprechend, ins Protokoll aufgenommen (Freim. Nr. 93 vom 22. und Erz. Nr. 94 vom 22. Nov.
1833).

39 Zürcher soll erst im vierten Wahlgang mit vier Stimmen gewählt worden sein (Erz. Nr. 91 vom
12. Nov. 1833).

40 A. Fuchs im «Freien Schweizer Nr. 13 vom 25. März 1836.
41 Hanselmann 142.
42 Gschwend 200; Administrationsrat J.A. Wirth an Baumgartner, 1. Nov. 1833 (Spieß, Regeneration II

177 f).
43 Erz. Nr. 94 vom 22. Nov. 1833.
44 Baumgartner an Federer, 14. Nov. 1833 (Vadiana S 5 p).
45 Baumgartner an Heß, 14. Nov. 1833 (Spieß 318).
46 Heß an Baumgartner, 10. Nov. 1833 (Spieß 314).

394



sonst unangefochtene Kapitel» ernster und strenger vorzugehen,47d.h. «zunächst
die Mönche alle zu beseitigen», vor denen Alois Fuchs erscheinen mußte und die
den Wünschen der katholischen Behörden nicht willfahren wollten.48 Die Berichte
und .Anträge der von ihm präsidierten Neunerkommission lieferten ihm zu diesem
Zweck eine «formidable Ladung».49

Diese Kommission, die am 24. Oktober 1833 zum erstenmal zusammentrat, hatte

Ende Oktober und Anfang November zunächst auftragsgemäß das Schutzgesuch
von Alois Fuchs geprüft und Anträge an den allgemeinen Großen Rat ausgearbeitet.50

Es brauchte «viel Hin- und Herrathens, um das Alles auszumitteln».51 Das
von Henne verfaßte Gutachten wurde am 6. November abgeschloßen, dem Druck
übergeben und den am 11. November zur ordentlichen Wintersession versammelten

Großräten ausgeteilt.52 «In der Sache selbst war die Kommission bereits in der
ersten Umfrage eines Sinnes. In der Art und Weise hingegen, wie dem um Schutz
Flehenden zu entsprechen und wie ihm sein Rekurs an die Synode zu eröffnen und
die Wiedereinsetzung in seine Priesterwürde zu bewerkstelligen sei, stellten sich der
Kommission in dem damaligen Zustande der bischthümlichen Verhältnisse des

katholischen Kantonstheils nicht geringe Schwierigkeiten in den Weg» (S.6).
Einzelne Mitglieder der Neunerkommission betrachteten die Bulle von 1823 als

gesetzlich und wollten deshalb die Fuchssche Angelegenheit dem Katholischen
Großratskollegium überlassen. Die große Mehrheit sah aber im Doppelbistum keine

rechtlich verankerte Schöpfung, denn «ewige Rechte» der Vernunft könnten
durch keinen päpstlichen Erlaß aufgehoben werden (S. 7). Die von Konstanz
erlassenen Verordnungen habe weder die Staats- noch die Kirchenbehörde im gegenseitigen

Einverständnis zurückgezogen. «In jenem unvergesslichen Bischthume, das
noch im Herzen jedes edeln Katholiken lebt und das in seinem segensreichen
apostolischen Walten sowie in seiner treuen Wechselwirkung mit den Staatsbehörden
ein Muster für alle Zeiten bleiben wird, bildeten die Kapitel mit ihren Dekanen
kleine Gemeinden mit unantastbaren Rechten, die nie vornehm übergangen wurden.

Jene Kuria, ferne davon, das innere Geistesblühen eines harmlosen Priesters,
dessen ganzes Leben ein Spiegel für die Seinen ist, vornehm zu knicken und zu
erdrücken, nahm solche Geistliche männlich in Schutz, welche durch Neider bei dem
Nuntius oder in Rom verleumdet und verketzert wurden» (S.7 f.). Henne erinnert

47 Baumgartner an Heß, 3. Nov. 1833 (Spieß 305 f).
48 Wie Anm. 44.
49 Baumgartner an Eduard Pfyffer, 2. Nov. 1833 (Spieß, Regeneration I 296).
50 Erz. Nr. 97 vom 3. Dez. 1833.
51 «Ich mußte mehrere Sitzungen der Kommission halten, da Henne zwar gut im Historischen ist, dann

aber, wenn's zu Anträgen oder zur Vollziehung kommt, nicht mehr Bescheid weiß» (Baumgartner an
Heß, 14. Nov. 1833; Spieß 319).

52 Baumgartner an Heß, 3. Nov. 1833 (Spieß 306) - «Bericht und Anträge der am 11. Juni 1833 ernannten

Neuner-Kommission in kirchlichen Dingen. Erste Abtheilung» (28. S.), veröffentlicht in: Der
Gärtner 1833, Nr. 7 und 8; Schweizerischer Republikaner 1833, Nr. 97, 98, 102 und 103; SKZ 1833,
Nr. 47 und 48.

395



an die Abberufung von Pfarrer Heckeismüller (1812)53 und an die Entfernung von
Professor Dereser (1814), der «seine Ansicht noch viel schärfer als Fuchs in die
Welt hinausgestellt» habe (S.8).54

Die Diener des geistlichen wie des weltlichen Absolutismus würden unabläßig
versuchen, ihrem System zum Siege zu verhelfen. Fuchs und seine Freunde hätten
sich, ihrer Weihe und Sendung eingedenk, «auf den rühmlichen Pfad gewagt, den
die Konzilien zu Konstanz und Basel betreten; auf den Pfad der deutschen Geistesfreiheit

und religiösen Volkserhebung; auf den Pfad, auf dem Dalberg und Wessenberg

Opfer wurden» (S. 16).55 Das Losreissen der sanktgallischen Anteile vom
Bistum Konstanz (1814), der Anschluß an Chur (1819) und eine widerrechtlich
eingeführte Bulle (1823) seien lauter Siege einer fremden Übermacht und Niederlagen
jener Landeskirchenrechte, welche die alten Eidgenossen, «die man vorzugsweise
die Frommen, die Beschützer der Kirche nannte» (S. 16), gegen jedermann so
besonnen verteidigt hätten. Die Verurteilung von Prof. Alois Fuchs sollte dem Werk
die Krone aufsetzen. Dieses Verdikt habe ja nicht einfach einen harmlosen Priester,
sondern den sanktgallischen Klerus treffen wollen.

Der Bericht der Neunerkommission führt hierauf jene Handlungen der bischöflichen

Kurie an, in denen sie «einstimmig ebenso viele Eingriffe in unsere Verfassung

und die Rechte des Staates sieht und die mit der Suspension eine und dieselbe
Kette von Versuchen bilden, sich über Staat und Gesetz zu stellen» (S. 18 f.).
Genannt werden u.a. die Unterdrückung der Synodalbestrebungen der St. Galler
Geistlichkeit (16. März 1832); der Eingriff in die Rapperswiler Rosenkranzgeschichte

(14. Dezember 1832); das Verbot einer öffentlichen Druckschrift von
Alois Fuchs (8. März 1833), das die in der Verfassung garantierte Pressefreiheit
verletze; das Ignorieren der obersten Staatsbehörde, «die in jedem erlassenen
Strafakt soll prüfen können, ob nicht ein Bürger gekränkt, ein Gesetz verletzt wird»
(S.21); der Eingriff in das Kollaturrecht der Stadt Rapperswil (27. März 1833); die
Verwahrung an den St. Galler Großen Rat (7. Juni 1833).

Die Neunerkommission stellte hierauf dem allgemeinen Großen Rat acht Anträge,

von denen jener betreffend Alois Fuchs folgenden Wortlaut hatte: «In Betracht
der formwidrigen Prozedur durch Beurtheilung einer Druckschrift — mit Umgehung

der Staatsbehörde und des ordentlichen Richters — und der stattgefundenen

Bei dieser Abberufung spielten neben sachlichen Gegensätzen (Ringen zwischen Aufklärung und
Tradition sowie Auseinandersetzung zwischen staatlicher und kirchlicher Obrij^eif) persönliche Rivalitäten

und Kompetenzstreitigkeiten zwischen dem Pfarrer von Gretzenbach SO und den Chorherren des

Stiftes Schönenwerd eine entscheidende Rolle. Siehe Franz Wigger, Die Abberufung von Alois Hek-
kelsmüller als Pfarrer von Gretzenbach, in: Jahrbuch für solothurnische Geschichte 33 (1960)
218-226.
Alois Heckeismüller (1767—1814) aus dem Allgäu, Konventuale der Benediktinerabtei Weingarten,
1803 säkularisiert, war Lehrer in Ermensee LU, Kaplan in Müswangen LU, Frühmesser in Lachen
(1805), Stiftskaplan in Schönenwerd, 1811 Pfarrer in Gretzenbach, schließlich Pfarrer in der Nähe von
Mainz. Als gemäßigter Aufklärer bekämpfte er Missstände in der Volksfrömmigkeit (s. Wigger).
Vgl. Biogr. A. Fuchs I 64-69.
Auf den sog. Reformkonzilien des 15. Jh. (auf deutschem Boden Konstanz und Basel) wurde die im
14. Jh. ausgebildete Lehre von der Oberhoheit eines allgemeinen Konzils über den Papst (Konziliarismus)

angewandt (s. IThK 6, 532 ff. und 8, 1085 f.).

396



Eingriffe in das Benefizium und Kollaturrecht ist die gegenwärtige geistliche
Oberbehörde gehalten, die Suspension vom Priester Alois Fuchs aufzuheben» (S. 28).56

Der «Ungehorsam» des Domkapitels gegenüber den katholischen Behörden blieb
nicht ohne Folgen. Auf Antrag des Administrationsrates faßte das katholische
Kollegium am 19. November 1833 u.a. folgende Beschlüße:57 «Das provisorische
Domkapitel, wie solches aus residirenden und nicht residirenden Kapitularen
dermal noch besteht, ist als aufgehoben und aufgelöst erklärt» (Art.l). - «Die von
dem Kapitel getroffene Wahl des Herrn Johann Nepomuk Zürcher zum Kapitelsvikar

ist als ungültig erklärt» (Art. 2). - «In Abänderung des Art. 6 des Beschlußes

vom 28. Oktober d.J. wird das Großrathskollegium selbst und sogleich aus der
Geistlichkeit des Kantons einen Bisthumsverweser wählen, welcher Seiner Heiligkeit,

dem Papst, zur Bestätigung gebührend präsentirt werden soll... Dieser
Bisthumsverweser hat sich zwei geistliche Räthe und einen Sekretär aus dem Klerus
des Kantons zu wählen, welche Gewählte jedoch dem katholischen Administra-
tionsrath genehm seyn müssen und von dem letztern ihre Entschädnisse erhalten»
(Art. 4). Die Einwände von einigen Großräten blieben unbeachtet. Artikel 1 wurde
mit 55 zu 25, Artikel 2 mit 60 zu 20 und Artikel 4 mit 64 zu 6 Stimmen angenommen.

Der allgemeine Große Rat des Kantons St. Gallen erteilte den Beschlüssen

vom 28. Oktober und 19. November die Sanktion, freilich nicht ohne Widerspruch
von mehreren katholischen und auch protestantischen Großräten. Der Nuntius
protestierte erneut, diesmal bei der Regierung des Kantons St. Gallen,58 und auch
sieben Domkapitularen legten gegen die Oktober- und Novemberbeschlüsse
Verwahrung ein.59

In Ausführung von Artikel 4 des Beschlusses vom 19. November 1833 schritt
das Katholische Großratskollegium am folgenden Tag zur Wahl eines Bistumsverwesers.

Bereits im ersten Wahlgang wurde Regens Zürcher mit 41 von 77 Stimmen
gewählt.60 Die Dekane Blattmann, Schmid und Wölfle erhielten 14, bzw. 12 und 2

56 Dieser Antrag wurde mit sechs zu drei Stimmen angenommen (alle übrigen einstimmig). Chorherr
Geiger kam nach Prüfung dieses Berichtes zum Schluß, daß die Neunerkommission darauf tendiere,
«die Freiheit der Kirche zu zernichten, sie unter das Joch der Territorial-Herrschaft zu beugen, allem
Irrthum freien Lauf zu laßen und somit der katholischen Religion den Todesstoß zu versetzen» (SKZ
Nr. 49 vom 7. Dez. 1833).

57 Gesetzes-Sammlung 308 (vgl. Anm. 26).
58 Die Note des Nuntius ist in der SKZ Nr. 50 vom 14. Dez. 1833 publiziert.
59 Siehe u.a. SGZ Nr. 98 vom 7. Dez. 1833.
60 Für Zürchers Wahl sollen vor allem seine Kollegen im Kath. Erziehungsrat — u. a. Henne (Präs.),

Hungerbühler, Weder und Heinrich (Pfr. in Altstätten) - sowie Administrationsrat Andreas Rorschach,
Pfr. in Bütschwil, geworben haben (Baumgartner an Heß, 24. Nov. 1833; Spieß 326). Baumgartner
meinte, die kath. Großräte hätten «einen ziemlich mittelmäßigen Geistlichen» gewählt, «der nun als
eine Art Juste-milieu gilt» (ebd.). Die «St.Galler Zeitung» schrieb bereits nach der Wahl Zürchers durch
das Domkapitel: «Wir kennen den Genannten aus jahrelanger Erfahrung, aber sine ira et studio müssen

wir glauben, daß er die von einem Bisthumsverweser erwarteten Eigenschaften und ganz besonders

die in dieser Stellung vor Allem nothwendige Entschiedenheit und Festigkeit nicht besitze, und
neben den Vorgeschlagenen schon gar nicht in Vergleich kommen kann» (Nr. 90 vom 9. Nov. 1833).
Im Urteil der NZZ ließ sich Zürcher «nicht selten von konsequentem Handeln abschrecken» (Nr. 89

vom 6. Nov. 1833).

397



Stimmen.61 Somit war Zürcher vom Domkapitel — den kirchlichen Rechtsbestimmungen

gemäß - zum Kapitelsvikar und vom Katholischen Großratskollegium in
einem Akt von Selbsthilfe,62 aber ohne rechtliche Legitimation,63 zum
Bistumsverweser ernannt worden.64 Zürcher erklärte Annahme der Wahl unter der
Voraussetzung, daß der Apostolische Stuhl diese nach erfolgter Präsentation bestätigen
werde. Er gab bekannt, daß er die Ausübung der bischöflichen Jurisdiktion im
Kanton St. Gallen fortsetze, und zwar unter dem Titel «Vikar der Diözese St.

Gallen». Die Führung dieses Titels — ein Kompromiß — wurde ihm vom
katholischen Kollegium auf Antrag des Administrationsrates bewilligt.65

Der neue Diözesanvikar war fest entschlossen, im Sinn und Geist von Dalberg
und Wessenberg zu wirken.66 Zu seinen Geistlichen Räten wählte er die Dekane
Schmid und Blattmann, zu Suppleanten (Ersatzmänner) Federer, der eben zum
Rektor des Katholischen Gymnasiums berufen worden war,67 und Mark Aurei

61 Eine Stimme erhielten: Generalvikar Haffner; die freis. Geistlichen A.Fuchs, Chr.Fuchs und J.A.S.
Federer; Vikar Karl Ziegler Rapperswil; Joseph Anton Hogh (1767-1842), Pfr. in Wil; PJoseph
Eisenring (1782-1868), der wichtigste Initiant der Aufhebung des Klosters Pfäfers (1838), sowie der
rad. Arzt und Politiker Karl Bärlocher. Zu der für Bärlocher abgegebenen Stimme - «ein Scherz, der in
solcher Sache Unwillen erregte» (Freim. Nr. 93 vom 22. Nov. 1833) — meinte A.Fuchs: «Wenn ein
Dragoneroberst [Karl Rudolf] Bischof sein kann, so dürfte auch ein wissenschaftlich gebildeter Arzt
eben so gut Bisthumsverweser sein, und man muß wiederholt daran erinnern, wie in der römischen
Bischofsfabrik Offiziere oft in kurzer Zeit zu Erzbischöfen avanciren...Karl Bärlocher hätte gewiß in
wenig Wochen für Religion und Christenthum mehr geleistet als die Mönche in ihren zehn Jahren. Die
Laien waren immer zu allen Kirchenstellen wählbare (AZ Nr. 100 vom 14. Dez. 1833; Original in der
Kantonsbibliothek AR, Trogen).

62 Botschaft des Kath. Administrationsrates an das Kath. Großratskollegium, 15. Nov. 1833, zit. bei
Gschwend 200 f.

63 Fehr 167 Anm. 3.
64 In der Sicht von A.Fuchs wurde Zürcher, «nach den uralten Volksrechten bei Bischofswahlen» (FrS

Nr. 13 vom 25. März 1836), «von der ganzen, großen Bisthumsgemeinde durch ihre Stellvertreter
erwählt und aufgestellt». Diese große Gemeinde, die das Bistum St.Gallen bilde, habe bei einer so
hochwichtigen Wahl weit mehr zu sagen als «vier alte Exmönche, die sich durch rein nichts als unkatholischen

und unschweizerischen Sinn und Geist auszeichnen» (AZ Nr. 8 vom 26. Jan. 1834; Original in
der Kantonsbibliothek AR, Trogen).

65 Der Kapitelsvikar oder Kapitularvikar (vicarius capitularis) verfügt über die bischöfliche Jurisdiktionsgewalt

(ordentlich-stellvertretend), die keinen Einschränkungen durch das Kapitel, wohl aber gesetzlichen

Restriktionen unterliegt. Sein Amt erlischt, wenn der neue Bischof von der Diözese Besitz
ergreift (IThK 5,1326 f.). Bistumsverweser ist kein Begriff des kath. Kirchenrechts (wie Kapitelsvikar,
Apost. Vikar oder Apost. Administrator), sondern des sog. Staatskirchenrechts. Pius IX. verbot die

Bestellung von Bistumsverwesern durch die Laiengewalt. «Er traf damit Eingriffe, die das Staatskirchentum

besonders im Aufklärungszeitalter sich geleistet hat» (Willibald M. Plöchl, Geschichte des

Kirchenrechts, Band III: Das katholische Kirchenrecht der Neuzeit. Erster Teil, Wien-München
19702, 366; Näheres zur «außerordentlichen Diözesanregierung» s. bei Plöchl a.a.O. 365—372). Der
«Freimütige» kommt nach Konsultation der «Folianten des Kirchenrechtes» zum Schluß, daß die Rechte

und Befugnisse des Kapitelsvikars und des Bistumsverwesers ein und dieselben sein müssen (Nr. 94

vom 25. Nov. 1833).
66 Baumgartner, St.Gallen HI 135 — Vgl. die Willensäußerung von Generalvikar Haffner bei seinem

.Amtsantritt am 1. Jan. 1825 (S. 55).
67 Federer an Baumgartner, Ende Okt. 1833 (Spieß, Regeneration III 111 f.); SGZ Nr. 99 vom 11. Dez.

1833; Henne, Darstellung 82.

398



Müller, Pfarrer von Goldach.68 Federer wurde auch Sekretär des Geistlichen
Rates69 und Müller Regens des Priesterseminars. Dem Administrationsrat waren diese
Geistlichen begreiflicherweise genehm.70 Leitende Geister des neuen Gremiums
wurden Schmid und sein Freund Federer.71 Die Geistlichkeit schloß sich immer
mehr der neuen Führung an.72 Diese holte für jeden Schritt das staatliche Plazet ein.
Die päpstliche Bestätigung, um die sich der Administrationsrat wie auch Zürcher
persönlich bemühten, war freiüch nicht zu erhalten.73 Der Papst, «ohnehin in so
Vieles verwickelt», ließ Zürcher aber «bis zur vorgenommenen Bischofswahl
funktionieren, ohne über die Wahl des Domkapitels oder des katholischen Großen
Rathes näher einzutreten».74

Die vom Katholischen Großratskollegium beschlossene Auflösung des Domkapitels
— und damit der Kurie - machte die Anträge der Neunerkommission an den

allgemeinen Großen Rat des Kantons St. Gallen überflüssig. «So ging das Gutachten
von selbst zu den Akten, und der Große Rat war der schwierigen Aufgabe überhoben»,

über einen «sehr geharnischten Bericht» zu beraten.75 Die Neunerkommission
stellte deshalb nach Erledigung des zweiten Auftrages - Prüfung der Rechte des
Staates in kirchlichen Dingen - bezüglich des ersten den einmütigen Antrag, «die

jetzige katholisch-kirchliche Oberbehörde im Kanton einzuladen, der Fuchsischen
Sache alle Theilnahme zuzuwenden und im geeigneten Moment eine Revision der
Suspensions-Prozedur anzubahnen».76 Dieser .Antrag wurde vom Großen Rat des

Kantons St. Gallen bei Behandlung des Kommissionsberichtes (14. November
1834) einstimmig angenommen.77

68 Mark Aurei Müller (1797-1860) von Wil. 1816 Studium der Theologie in Landshut bei J.M.Sailer (mit
Chr.Fuchs). 1819 vom Kath. Administrationsrat nach Münster (Westfalen) entsandt, um sich beim
Direktor des dortigen Normalschul-Institutes, Bernhard Overberg (1754-1826, s.IThK 7, 1319) zum
Lehrer-Instruktor ausbilden zu lassen (Baumgartner, St.Gallen II 506; Staerkle 149). Nach der Ordination

(1821) Kaplan in Wil und Schulinspektor. 1826 Pfarrer von Goldach; Sekretär des Kapitels
St.Gallen-Rorschach. 1834 Regens des Priesterseminars St.Gallen (Nachfolger von J.N.Zürcher).
1841 bis zum Tod Pfarrer von Oberbüren SG. 1837 Großrat und Erziehungsrat. 1847 Ruralkanoniker
und Geistl. Rat. Verfasser zahlreicher wissenschaftlicher Arbeiten, von denen aber nur wenige im
Druck erschienen sind. - Neues Tagblatt aus der östlichen Schweiz Nr. 277 vom 4. Dez. 1860; NZZ
Nr. 335 vom 30. Nov. 1860; Schob 105; Lütolf 265; Oesch, Mirer bes. 96; Müller, Uznach 15 f., 18;
Reg. bei Gschwend, Holenstein und Duft.

69 Zürcher an Federer, 28. Dez. 1833 (Spieß, Regeneration II 210).
70 Zu M. A. Müllers unentschiedener kirchlichen Richtung schrieb «Der Eidgenosse»: «Er ist ein glatter,

zuckersüßer Höfling, der zu allen Systemen paßt, bald liberal spricht, bald pfäffisch handelt; der für
alles Gründe, aber für nichts Grundsätze hat; der immer oben auf zu schwimmen weiß, wie ein
Korkzapfen» (Nr. 60 vom 25. Juli 1836). Vgl Oesch, Mirer 142 f. und Staerkle 120, 136.

71 Baumgartner an Eduard Pfyffer, 6. Dez. 1833 (Spieß, Regeneration II 155).
72 Baumgartner an Eduard Pfyffer, 12. Dez. 1833 (Spieß, Regeneration II157).
73 Baumgartner an Heß, 20. Dez. 1833 (Spieß 360); Baumgartner, St.Gallen III 135; Henne-Amrhyn

261.
74 A.Fuchs im «Freien Schweizer» Nr. 13 vom 25. März 1836 - Das Churer Domkapitel wählte am

29. Okt. 1833 Johann Georg Bossi (1773-1844) zum Kapitelsvikar. Gregor XVI. ernannte ihn am
19. Nov. 1834 zum Bischof von Chur und St.Gallen. Als die päpstliche Bestätigung vom 6. April 1835
in St.Gallen eintraf, trat Zürcher zurück (13. April 1835). Helvetia Sacra 1/1 502.

75 Baumgartner, Schweiz II 154.
76 Anträge der am 11. Juni 1833 ernannten Neuner-Kommission über die Suspensionssache des Professors

Aloys Fuchs und über die Feststellung der Rechte des Staates in kirchlichen Dingen. Zweite
Abtheilung, 22. April 1834.

77 Henne-Amryhn 269.

399



31. Auch der Papst verurteilt und verbietet die Reformpredigt von
Alois Fuchs sowie vier weitere Schriften

(Bekanntmachung: November 1833)

Ende August 1833 war der vom Papst dem Bischof von Chur-St. Gallen angekündigte

«Untersuch über die von Fuchs herausgegebene Schrift und mehrere andere
dieser Art»1 abgeschlossen worden.2 Gregor XVI. verurteilte und verbot in einem
eigenen Breve3 an erster Stelle die von Alois Fuchs am 13. Mai 1832 in Rapperswil
gehaltene und später - um acht Beilagen erweitert - im Druck erschienene Predigt
«Ohne Christus kein Heil für die Menschheit in Kirche und Staat».4 Des weitern
wurden — mit genauer Zitierung — folgende vier deutschsprachige Werke indiziert:5

— Sind Reformen in der katholischen Kirche nothwendig? Auf welchem Wege sind
dieselben zu bewirken und welche Hindernisse stehen etwa entgegen? Beantwortet

in der Pastoral-Conferenz des Distriktes Offenburg am 24. Juli 1832. Zweite
Auflage, vermehrt durch eine bescheidene, aber freimüthige Beleuchtung des
darauf erfolgten Erlasses des hochwürdigen Erzbischöflichen Ordinariates in Freiburg

und einige die Sache erläuternde Beilagen. Herausgegeben von Franz Ludwig

Mersy, geistlichem Rathe, Großherzoglichem Dekane und Pfarrer in Offenburg.

Offenburg, bei Friedrich Braun, 1833.6
— Die katholische Kirche im neunzehnten Jahrhunderte und die zeitgemäße

Umgestaltung ihrer äußern Verfassung, mit besonderer Rücksicht auf die in dem ehe-

1 Vgl. S. 344.
2 BAB, Rubrik 254/Schachtel 136: Kardinalstaatssekretär Bernetti an Nuntius de Angelis, 22. August

1833 (Nr. 5664).
3 Damnatio et prohibitio quorumdam libellorum germanico idiomate editorum, doctrinam ab ecclesia

reprobatam continentium. Gregorius PP. XVI. Ad futuram rei memoriam. Pro Domino Cardinali
Albani: A.Picchioni, Substitutus - Ein gedrucktes Exemplar liegt im Bischöflichen Archiv St.Gallen
(B 27, 17. Sept. 1833). Wiederabdruck u.a. in: Bullarii Romani continuano..., tomus 19, Romae 1857,
270 ff. - Die Gebr. Räber (Luzern) gaben 1833 eine Übersetzung heraus: Verdammung und Verbot
einiger deutscher Schriften, welche Lehren enthalten, die von der Kirche verworfen sind. Papst Gregor

XVI. Zu der Sache zukünftigem Gedächtnisse - Eine moderne Übersetzung des 1. Teils (bis zur
Nennung der fünf verurteilten Werke) findet sich in: Summa Pontificia. Lehren und Weisungen der
Päpste durch zwei Jahrtausende. Eine Dokumentation, ausgewählt und hg. von P. Amand Reuter,
Hbd 1, Abensberg 1978, 421-424.

4 Genannt wird die 2. Auflage, die im März 1833 in St.Gallen erschienen ist. Vgl. S. 246
Anm. 15.

5 Siehe Franz Heinrich Reusch, Der Index der verbotenen Bücher, Bd. 2, Bonn 1885, 1082 u.
1088-1091; Joseph Hilgers, Der Index der verbotenen Bücher. In seiner neuen Fassung dargelegt und
rechtlich-historisch gewürdigt, Freiburg i. Br. 1904, 98, 129 u. 460; Albert Sleumer, Index Romanus,
Osnabrück 1956", 163, 172 f., 183 u. 212 - Sieben Wochen vorher, am 5. August 1833, wurden
durch ein Dekret der Indexkongregation — also nicht durch ein päpstliches Breve — vierzehn Werke
verboten, nämlich fünf italienische, je drei deutsche und englische, zwei französische und ein spanisches

(s. Hilgers 460).
6 Franz Ludwig Mersy (1785-1843). 1807 Gymnasiallehrer in Bruchsal. Nach der Priesterweihe (1810)

Pfarrer in Ersingen (1813), Bruchsal (1825) und Offenburg (1830 bis zum Tod). Deputat der Regiunkel

Offenburg; Dekan (1819). Geistl. Rat (1825-27). In Offenburg Schulvisitator. Mitbegründer der
interkonfessionellen Zeitschrift «Badisches Kirchenblatt» (August 1833). «Der bedeutendste Stimmführer

der badischen Aufklärung nach Wessenberg» (Strobel, Liberalismus 29). «Einer der besonneneren

Reformer» (Winfried Leinweber, Der Streit um den Zölibat im 19. Jh., Münster/Westfalen 1978,
501).-ADB 21 (1885) 468 f.

400



maligen Mainzer, später Regensburger Erzstifte hierin getroffenen Anstalten und
Anordnungen. Herausgegeben von G L.C.Kopp, Großherzogl. Frankfurt.
Geheim. Geistl. und Ober-Schul- und Stud. Rath.7 Mainz, b. Flor. Kupferberg,
1830.8

- Der Kampf zwischen Papstthum und Katholizismus im fünfzehnten Jahrhundert.
Zürich, gedruckt bei David Bürkli, 1832. (Eine Abhandlung, die schon im Jahre
1816 in einer Schrift erschien, die den Titel führt: Schweizerisches Museum,
Jahrgang 1816, Erstes Heft. Aarau, Heinrich Remigius Sauerländer, S. 75-125.)9

- Die Stellung des Römischen Stuhls gegenüber dem Geiste des neunzehnten
Jahrhunderts, oder Betrachtungen über seine neuesten Hirtenbriefe. Dum caput
aegrotat, caetera membra dolent. Zürich, bei Orell, Füßli und Compagnie. 1833,1.
und II. Auflage.10

Das Breve Gregors XVI. trägt das Datum vom 17. September 1833. Da gerade zu
dieser Zeit ein Teil des Kapitels Uznach im Begriffe war, eine die St.Galler Kurie
befriedigende Erklärung zu unterzeichnen,11 behielt der Nuntius das scharfe Verdikt

zunächst zurück.12 Nachdem aber die weitverbreitete Augsburger «Allgemeine
Zeitung» Ende Oktober 1833 eine Übersetzung veröffentlicht hatte,13 auf die

Georg Ludwig Carl Kopp (1774-1834). Studien in Aschaffenburg (Gymnasium), Fulda (Philosophie),
Mainz (Theologie), Würzburg (lus), Wien und Salzburg. Nach der Priesterweihe (1799) u.a. Assessor
(Beisitzer) am Geistl. Gericht in Aschaffenburg (1801), Mitglied der großherzoglichen Oberschulinspektion

in Frankfurt a.M. (1805). Begleitete 1807 als Hofkaplan den Primas K.Th. von Dalberg nach
Paris, 1813 nach Konstanz und in die Schweiz. 1812 Direktor der Normalschule und Schulvisitator im
Departement Aschaffenburg. 1831 Domdechant von Eichstätt. Verfasser verschiedener Schriften.
Erstrebte — wie Wessenberg — eine Reform des Schulwesens, des Klerus, der kirchlichen Verwaltung und
bes. die Selbständigkeit der Bischöfe gegenüber der römischen Kurie. - Johann Friedrich von Schulte,
Die Geschichte der Quellen und Literatur des canonischen Rechts, Bd. III/l (Stuttgart 1880,
Nachdruck: Graz 1956) 316 f.; ADB 16 (1882) 680 f.; Hagen, Aufklärung (Reg.); Engelbert Plaßmann,
Staatskirchenrechtliche Grundgedanken der deutschen Kanonisten an der Wende vom 18. zum
19. Jahrhundert, Freiburg i.Br. 1967, Reg. (Freiburger Theol. Studien, Heft 88).
Wessenberg rezensierte diese Schrift (anonym) in: Freimüthige Blätter über Theologie und Kirchen-
thum (Rottweil), 1 (1830) 170-183. Wiederabdruck in: I.H.v.Wessenberg, Unveröffentlichte
Manuskripte und Briefe, Bd. III: Kleine Schriften, hg.v. Kurt Aland, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1979,
180-187. Eine Kurzbesprechung mit längeren Auszügen erschien im «Freimütigen» 1833, Nr. 44 und
46. Der Rezensent betrachtete diese Schrift «als Leitfaden der kirchl. Anstrebungen auch in der
Schweiz».
Der Verfasser wird in der Ausgabe von 1832 genannt: Alois Vock, 1814-31 Pfarrer in Aarau, 1832
Domdekan in Solothurn (s. Biogr. A.Fuchs I 138). Über A. Vock s. auch: Wilhelm Flückiger, Synode
72 und die «Synodalen» des vorvatikanischen 19. Jahrhunderts, II. Domdekan A. Vock, in: Vaterland
(Luzern) Nr. 64 vom 17. März 1973; ders. in: Christkatholisch. Die christkatholische Kirche der
Schweiz in Geschichte und Gegenwart, Zürich-Einsiedeln-Köln 1978, 19-26; Ernst Koller, Das
katholische Gymnasium. Ein Postulat der frühaargauischen Bildungspolitik 1803—1835, Argovia 81

(1969) 5-469 (Reg.).
Diese Schrift stammt von Wessenberg (s. S. 144 f.). Wiederabdruck in: Wessenberg III 344-366 (vgl.
Anm. 8). Der Name des Verfassers scheint schon damals bekannt gewesen zu sein (F. Geiger an
K.L.v. Haller, 13. Jan. 1834, zit. in: Schweizer Rundschau 25, 1925/26, 769).
Vgl. S. 377.
BAB, Rubrik 254/Schachtel 136: Nuntius de Angelis an Kardinalstaatssekretär Bernetti, 10. Sept.
1833 (Nr. 347) und die Antwort Bernettis vom 24. Sept. 1833 (Nr. 6905).
Beilage zu Nr. 303 vom 30. Okt. 1833 (Rom, 19. Okt.) - Die «Allgemeine Zeitung» (1798-1914) galt
bis 1850 als bedeutendste deutsche Zeitung. Sie enthielt genaue und sachliche Information, hatte ein
hohes Niveau und vertrat im allgemeinen eine gemäßigt lib. Haltung. Von 1810—1882 erschien sie in
Augsburg, dann in München (ab 1908 nur noch als Wochenschrift, 1912-14 nur noch monatlich).
Meyers Enzyklopädisches Lexikon, Mannheim 1 (1971) 757.

401



Schweizer Zeitungen sofort hinwiesen,14 gab auch die «Schweizerische Kirchenzeitung»

den Text des päpstlichen Schreibens bekannt.15

Gregor XVI. geht in seinem Erlaß von der Aussage des hl. Paulus aus, daß es

Spaltungen unter den Christen geben müsse, damit die Bewährten erkannt werden
(1 Kor 11,19). Aus diesem Grund hätten sich schon seit der Gründung der Kirche

falsche Lehrer erhoben, die mit ihrer Trennung von den übrigen Christen
bewiesen, daß sie nicht mehr zu den Christen gehören. Deshalb hätten sie auch keine
Bedenken getragen, falsche Lehren zu verbreiten, die Wahrheit der heiligen Dogmen

zu schwächen und die Unversehrtheit des Glaubens zu verderben. Die Kirche
ist — nach Gregor XVI. — von den ersten wie den neuern Feinden so heftig
bekämpft worden, daß sie ohne den Beistand dessen, der ihr verheißen hat, daß die
Pforten der Hölle sie nicht überwältigen werden (Mtl6,18), fast ihre gänzliche
Vernichtung hätte befürchten müssen.

Was in allen Jahrhunderten seit der Gründung der Kirche, trotz der großen und
weiten Ausbreitung, geschah, sei besonders in diesem Jahrhundert eingetreten, auf
welches die Voraussage des hl. Paulus zuzutreffen scheine: «Es wird eine Zeit kommen,

da man die gesunde Lehre nicht ertragen mag und sich seine Lehrer nach
eigener Willkür zusammenlesen wird, weil man nach Ohrenkitzel verlangt; und so
wird man das Ohr von der Wahrheit abwenden und sich den Fabeleien zukehren»
(2 Tim4,3f.). Nach Meinung des Papstes ist es auch niemandem unbekannt, wie
ränkevolle Menschen mit erdichteten Irrtümern, widersinnigen Meinungen und
einer verkehrten Philosophie nicht nur das eine oder andere Dogma, sondern fast
den ganzen katholischen Glauben angreifen und mit Wut und Schamlosigkeit offen

gegen denselben zu Felde ziehen. Mit allen möglichen Mitteln griffen sie die unfehlbare

Autorität der Kirche an, und mit glühendem Eifer bemühten sie sich, die
göttlichen Rechte des Apostolischen Stuhles zu schmälern, der die Festigkeit der
kirchlichen Einheit garantiere.

«Unter dieser Zahl gibt es sehr viele», fährt Gregor XVI. fort, «und zwar besonders

in den weiten Gebieten Deutschlands, die - in eine Art Gesellschaft
zusammengeschlossen — sich nicht scheuen, Zusammenkünfte abzuhalten, um sich — wie
sie vorgeben - über die zeitgemässe Erneuerung der Kirche zu besprechen;
Menschen, die um so gefährlicher sind, als sie durch erheuchelten Eifer für die Religion,
durch vorgebliche Liebe für Frömmigkeit und durch ihre Träumereien von Wiedergeburt

und Wiederherstellung der Kirche Unkundige zu täuschen wissen.» Dire
blinde Verwegenheit sei so groß, daß sie Irrtümer, die schon durch so viele und
bestbekannte Dekrete von Konzilien und römischen Päpsten verworfen worden
sind, immer wieder auffrischten. Nicht nur im geheimen und stillen oder auf
Umwegen, sondern ganz offen, in Rede und Schrift, ja sogar von der Kanzel aus, würden

sie tollkühn behaupten:16
Alle Bischöfe haben, als Nachfolger der Apostel, von Jesus Christus im gleichen

Maß die höchste Gewalt für die Leitung der Kirche erhalten. Diese Gewalt ruht

14 Unter andern AZ Nr. 88 vom 2. und Freim. Nr. 89 vom 8. Nov. 1833.
15 SKZ Nr. 46 vom 16. Nov. 1833.
16 Der erste Abschnitt bezieht sich hauptsächlich auf die Reformpredigt von A.Fuchs, der zweite vor

allem auf die Ansichten von Pfarrer Mersy. «Man kann die kirchlichen Reformbestrebungen,
welche in dieser Zeit das katholische Süddeutschland, namentlich aber den katholischen Klerus in der
deutschen Schweiz lebhaft beschäftigten, nicht kürzer und besser charakterisieren, als es der Papst» in
diesem Schreiben tut (Eduard Herzog, Kath. Reformfreunde der dreissiger Jahre, in: Der Katholik 16

[1893] 289).

402



nicht nur im römischen Papst, sondern in der Gesamtheit der Bischöfe.17 Jesus
Christus wollte, daß seine Kirche wie eine Republik (demokratisches Gemeinwesen)

verwaltet werde, damit auch die niedere Geistlichkeit und selbst die Laien das

Stimmrecht hätten. Alle Gewalt ist deshalb unmittelbar der Gesamtheit der Gläubigen

übergeben worden und geht dann von diesen auf die Bischöfe und schließlich
auf den Papst über.18 In der gegenwärtigen Kirchendisziplin findet sich viel Unnützes,

Gefährliches und Schädliches, das — dem Zeitgeist entsprechend - geändert
werden muß.

Die Ablässe sind nichts anderes als der Nachlaß desjenigen Teiles der Buße, die
der Sünder nach den Kirchengesetzen sonst noch tragen müßte. Es läßt sich weder
aus der Heiligen Schrift noch aus der Tradition beweisen, daß die Ablässe für die
zeitlichen Sündenstrafen gelten, welche man der göttlichen Gerechtigkeit schulde
und die man entweder hier oder im Jenseits büßen müßte, oder daß sie auch den
Verstorbenen zugute kommen. Die Anwendung der Ablässe lähmt und verdirbt
nur die wahre Buße und ist dem geistlichen Wohl der Gläubigen nur schädlich. Der
durch die Verdienste Jesu Christi und die Genugtuung der Heiligen entstandene
Schatz ist eine ganz neue Erfindung, von der das Altertum nichts gewußt hat.19 Die
gegenwärtige Kirchendisziplin bei der Verwaltung des BüßSakramentes ist nicht
nur erfolglos, sondern auch schädlich und der wirksamen Kraft einer so heilsamen

Einrichtung nachteilig. Das Zölibatsgesetz gereicht der Geistlichkeit zu Schande,
Schmach und Verderben und ist gegen die Natur. Daß durch die Priesterweihe ein
unauslöschliches Merkmal eingeprägt wird, ist lediglich die Meinung der Scholastiker,

und wer einmal Priester gewesen, kann wieder Laie werden, wenigstens durch
die Vollmacht der Kirche.20

17 Die Binde- und Lösegewalt hat Christus nicht nur dem Petrus (Mt 16, 19 b), sondern allen Aposteln
übertragen (Mt 18, 18), die Schlüsselgewalt hingegen Petrus allein (Mt 16, 19 a). In heutiger Terminologie

bedeutet dieser Unterschied: Die oberste Hirtengewalt in der Kirche ist nur bei Petrus, die
Oberhirtengewalt auch bei den Aposteln (s. IThK 2,480 ff; 5,388; 9,422-425; K.Rahner/H.Vorgrimler,
Kleines Theol. Wörterbuch, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 197610, 59 f., 193, 372 f.). - A.Fuchs schrieb
in seiner Ende Mai 1833 erschienenen Suspensionsgeschichte: «Der Papst ist dermalen Bischof von
Rom, Erzbischof Seines Metropolitansprengeis, Patriarch von Italien und dann als Papst Primas oder
heiliger Vater der ganzen katholischen Kirche. Neben Ihm — als Bischof - stehen alle Bischöfe, neben
Ihm — als Erzbischof — alle Erzbischöfe, neben Ihm - als Patriarchen — alle Patriarchen. Als heiliger
Vater aber ist Er das hochwürdige Oberhaupt aller Katholiken» (Suspension 99 f. Anm. 47). Später
(1835/36) hielt Fuchs fest: Der Papst ist «der erste und oberste Hirte, der sich mit den übrigen Hirten
in die Leitung der Kirche teilt» (Glauben I 283). Zur Erhaltung der Einheit kommt ihm «ein Primat
des Ansehens und der Macht in bestimmten Verhältnissen» zu (Glauben II 467). Vgl. S. 262.

18 Chr.Fuchs beteuerte: «A.Fuchs und seine Freunde wissen gar wohl, daß die Kirche eine göttliche
Anstalt und somit vom Himmel ist und daß die wesentlichen Rechte und Gewalten von Oben und nicht
von Unten sind» (Suspension 206).

19 A.Fuchs hat sich zur Ablaßfrage nicht direkt geäußert. Hingegen wird in seiner Suspensionsgeschichte
(S. 165) folgende Bemerkung seines Landshuter Dogmatiklehrers P.B. Zimmer zitiert: Die «fast

unbegrenzte Überzahl der Ablässe», welche «schon vom Tridentinum so heftig getadelt wurde, entkräftet
die Gesetze Jesu Christi und ladet die Menschen gleichsam zum Sündigen ein. Das gleiche gilt von der
Kraft der Kirchengesetze, die durch die Ablässe wie ertödtet wird, da diese jede schwerere Buße aufheben,

die sonst die Büßer bestehen müßten.» - «Das Ablaßwesen ist nach jahrhundertelangen Mißbräuchen

und Mißverständnissen heute weithin außer Übung gekommen» (K.Rahner/H.Vorgrimler, Kleines

Theol. Wörterbuch, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 197610, 11).
20 In seiner vom Papst verurteilten Schrift «Sind Reformen in der katholischen Kirche nothwendig?»

behandelt Pfr. Mersy die Ablässe S. 42-51, das Busssakrament S.23 ff, das Zölibatsgesetz S.30 ff., die
Priesterweihe S.33 — G.L.C. Kopp war 1811 mit der Übersetzung und Kommentierung eines franz.
Antizölibatsbuches hervorgetreten. 1830 riet er in seinem Buch «Die katholische Kirche im neunzehn-

403



Das päpstliche Schreiben bemerkt im weitern, daß noch über folgende Einrichtungen

der Kirche irrige Meinungen vertreten würden: Tägliche Meßfeier,
Darbringung mehrerer Opfer für ein und denselben Verstorbenen, Privatmesse,
Meßstipendien, heilige Riten,21 Marienverehrung,22 Bruderschaften, öffentliche Bittgän-
ge.23

Gregor XVI. hält fest: «Die katholische Kirche verschmäht alle diese gottlosen
Bemühungen der Feinde der gesunden Lehre und glaubt mit bestem Grund, daß
diese ihr nicht schaden können. Denn indem sie, wie der hl. Augustinus sagt, alle
Irrlehren bekriegt, kann sie wohl kämpfen, aber nie im Kampfe bezwungen werden.

Sie hat eine so gewaltige Kraft, ist mit einer so uneinnehmbaren Mauer umgeben,

daß, wer immer gegen sie anrennt, sich an ihr den Kopf zerbricht, wie denn
wirklich alle alten und neuen Irrlehrer, von ihrem Schlage getroffen, an dieser
Mauer der Kirche kraftlos dahinstürzten.»

«Deshalb zögerten Wir bis jetzt immer», fährt der Papst fort, «gegen diese
falschen Lehren der neuen Reformatoren die verdiente Zensur anzuwenden, und zwar
um so mehr als wir sahen, daß sie nichts Neues vorbringen, sondern nur alte, schon
oft verworfene Irrtümer, und daß deshalb ihre Verkehrtheit so offenkundig ist, daß
sie sich von selbst verraten und bei jedem Katholiken nur Verachtung und Unwil-

ten Jahrhunderte» von einer Aufhebung des Zölibates aus historischen und praktischen Gründen ab,

forderte aber die Möglichkeit der Laisierung (Winfried Leinweber, Der Streit um den Zölibat im
19. Jh., Münster/Westfalen 1978, 110).

21 In der 3. Beilage zu seiner Reformpredigt (S.65) schreibt A.Fuchs: «Die heilige Messe...ist die Seele

des ganzen Cultus und daher dem Katholiken das heiligste und theuerste aller Geheimnisse.» In
seiner Suspensionsgeschichte (S. 101) kritisiert er aber die kirchliche Praxis: «Die alte Kirche wußte
nichts von überhäuften Kirchen und Kapellen, noch weniger von vielen Opfertischen im gleichen
Gotteshause, am wenigsten von zahllosen Privatmessen, die der Stipendien wegen beibehalten sind.

An all das hätte ehemals Niemand gedacht, noch denken dürfen...Von 7-14 und noch mehr
Privatmessen unmittelbar mit- oder nebeneinander..., von solchen alle wahre Andacht störenden, der hl.

Communion, also der innigsten Gemeinschaft Aller bei der ernsten Todesfeier Jesu, ganz entgegengesetzten

Privatandachten einzelner Priester wußte man in der alten Kirche, Gottlob noch Nichts, wie
jetzt noch, Gottlob in tausend und tausend Landgemeinden.» Vgl. Vorschläge 51 f. Anm. 15 - Über
den Meßritus schreibt Mersy in seiner indizierten Schrift S.17 f., über die Totenmessen S.21; Kopp
veröffentlichte in seinem vom Papst verurteilten Werk ein Gutachten über die Messstipendien
(S. 199-219). Die Synode von Pistoia (1786) hat die Privatmesse verurteilt (vgl. S. 166).

22 A.Fuchs hat nichts gegen eine echt christliche und vernünftige Marien- und Heiligenverehrung einzu¬

wenden (Vaterland 53 f., 146 f.; vgl. S.90), gemäß den zurückhaltenden Formulierungen des Tridentinums

(25. Sitzung; Egli 275 f., Neuner-Roos Nr. 474). Er wendet sich aber gegen jeden übertriebenen
Kult (bes. Marianismus) sowie gegen «Bilderdienst» und «Ortsdienst» (Lokalismus), «beides baares

Heidenthum» und Materialismus (Vorschläge 16). «Unsere Verehrung muß sich nicht auf das Bild,
sondern geistigerweise auf das Abgebildete beziehen» (Vorschläge 13). «Nicht auf Garizim und nicht
zu Jerusalem, nicht zu Einsiedlen und nicht in Mariastein will der Vater vorzüglich angebetet seyn.
Nein, die Zeit ist schon 1800 volle Jahre da, wo Ihn die Christen im Geiste und in der Wahrheit an
allen Orten und unaufhörlich anbeten und Ihm das hl. Opfer reinen Wandels und eines vernünftigen
Dienstes allüberall darbringen» (Vorschläge 15 f., nach Joh 4,23f; Röm 12,1; 1 Thess 5,17; 1 Petr

3,2). Gnadenbilder und Gnadenmedaillen lehnt A.Fuchs ab (SGZ Nr.7 vom 23. Jan. 1836; vgl. Sailers

sehr kritische Äußerungen [1802/03] zum Einsiedler Gnadenbild bei Schiel I 355 und II 254). Die in
Einsiedeln hergestellten Marienbilder sind nicht nach seinem Geschmack. Empört weist er den

Namen «Mutter-Göttesli» als Gotteslästerung zurück (Vorschläge 14). Die Einsiedler Gnadenkapelle
entstelle einen der herrlichsten Tempel, «gegen allen Geist der Kirche und der Kunst» (Vaterland 179;

AZ Nr. 37 vom 8. Mai 1833/Original in der KB AR, Trogen). Deren angebliche göttliche Einweihung

dürfe nicht herausgestrichen werden (Freim. 1832, Nr. 76 und 77; vgl. Kälin, Aufklärung
129-133). - Über den «Bilderdienst» schreibt A.Fuchs in Vorschläge 12-15, über den «Ortsdienst»
ebd. 15-21.

23 Über diese drei Themen äußern sich sowohl Mersy wie Kopp.

404



len erwecken müssen. Da Wir aber in Erfahrung gebracht haben, daß die Neuerer
nur eine Gelegenheit zum Unruhestiften suchen und deshalb alle Mittel der List
und des Betruges anwenden, daß sie überall kleine Schriften verbreiten, die durch
ihren geringen Umfang, durch die Kühnheit und Ausgelassenheit ihrer Schreibart
die Leser reizen, Unkundige und Arglose verführen und in ihre verderblichen
Meinungen hineinziehen; da Wir ferner wissen, daß diese verderblichen Schriftchen
durch ganz Deutschland verbreitet sind und ihre Zahl von Tag zu Tag wächst, so

glaubten Wir, deren besondere Pflicht es ist, den Weinberg des Herrn von solchen
schädlichen Dornen zu säubern und, soviel an Uns ist, mit Gottes Hilfe die Einheit
und Unversehrtheit des Glaubens zu bewahren, nicht mehr länger zögern zu
dürfen.»

Der Papst nennt nun die Titel jener fünf deutschen Schriften, «die am meisten
bekannt sind und sich am leichtesten in den Händen jener befinden mögen, die
nicht genug unterrichtet sind». Hierauf folgen Beurteilung und Verurteilung:

«Nachdem Wir hierüber die Gedanken und das Gutachten mehrerer Lehrer der
Theologischen Fakultät sowie auch die Ansichten und Meinungen unserer Ehrwürdigen

Brüder, der Kardinäle aus der Kongregation für die Besorgung der kirchlichen

Angelegenheiten, vernommen und schließlich die ganze Sache selbst ernst und
reiflich überlegt haben, so verwerfen und verdammen Wir aus eigenem Antrieb,
vermöge zuversichtlicher Erkenntnis und aus apostolischer Vollgewalt, alle
genannten Schriften als solche, welche Behauptungen enthalten, die — wie sie sich
vorfinden —falsch, verwegen, ärgerlich und unrichtig sind, den Heiligen Stuhl beleidigen, seine

Rechte beeinträchtigen, die kirchliche Verwaltung und die göttliche Einrichtung der Kirche
zugrunde richten, Trennung begünstigen und zur Ketzerei verleiten, als schismatisch, häretisch,
schon lange von der Kirche an Luther, Bajus24, Richer25, EybeP6, an den Pistoiensern und
andern verurteilt sind. Auch wollen und befehlen Wir, daß dieselben für immer als
verworfen und verdammt betrachtet werden.»

Das Oberhaupt der katholischen Kirche verbietet deshalb allen Gläubigen, ohne
jede Ausnahme, die fünf genannten Schriften, gedruckt oder ungedruckt, in der
deutschen Originalsprache oder in irgendeiner Übersetzung zu lesen, zu behalten,
wieder zu drucken oder drucken zu lassen. Geistlichen wird mit der Suspension

24 Michael Bajus (1513-1589). Prof. der Theologie in Löwen (1551 bis zum Tod). Vorbereiter des
Jansenismus. Lehnte die scholastische Methode ab, indem er auf die Hl. Schrift und die Kirchenväter zu-
rückgriff, und lehrte eine der reformatorischen Auffaßung verwandte Anthropologie und Gnadenlehre,

die in zwei päpstlichen Bullen verurteilt wurden (1567 und 1580). Bajus war im Herzen katholisch.
Er war fest davon überzeugt, daß seine Lehre mit jener des hl. Kirchenlehrers Augustinus völlig identisch

sei. - IThKl, 1198 f.; EKLI 294; Theol. Realenzyklopädie V, Berlin-New York 1980,
133-137.

25 Edmond Richer (1560-1631). Dr.theol. an der Sorbonne. Seit 1595 Rektor des Kollegs «Cardinal Le-
moine». Verfasser einer Reihe von staatskirchlichen Schriften, u. a. des «Libellus de ecclesiastica et
politica potestate» (Paris 1611), der in schroffer Zuspitzung seine konziliaren und episkopalistischen Thesen

enthält. Diese Schrift, die eine heftige literarische Diskussion und die Gefahr eines Schismas in
Frankreich hervorrief, wurde 1612 auf den Provinzialsynoden von Sens und Aix und im folgenden
Jahr auch vom Hl. Offizium verurteilt. Die Pariser Theol. Fakultät setzte zum erstenmal in der
Geschichte ihren seit 1608 amtierenden Syndikus ab (1612). Richer beharrte auf seinen Positionen. Sein
1629 erfolgter Widerruf wurde von Kardinal Richelieu erzwungen. - IThK 8, 1299; RGG V 1093;

Jedin V 67 ff.
26 Joseph Valentin Eybel (1741-1805). Seit 1773 Kirchenrechtslehrer an der Universität Wien, mußte,

wegen kirchenfeindlicher Lehren exkommuniziert, 1779 zurücktreten. Als gelehriger Schüler von Paul
Joseph Riegger (1705—1775) und Justinus Febronius leistete er dem Josephinismus gute literarische-
Dienste (IThK 3, 1324 f.).

405



vom Amt gedroht. Laien werden mit dem größern Bann bestraft, «in den sie durch
die blosse Tat, ohne eine weitere Erklärung, verfallen», und von dem der Papst sich
und seinen Nachfolgern die Lossprechung vorbehält, «einzig den obgenannten
Bann in der Todesgefahr ausgenommen, wo dann jedem Beichtvater erlaubt sein
soll, von der genannten Zensur loszusprechen».27

Der Papst befiehlt im weitern allen Buchhändlern und Buchdruckern sowie allen
andern Gläubigen, Priestern und Laien, die genannten Schriften, ob gedruckt oder
ungedruckt, in deutsch oder in irgendeiner Übersetzung, sofort an die Ordinarien
abzuliefern, wenn ihnen diese in die Hände kommen, und zwar wiederum unter
den gleichen, bereits angedrohten Strafen der Suspension vom Amt und der großen
Exkommunikation. Doch nicht nur die genannten Broschüren sind geächtet und
verdammt, sondern auch alle andern Publikationen, die die bezeichneten Irrtümer
ganz oder zum Teil enthalten oder verteidigen, mögen sie schon geschrieben oder
gedruckt sein oder erst geschrieben und gedruckt werden.

Gregor XVI. schließt seinen Erlaß mit den Worten: «Und damit dieses Schreiben

um so leichter allen bekannt werde und niemand dessen Unkenntnis vorschützen

kann, wollen und befehlen Wir, daß es an den Toren der Kirche des Apostelfürsten

usw. durch die Läufer in gewohnter Weise publiziert und angeschlagen
werde, und daß es durch diese Bekanntmachung alle Gläubigen so angeht, wie
wenn es einem jeden Katholiken besonders bekanntgemacht und vorgewiesen worden

wäre. Auch sollen schließlich Abschriften von diesem Schreiben oder gedruckte
Exemplare, wenn sie von einem öffentlichen Notar unterzeichnet und mit dem

Siegel einer in kirchlicher Würde stehenden Person versehen sind, vor Gericht,
aber auch sonst überall die gleiche Kraft haben wie dieses Schreiben, wenn es

gezeigt und vorgewiesen würde.»

27 Der große oder größere Bann (excommunicatio major) bedeutet die vollständige Ausschließung aus
der kirchlichen Gemeinschaft und von allen kirchlichen Handlungen (ohne damit irgendein Urteil über
das ewige Schicksal des Bestraften zu fällen). Der kleine oder kleinere Bann (excommunicatio minor)
hat den Ausschluß von den Sakramenten und von den kirchlichen Ämtern zur Folge (IThK 6,198;
EKL I 301).

406



32. Reaktionen auf die Indi2ierungen
(November/Dezember 1833)

32.1 Stellungnahme der Betroffenen

a) Alois Fuchs

Der Bischof von Chur-St. Gallen hatte im Dekret vom 8. März 1833 Fuchsens Predigt

«Ohne Christus kein Heil» verboten und den Verfasser mit der Suspendierung
hart bestraft. Alois Fuchs war deshalb nicht sonderlich erstaunt, als auch der Papst,
«von vielen Seiten feindlich bearbeitet», seine Reformpredigt verurteilte und auf
den Index der verbotenen Bücher setzte,1 «zumal schon viele katholische Geistliche
mit ihren Büchern auf dem Index stehen»,2 sogar noch lebende, «hochberühmte
theologische Professoren».3 Er warf Rom aber vor, über ihn einseitig den Stab
gebrochen zu haben, weil es kein Wort von ihm selbst zu seiner allfälligen Entschuldigung

und Verteidigung verlangt habe.4 Überdies betrachtete er die Nennung seines
Namens im päpstlichen Breve und im Index der verbotenen Bücher als ungerecht,
weil gleichzeitig der Name des liberalen Domdekans Alois Vock (Solothurn)
verschwiegen wurde, obwohl der Verfasser in der Auflage von 1832 genannt worden
war. Fuchs schrieb deshalb in die «Appenzeller Zeitung»:5 «Ungeachtet seine
allbekannte Abhandlung 'Der Kampf zwischen Papstthum (sollte besser heißen: Rom)
und Katholizismus' nicht bloß aus dem Schweizerischen Museum, sondern auch in
der zweiten Auflage zu Zürich 1832 angeführt wird, so umgehen die Römlinge
doch schlau genug seinen Namen, wie die Katzen die allzu warmen Speisen und
wie heiße Kastanien, die man nicht gerne aus den glühenden Kohlen hervorzieht.
Der Herr Domdekan sitzt ungeneckt in Solothurn, während man Alois Fuchs auf
alle Weise zu Grunde richten wollte, obschon er sich ebenso genügend bei der
St. Gallischen Kuria über seine Schrift erklärt hatte, als Herr Vock über die seinige
bei der römischen Nuntiatur zu Luzern.»6 In der Folge verglich Fuchs sein Schick-

Fuchs, Denkschrift 114.
Vadiana, A. Fuchs an J.A.S. Federer, 11. Dez. 1833; auch Glauben I 393. Vgl. S. 147 Anm. 11.
A.Fuchs in der AZ Nr.95 vom 27. Nov. 1833 (Original in der KB KR, Trogen) - Fuchs nennt als
Beispiel Prof. Hirscher in Tübingen, dessen Schrift über die hl. Messe 1823 indiziert worden war (StiB
SG, Ms.2000: A.Fuchs an J.N. Zürcher, 23. Jan. 1834). Vgl. Biogr. A.Fuchs I 216 f.
Glauben I 392 f.
Nr. 102 vom 21. Dez. 1833: Niedrige pfäffische Lavirerei.
A.Fuchs glaubte zunächst, daß Rom nicht nur seine Predigt, sondern auch seine Person verdammt
habe (j^Z Nr.95 vom 27. Nov. 1833). Einen Monat später sprach er nur noch von einer Bloßstellung
seines und anderer Namen (AZ Nr.102 vom 21. Dez. 1833). Schließlich hielt er fest, daß im päpstlichen

Breve vom 17. Sept. 1833 fünf Schriften, «aber gar keine Personen namentlich verdammt werden»
(AZ Nr. 8 vom 26. Jan. 1834: Römische Schweizerkirche; Original in der KB AR, Trogen).

407



sal mit jenem von Felix Hemmerlin,7 Propst zu Solothurn und kämpferischer
Schriftsteller,8 sowie mit der Suspension des heiligen Gallus.9

Mit Ton und Inhalt des päpstlichen Breves war Fuchs sowenig einverstanden
wie mit Gregors XVI. Antrittsenzyklika «Mirari vos».10 Ihn wie auch die andern
Indizierten mußte es schmerzen, daß der Heilige Vater ihren Eifer für die Religion als

Heuchelei, ihr Streben nach Frömmigkeit als Vortäuschung und ihren Willen zur
Erneuerung der Kirche als Erdichtung hinstellte.11 Scharf wies Fuchs die Behauptung

des Papstes zurück, daß die höchste Kirchengewalt auf ihm allein und nicht
auf dem ganzen Episkopat beruhe, wie bisher doch die ganze Katholizität geglaubt
habe.12 Auf diese Weise schrumpfe das ganze kirchliche Leben in römische
Bürokratie zusammen, und in Tat und Wahrheit sei es schon Jahrhunderte lang nichts
anderes als eine solche Beamtenherrschaft.

Christophor Fuchs, der als Herausgeber der Reformpredigt von der Indizierung
ebenfalls betroffen war, las «die päbstliche Verdammung der herrlichsten Werke
aller Sprachen neuerer Zeit...mit großem Ergötzen». «Besser kann Rom zum Sieg des

7 Felix Hemmerlin. Eine Suspensionsgeschichte aus der alten Schweiz. Als Seitenstück zur Suspensionsgeschichte

des Alois Fuchs, Rapperswyl 1833. — Der Text ist Johannes von Müllers «Geschichten
Schweizerischer Eidgenossenschaft» entnommen (Vierter Theil, Leipzig 1805, 278—291, ohne
Anmerkungsapparat). Wiederabdruck in Glauben I 376—383. Vgl. A.Fuchs in der AZ Nr.98 vom 7. Dez.
1833: Altkirchliches aus der Schweiz; Original in der KB AR, Trogen.

8 Felix Hemmerli(n), 1388/89 - ca. 1458. Chorherr in Zürich (1412) und Zofingen (1429). 1424 Dr.iur.
can. der Universität Bologna (das älteste erhalten gebliebene Doktordiplom der Welt). 1421-52 Propst
von St.Ursus in Solothurn. Streitlustig und federgewandt, geriet er durch seine zahlreichen Schriften in
heftige Auseinandersetzungen mit den Bettelorden, den Bauern, den Papalisten und mit seinem
Bischof. Der immer österreichisch und aristokratisch Eingestellte wurde beim Versöhnungsfest der
Schwyzer und Zürcher (Fastnacht 1454) in seiner Wohnung in Zürich überfallen, gefangengenommen
und der Kurie in Konstanz ausgeliefert. «Bischof und Generalvikar verfugten ein empörendes Verfahren:

Hemmerli wurde in Ketten gelegt, mit Mördern zusammengesperrt, aller Würden entsetzt, zu
ewiger Haft verurteilt und den Franziskanern in Luzern, seinen Gegnern, überantwortet» (Feller-
Bonjour 49, s.u.). Ähnlichkeiten mit A.Fuchs: Wissensdrang; Reformeifer (u.a. für Verminderung der

Feiertage und Abschaffung des Priesterzölibats); soziale Gesinnung; leidenschaftlich bis zur Maßlosigkeit,

mutig, witzig; Muster von Pflichterfüllung und Sittenreinheit; Schriftsteller mit stark journalistischem

Einschlag (kirchliche und politische Schriften). - Richard Feller/Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung

der Schweiz. Vom Spätmittelalter zur Neuzeit, Bd. 1, Basel-Stuttgart 19792, 47-50 (mit
Quellen und Lit.); LThK 5,227 f.

9 A.Fuchs in der KL Nr.98 vom 7. Dez. 1833 und in Glauben I 376: «Im Lande St.Gallen war wohl
der erste suspendierte Geistliche der — hl. Gallus Selbst. Er, kränklich und wohl auch des vielen
Umherirrens müde, wollte mit Columban nicht vom Bodensee hinweg und nach Italien und mußte dann
zur Strafe die Suspension bis zum Tode Columbans ertragen, von 613 bis 615.» Siehe Rudolf Pfister,
Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 1, Zürich 1964, 50 f.; auch: Die Heiligen des Schweizerlandes,
Helvetien 1832, 61 und 65 (Der Text stammt von Chr.Fuchs).

10 Zur Beurteilung dieser umstrittenen Enzyklika s. auch Victor Conzemius, 150 Jahre Diözese Basel,
Basel-Stuttgart 1979, 16 (Vorträge der Aeneas-Silvius-Stiftung an der Universität Basel, XV).

11 Es gibt wohl keine größere Verkennung von A.Fuchs, als in ihm einen Heuchler und Betrüger zu se¬

hen. Auch in den Schriften der andern Gemaßregelten finden die Verdächtigungen und Unterstellungen
des Papstes und seiner Kurie keine Nahrung. — J.F.v. Schulte urteilt über G.L.C. Kopp wie folgt:

«Wer das [indizierte] Buch und überhaupt seine Schriften liest, gewinnt die Überzeugung, daß er ein
durchaus edler und wohldenkender Mann war und daß die Reformversuche der Mainzer letzten
Erzbischöfe durchgehends wirkliche Hebung des Kirchenwesens bezweckten» (ADB 16, 1882, 681). Im
Urteil von F. Strobel war F.L. Mersy ein ehrlicher und anständiger Kämpfer (Liberalismus 29).

12 AZ Nr.95 vom 27. Nov. 1833 - Siehe Wolfgang Krahl, Oekumenischer Katholizismus. Alt-
Katholische Orientierungspunkte und Texte aus zwei Jahrtausenden, Bonn 1970.

408



Guten nicht helfen, als auf solchem eben so unsinnigen als antichristlichen Wege»,
schrieb er Freund Eduard Pfyffer, Schultheiß des Standes Luzern.13 «Fahre es nur
so fort, und die Wiedergeburt der Kirche ist näher, als wir vielleicht erwarten. Das
Ganze der Verdammung ist Furcht der Nuntiaturen und ihrer Kreaturen!14 Ach,
was würde das Christenthum unter der Gewalt dieser Menschen!» Ähnlich dachte
der «Freimütige»:15 «So etwas kann Deutschland nur ehren. Rom blamirt sich
selbst. Fast alle großen Schriftsteller sind im Index der verbotenen Bücher, und
man soll in Rom selbst über dieses drollige Verzeichnis lachen. Bei uns hats gar
nichts zu bedeuten und zu sagen... Alles Leben des Geistes und der Freiheit wäre
noch in Sibirien, wenn Roms Bullen und Breven etc. bei uns Gewalt und Einfluß
hätten.»

b) Franz Ludwig Mersy
Gregor XVI. erliess am 4.Oktober 1833 noch ein besonderes, langes Breve an die
Bischöfe der Oberrheinischen Kirchenprovinz.16 Darin nannte er die Regiunkel
Offenburg einen «aufrührerischen Konvent», unterzog dessen Reformwünsche einer
ausführlichen und scharfen Kritik, stellte sie an die Seite der durch die Bulle «Auc-
torem fidei»(1794) verurteilten Sätze der Synode von Pistoia (1786) und forderte
die Oberhirten zur Unterdrückung solcher Bestrebungen auf. Pfarrer Mersy unterwarf

sich den beiden päpstlichen Breven nicht, weil er die Reformwünsche, hinter
denen ein beachtlicher Teil der badischen und württembergischen Geistlichkeit
stand, als gemässigt und deshalb berechtigt betrachtete. Er blieb bis zu seinem Tod
im Amt,17 als «ein ehrlicher, redlicher Kämpfer, der die anständige Form immer zu
wahren wußte».18 Sein Widerruf auf dem Sterbebett wurde später angezweifelt.19

c) Georg Ludwig Carl Kopp
Der Domdekan von Eichstätt veröffentlichte einige Zeit nach Erscheinen des

päpstlichen Breves eine Erklärung,20 in der er an folgenden Satz im Vorwort zu
seinem indizierten Buch erinnerte: «Die Kirche irrt nie; vor ihrer Entscheidung
beugt sich der Katholik mit schuldiger Ehrfurcht.» Kopp beteuert, auch wiederholt
erklärt zu haben, daß er die Lehre und den Glauben der Kirche nicht untergraben,
die von Christus dem Oberhaupt der Kirche übertragene Gewalt nicht bekämpfen

13 Chr.Fuchs an E.Pfyffer, Anfang Nov. 1833, abgedruckt in: Kurze Geschichte des Ursprungs der
Badener-Konferenzartikel. Ein Neujahrsgeschenk, herausgegeben von F. L. Schnyder, Mitglied des Großen

Raths, Luzern 1841, 5. Wiederabdruck in: Spieß, Regeneration II 199.
14 Chr.Fuchs schrieb am 19. März 1834 an J.A.S. Federer (Vadiana): «Rom selbst ist sehr arm an

diplomatischen Kapazitäten...Wir haben Beweise, daß die Bulle vom September hier (sc. in Luzern)
geschrieben wurde, und überhaupt sehen sie in Rom die Sachen nur durch den Spiegel der hiesigen
Nuntiatur. Die Nuntiatur aber empfängt die Berichte der Klöster und einzelner bekannter Geistlichen und
modelt dann in ihrem Geiste die Berichte. So wurde es mir von zuverläßiger Seite berichtet.» (Der
päpstliche Erlaß vom 17. Sept. 1833 ist ein Breve, keine Bulle, wie damals und später nicht selten
geschrieben wurde. Das Breve ist ein besonderer Typus der Papsturkunde, der sich von der Bulle vor
allem durch die weniger feierliche und kürzere Form unterscheidet. Siehe LThK 2, 678 f. und 10,562 f.).

15 Nr.89vom8. Nov. 1833.
16 Romanus Pontifex tamquam Primas Ecclesiae et Princeps Civilis..., auctore Augustino de Roskoväny,

tomus IV, Nitriae et Comaromii 1867, 112-120.
17 Franz Heinrich Reusch, Der Index der verbotenen Bücher, Bd. 2, Bonn 1885, 1090.
18 Strobel, Liberalismus 29.
19 Carl Jentsch, Die Reformbestrebungen des Pfarrers Mersy und seiner Freunde, Mannheim 1876, 5.
20 3. Febr. 1834, s. Reusch, Index U 1090 und Schulte in der ADB 16 (1882) 681.

409



und die Kirche Gottes nicht ärgern wolle. Das wiederhole er jetzt mit dem Zusatz,
daß er alles, was in seinem Buch von den Grundsätzen, den Lehren und dem Glauben

der katholischen Kirche abweiche, mißbillige und verwerfe.

d) Alois Vock

Alois Vock hatte schon seit geraumer Zeit seinen im «Schweizerischen Museum»
(1816) anonym veröffentlichten Beitrag zum «Kampf zwischen Papstthum und
Katholizismus im fünfzehnten Jahrhundert» als eine «schon in historischer Beziehung
mißlungene Arbeit» betrachtet.21 «Es war eine Eselei», schrieb er Freund Rauchenstein,

«die Epoche von 1400-1450 auf 40 Seiten darstellen zu wollen», und er
schließt sich dem Urteil Wessenbergs an: «Wer auch der Verfasser seyn mag, er hatte

nicht die nöthige Einsicht in seine gewählte Aufgabe. Die Acten des Concils zu
Konstanz allein füllen bei von der Hardt zwei dicke Foliobände.22 Wie kann man
dies in 20 Octavseiten zusammenfassen, um ein treues Bild davon zu geben?»

Als im April 1832 sein Aufsatz von radikaler Seite — ohne sein Vorwissen — mit
seinem vollen Namen wiederabgedruckt wurde,23 bezeichnete Vock die Broschüre
nicht nur als mißlungene Arbeit, sondern auch als Machwerk, weil darin Aenderungen

und Zusätze angebracht worden seien.24 In einer von mehreren Zeitungen
veröffentlichten Erklärung25 drohte er gerichtliche Schritte an und hielt offen und
frei fest, daß er Katholik aus Ueberzeugung sei und daher alles, was er je geschrieben

oder mündlich gelehrt habe, pflichtgemäss der Beurteilung und Entscheidung
seiner kirchlichen Obern unterwerfe und unterordne.26

Nach der Verurteilung seiner historischen Abhandlung wurde der stets liberal
gesinnte Vock sowohl von ultramontaner als auch von radikaler Seite verdächtigt

21 KB AG, A. Vock an R. Rauchenstein, 24.Jan. 1834 (auch die folgenden zwei Zitate). Zusammenfassung

der 50-seitigen Abhandlung bei Sigmund Egloff, Domdekan Alois Vock (1785-1857). Ein
Beitrag zur aargauischen Kirchenpolitik während der Restaurations- und Regenerationszeit. Diss.phil.Fri-
bourg, Aarau 1943, 63-67.

22 Hermann von der Hardt (1660-1746). Lutherischer Kirchenhistoriker. 1690 Prof. in Helmstedt; 1727

wegen seines rationalistischen Kritizismus vorzeitig emeritiert. Hauptwerk: Magnum oecumenicum
Constantiense Concilium (7 Bde). LThK 5,5 f.

23 Vollständiger Titel: Der Kampf zwischen Papstthum und Katholizismus im fünfzehnten Jahrhundert.
Eine Säkularfeier der Kirchenversammlung zu Konstanz (1416). Von H. Aloysius Vock, gewesenem
katholischem Pfarrer in Aarau, Decan des Kapitels Mellingen, Kanonikus des Verenastiftes in
Zurzach, dermaligen Domherrn und Domdekan an der bischöflich-baseischen Kathedralkirche in
Solothurn. Zum ersten Male gedruckt 1816 im ersten Hefte des Schweizerischen Museum; zum zweiten
Male zum Drucke befördert, ohne Zuthun des gelehrten Hrn. Verfassers, von Freunden des katholischen

Volkes und Verehrern wissenschaftlich-theologischer Arbeiten. Im Jahre des neu erwachenden
kirchlichen Lebens. 1832— Nach A.Vock war es Chr.Fuchs, «der, als Werkzeug einiger Menschen, die
meine Ernennung zum Domdechanten hintertreiben wollten», die Abhandlung wiederabdrucken üeß

(Stadtarchiv Konstanz, Nachlaß I.H.v.Wessenberg, Brief Vocks vom 6.Febr. 1841). Den Hauptherausgeber

sollen fünf Freunde unterstützt haben (Spieß, Troxler 606), wahrscheinlich A.Fuchs, F.Helbling,
J.A.S.Federer, J.B.Brosi und K.Lang. Vgl. S.100: Zusammenkunft vom 5. März 1832 in Zürich; s.
auch Hanselmann 115.

24 Hiezu schrieb «Der Gärtnen> Nr. 21 vom 26. Febr. 1834: «Vergleicht man aber dieses Machwerk
genau mit dem Originalaufsatz im Schweizerischen Museum, so findet sich durchaus nichts verändert
oder verstümmelt; nur sind sehr zweckmäßig und treu die lateinischen Stellen ins Deutsche übertragen.»

25 30.April 1832; s. Spieß, Toxler 605.
26 A.Fuchs hegte für Vock «tiefe Achtung und innige Liebe». Dessen Beitrag über Papsttum und Katholizismus

nannte er «höchst interessant», war deshalb über Vocks Erklärung «ungemein betrübt» und
meinte: «Lieber mit diesem Büchlein in's Privatleben zurück, von Millionen gesegnet, als durch seine

Mißbilligung eine noch so hohe Stellung behaupten: das wäre mein Wahlspruch!» (Freim. Nr. 39 vom
14. Mai 1832).

410



und angegriffen. Der «Waldstätterbote»27 bezeichnete ihn — zusammen mit Alois
und Christophor Fuchs — als Vorkämpfer für eine schweizerische Nationalkirche.
Der «Freimütige» wollte von Vock wissen, ob er widerrufen habe oder standhaft
geblieben sei.28 Die «Appenzeller Zeitung» hob die Tatsache hervor, daß der Name
von Domdekan Vock - im Gegensatz zu jenem von Professor Fuchs - in der «römischen

Verfluchungsbulle... gar klüglich und gar gnädiglich verschwiegen» wurde.29
Alois Vock sah sich nun gezwungen, «das Wort zu nehmen und die Saukerls von

beiden Seiten in die Schule zu führen».30 In einer der «Schweizerischen Kirchenzeitung»31

und anderen Blättern zugesandten Erklärung (20.Januar 1834) wies er — in
Beantwortung der gegen ihn gerichteten «Verdächtigungen, Beschimpfungen und
Lästerungen» — zunächst auf seine am 30.April 1832 abgegebene, offene und deutliche

Erklärung hin und fuhr dann fort: «Damit diese Erklärung auch von solchen,
die ein schweres Gehör oder kurzes Gesicht haben, deutlich verstanden werde, füge
ich hinzu, daß ich die vom hLStuhle am 17.Sept. 1833 ausgesprochene Verwerfung
der mehrgedachten historischen Abhandlung und des im Jahre 1832 daraus
entstandenen Machwerkes mit der dem Oberhaupt der Kirche gebührenden Ehrfurcht
und Folgsamkeit anerkenne und ehre und daß ich die in der besagten päpstlichen
Bulle vom 17.Sept. 1833 herausgehobenen und als irrig bezeichneten Sätze, ob
dieselben sich in jener historischen Abhandlung oder in andern Schriften befinden, mit
dem hl.Stuhle verdamme und verwerfe.»

Alois Fuchs glaubte zunächst, daß der Domdekan von Solothurn nicht widerrufen

werde,32 mußte aber bald darauf zur Kenntnis nehmen, daß auch «Vock sein

Haupt gebeugt in unserer freien Schweiz vor der römischen Gesslerstange».33 Den
vermeintlichen Sieg der «Römlinge» betrachtete er aber als deren grösste Niederlage:

«Denn alle edle und gute Menschen müssen aufs Tiefste empört und auf ewig
abgeneigt werden gegen ein System, das so gräßliche Folgen mit eiserner Notwendigkeit

mit sich führt. Schmach dem Systeme, das Lug und Trug und Heuchelei
fordert und als ein heiliges Verdienst der Welt preiset. Nur Unmenschen, nur Un-
christen können sich wahnsinnig freuen, wenn die Wahrheit, wenn die eigene bessere

Ueberzeugung feige verläugnet wird; die Bessern aber trauern und klagen.»
Während Fuchs das römische System für Vocks Unterwerfung verantwortlich
machte (wie bereits bei Hübschers Widerruf), griffen andere Radikale den Solothurner

Domdekan persönlich an.34 Dieser aber war froh, daß er der «Banditen» losge-

27 Nr. 5 vom 17. Jan. 1834.
28 Nr. 100 vom 16. Dez. 1833 - Verfasser des Artikels war J.A.S. Federer (s.Zeller 132).
29 Nr. 102 vom 21. Dez. 1833 (vgl. Anm.5). Vock meinte hierzu: «Was ist das für eine Eselei, mich mit

Fuchs zusammenzustellen! Fuchs hat seine Schrift mit seinem Namen herausgegeben, ist darüber
verhört und vom Bischof zum Widerruf aufgefordert worden...Ich habe die fragliche Schrift nie mit meinem

Namen herausgegeben, bin nie darüber angefragt noch verhört worden und in der Bulle nicht
genannt. Schlechte Buben haben mit meinem Namen Mißbrauch getrieben und nun ärgern sie sich, daß
Rom das Machwerk dieser Buben nicht anerkannt und meinen Namen nicht nannte» (Quelle in
Anm.21). Vock vermutete hinter den kirchlichen Artikeln der «Appenzeller Zeitung» in erster Linie
den aus Mümliswil SO stammenden Prof.J.B.Brosi (Quelle in Anm.21) sowie Chr.Fuchs (s.Strobel,
Jesuiten, Dokument 154).

30 Quelle in Anm. 21.
31 Nr. 4 vom 25. Jan. 1834.
32 AZ Nr. 10 vom 1. Febr. 1834: Römische Schweiz.
33 KL Nr. 12 vom 8. Febr. 1834 (Original in der KB AR, Trogen). In einem Brief an J.A.S.Federer nannte

A.Fuchs die zweite Erklärung von A.Vock «den elendesten Sklavenwiderruf» (Vadiana, 13. Febr.

1834).
34 Siehe Zeller, Federer 132 und Spieß, Troxler 606.

411



worden, die ihm ihre Gedanken unterschoben und seinen Namen immer der Lehre
und Autorität der Kirche entgegenstellten.35 Seine Erklärung vom 20.Januar 1834
bezeichnete Vock als «ganz freiwillig» zustande gekommen, was aber selbst sein
lebenslanger Gesinnungsgenosse Wessenberg zunächst nicht glauben wollte.36

e) Ignaz Heinrich von Wessenberg

Der frühere Konstanzer Generalvikar und Bistumsverweser bemerkte später,37
die Indizierung seiner Kritik an päpstlichen Hirtenbriefen habe er «bloss aus
Zeitblättern» vernommen. Im Breve Gregors XVI. sei nirgends ein Grund für die
Mißbilligung angegeben. «Meine Schrift hatte keine andere Absicht», fährt Wessenberg
fort, «als die Lehre der allgemeinen kathol. Kirche vor Mißdeutung und Verläum-
dung zu bewahren. Himmelweit war von mir der Gedanke, irgend einem Punkt
dieser Lehre, zu der ich mich unbedingt bekenne, zu nahe zu treten. Ist etwa die

Freimüthigkeit gegenüber dem Päbstl. Stuhl übel gedeutet worden? Allein wo wäre
Freimüthigkeit mehr am rechten Ort als in kirchlichen Dingen? Und ist man sie

nicht gerade dem, welchen man nach seiner Stellung hoch verehrt, am meisten
schuldig? Die Ehrfurcht vor dem apostolischen Stuhl wird nicht verletzt, wenn sie

der Ehrfurcht vor der apostolischen Wahrheit untergeordnet wird. So dachte der
hLCyprian, so der hLBernhard — jener, als er dem Pabst Stephanus, dieser, als er
dem Pabst Eugen III. in kirchlichen Angelegenheiten öffentlich widersprach.»38

32.2 Verbreitung des päpstlichen Verbots

Nach der Veröffentlichung des päpstlichen Breves in der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» vom 1 ó.November 1833 war man auf kirchlich-konservativer Seite
bemüht, die Indizierung der Fuchsschen Predigt und anderer kirchenkritischer
Schriften einem weitern Kreis bekannt zu machen. Der Bischof von Chur-St. Gallen

und seine Mitarbeiter sorgten für die Verbreitung des päpstlichen Verbots unter
der Welt—und Ordensgeistlichkeit.1 Eifrige Pfarrherren warnten das Volk vor dem
Lesen der von der Kirche verurteilten Werke, und der Pfarrer von Uffikon LU,
Anton Huber, las am letzten Novembersonntag während der Predigt sogar das gan-

35 Quelle in Anm. 21 (auch das folgende Zitat).
36 «Das Gezwungene, Widernatürliche des Widerrufs warf nothwendig auf die Wahrheit ein nachtheili¬

ges Licht» (Wessenberg IV 313, Reisetagebücher vom Mai 1834). 139 Jahre später schrieb Wilhelm
Flückiger: «Wir sind fest davon überzeugt, daß sich Vock damit keine Gewalt antun mußte... Er ist in
seinem Wesen ein Altliberaler aus der Zeit vor 1830 geblieben» (Vaterland Nr. 64 vom 17. März
1973).

37 Wessenberg III 344 (Kleine Schriften).
38 Der hl. Cyprian (200/210-258), Bischof von Karthago und Kirchenschriftsteller, bestritt, der traditio¬

nellen Haltung der afrikanischen Kirche folgend, die Gültigkeit der von Häretikern oder Schismatikern
gespendeten Taufe. Papst Stephan I. (254-257) hingegen anerkannte, der Praxis der römischen Kirche
folgend, die Ketzertaufe. Der Friede wurde erst nach Stephans und Cyprians Tod wiederhergestellt (s.

LThK 3,115 und 6,131). Betr. den hl. Bernhard von Clairvaux und Papst Eugen III. vgl. S. 170.

1 Schweizerischer Republikaner Nr. 108 vom 24. und Nr. 109 vom 27. Dez. 1833.

412



ze Breve Gregors XVI. aus der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vor, was wegen
Umgehung der «landesherrlichen Bewilligung» seine Absetzung durch die
liberalradikale Luzerner Regierung zur Folge hatte.2

Der «Waldstätterbote»3 beschwor das katholische Volk, die Warnung Jesu: «Gebet

acht, daß niemand euch verführe!» (Mt 24,5) nicht zu vergessen. «Gedenke»,
fährt das kämpferische Blatt fort, «daß eben dieser göttlichen Warnung zufolge die

vom Geiste Gottes geleitete Kirche gewisse Bücher zu lesen verbietet; daß eben

jetzt von unserm heil. Vater, dem Papste, mehrere Bücher und Schriften als irreligiös,

verführerisch, ketzerisch sind verdammt worden, namentlich auch die Predigt
von Alois Fuchs: 'Ohne Christus kein Heil', die Schrift 'Kampf des Papstthums
usw.', nebst andern Schriften und Büchern, welche offenbar gegen Papst, Bischof,
Kirche, gegen Gott und Religion ankämpfen, worunter wohl ein grosser Theil der
wirklich in der Schweiz erscheinenden Zeitungen gerechnet werden muß.»4 «Merke
dir», ruft das einflussreiche Blatt dem katholischen Volk der Innerschweiz zu,
«dieses Verdammungsurtheil unseres heil.Vaters ist so scharfidaß alle jene, welche
die in der päpstlichen Bulle genannten Bücher lesen, im Hause behalten, ausleihen,
verkaufen usw., im grossen Kirchenbanne seyn sollen, so daß sie, ausgenommen in
der Todesgefahr, von keinem Priester noch Bischof, sondern einzig nur vom Papste
absolvirt werden können.»

Trotz dieser eindringlichen Warnung der in Schwyz erscheinenden Zeitung wurde

im Bezirk Schwyz «nichts öffentlich bekannt gemacht».5 Der «Bezirks-Landrath»
äußerte deshalb auf .Anfrage eines Ratsherrn hin den Wunsch, «daß das päbstliche
Edikt, des Alois Fuchsen Schriften betreffend», vom Bischöflichen Kommissar von
der Kanzel herab verkündet werde.6 Der Schwyzer Pfarrer und Bischöfliche
Kommissar Georg Franz Suter gab aber Bezirkslandammann Theodor ab-Yberg den
Bescheid, «daß er vom Hochwürdig. Hr. Bischoff keinen Befehl erhalten habe, das

päbstliche Verboth, des Aloys Fuchsen Buch zu lesen, auf der Kanzel öfentlich zu

Schultheiß J. K. .Amrhyn sprach von einer «Entheiligung des Tempels Gottes..., die Pfarrer Huber unter

dem vorgeschützten Rechte des Staatsbürgers durch die Verlesung eines Zeitungsblattes - und sei es

nun auch die Kirchenzeitung - in der Kirche zu Uffikon verübt» habe. Die Regierung könne es nicht
dulden, «daß ohne ihr Vorwißen und ihre Mitgenehmigung von anderwärtigen kirchlichen Behörden
kommende Verordnungen usw. innert den Kirchen der Diözese verlesen werden» (Dommann 53).
Ueber den sog. Uffikonerhandel s. bes. Leo J. Welten, Die Absetzung von Pfarrer Anton Huber in
Uffikon 1834, in: Katholische Schweizer-Blätter NF 20 (1904) 131-177; Dommann, Kirchenpolitik
49-57; Franz Hurni, Luzerner Geistliche im Spiegel politischer Prozesse in der Regenerations- und
Sonderbundszeit, Diss. phil. Fribourg 1980, 44 f. und 254 f. (Historische Schriften der Universität
Freiburg/Schweiz, Bd. 8) - Anton Huber (1787-1878) von Oberkirch LU. Nach der Ordination
(1815) Vikar in Hergiswil bei Willisau. 1817 Pfarrer von Uffikon, 1834 abgesetzt, 1841 von der kons.
Regierung wiedereingesetzt. 1847 bis zum Tod Kaplan in Mariazeil bei Sursee. Herausgeber von
«Christliche Unterweisungen in Lehren und Beispielen» (Zug-Luzern 1837) und «Perlen aus der Vorzeit

oder Gebete der Heiligen» (Luzern 18412). Redaktor des «Katholischen Religions- und Kirchenboten»,

Luzern 1838-40 - Gfr. 33 (1878) Vff; Blaser 821; Ludwig Rochus Schmidlin, Die
katholischtheologische und kirchliche Litteratur des Bisthums Basel vom Jahre 1750 bis zum Jahre 1893, Bern
1894/95 (Reg.)
Nr.94 vom 25.Nov. 1833.
Das ultrakonservative Blatt gebärdete sich also päpstlicher als der Papst, da es nicht nur Bücher und
Schriften, sondern auch einen Großteil der Schweizer Zeitungen verbieten möchte. Ueber Inhalt und
Tendenz dieser Zeitung s. Bauer 89-101.
StA SZ, Bezirksratsprotokoll Nov. 1833 - Nov. 1834 (Nr.74), Sitzung vom 3. Febr. 1834 (S.62).
A.a.O., Sitzung vom 13. Febr. 1834 (S.63).

413



verbiethen, und daß er sich nicht entschließen könne, dieses ohne specialen
bischöflichen Befehl zu thun». Er werde es aber bestimmt nicht unterlassen, «dieses

Verboth an mehreren Orten auszutheilen u. bekannt zu machen».7
Die erste bezirksrätliche Beratung über die Bekanntmachung des Verbots der

Fuchsschen Predigt wurde unmittelbar vor den großen Fastnachtstagen abgehalten
(3. Februar 1834). Es erstaunt deshalb nicht, daß Alois Fuchs als Sujet herhalten
mußte. In einem Guckkasten, der am Güdelmontag (10. Februar) in Schwyz
herumgetragen wurde, war — nach einem Bericht des «Schweizerischen Republikaners»8

— unter andern Professor Fuchs zu sehen, «dargestellt in seiner Ketzergeschichte;

hinter ihm stand der Teufel, sich auf seinen baldigen Empfang freuend».9

Wenige Tage früher schrieb die «St. Galler Zeitung»:10 «Der edle Zeuge christlicher

Wahrheit, Hr. Prof. Fuchs, prangt seit einiger Zeit durch Glas und Rahmen
unter manchem ländlichen Obdache unseres lieben Vaterlandes, vielen Edeln im
Lande zur Freude, den Armen im Geiste und in der Wahrheit (Pharisäern) zum
großen Ärgerniß.» Es war das Porträt, das der Winterthurer Lithograph Caspar
Studer11 im Herbst 1833 herausgegeben hatte, um einen Eidgenossen zu ehren, der
sich um die Schweiz verdient gemacht habe,12 und mit dem Fuchs — im Gegensatz
zur Darstellung im Schwyzer Guckkasten — seine «volle Zufriedenheit bezeugte».13

32.3 Bestrebungen nach einer Lostrennung von Rom

Die harte Bestrafung von Alois Fuchs, die Indizierung seiner Reformpredigt und
der Vockschen Schrift über den «Kampf zwischen Papstthum und Katholizismus»,
die Schwierigkeiten, die Christophor Fuchs wegen der Berufung als Theologieprofessor

nach Luzern bereitet wurden1 sowie die Widerstände nach der Aufhebung

des Doppelbistums Chur — St. Gallen verstärkten die bereits latent vorhandenen

Bestrebungen radikaler Katholiken nach einer Lostrennung der Schweizerkirche

von Rom2. So schrieb Landammann Gallus Jakob Baumgartner dem Zürcher
Bürgermeister Johann Jakob Hess: «Wer klug ist, wird wissen, daß es eigentlich nie

7 A.a.O., Sitzung vom 20. Febr. 1834 (S.67).
8 Nr.l6vom25. Febr. 1834.
9 Drei Tage früher schrieb Magdalena von Reding-Freuler, Fuchsens Geistliche Mutter, an Johann Kaspar

Zellweger, daß die Bevölkerung von Riemenstalden trotz aller Verketzerung noch an ihrem
früheren «vortrefflichen Pfarrere hange, «zum Aerger der übrigen Geistlichen» (KB AR, Nachlaß
J. K ZeUweger, Brief vom 7. Febr. 1834).

10 Nr. 11 vom 5. Febr. 1834 (Rheinthal. Von einem katholischen Geistlichen).
11 Caspar Studer (1798-1868) von Winterthur. Seine Steindruckerei war die dritte des Kantons. Er befaßte

sich besonders mit der Herstellung von Bildnissen bekannter Winterthurer und anderer Zeitgenossen

sowie mit der Verbreitung guter Kalenderliteratur im Volk. Aus seiner Offizin stammt u.a. der
«Hausfreund, Kalender fürs Schweizervolk» (seit 1828). HBLS VI 585.

12 NAF, C. Studer an A.Fuchs, 6. April 1833.
13 NAF, C. Studer an A.Fuchs, 12. Sept. 1833 - Die Herausgabe des Porträts, das dem l.Teil dieser

Arbeit vorangestellt ist, wurde u.a. in der «Bündner Zeitung» (Nr.76 vom 22. Sept. 1833) und im
«Freimütigen» (Nr. 94 vom 25. Nov. 1833) angekündigt. «Fromme Geistesblinde» schloßen aus dem Motto:

«Im Leben nur ist Leben; im Tode ist nur Tod; im Erstarrungssystem kein Heil!», daß Prof.Fuchs
die Auferstehung von den Toten und das ewige Leben leugne (Quelle in Anm. 10).

1 Siehe Kapitel 36.
2 Siehe die scharfen Äußerungen von Kaplan Alois Businger (S. 256 f.). Vgl. auch die protestantischen

Stimmen S. 263.

414



anders werden kann, bis man sich von Rom auf gut zwinglisch lossagt»,3 und der
Luzerner Staatsschreiber Constantin Siegwart—Müller meinte gegenüber Alois
Fuchs, daß die kirchliche Freiheit in der Schweiz «auf romanischer Grundlage nie
gedeihen» werde.4

Alois Fuchs wies die Schweizer Katholiken auf die Kirche von Utrecht hin, «eine

von Rom unabhängige, aber durch den Geist der christlichen Liebe und Wahrheit
mit der katholischen Gesammtkirche» verbundene Gemeinschaft.5 «Die nicht
römisch-, aber christkatholische Kirche Utrechts (Thut-Recht!)» sei für die
katholischen Schweizer «ein erhebendes Vorbild».6 Fuchs griff damit einen Gedanken auf,
der schon nach der Trennung der Schweizer Quart vom Bistum Konstanz von
Anhängern Wessenbergs — teils im Sinne einer größern Unabhängigkeit von Rom -
geäußert worden war.7 «Man hat schon oft gehört», schrieb er in der «Appenzeller

3 «Solche Dinge sage ich aber nur Ihnen», fügte Baumgartner hinzu. «Im Großrathskollegium kath.
Konfession werde ich mein böses Maul im Zaum halten müssen» (KAh ZH, Nachlaß G. J. Baumgartner,

Fasz. 18, Brief vom 10. Nov. 1833). Vgl. Spieß, Baumgartner-Heß 312. Am 1. Januar 1831
schrieb Baumgartner an Pfr. Thomas Bornhauser: «So lange das Papstthum besteht, sind die
katholischen Geistlichen Knechte» (Dierauer, Analekten VII).

4 NAF, 25. November 1834.
s Freim. Nr. 97 vom 6. Dezember 1833 —Chr. Fuchs schrieb in seinem Reformprogramm, das er am 26.

Dezember 1833 Schultheiß Eduard Pfyffer zusandte: «Im äußersten Fall haben wir ein Beispiel an
Utrecht» (Kurze Geschichte des Ursprungs der Badener-Konferenzartikel, hg. von Franz Ludwig
Schnyder, Luzern 1841, 12 f.).

6 AZ Nr. 99 vom 11. Dezember 1833 (Original in der KB AR, Trogen) - Kirche von Utrecht: Ab 1723 von
Rom getrennte Kirche. «Theologische, kirchenrechtliche, nationalkirchliche und psychologische
Faktoren durchdringen einander und stellen den Historiker vor einen schwer zu entwirrenden Problemknäuel»

(Conzemius 45, s.u.). Als im Verlauf der jansenistischen Streitigkeiten viele Franzosen in der
Kirche von Utrecht Asyl fanden, wurden deren Erzbischöfe des Jansenismus verdächtigt, vor allem
Peter Codde (1648-1710; 1702 suspendiert, 1704 abgesetzt). Als an seine Stelle vom Papst ein
Apostolischer Vikar ernannt und das Domkapitel als nicht mehr bestehend erklärt wurde, hielt dieses

an seinen alten Wahlrechten fest und wählte am 17. April 1723 Cornelius Steenoven (1662-1725) zum
Erzbischof. Die Bischofsweihe erhielt er 1724 vom suspendierten französischen Missionsbischof
Dominique Marie Varlet (1678-1742). Durch diese Wahl wurde die Rechtsnachfolge mit der
angestammten katholischen Landeskirche und durch die Weihe die apostolische Sukzession mit dem Episkopat

der Gesamtkirche gewahrt. Als der Papst der ihm angezeigten Ernennung nicht zustimmte, appellierte

die Kirche von Utrecht an ein Allgemeines Konzil, womit der Bruch mit Rom vollzogen war.
Auf der Provinzialsynode von 1763 erklärte sich die Utrechter Kirche zur Aussöhnung bereit, wurde
aber von Rom schroff zurückgewiesen. Dem überlieferten katholischen Glauben verpflichtet, verwarf
sie das Mariendogma von 1854 und die beiden Papstdogmen von 1870. Hierauf übernahm sie die
wichtigsten altkatholischen Reformen und ging 1889 in der «Utrechter Union» eine engere Verbindung
mit ihren jüngeren Schwesterkirchen ein. Die Kirche von Utrecht betrachtet sich als die rechtmäßige
Nachfolgerin und Erbin der alten, auf den hl. Willibrord (658—739) zurückgehenden Landeskirche
Hollands. Durch ihre reichbewegte Geschichte und durch den Sitz des Erzbischofs von Utrecht, der in
der «Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz» den Vorsitz führt, wurde sie zum Mittelpunkt
der altkatholischen Kirchen. Die Wiederannäherung an Rom begann 1966. LThK 10 (1965) 588;
Jedin V 444 f., 448 ff; Victor Conzemius, Katholizismus ohne Rom. Die altkatholische
Kirchengemeinschaft, Zürich-Einsiedeln-Köln 1969, 45-55; Gilg, Christkatholizismus 13-20; Wolfgang Krahl,
Oekumenischer Katholizismus. Alt-Katholische Orientierungspunkte und Texte aus zwei Jahrtausenden,

Bonn 1970, 97-102; Friedrich Heyer, Konfessionskunde, Berlin-New York 1977, 554-574 (s.
auch SKZ Nr.50 vom 13. Dezember 1834 und Fuchs, Glauben I 345-355).

7 Alois Vock an Wessenberg, 17. August 1817 (Wilhelm Schirmer, Aus dem Briefwechsel LH. von
Wessenbergs, weil. Verwesers des Bistums Konstanz, Konstanz 1912, 138) - Geschichte der Utrechter
Kirche, in: Der Wegweiser (Konstanz, s. Blaser 1122) Nr. 11 vom 24. und Nr. 12 vom 31. März 1818.
Als Verfasser des Artikels kommen nach Spieß (Bibliographie I.P.V. Troxler HI/1 79 f.) in Frage:
Troxler, Alois Vock, Ernst Münch (1798-1841, s.BLA 568 f.) oder Fridolin Kaufmann (s. Fäßler I 43
f.; Zeller 46). Über Troxlers Mitarbeit am «Wegweiser» s. Spieß 156-163 - Die katholische Kirche zu
Utrecht, ThQ 8 (1826) 3-77 und 187-237 (Verfasser ist Prof. J. G Herbst, s. Lösch 92 f.)

415



Zeitung»:8 «Ja, wenn wir mit Rom in Fehde kommen, so sind wir dann in Verlegenheit

wegen der Ordination unserer Geistlichen; selbst unsere drei Bischöfe werden
dann nicht mehr funktioniren wollen.»9 - «Wahrlich eine unbedeutende Verlegenheit!»

stellt Fuchs beruhigend fest. «Etwa drei ausgezeichnete Geistliche nach
Utrecht zur bischöflichen Ordination geschickt, was unmöglich so viel kosten
könnte — Rom kostet auch —, und dann sind wir für alle Zukunft geborgen. In
gänzlicher Unabhängigkeit von den Anmaßungen Roms können wir dann unsere
kirchlichen Angelegenheiten ordnen, und ein Erzbischof in Mitte der Schweiz, mit sechs

Bruderbischöfen im Tessin, in Bünden, St. Gallen, Solothurn, Freiburg und Wallis
und mit Diözesan— und Nationalsynoden wird Herrliches leisten, ohne daß es uns
etwas kostet. Denn die Fundationen sind schon im Überflusse da; nur werden sie

gegenwärtig übel angewandt. Machet unsern vieljährigen, hochverdienten Kirchenvater,

den edeln Wessenberg, zum Erzbischofe. Dann Heil dir, Helvetia!»
Viele hätten, schreibt Fuchs in der folgenden Ausgabe der «Appenzeller

Zeitung»,10 eine ganz übertriebene Vorstellung von der Verbindung mit der römischen
Kurie. Und doch sei diese, näher betrachtet, ganz unbedeutend und nur ein leeres,
lästiges Geldgeschäft. Die wichtigsten Aufgaben des Episkopates würden den
Bischöfen obliegen. Deren Korrespondenz mit Rom drehe sich meistens um
unbedeutende Gegenstände wie Speise- und Ehedispensen, Altersdispensen bei Weihungen,11

Privilegien für gewisse Altäre,12 Bruderschaften usw., Verminderung der
Feiertage.13 Das alles habe Oesterreich zu einem guten Teil abgeschafft, weshalb es

in Rom fast als schismatisches Land gelte, wie denn der Name Deutschland
überhaupt dort ein unheimliches Grauen erwecke und übel klinge — und wahrlich nicht
umsonst, denn deutscher Ernst und deutsche Wissenschaft und deutsches Gemüt
könnten auf die Länge mit und neben den «wälschen Popanzen» nicht bestehen.14

Derjenige müßte doch ein erbärmlicher Bischof sein und einen elenden Geistlichen
Rat um sich haben, der Kleinigkeiten nicht von sich aus regeln könne. «Aber in
solchen geringfügigen Sächelchen besteht nun größtentheils unsere Verbindung mit
Rom - in lauter Anmaßungen und Geldplackereien -, und mit Rom brechen hieße

weiter nichts, als diesen Anmassungen ein Ende machen und Kleinigkeiten den Landesbischöfen
überweisen. Dabei blieben wir doch von allen andern katholischen Kirchen
ungetrennt, mit denen — leider! — ohnehin gegenwärtig soviel als keine Verbindung
stattfindet.»15

Nach Meinung von Alois Fuchs stehen nicht nur die Bischöfe, sondern auch die
Klöster der Schweiz in einer unbedeutenden Verbindung mit Rom. Die ganze
Geschäftsführung bestehe «in lächerlichen Gegenständen und einem sehr finstern
Treiben». Schließlich drehe sich auch das Tagewerk der meisten bischöflichen Kurien
um unbedeutende Dinge herum, und deren Arbeit bestehe mehr in Hinderung als

in Förderung des Guten. «So werden in der Schweiz jährlich große Summen auf die

8 Nr. 99 vom 11. Dezember 1833.
9 Gemeint sind die Bischöfe von Basel, Lausanne-Genf und Sitten. Das Doppelbistum Chur-St. Gallen

war damals verwaist.
10 Nr. 100 vom 14. Dezember 1833 (Original in der KB AR, Trogen)
11 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 100.
12 Siehe LThK 1, 375 f. (Altarprivileg).
13 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 210, II124 und 558-560
14 Vgl. S. 147.
15 Ahnliche Äußerungen macht Fuchs in Glauben II 473, ohne aber eine Trennung von Rom anzuregen.

416



traurigste Weise verschleudert, weil Rom und seine servilen Büros - die Kurien —

nie Hand anlegen an ihre hochwichtigen und segensreichen Aufgaben und die
andern kirchlichen sowie Staatsbehörden an manchem Guten mit aller nur
möglichen Anstrengung hindern.» Erneut stellt Fuchs das katholische System dem
römischen gegenüber: «Nach dem katholischen System stehen die einzelnen
Bisthümer nicht unmittelbar unter dem Papste, sondern unter dem Erzbischof, und
nur dieser oder sein Primas oder Patriarch stehen in direkter Kommunikation mit
dem Papste, und zwar nur in wenigen, allgemeinen Beziehungen.»

Die schismatischen Bestrebungen von radikalen Geistlichen und Laien wurden
auf konservativer Seite teils mit Ernst verfolgt, teils mit Spott und Hohn bedacht.
«Die Sachen stehen schlimm», schrieb Professor Greith seinem Vertrauten Curti,16
«und wir stehen auf dem Punkte, wo eine Trennung vom römischen Stuhl von
Staatswegen wie unter Heinrich dem 8ten in England ausgesprochen wird. Der
Boden zittert unter unsern Füßen, und ein schrecklicher Einsturz droht uns zu
begraben.»17 Chorherr Geiger glaubte,18 daß die «Fuchsianer» die Absicht hätten, in
der Schweiz eine schismatische Kirche zu gründen, wie Abbé du Châtel in
Frankreich.19

Der «Waldstätterbote»20 sah eine nahe Verwandtschaft zwischen dem «Fuchsia-
nismus» in der Schweiz und dem Jansenismus in den Niederlanden: «Beiden ist
noch ein altchristliches Gefühl geblieben, das ihnen sagt: Mit Rom, der Haupt- und
Mutterkirche, sollten doch alle übrigen Kirchen in Verbindung und Gemeinschaft
stehen. Sobald aber Rom ihnen Mißbeüebiges sagt, so gerathen sie in wahre Wut,
schlagen aus mit allen Vieren, protestiren und appelliren aus allen Kräften.» Das
kämpferische Blatt ruft den «Herren Appellanten und kirchlichen Demokraten von
Unten bis Oben und von Oben bis Unten» zu: «Also, gute Fahrt nach Utrecht, auf
euerm Dampfschifflein, den Rhein hinunter und wieder herauf, bis endlich euer
Dampfkessel zerspringt!»

In der «Schweizerischen Kirchenzeitung» meldeten sich Stimmen, die die
radikalen Katholiken auf die Möglichkeit des Kirchenaustrittes aufmerksam machten,21
ja diesen sogar herbeisehnten,22 was Alois Fuchs als «unchristlichen Hohnruf elen-

16 NAF, Karl Greith an Karl Maria Curti, 6. Dezember 1833.
17 Greith schrieb diesen Passus vor allem unter dem Eindruck der Aufhebung des Doppelbistums Chur-

St. Gallen und der Auflösung des St. Galler Domkapitels, die das Katholische Großratskollegium am
28. Oktober bzw. 19. November 1833 beschlossen hat.

18 SKZ Nr. 2 vom 11. Januar 1834.
19 Vgl. S.76 Anm. 6.
20 Nr. 103 vom 27. Dezember 1833.
21 Die katholische Kirche besteht «aus Vorstehern und Lehrern und aus den gemeinen Christen, die von

jenen geleitet und belehrt werden. Die Erstem haben allein in der Kirche Alles anzuordnen; die
.Andern, wozu auch Kaiser, Könige und Regenten gehören, haben sich diesen Anordnungen zu
unterwerfen, jedoch ganz frei, ohne allen Zwang. Denn wer den Vorstehern nicht mehr gehorchen will,
kann alle Augenblicke austreten; aber alsdann gehört er freilich nicht mehr zur katholischen Kirche»
(Chorherr Franz Geiger in der SKZ Nr. 51 vom 21. Dezember 1833. Vgl. S. 376.

22 «Mögen sie, wenn das Joch der Kirche ihrem Stolze zu schwer erscheint, für ihre Person austreten aus
ihrer Genossenschaft; sie achtet ihrer nicht, zumal bei solchen Gesinnungen» (Aufruf an die
katholischen Schweizer, von Prof. Görres, zit. in der SKZ Nr. 44 vom 2. November 1833). Über J. Görres
(1776-1848) s. Heribert Raab, Joseph Görres. Ein Leben für Freiheit und Recht. Auswahl aus seinem
Werk - Urteile von Zeitgenossen - Einführung und Bibliographie, Paderborn-München-Wien-Zürich
1978 (Bibliographie S. 267-278) — «Mögen sie austreten, und es folge ihnen, was da will! Aber wer
das thun will, der thue es schnell, damit die katholische Kirche in unserm Vaterlande fortan Ruhe und
Frieden genießen möge» (SKZ Nr. 50 vom 14. Dezember 1833).

417



der Afterkatholiken» bezeichnete, denen die Aufgaben eines guten Hirten (Joh 10,
Luk 15) ganz unbekannt seien.23

Die Aeusserungen radikaler Katholiken wie Gallus Jakob Baumgartner,
Constantin Siegwart-Müller, Alois Businger oder Joseph Anton Vögelin,24 Pfarrer von
Mumpf,25 sollten nicht überbewertet werden, da sie lediglich in Privatbriefen
enthalten sind. Keiner dieser Laien oder Priester getraute sich, öffentlich für eine

Lostrennung von Rom einzustehen. Von Landammann Baumgartner ist bekannt,
daß er die Schweizer Katholiken nie vom allgemeinen Kirchenverband loslösen
wollte.26 «Er hatte auch keine religiös-theologischen Gründe, sich von der
Papstkirche zu trennen.»27 Auch Baumgartners Freund und theologischer Berater,
Rektor Joseph Anton Sebastian Federer, wollte keine Trennung vom Papst in Kauf
nehmen.28 Die versteckten oder offenen Aufrufe in Zeitungen zu einer Trennung
von Rom trugen — soweit ersichtlich — nicht den Namen des Verfassers. Alois
Fuchs unterschrieb mit «Ein kathol. Geistlicher» oder überschrieb seine Artikel mit
«St. Gallisches Innerrhoden», «Römische Schweizerkirche», «Katholische
Schweizerkirche» usw.29 Die aufsehenerregende «Stimme aus der Wüste», die in dem vom
radikalen Katholiken Jakob Robert Steiger redigierten «Eidgenossen» erschien, war
«Von einem Geistlichen» unterzeichnet.30

Wessenberg, den einige Freunde aus der Schweiz als Erzbischof des ersehnten
Nationalbistums wünschten, «erstrebte allem Anschein zum Trotz und im Gegensatz

zu Aeusserungen seiner extremen Anhänger keine wirkliche Trennung vom
Mittelpunkte der Kirche. Nie fanden bei ihm, auch nicht in den Zeiten des heftigsten

Kampfes, der bittersten Enttäuschung und der völligen äußerlichen Entfremdung

Gedanken eines formellen Schismas und Abfalls von der römischen Kirche
ein offenes Tor.»31 Er hat die Trennung von Rom nie gewagt und auch nie
gewollt.32 «Besonders die radikale spätzeitliche Aufklärung hätte nur ein Wort von
23 AZ Nr. 104 vom 28. Dezember 1833: Ernste Antwort auf einen gewissen Hohnruf der Römlinge

(Original in der KB AR, Trogen). Siehe auch Glauben II135 Anm. 17.
24 «Wir kämpfen noch ein Jahr, und wird unsern Forderungen von der Kurie nicht billige Rechnung

getragen, so proklamieren wir mit den 12 urapostolischen Glaubensartikeln gegenüber der römisch-
oder päpstlich-katholischen eine evangeiisch-kathoUsche Kirche» (Augustin Keller an J. A. S. Federer, 1.

Oktober 1835, zit. bei Vischer, Rauchenstein-Heusler 68 Anm. 176).
25 Joseph Anton Vögelin (1788-1860) von Laufenburg AG. Studien in Konstanz und Freiburg i.Br. Nach

der Priesterweihe (1814) u.a. Kaplan und Lehrer in Laufenburg. 1817 Pfarrer von Mumpf AG. 1834
Mitglied des Kath. Kirchenrates. 1843 Chorherr in Rheinfelden, Bischöflicher Generalprovikar und
Offizial (fur das Fricktal und den Kt. Baselland). 1844 Stiftspropst in Rheinfelden. «Mit ihm hat der
Aargau die Perle seines katholischen Klerus verloren» (Der Schweizerbote Nr. 237 vom 5. Oktober
1860). Josephinistisch gesinnt. Befreundet mit den radikalen Politikern Augustin Keller und Josef Fidel
Wieland (1797-1852, s. BLA 874). — NZZ Nr. 283 vom 9. Oktober 1860 (Pfr. Robert Kälin);
Arnold Keller, Augustin Keller (1805—1883). Ein Lebensbild und Beitrag zur vaterländischen
Geschichte des XLX. Jahrhunderts, Aarau 1922 (Reg.); Josef Fridolin Waldmeier, Der Josefinismus im
Fricktal 1780-1830. Diss. phil. Fribourg, Frick 1949/50, 182; Helvetia Sacra V\ (Reg.).

26 Hanselmann 194.
27 Hanselmann 206; siehe auch Hanselmann 209 f. und 219.
28 Hanselmann 209.
29 Freim. Nr. 97 vom 6. Dezember 1833; AZ Nr. 100 vom 14. und Nr. 101 vom 18. Dezember 1833,

AZ Nr. 10 vom 1. Februar 1834.
30 Dieser schrieb u.a.: «Rom und seine Schöpfung verachten wir, wie weiland unsere Väter... Rom leitet

das lecke Schiff der Kirche unbekümmert um der Völker Heil, wenn nur die angemaßten kirchlichen
Vorrechte ihm gesichert bleiben» (Eidg. Nr. 71 vom 6. September 1833). Vgl. Dommann, Kirchenpolitik
36 f.

31 Gröber II 295.
32 Strobel, Wessenberg 167.

418



ihm erwartet, und das Schisma wäre da gewesen und hätte damals eine viel größere
Ausdehnung angenommen als 1870.»33 Schismatische Aktionen widersprachen
Wessenbergs Vorstellung von Harmonie.34 Er wollte an der Einheit mit Rom, dem
«centrum unitatis», schon um der Einheit willen festhalten.35 Wessenberg war
überhaupt aus Prinzip parteifeindlich. «Jedem Parteigeist fremd» kann als Devise dieses

großen Mannes bezeichnet werden.36
Auch Alois Fuchs wollte nie Parteigänger sein,37 sondern sich «über jede Partei -

sey und heiße sie, wie sie wolle — erheben».38 Auch Fuchs lag die Einheit der
Kirche sehr am Herzen. Möhlers Werk über «Die Einheit der Kirche» (1825) war
für ihn «die schönste Darstellung des Katholizismus».39 «Bey aller... bloß äußern
Verschiedenheit soll denn doch die heilige Kirche immer im Wesentlichen die eine

-, die apostolische, die allgemeine oder katholische bleiben, das heißt die alle
Völker, Länder und Zeiten umfaßende, und ja nicht in einzelne abgerissene Kirchleins

sich zersplittern», sagte Fuchs in seiner Reformpredigt vom 13. Mai 1832.40

Gleichzeitig mahnte er: «Nie soll der Einzelne sich Allen gegenüberstellen» und
verurteilte «das schreckliche Sektenwesen».41 Mit den schismatischen Aktionen des

französischen Abbé du Châtel war Fuchs nicht einverstanden.42 Dennoch dachte er
— besonders in den Jahren 1833—35- ernsthaft an eine Trennung von Rom. Freilich
äußerte er sich hierüber meistens nur in Privatbriefen43 und anonymen Zeitungs-

33 Strobel, Wessenberg 200.
34 Siehe Wolfgang Müller, Die Bedeutung der Harmonie in Ignaz Heinrich Freiherrn von Wessenbergs

Alterswerk «Gott und die Welt», in: Speculum Historiale. Festschrift für Johannes Spörl, Freiburg i.

Br.-München 1965, 76-84.
35 Siehe Karl Siegfried Bader, Kirchenrechliche Vorstellungen des Konstanzer Bistumsverwesers Ignaz

Heinrich von Wessenberg, in: Festschrift Nikolaus Graß zum 60. Geburtstag, hg. von Louis Carlen und
Fritz Steinegger, Bd. 1, Innsbruck-München 1974, 361-381, hier 381. Siehe auch Gilg, Christkatholizismus

50 und Fries-Schwaiger I 91 (betr. J. M. Sailer).
36 Strobel, Wessenberg 177.

"Vgl. S. 41.
38 Wünsche 45. «Ich habe es mit der Partei des Gekreuzigten, sein hl. Kreuz ist mein Freiheitsbaum, sein

Evangelium meine Verfassung» (Vaterland 64).
39 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 220 f.
40 Vgl. S. 75 - Siehe auch Suspension 35 Anm. 14.
41 Predigt 19.
42 «Man hat den Protestanten immer ihr Sektenwesen so bitter vorgeworfen. Was aber droht uns ohne

ernstliche Vorkehrungen? Man blicke nach Frankreich und betrachte die Lage unserer Kirche
überhaupt» (Wünsche 135 Anm.). Im «Freien Schweizer» (Nr. 42 vom 16. Oktober 1835) spricht Fuchs

vom «Unwesen» des Abbé du Châtel.
43 Vgl. z.B. S. 243 Anm. 59 — Im Frühjahr 1835 faßte Fuchs den Entschluß, öffentlich gegen den sog.

Romanismus aufzutreten (NAF, J. Niederer an A. Fuchs, 25. März und 25. April 1835. Näheres ist
nicht bekannt, da die Briefe von Fuchs an Niederer nicht vorhanden sind). Fuchs ließ seinen Plan aber
wieder fallen, weil die Aufregung bei Klerus und Volk wegen der Badener Artikel (1834) noch groß
war und weil die radikalen Politiker sich um das Kirchliche kaum kümmerten (s. S. 433) oder den
radikalen Geistlichen zuwenig Standhaftigkeit zutrauten. Der Redaktor der «Appenzeller Zeitung», Johannes

Meyer (1799-1833), hatte die Erfahrung gemacht, «daß nur wenige katholische Geistliche, zumal
unter den eigentlichen Pfarrern, vorhanden seien, auf welche man in einem entschieden geführten
Kampfe rechnen dürfe» (Der Wächter Nr. 98 vom 6. Dezember 1833). Landammann Baumgartner
kam wegen des Widerrufes von Chr. Fuchs (16. Sept. 1834) immer mehr zur Überzeugung, daß es am
besten sei, «kirchliche Reformen den geistlichen Herren selbst zu überlassen» (Spieß, Baumgartner-Heß
449).

419



artikeln, nicht aber in seinen zahlreichen Büchern und Schriften. Enttäuschungen
werden ihn hiezu geleitet haben, vor allem aber die Ueberzeugung, daß Trennungen
manchmal unvermeidlich sind.44

Alois Fuchs hat — wie schon verschiedentlich dargelegt —45 das Papsttum keineswegs

abgelehnt, wohl aber dessen monarchische Ausprägung, Papalsystem oder
Papalismus genannt,46 und den damit verbundenen Kurialismus und Romanismus.47

Der Papst ist für Fuchs Bischof von Rom, Erzbischof seines Metropolitansprengeis,

Patriarch des Abendlandes, Primas von Italien und, als Heiliger Vater,
Oberhaupt der katholischen Kirche.48 Er. ist aber kein absoluter Alleinherrscher
(Monokrat), zu dem man ihn gemacht habe.49 Sehr wichtig ist seiner Ansicht nach,
«daß man an dem kanonischen Grundsatze festhalte und ihn ins Leben führe, daß

44 «Die Geschichte zeigt, wie viele und verschiedene Elemente zu jeder Trennung zusammenwirken; sie
zeigt auch, mann die Trennung unausweichlich und zur Naturnothwendigkeit wird» (Glauben II 124).

45 Siehe S. 90 ff, 145-148, 209 f., 262 Anm. 6, 339 f. Anm. 26 und 403 Anm. 17.
46 Zu dem etwas unklaren und in Lexiken bisher kaum zu findenden Begriff «Papalismus» lesen wir im

«Wörterbuch der Kirchengeschichte» von Carl Andresen (evang.) und Georg Denzler (kath.), München
1982, 446 f. (mit Lit.): «Papalismus, auch als römischer Zentralismus oder Kurialismus bekannt,
versteht den Nachfolger des Apostels Petrus als alleinigen Statthalter Jesu Christi auf Erden.» Die mit
Bonifaz Vm. (1294-1303) abgeschlossene Entwicklung zur kirchlich-weltlichen .Alleinherrschaft
«geschah in eklatantem Widerspruch zur episkopal-kollegialen und synodalen Verfassung der Kirche im 1.

Jahrtausend». Den Höhepunkt erreichte der Papalismus «im 1. Vatikanischen Konzil mit der Dogmati-
sierung des päpstlichen Jurisdiktionsprimats und der Unfehlbarkeit des päpstlichen Lehramts, die in der
Kollegialitätslehre des 2. Vatikanischen Konzils eine nur geringfügige Modifizierung erlangten. Eine
wichtige Funktion in der Praxis des Papalismus erfüllt heute noch das im 16. Jh. aufgebaute päpstliche
Nuntiaturwesen. Die in jüngster Zeit neubelebten Bischofskonferenzen und neugeschaffenen Bischofssynoden

stellen dem Papalsystem gegenüber ein nur geringes Gegengewicht dar, weil ihre Beschlüsse
stets der Genehmigung des Papstes bedürfen.»

47 Der Ausdruck «Romanismus», den A. Fuchs u.a. öfters gebrauchen, kommt heute kaum mehr vor.
Unter Romanismus (gelegentlich auch Römertum genannt) versteht Fuchs die Ueberbetonung des

römischen Elementes in der katholischen Religion oder die unumschränkte Alleinherrschaft Roms. Die
Römlinge sind für ihn kirchlich das, was die Ultras politisch, nämlich «Anbeter des Absolutismus»
(Glauben II 461). Das Wort (oder Schlagwort) Romanismus unterscheidet sich nicht wesentlich von
den andern —ismen: Papalismus, Kurialismus, Ultramontanismus (Fuchs nannte die Ultramontanen
«Ennetbergler», s. Glauben II 471). Vgl. S.90 f. Anm. 10 und Glauben II bes. 460-467. Siehe auch
Hans Urs von Balthasar. Der antirömische Affekt, Freiburg i.Br. 1974 (Herderbücherei, Bd.492), die
Untersuchung von Heribert Raab (S. 442 Anm. 107) und die Register bei Hagen, Aufklärung und Vischer,
Rauchenstein-Heusler. Für die spätere Zeit klärt viele Begriffe der konservative Schwyzer Journalist,
Dichter und Landschreiber Joseph Balthasar Ulrich (1817—1876) in seinem Werk «Der Bürgerkrieg in
der Schweiz in seiner Veranlassung, Wirklichkeit und seinen Folgen, umfassend den Zeitraum von
1830 bis zur Einführung der neuen Bundesverfassung 1848», Einsiedeln 1850, 23—49 (s.Richard
Feller/Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz vom Spätmittelalter zur Neuzeit, Hbd.2, Basel-
Stuttgart 19792, 643-647).

48 «Davon, daß er zugleich Fürst über ein Land ist, kann hier in rein kirchlicher Beziehung keine Rede

seyn; dieses ist ohnehin nichts Wesentliches, und besser dürfte es seyn, wenn diese weltliche Beamtung
wegfiele» (Glauben II 467). — Heute trägt der Papst folgende Titel: Bischof von Rom, Statthalter Jesu
Christi, Nachfolger des Apostelfürsten, Oberhaupt (Summus Pontifex, Sommo Pontefice) der
Allgemeinen Kirche, Patriarch des Abendlandes, Primas von Italien, Erzbischof und Metropolit der
Römischen Kirchenprovinz, Souverän des Staates der Vatikanstadt, Diener der Diener Gottes
(Annuario Pontificio per l'anno 1982, Città del Vaticano 1982, S.27*; L'Osservatore Romano
[Wochenausgabe in deutscher Sprache] Nr. 7 vom 12. Februar 1982). Die Internationale
Theologenkommission empfahl 1970, alle mißverständlichen Papsttitel, z.B. Oberhaupt der Kirche, Stellvertreter
Christi, Oberster Priester zu vermeiden, nicht aber die Bezeichnung «Eure Heiligkeit» oder «Heiliger
Vaten> (Christ in der Gegenwart 33 [1981] 414).

49 Vgl. S. 147.

420



mit dem Papste als Bischof alle Bischöfe, daß mit ihm als Erzbischof alle Erzbischöfe,
daß mit ihm als Primas und Patriarch alle Primaten und Patriarchen auf ganz gleicher
Linie stehen und daß er nur als Papst über alle diese einen Primat des Ansehens
und der Macht in bestimmten Verhältnissen hat».50

Mit episkopalistisch gesinnten Kanonisten — namentlich Droste—Hülshoff51 -
unterscheidet Alois Fuchs beim Papst wesentliche, erworbene und umstrittene
Rechte.52 Wesentliche Rechte des Papstes, die auch Fuchs ausdrücklich anerkennt,
sind folgende: «1. Das Recht, die Verbindung aller Bischöfe mit dem kirchlichen
Oberhaupte festzuhalten in Allem, was zur kirchlichen Einheit wesentlich gehört.
2. Das Recht, die allgemeinen Kirchengesetze zu handhaben, davon in einzelnen
Fällen nöthigenfalls zu dispensieren und ihre Uebertreter zu strafen, aber nur im
Geiste der Schonung und Liebe. 3. Das Recht einer provisorischen Bestimmung
über Glaubenssachen im Sinn und Geiste der hl. Schrift, der Tradition und der
Kirchengesetze. 4. Das Recht, Disciplinargesetze aufzustellen, welche die Bischöfe
zu vollziehen haben, insofern sie dieselben nicht für ihre Bisthümer schädlich
finden. 5. Das Recht, allgemeine Concilien zu berufen, sie zu präsidieren, die
Beschlüsse zu promulgieren. 6. Das Recht, nachläßige und fehlende Bischöfe etc. zu
ermahnen, zurechtzuweisen; was sie versäumen oder versehen, zu verbessern
(«Stärke Deine Brüder!» Luc. 22,32), unschuldig Verfolgte zu beschützen. 7. Das
Recht, über den Zustand der einzelnen Kirchen Berichte zu fordern und Legaten zu
senden und die ganze katholische Kirche andern Kirchen gegenüber zu vertreten.»53

Von den zahlreichen «zufälligen, bloß erworbenen» Rechten des Papstes, «die

größtentheils Kinder einer rohen, verwilderten Zeit sind — mitunter Usurpationen»,

seien genannt:54 Das Recht, die gewählten Bischöfe ausschließlich zu bestätigen,

ihre Resignationen anzunehmen, neue Bistümer zu errichten, Dispensationen
zu erteilen, Appellationen unmittelbar anzunehmen und darüber zu entscheiden
(ohne den kanonischen Instanzengang einzuhalten), Mönchsorden zu bestätigen

50 Glauben U 467.
51 Clemens August von Droste-Hülshoff (1793-1832). Cousin der Dichterin Annette von Droste-Hülshoff

(1797-1848). Studien in Münster, Berlin (Hegel, Savigny, Neander) und Göttingen (Dr. iur. 1821).
1822 Prof. des Naturrechts, Strafrechts und Kirchenrechts an der Juristischen Fakultät der Universität
Bonn (1829/30 Rektor). Kollege und Freund von Prof. Georg Hermes (1775-1831), dessen

Lehrsystem er verteidigte. (Der Hermesianismus versuchte, den christlichen Glauben aus reiner
Vernunfterkenntnis zu begründen; 1835 von Gregor XVI. verurteilt). Sein Kirchenrecht (2 Bde, unvollendet)
«zeichnet sich aus durch eine überaus objective Beurtheilung, unbefangene Würdigung der Geschichte,
Milde in der Auffassung der fremden Confessionen, vollste Anerkennung der Rechte des Staats» (ADB
5, 419). «Durch geistvolle Verknüpfung historisch-dogmatischer und metaphysisch-spekulativer
Methode, charaktervolle Festigkeit im Grundsätzlichen, klare Begriffsbildung und gepflegten Stil
ausgezeichnet, gehören seine Werke zu den besten Leistungen der deutschen Rechtsphilosophie im
Anfang des 19. Jh.» (NDB 4, 132). —Johann Friedrich von Schulte, Die Geschichte der Quellen und
Literatur des canonischen Rechts, Bd.jÙT/1, Stuttgart 1880 (Nachdruck Graz 1956), 346-349; ders. in
der ADB 5 (1877) 417-420; NDB 4 (1959) 132 f. (Lit.)

52 CA. von Droste-Hülshoff, Grundsätze des gemeinen Kirchenrechtes der Katholiken und
Evangelischen, wie sie in Deutschland gelten, 2.Bd., l.Abt., Münster 18352, 133-160; Glauben II 468^171;
vgl. Gröber II 297.

53 Fuchs beruft sich in dieser Frage im besondern auf eine kirchenrechtliche Schrift von Bernhard Boll
(1756—1836; IThK 2,570), die dieser sils Prof. für Kirchenrecht an der Zisterzienserabtei Salem 1794
herausgegeben hat (Glauben II 467). Er rühmt die edle Gesinnung und das milde Wesen des ersten
Erzbischofs (ab 1827) von Freiburg i.Br. (Suspension 19 f., 77; Vorschläge 15 Anm.2).

54 Glauben II470 - Usurpation: widerrechtliche Aneignung, Anmaßung.

421



oder aufzuheben sowie das Recht der Exemtion von Orden und Klöstern. «Diese
bloß zufälligen Rechte schlagen theils in das Gebiet der Patriarchen oder Primaten,
theils und vorzüglich in das Gebiet der Erzbischöfe und dann auch der Bischöfe
und der Provincial- und Diöcesansynoden.»55

«Streitige» Rechte des Papstes, die die Papalisten oder Ultramontanen vertreten,
sind nach Fuchs56: 1. Die Unfehlbarkeit; 2. Die Superiorität über ein Allgemeines
Konzil; 3. Die Jurisdiktion über die einzelnen Bistümer; 4. Das oberste Richteramt
über die weltliche Macht; 5. Das Recht, die Amtsbefugnisse der Bischöfe zu erweitern

oder zu vermindern.57

55 Glauben II470.
"Glauben II471.
57 Ueber Wesen und Auftrag des Papsttums, dessen Erneuerung und Problematik im Gespräch zwischen

den Konfessionen sind vor allem nach dem 2. Vaticanum eine Reihe bedeutender Werke erschienen.
Umfassende Literaturangaben findet man in: Michael Hardt, Papsttum und Oekumene. Ansätze eines
Neuverständnisses für einen Papstprimat in der protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts,
Paderborn-München-Wien-Zürich 1981, 13-20 (Beiträge zur ökumenischen Theologie, hg. von Heinrich

Fries, Bd. 20; darin das wichtige Kapitel V über «Die Erneuerung des Papstamtes aus katholischer
Sicht», S. 139—158). Siehe auch Karl Lehmann (Hg.), Das Petrusamt. Geschichtliche Stationen seines
Verständnisses und gegenwärtige Positionen, München-Zürich 1982. Zur Einführung in die
Papstgeschichte dient: Horst Fuhrmann, Von Petrus zu Johannes Paul II. Das Papsttum: Gestalt und Gestalten,

München 1980 (Beck'sche Schwarze Reihe, Bd. 223; Quellen, Lit. und Forschungsstand
S. 218-236). Vgl. Carl Andresen/Georg Denzler, Wörterbuch der Kirchengeschichte, München 1982,
446—457 (Lit.). Kritische Betrachtungen stellt an: Rudolf Schermann, Woran die Kirche krankt,
Düsseldorf-Wien 1981, bes. 156-177. (Lit. 289-295). - Papst Paul VI. sprach am 28. April 1967 bei
seinem Besuch im «Sekretariat für die Einheit der Christen» die bedeutungsvollen Worte: «Le Pape,
Nous le savons bien, est sans doute l'obstacle le plus grave sur la route de l'oecuménisme» (Acta
Apostolicae Sedis, Commentarium Officiale, 59 [1967] 498).

422



33. Alois Fuchs und die Badener Artikel von 18341

Nach dem Tod des Bischofs von Chur-St. Gallen (23. Oktober 1833), der die sofortige

Aufhebung des Doppelbistums (28. Oktober) und sogar die Auflösung des
St. Galler Domkapitels (19. November) zur Folge hatte, sah Alois Fuchs den günstigen

Augenblick gekommen, um die kirchlichen Verhältnisse in der Schweiz neu zu
gestalten. Sein ausführliches Programm, das unter dem Titel «Die katholische
Schweiz» veröffentlicht worden ist, kann in 62 Punkte aufgeteilt werden; es trägt
folgenden Wortlaut:2
«Der Zeitpunkt ist da, die Angelegenheiten der katholischen Schweiz endlich einmal

gut zu ordnen, insofern man für diese hochwichtige Sache Gefühl, Muth und
Kraft hat.
1. Leitende Idee dabei muß sein eine Nationalkirche mit einem Primas, in kirchengesetzlicher

Unterordnung unter den Papst.
2. Nach den ächten Kanones sind die Rechte des Papstes einfach, wenige, das kirchliche

Nationalleben nicht hemmend.3
3. Wenn nun Rom mit seinen Anmaßungen auch eine Zeitlang die Schweizerkirche
nicht anerkennen würde, so sollten die Eidgenossen dies eben so wenig achten, als

unsere Väter ungerechten Bann und Fluch, zumal Rom selbst in nicht ferner Zeit
zum acht—katholischen Prinzipe wird zurückkehren müssen.
4. Unser Primas oder Metropolit müßte Patriarchalrechte haben,4 denn auch
andere kleinere Völkerschaften hatten und haben Patriarchen?
5. Dem Patriarchen stünde die Visitation über die Bisthümer zu; alle drei Jahre
wäre ein Nationalkonzilium, wobei sich auch weltliche Abgeordnete einfinden müssen.

6. Jeder Bischof aber müßte übrigens Bischof im vollen Sinne des Wortes sein, also
im kollegialischen Verhältnisse zum Metropoliten und Papst und nur in konstitutioneller

Unterordnung.6
7. Er müßte jährlich eine Synode halten, um die nöthigen Vorkehrungen mit dem
Klerus und den Abgeordneten des Volkes zu berathen.
8. Mit der Geistlichkeit leiste er einen doppelten Diensteid, der Kirche und dem
Staate.
9. Für alle geistlichen Stellen müssen würdige Laien wählbar sein (in Rom werden
oft Offiziere in wenig Wochen Erzbischöfe).

1 Über die an der Konferenz zu Baden beschlossenen sog. Badener Artikel existiert eine umfangreiche
Literatur. Umfassende Angaben über Quellen und Literatur bis 1929 findet man bei Dommann 1 f.,
59-92 und 179, bis 1973 bei Hanselmann bes. 11-24 (darunter die Freiburger Dissertationen von
Fritz Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel 1834/35, Solothurn 1960/61 und
von Theodor Heimgartner, Baselland und die Badener Konferenzartikel, Liestal 1969). Den «Kanton

Aargau und die Badener Artikel» behandelte Paul Martin Matter (Diss. phil. Zürich, Bern-
Frankfurt/M. 1977, Teildruck). «Die Badener Konferenzartikel und der Thurgau» ist das Thema
einer laufenden Dissertation von P. Angehrn (Bulletin AGGS Nr. 13 vom Dezember 1981, S. 38).
Siehe auch: Handbuch der Schweizer Geschichte, 2. Hbd., Zürich 1977, 936 f. (Lit.)

2 Das Programm erschien 1833 im «Gärtner» (Nr. 11 vom 20. November) sowie in der «Appenzeller
Zeitung» (Nr. 95 vom 27. November) und 1836 - leicht abgeändert (zweite Fassung) - in
Glauben II 489-494. (Die Hervorhebungen stammen vom Verfasser dieser Arbeit.)

' Vgl. S. 421 f.
4 Dieser Vorschlag fehlt in der zweiten Fassung von 1836.
5 Zum Beispiel Venedig(seit 1451) und Lissabon (seit 1716). Siehe LThK 8, 176.
6 Über «das kollegialische Amtsverhältniß aller Bischöfe» vgl. S. 147.

423



Sie müssen aber dann die kirchliche Befähigung sich erwerben.7 Umgekehrt
seien auch fähige Geistliche zu Staatsstellen wählbar.
10. In jedem Bisthum sei ein Seminar; der Aufenthalt im selben unentgeltlich, die
Behandlung allseitig human. Nur gehörig Vorbereitete werden aufgenommen. Der
Regens wird auf dreifachen Vorschlag der Synode vom Bischöfe gewählt.
11. In jedem Bisthum oder Kanton sei ein Examinatorenkollegium aus geistlichen
und weltlichen Gliedern,8 ebenso ein Synodalgericht aus Geistlichen und Weltlichen
zusammengesetzt, das zugleich Ehegericht ist.
12 Auch habe jedes Bisthum oder jeder Kanton einen Administrationsrath, der das

Gesammt-Kirchengut verwalte; die Geistlichen jeden Ranges aber sollen ihre
Besoldung an Geld erhalten.
13. Der Administrationsrath unterstütze gute, talentvolle Jünglinge, die ihm der
Erziehungsrath empfiehlt, welcher zugleich Lehranstalten erlaubt und untersagt und
über alle Studierende genaue Aufsicht führt.
14. In beiden ebenbenannten Behörden sollen auch Geistliche sein.
15. Alle Pfründen werden ausgeschrieben und nur auf bestimmte Jahre vergeben;
sie sollen von den Kollatoren auf einen dreifachen Vorschlag der Administration
besetzt werden. Die Pfründen werden in drei Klassen abgetheilt und Beförderungen

nur nach Verdienst vorgenommen; doch sei auch schon bei der ersten Klasse
die Wohnung anständig, die Besoldung genügend.9
16. Es werden Alterskassen errichtet, ausgediente Männer pensionirt; Kranken
werden Vikare gestellt.10
17. Alle Sportein und Stolgebühren fallen weg. ' '

18. Die Reductio in statum laicalem wird wieder eingeführt für Jene, die austreten
wollen oder sich durch Unverbesserlichkeit als Unwürdige zeigen.12

«Auch muß Das nie vergessen werden. daß auch bei uns würdige Laien, die oft in Kenntniß und
Sitten weit über gewöhnliche Priester-Mechaniker hervorragen, jetzt noch zu allen kirchlichen Stellen
ohne Ausnahme wählbar sind, unter der Bedingung, daß sie — nach angenommener Wahl — sich der
Ordination unterziehen und für dieselbe befähigen. Ein wichtiger Gegenstand, der die größte
Berücksichtigung verdiente und die Scheidewand zwischen Priestern und Laien offenbar nicht so
schroff macht!» (Glauben I 278 f.).
Staatliche Examinatorenkollegien gab es bereits in den Kantonen St. Gallen und Luzern (A. Fuchs in
der AZ Nr. 102 vom 21. Dezember 1833).
Ähnlich in Vorschläge Nr. 59.
«Die Schweiz sorgt für den Unterhalt kranker, schuldlos verarmter und altersschwacher Priester. Es
werden demnach Invalidenfonde aus unserm großen Kirchengute ausgeschieden» (Vorschläge
Nr. 61). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 98 (Patrimonium) und I 124 f. Anm. 155 (Priesterkasse).
Vgl. Vorschläge Nr. 76 Sportein: Gebühr für Amtshandlungen. Stolgebühren: Abgaben, die
anläßlich gewisser, dem Pfarrer vorbehaltenen Amtshandlungen, bes. Taufe, Trauung und Begräbnis
(bei denen dieser die Stola trägt), zu entrichten sind.
Die Rückversetzung eines Klerikers in den Laienstand (Laisierung) ist «uralt» (Vorschläge
Nr. 56), «und es können Fälle eintreten, wo edle Individuen austreten wollen, unedle aber
ausgeschlossen werden müssen. Dieses schlagen selbst Geiger und andere in Bezug auf das Cölibat vor»
(Wünsche 134). Vgl. Suspension 34.

424



19. Überhaupt wird die Zahl der Geistlichen verhältnißmäßig verringert13 und durch
gute Schullehrer ergänzt, wodurch die Würde des Klerus und die gute Sache gleichmäßig

gewinnen müssen.
20. In ganz Helvetien sind die gemischten Ehen erlaubt.
21. Der Bischof hat die Würde, die Rechte und Pflichten des Episkopats. Seine

Verordnungen so wie jene der verschiedenen Synoden unterliegen dem Plazet. Seine-

Kleidung ist einfach, ebenso Tisch und Wohnung, und auf Reisen werde aller Pomp
vermieden. Im Winter sei er Vater des Seminars, im Sommer auf Visitationsreisen, so
daß das ganze Bisthum immer innert einem gewissen Zeitraum visitirt wird. Die
Weihe und die Firmung ertheile er salbungsvoll, letztere auf der Visitation der
vorbereiteten Schuljugend. Er predige in der Domkirche und in den Landkirchen.
22. Der Bischof hat einen selbstgewählten Vikar und einige Räthe, nach der Größe
des Bisthums; diese wohnen auf ihren Pfründen und werden zu den Sitzungen
einberufen.

23. Der Kanzler muß ein wissenschaftlich gebildeter Laie und Doctor utriusque Juris

sein, wie z. B. der berühmte Rechberger in Linz.14
24. Die geistlichen Räthe wählt die Synode auf dreifachen Vorschlag der katholischen
Landesbehörde; den Kanzler aber wählt der bischöfliche Rath auf einen gleichen
Vorschlag.
25. Die Synode ist nach der bischöflichen Oberbehörde die höchste kirchliche
Behörde innert den kanonischen Schranken. Sie wählt den Bischof auf dreifachen
Vorschlag der katholischen Landesbehörde, unter Vorsitz eines Abgesandten des
Primas.15 Dieser kann die Bestätigung und Konsekration nur aus sehr wichtigen
Gründen versagen, wo dann eine neue Wahl vorgenommen wird. Ihre Sitzungen
sind in der Regel öffentlich. Der geistliche Rath muß ihr Gutachten vortragen,
Bericht über die Bisthumsverwaltung abstatten u. s. f.

14 Hätten die kirchlichen und weltlichen Behörden den weisen Gesetzen der Kirche gemäß «keine
überflüssige und nicht hinlänglich dotierte Priester aufgestellt, selbst wenn die sich Meldenden in Hinsicht
des Alters, der Sitten und der Kenntnisse sonst tauglich gewesen wären [Tridentinum, 21. Sitzung,
2. Kap. von der Verbesserung], o dann hätte nie eine so höchst schädliche Überzahl von Priestern
statt finden können, und nie hätten so viele unnöthige und rein überflüssige, arme Pfründlein
eingerichtet und zahllose, höchst spärliche, sehr oft bloß scheinbare Patrimonien ausgestellt werden dür
fen» (Glauben II 320).

14 Georg Rechberger (1758—1808). Rechtsgelehrter und Fachschriftsteller. Gymnasium und philosophische

Studien in Linz. Rechtsstudien in Wien (1779 Dr. iur.). Advokat. 1785 Kanzler beim
Bischöflichen Konsistorium in Linz und Konsistorialrat. Hauptwerk: Handbuch des österreichi
sehen Kirchenrechts, 2 Bde, Linz 1807, I8152 (auch in lat. und ital. Sprache erschienen). 1820
indiziert, «was eben für die Tüchtigkeit und den gesunden wissenschaftlichen Geist desselben am
besten spricht» (Wurzbach 97, s. u.); war bis 1834 Lehrbuch in den österreichischen Lehranstal
ten. — Biographisches Lexikon des Kaiserthums Österreich, von Dr. Constant von Wurzbach,
25 (187.3) 97 f.; Ferdinand Maaß, Der Josephinismus. Quellen zu seiner Geschichte in Österreich

(1760-1850), Bd. 5, Wien 1961, Reg. (51-73: Der Kampf um das Lehrbuch des Kirchenrechts);
Hanselmann 164, 176 f.

15 Über die Bischofswahl s. Glauben II 231-242.

425



26. Der hochtönende Name Domkapitel fällt in allen Bisthümern — wie in Freiburg
oben16 - weg;17 so auch alle unkirchlichen Titel (Gnädiger Herr, Fürst etc.).18
27. Jedes Bisthum wird in die nöthigen K a p i t el abgetheilt, die mit freier Wahl
ihre Vorsteher auf eine bestimmte Zeit wählen.19 Das Gleiche gilt bei den Regiunkeln.
28. Die Regiunkel und Kapitel halten ihre regelmäßigen Sitzungen, für welche
schriftliche, von dem bischöflichen Rath bestimmte Arbeiten geliefert werden, die
dann demselben eingeschickt und mit Auswahl monatlich in einer Zeitschrift
herausgegeben werden, womit zugleich eine Bisthumschronik zu verbinden ist.20
29. Junge Kapitularen müssen sich überdies vier Jahre lang21 über ihre Berufsarbeiten
ausweisen.
30. In jedem Kapitel müssen Lesezirkel und eine Bibliothek errichtet werden; diese
sei möglichst im Mittelpunkte. Das Lokal und eine jährliche Geldzulage gibt der
Administrationsrath.22
31. In jedem Kapitel wird jährlich einefeierliche Sitzung gehalten, welcher auch weltliche

Ausschüsse aus allen Pfarreien beiwohnen, um das Wohl derselben zu bera-
then. Diese Abgeordneten haben auch Sitz und Stimme bei Dekanatswahlen u. s. f.
32. Jedes Kapitel macht sich seine Statuten, die dem Bischof zur Genehmigung
eingesandt werden.
33. Der geistliche Rath und die Synode geben sich ihr Reglement selbst.
34. In allen geistlichen Versammlungen — ohne Ausnahme — gilt das freie Wort.

35. Der Bischof hat in jedem Kapitel seinen selbst gewählten Kommissar, der ihn
auf der Visitation begleitet. Beiden muß anständige Wohnung und Unterhalt frei
und unentgeltlich gegeben werden.
36. Jedes Bisthum wird in die nöthigen Pfarreien abgetheilt; daher werden
auch nach Erforderniß neue errichtet.23

16 «Der Bischofssitz von Lausanne war anfänglich zu Avenches, dann zu Lausanne; jetzt ist er zu Frei¬

burg, und zwar ohne Prunk, Flitter und Staat — apostolisch und acht kirchlich» (A. Fuchs im «Freien
Schweizer» Nr. 24 vom 12. |uni 1835).

17 In den Vorschlägen Nr. 45 wird der Begriff /war beibehalten.
18 Die Titel, welche Bischof Karl Rudolf führte, werden S. 389 Anm. 7 genannt. Siehe auch Suspension

167 Anm. — Der «Bischof von Lausanne und Genf» — so der Titel von 1821 — 1924 — «führt zur
Stunde noch die unkirchlichen, nichts sagenden, eiteln Titel: Fürst des Römischen Reiches und Graf
von Lausanne» (A. Fuchs im «Freien Schweizer» Nr. 22 vom 29. Mai 1835).

" Die Dekane seien «hochehrwürdige Männer und die wahren Väter und Seelsorger ihrer Kapitelsgeist-
lichkeit» (Vorschläge Nr. 52).

20 Generalvikar Wessenberg hat «die zumeist eingeschlafenen Pastoralkonferenzen zu neuem Leben er¬

weckt. Bis zu viermal im Jahr hieß er den Klerus der einzelnen Kapitel in kleineren Regiunkeln
zusammentreten und über ein pastorales Thema referieren. Jeder mußte einen gefertigten Aufsatz vorlesen,

der dann der Kirchenbehörde zugesandt wurde. Unzählige Arbeiten hat Wessenberg persönlich
überprüft, die besten ausgelesen und zur Belohnung und zugleich den andern zum Ansporn in einer
zu diesem Zwecke eröffneten Zeitschrift, dem 'Archiv für Pastoralkonferenzen des Bistums
Konstanz', zum Druck gebracht. Diese Zeitschrift ist in den ganzen Jahren der Wessenbergischen
Wirksamkeit, 1802—1827, erschienen und hat so eine für die damalige Zeit erstaunlich lange Lebensdauer
gehabt. Sie war vor allem ein Werkzeug der ständigen Weiterbildung des Klerus» (Müller, Wessenberg
296).

21 «Zehen Jahre lang», nach der zweiten Fassung von 1836 (Glauben II 491).
22 Siehe Glauben II 214—230: Über lecture der katholischen Geistlichen. — Auf Wessenbergs Geheiß

wurden Kapitelsbibliotheken eingerichtet, um den Priestern Bücher und Zeitschriften zugänglich zu
machen, die sie sich aus finanziellen Gründen nicht hätten leisten können. «Mit dieser Durchformun^
seines Klerus hat er etwas getan, was seither nie wieder in ähnlicher Weise erreicht wurde» (Müller,
Wessenberg 296).

23 Ahnlich in Vorschläge Nr. 58.

426



37. Jede Pfarrei hat ihren Kirchenrath, der vereint mit dem Pfarrer die nöthigen
Anordnungen trifft und für die öffentliche Sittsamkeit sorgt und wacht.24
38. Streitigkeiten zwischen dem Pfarrer und der Gemeinde kommen vor das

Synodalgericht.

39. Die nöthigen Kirchendiener [Sigristen] werden von der Gemeinde auf dreifachen
Vorschlag des Kirchenrathes auf eine bestimmte Zeit gewählt; diesen ertheilt der
Dekan oder der Bischof auf der Visitation die Minores; nur so erhalten diese wieder
Sinn und Bedeutung.25
40. Die Chorherrenplätze werden theils in Lehrstellen, theils in Ruhepfründen für
ausgediente Männer verwandelt; sie können auch von einem ungelegenen Orte da

oder dorthin versetzt werden.
41. Das Chorgebet wird abgeschafft.
42. Die Klöster sowie die Chorherrenstifte stehen kirchlich unter
ihrem Bischöfe, ökonomisch unter dem Administrationsrathe.
43. Überhaupt werden alle Klöster und Kirchengüter von Weltlichen verwaltet, und
es fallen die sogenannten Statthalter, Kornherren, Großkellner etc. allenthalben

weg.
44. Die sämmtlichen Klostergüter werden, je nach Umständen, theils verkauft,
verpachtet oder auch selbst benützt.
45. Alle Klöster — ohne Ausnahme — werden zu Lehrseminarien, Schul— und Waisenanstalten

und zu Kranken- und Verbesserungshäuser verwendet und stehen dann jedesmal
unter den einschlagenden Staatsbehörden.
46. Die Deklamationsstunden im Chore, voraus die lateinischen bei den Nonnen,
werden abgeschafft.26
47. Das Gesetz bestimmt, wann und unter welchen Bedingungen Gelübde können
abgelegt werden.27 Ewige Gelübde sind abgeschafft.28
48. Jede auswärtige Verbindung ist untersagt.

24 Siehe Glauben II 50-53.
25 A. Fuchs schreibt in der «Appenzeller Zeitung» (Nr. 97 vom 4. Dezember 1833): «Was die sechs

Abstufungen betrifft, auf denen man sich zum Mittelpunkt des ganzen Lehrstandes, nämlich zum Presbyterat

erschwingt, so haben diese nicht bloß größtentheils, sondern wirklich durchwegs ihre kirchliche
Bedeutung verloren. Die Haarschur (tonsura) ist allerdings noch immer - sonderbar genug! — die

Auszeichnung, um zu den Weihen zu gelangen, aber kein Vernünftiger setzt auf die Haarschur
überhaupt einen Werth.» Ebenso werden die vier niederen Weihen - das Ostiariat, Lektorat, Exorzistat
und Akolythat — «noch immer ertheilt, wo aber in der Regel selbständig ausgeübt? Der künftige
Geistliche muß allerdings noch immer ostiarius [Türhüter] und Akolyth [Lichtträger, Altardiener|
werden, aber billig überläßt er die Kirchenpförtnerei, das Geläute und das Kerzenanzünden zeitlebens
den ungeweihten Kirchendienern. Ebenso sind die Lektoren weggefallen und an ihre Stelle
glücklicherweise die Schullehrer getreten. Auch haben wir keine besondere Exorzisten mehr, während
hingegen das Christenthum noch immer der radikale Exorzismus alles Bösen ist und bleiben wird — da,

wo es lebendig ist. Gleichmäßig verhält es sich mit dem Diakon und seinem Gehülfen, dem Unterdiakon

[Subdiakon]. Diese Stellen bestehen in dieser Form, als solche nicht mehr selbständig, wohl aber
in den verschiedenen Hilfspriestern jeder Art.» Fuchs wünscht, daß - neben den «Meßmern» — auch
den «Schullehrern» die niederen Weihen erteilt werden (Glauben I 190 f.).

26 Gegen das Chorgebet der Nonnen in lateinischer Sprache wendet sich A. Fuchs in Vaterland 180,

Suspension 43 f., Wünsche 152 f. und 158, Vorschläge 50, FrS Nr. 16 vom 15. April und Nr. 2"
vom 1. Juli 1836.

27 «Das Gesetz bestimmt, wann und auf wie lange eine Profession kann abgelegt werden» (Vorschläge
Nr. 71).

28 Diesen Satz enthält nur die zweite Fassung von 1836 (Glauben II 492). Betr. Ewige Gelübde vgl.
S. 94 Anm. 26 f.

427



49. Das Gesetz bestimmt die Anzahl der Mitglieder jedes Klosters nach den örtlichen

Bedürfnissen.29
50. In allen Klöstern dürfen nur weltliche Bedienstete, ohne Gelübde, sein.
51. Keine Person darf in ein Kloster aufgenommen werden, ohne daß sie sich
zuerst beim Examinatorenkollegium und beim Erziehungsrathe um die gehörige Erlaub-
niß gemeldet habe. Insbesondere darf Keiner in ein Manneskloster eintreten, ohne
sich vorher bei den obigen Behörden über seine philologische, philosophische und
theologische Bildung hinlänglich ausgewiesen zu haben.
52. Philosophie und Theologie dürfen in keinem Kloster mehr gegeben werden, weil
dies nur unvollständig und einseitig geschehen kann; die Klosterkandidaten müssen
sie also auf öffentlichen, anerkannten Anstalten studiren.
53. In der Regel darf kein Ordensgeistlicher Seelsorgerfunktionen ausüben.
54. In den Nonnenklöstern werden keine fremden Beichtiger geduldet; die darin be-

nöthigten Geistlichen stellt der Administrationsrath.30
55. Das Gesammt-Klostergut wird zum allgemeinen Kirchen-, Schul- und Armengut
geschlagen, und die weltlichen Verwalter haben den Überschuß über die jährlichen
Bedürfnisse des Klosters dem Administrationsrath einzusenden.31
56. Weder bei Klöstern noch sonst überhaupt dürfen wichtige Kirchenbauten etc.
ohne Bewilligung des Administrationsrathes vorgenommen werden.
57. In Hinsicht von Altären, Gemälden und Kirchenzier aber muß die Bewilligung des

bischöflichen Rathes stets eingeholt werden.
58. In jedem Bisthum müssen neue Konstitutionen, Ritualien, Missale, Katechismus,
Benediktionale u. s. f. gefertiget werden.32
59. Die Metropolitan- oder Nationalsynode hat ein neues Pontifikale zu besorgen.33
60. Diese muß auch das Verhältniß der Schweizerkirche zur Allgemeinen und zum Papste
nach der Idee des Katholicismus festsetzen.
61. Überhaupt muß das Verhältniß zwischen Kirche und Staat genau ausgemittelt werden.

62. Die ganze Kirchenverfassung und einzelne Organisationen müssen von Zeit zu
Zeit einer Revision unterworfen werden.

Dies sind einige Andeutungen zur künftigen Gestaltung der katholischen
Schweizerkirche. Die Sache ist von hoher Wichtigkeit und dringend nothwendig.
Aber nur Einheit macht stark. Es sieht im Tessin und Wallis und im Lausannerund

Baslerbisthum wohl eben so traurig aus als im St. Galler und Churer, und es ist
zu fürchten, daß ein Bisthum nur einzeln im hl. Kampfe beinahe verbluten müsse,
wie die armen Polen. Darum versammle sich eine eidgenössische Konferenz, mit gehörigen

Vollmachten von den Großen Räthen ausgerüstet, und handle einmüthig und

29 Vgl. Vorschläge Nr. 70.
30 «Die darin benöthigten Geistlichen stellt der Bischof» (Zweite Fassung von 1836, Glauben II 493).
31 Siehe Glauben II 294-299.
32 Vgl. S. 70.
33 Pontifikale: liturgisches Buch für die bischöflichen Amtshandlungen — Fuchs bemerkt, «daß auch

das Pontifikale sogut als das Rituale einer Revision bedarf Möchte sie ein hochbegeisterter Mann wie
Wessenberg vornehmen! Sehr viel Schönes und Rührendes enthält dieses Pontifikale. Das soll wie
alles Gute beibehalten werden. Es enthält aber auch Unstatthaftes, erstorbene Formen» (Glauben II
318). Wessenberg hat 1831 ein neues deutsches Rituale herausgegeben (Müller, Wessenberg 299).

428



fest, der Väter würdig. Ihr Verdienst um das Vaterland wird groß sein. Ein Bann-
briefli Roms zum voraus oder hintendrein würde jedenfalls nichts schaden,
vielmehr der guten Sache einen ungemeinen Schwung geben.»

Mit diesem Programm hatte Alois Fuchs als erster öffentlich - freilich ohne

Namensnennung — zu einer Konferenz der eidgenössischen Stände aufgerufen. Die
Vorschläge betrafen vor allem innerkirchliche Reformen, die in der Folge von der
St. Galler Geistlichkeit eingehend diskutiert worden sind.34 Die «Ausmittlung» des
Verhältnisses zwischen Kirche und Staat35 hatte Fuchs in seinen «Vorschlägen für
eine Bundesverfassung» dargestellt, die Anfang Oktober 1833, also anderthalb
Monate früher erschienen waren. Diese Programmschrift enthält bereits die meisten
Themen, die in die 14 Badener Artikel Eingang gefunden haben.36

Schultheiß Eduard Pfyffer*1 sah im Tod des Bischofs von Chur—St. Gallen «unter
gegenwärtigen Verhältnissen und Umständen ein wichtiges Ereignis», das die
Aufmerksamkeit der Regierungen in vollstem Maße auf sich ziehe. «Wenn mit Erfolg
der sich darbietende Momment benützt werden soll», schrieb er Landammann Gallus

Jakob Baumgartner,38 «so dürfen die Kantone nicht einzeln handeln. Der
Momment ist vielleicht günstiger wie je.»

Baumgartner antwortete Pfyffer,39 daß er den Augenblick ebenfalls für äußerst

günstig halte. Deshalb sei er in der Bistumsfrage so rasch und furchtlos eingeschritten.

«Mir will es daher bedünken», fährt der einflußreiche St. Galler Politiker fort,
«die ganze katholische Schweiz sollte in einem Nu gegen kurialistische Übergewalt
aufstehen.» Luzern sollte sich an die Spitze stellen und «die Kantone Solothurn,
St. Gallen, Aargau und Thurgau zu einer Konferenz einladen, an welcher, mittelst
unbedingter Vollmachten, gemeinschaftliche Maßregeln zur Handhabung der
Staatsrechte circa sacra, Rückweisung der Nuntiatur in gebührende Schranken
sowie das Verfahren zur Erringung eines Metropolitanverbandes, Sicherung der
paritätischen Ehen, Vorschriften gegen Dispensenunfug, das Kapitel der Wahlbefugnisse

und Approbationen, Seminarien und manch Anderes zu besprechen und zu
bestimmen seyn würden: ein Garantiekonkordatgegen kirchlichen Übermuth.»

34 Hanselmann 167 f.
35 Vgl. Katholische Schw'eiz \r. 61.
36 Siehe die Zusammenstellung im Anhang - Betrachtet man den Entwurf über «Die katholische

Schweiz» als einziges Programm für eine eidgenössische Konferenz, wurde von fuchsens Vorschlägen
in Baden freilich «nur etwa die Hälfte» berücksichtigt (Hanselmann 184; Hanselmann nennt im
Quellenverzeichnis [S. 17] vier Bücher und Schriften von und über A. Fuchs, nicht aber dessen «Vorschläge

für eine Bundesverfassung».)
37 Eduard Pfyffer (1782-1834) von Altishofen LU. 1799-1801 Kriegskommissär für den Distrikt

Luzern. 1803-13 Anwalt (Patent 1810). 1814 Kleinrat. Erziehungsdirektor (seit 1818); Schöpfer des

Erziehungsgesetzes von 1830. Polizeidirektor (1821-34). Oberamtmann im Entlebuch (1814—17)
und in Luzern (1821—27). Mehrmals Tagsatzungsgesandter. Maßgebend an der Revision des

Bundesvertrages beteiligt. Typischer Vertreter des Juste-milieu (vgl. Spieß, Troxler 637). — Alois Häfliger,
Schultheiß Eduard Pfyffer (1782-1834). Förderer des Luzerner Schulwesens. Ein Beitrag zur politischen

und kulturellen Geschichte des Kantons Luzern von 1800— 1834 unter besonderer Berücksichtigung

des Schulwesens. Diss. phil. Fribourg, Willisau 1975 (Beiheft Nr. 18 zum «Geschichtsfreund»).
38 31. Oktober 1833. (A. Baumgartner, Biogr. 104; Spieß, Regeneration 1 293 f.: 11anseimann 154).
3" 2. November 1833 (Spieß, Regeneration I 295 f.; Hanselmann 155 f.).

429



Schultheiß Pfyffer war mit diesen Vorschlägen im wesentlichen einverstanden.40

«Wichtig u. nothwendig ist es», schrieb er Landammann Baumgartner, «daß man
das Volk überzeuge, daß es sich nicht um eine Reformation, sondern bloß um einige
Verbesserungen in kirchlichen Verhältnissen handle. Man wolle nur das, was in
Ostreich seit 50 Jahren bestehe, u. doch sey dieß ein gewiß orthodoxer Staat. Diese Idee
muß man möglichst verbreiten u. wirklich auch die östreichischen Einrichtungen
sich zum Muster wählen.»41

Auch Alois Fuchsens enger Freund Christophor Fuchs erstrebte eine Neugestaltung

der kirchlichen Verhältnisse in der Schweiz. Noch zu Lebzeiten des Bischofs
von Chur—St. Gallen, als dieser sowie der Oberhirte von Basel seiner Berufung als

Theologieprofessor an das Lyzeum Luzern nicht zustimmen wollten, schrieb er
Schultheiß Pfyffer,42 dem er seine Wahl zu verdanken hatte: «Mich freut besonders,
daß wir in unsern Ansichten über die kirchliche Lage der Schweiz übereinstimmen.
Wird hierin nicht grundsätzlich entgegen- und vorgeschritten, so können wir auf
keinen wahren Bestand, auf kein dauerndes Gedeihen in der Eidgenossenschaft
hoffen. Aber eben darum muß mit Entschiedenheit und Ausdauer gehandelt werden.

So lange die Gegner nur noch eine Lücke finden, dringen sie ein und nicht selten

durch. Das Kirchenleben in all seinen Abstufungen und Einflüssen würde aber
wie die Grundlage, so die Weihe und Zierde des wahren Volkslebens. Wäre es nicht
möglich, daß einige Gesandte in Zürich nur amicali modo sich über einige Grundlagen

verständigten, selbe nach und nach an die Großen Räthe brächten und so der
Tagsatzung vorarbeiteten?»

Nach dem Tode von Bischof Karl Rudolf freute sich Christophor Fuchs über
Baumgartners radikales Handeln und erhoffte sich «den Anfang eines besseren
Kirchenlebens für gesammte l.föbliche] Eidgenossenschaft».43 Dem Wunsche einiger
Freunde folgend,44 hatte er Ende Dezember 1833 ebenfalls ein Reformprogramm
ausgearbeitet und dieses u. a. Schultheiß Pfyffer zugesandt.45 Der 18 Punkte umfassende

Entwurf enthält wie jener von Alois Fuchs allgemeine und besondere Be-

40 Pfyffer an Baumgartner, 1 I. November 1833 (Spieß, Regeneration 1 29" if).
41 8. Dezember 1833 (Spieß, Regeneration II 156). Über den Einfluß des |osephinismus auf die

Schweiz s. Josef Fridolin Waldmeier, Der Josefinismus im Fricktal 1780-1830. Diss. phil. Fribourg,
Frick 1949/50 (SA aus: Vom Jura zum Schwarzwald) und Hermann Schlapp, Dionys Graf von Rost.
Reichsfürst und Bischof von Chur 1777—1793. Ein Beitrag zur Geschichte des Bistums Chur im Zeitalter

des Josephinismus. Diss. phil. Zürich, Chur 1964.
42 8. Oktober 1833 (Spieß, Regeneration II 197).
43 Chr. Fuchs an G J. Baumgartner, 25. Oktober 1833 (Spieß, Regeneration II 195).
44 Vadiana, Chr. Fuchs anj. A. S. Federer, 27. Dezember 1833.
45 Veröffentlicht in: Kurze Geschichte des Ursprungs der Badener-Konferenzartikel. Ein Neujahrsgeschenk,

herausgegeben von F. L. Schnyder, Mitglied des Großen Raths, Luzern 1841, 7—14. In dieser
Schrift, veranlaßt durch den Gesinnungswandel von Prof. Chr. Fuchs, werden auch fünf Briefe von
Chr. Fuchs an E. Pfyffer aus den |ahren 1833/34 abgedruckt (Wiederabdruck bei Spieß, Regeneration
II 197-202). Franz Ludwig Schnyder (1800-1852) von Sursee war Großrat, Erziehungsrat, Kleinrat
(1835 Schultheiß), Tagsatzungsgesandter, Stadtpräsident von Sursee und Amtsstatthalter (Reg. bei
Häfliger, Pfyffer und Wüest, Leu).

430



Stimmungen. Am Schluß wird auf mögliche Einwände geantwortet. In seinen
Darlegungen stützt sich der Luzerner Professor auf das Tridentinum, die Kanonisten
Fleury46 und Rechberger sowie auf Balthasars Schrift «De Helvetiorum iuribus circa
sacra», die er kurz zuvor neu herausgegeben hat.47 Gegenstand der Beratungen
einer Konferenz von katholischen und paritätischen Kantonen soll nach Punkt 1 die
«Reorganisation unserer politisch-kirchlichen und kirchlich-politischen Verhältnisse»

sein. Damit wird aufgezeigt, daß der politischen Reform eine ebenso große
Bedeutung beigemessen wird wie der kirchlichen,48 die bei Alois Fuchs stärker im
Vordergrund steht. Die meisten Wünsche und Vorschläge stimmen aber mit jenen
von Alois Fuchs überein.

Ein drittes Reformprogramm stammt aus der Feder von Joseph Anton Sebastian
Federer, des neuen Rektors der «St. Gallischen Kantonsschule katholischer Fundation».

Dieser radikale Geistliche, ein enger Freund von Alois und Christophor
Fuchs, war theologischer Berater von Landammann Baumgartner, so wie Christophor

Fuchs als «Hoftheologe» von Schultheiß Pfyffer fungierte.49 Federer, «in diesen

Materien außerordentlich bewandert»,50 legte vor allem dar, wie der Staat seine
Rechte und die ihm nahestehende aufgeklärte Geistlichkeit schützen kann. Sein

Programm wartete mit fertig formulierten Anträgen auf, die bewußt für Politiker
geschrieben waren.51

Inzwischen hatte der katholische Vorort Luzern aufgrund eines von Schultheiß
Pfyffer veranlaßten Großratsbeschlusses die sieben Basler Diözesanstände sowie
St. Gallen und Graubünden zu einem freien Meinungsaustausch über die Gründung
eines Metropolitanverbandes und die Regelung des rechtlichen Verhältnisses
zwischen Staat und Kirche nach Baden eingeladen. Zug und Graubünden lehnten eine
Teilnahme ab. So kamen denn die Abgeordneten der Kantone Luzern, Bern,
Solothurn, Baselland, Aargau, Thurgau und St. Gallen — elf an der Zahl — zu einer Kon-

46 Claude Fleury (1640-1723). Kirchenhistoriker und Kirchenrechtler. Advokat, später Priester und
Erzieher (u. a. des jungen Ludwig XV). Für seine fürstlichen Zöglinge verfasste er mehrere
historischpädagogische Werke. Sein Hauptwerk, die «Histoire ecclésiastique» (20 Bde, 1691-1720; führt bis

1414), zeichnet sich durch Quellennähe und gefälligen Stil aus. Es wurde in alle europäischen Sprachen

übersetzt und hatte eine weitreichende historiographische Wirkung, obwohl die gallikanische
Tendenz den Kritikern Angriffsflächen bot. Mehrere seiner Werke, u. a. «Institution au droit ecclésiastique»

(1687), wurden indiziert. (A. Fuchs zitiert Fleury in Glauben I 253-260, 337 und II 166 ff,
240, 401 f.) IThK 4 (1960) 167 f.; Dictionnaire d'histoire et de géographie ecclésiastiques,
Bd. 17, Paris 1971, Sp. 479-489 (Lit.).

47 Kurzer historischer Entwurf der Freiheiten und der Gerichtsbarkeit der Eidsgenossen in sogenannten
geistlichen Dingen; oder De Helvetiorum Juribus circa Sacra, von Felix Balthasar sei., Altseckelmei-
ster von Luzern. Neue, von dem Verfasser selbst noch verbesserte Auflage, mit einem Vor- und
Nachworte der Herausgeber, Rapperswyl 1833 (Rezension im «Erzähler» Nr. 80 vom 4. Oktober
1833. Vgl. Cavelti, Aufklärung 152-155 und Hanselmann 115).

48 «Man möchte glauben, Christoph Fuchs habe sich an den Vorarbeiten zur neuen eidgenössischen
Bundesverfassung betheiliget, denn alle die angedeuteten Grundsätze sind ja nun in das Bundesgeset/
wirklich aufgenommen» (Eduard Herzog in: Katholische Blätter 3 [1875] 402).

4" Spieß, Troxler 578.
so G. J. Baumgartner an Karl Schnell (1786-1844), 27. Oktober 1834 (Baumgartners Briefe an Dr. Karl

Schnell [1832—1835], mitgeteilt von Gustav Tobler, in: Beiträge zur St. Gallischen Geschichte,
St. Gallen 1904, 113-164, zit. 138).

51 Hanselmann 177 ff; s. auch Zeller 142-152. Vgl. S. 292 ff. die von Federer verfasste «Adresse katho¬
lischer Aargauer an die hohe Tagsatzung».

431



ferenz in Baden zusammen (20. — 27. Januar 1834), die von Staatsrat Pfyffer präsidiert

wurde. «Noch bei wenigen Konferenzen soll solche durchgängige, herzliche

Einigkeit geherrscht haben.»52 Die Deputierten der sieben Stände kamen zu folgender

Übereinkunft :5i

A. Errichtung eines schweizerischen Erzbistums oder Anschluß an ein ausländi¬
sches Erzbistum (Ersuchen an den Papst)54

B. 1. Gewährleistung der Abhaltung von Synoden, jedoch nur mit Bewilligung
und unter Aufsicht des Staates

2. Schutz der den Bischöfen zustehenden Rechte
3. Unterwerfung aller kirchlichen Erlasse unter das staatliche Plazet oder

Visum

4. Beschränkung der geistlichen Gerichtsbarkeit in Ehesachen auf «das Sakra¬

mentalische des Ehebandes»
5. Gewährleistung der Eingehung von Mischehen, zu deren Verkündung und

Einsegnung die Pfarrer unter Androhung von Strafen verpflichtet sind
6. Reduktion der Ehedispenstaxen durch Verständigung mit dem Bischof oder

durch Unterhandlung mit dem Heiligen Stuhl
7. Verminderung der Feier- und Fasttage, im Einvernehmen mit dem Bischof
8. Ausübung des landesherrlichen Rechts der Oberaufsicht über die Priester-

seminarien und Einführung von Aufnahme- und Wahlfähigkeitsprüfungen
9. Besteuerung der Klöster und Stifte für schulische, religiöse und soziale

Zwecke
10. Aufhebung der Exemtion der Klöster und deren Unterstellung unter die

Jurisdiktion des Bischofs
11. Verhinderung der Abtretung von Kollaturrechten an kirchliche Behörden

oder geistliche Korporationen
12. Zurückweisung kirchlicher Einsprachen gegen die staatliche Besetzung von

Lehrstellen irgendwelcher Art
13. Forderung des staatlichen Treueides von allen Geistlichen
14. Verpflichtung der Kantone zu gegenseitiger Hilfeleistung zwecks Handha¬

bung der vom Staat beanspruchten Rechte in Kirchensachen.

Es erstaunt nicht, daß die in Baden versammelten Vertreter von sieben Ständen
sich weitgehend an Federers Konzept gehalten haben, das von Baumgartner vertreten

wurde.55 Sämtliche Gegenstände der Traktandenliste führte auch dieser radikale
Geistliche auf. Federer muß deshalb als Haupturheber der Badener Artikel bezeichnet

werden.56 Doch auch Alois und Christophor Fuchs trugen wesentlich zur
Entstehung dieser Beschlüsse bei.57 Hauptförderer der Badener Konferenz waren die

52 A. Fuchs in der «Appenzeller Zeitung» Nr. 12 vom 8. Februar 1834 (Original in der Kantonsbibliothek

AR, Trogen).
s3 Der genaue Text der 14 Badener Artikel wird im Anhang wiedergegeben.
54 Vorgeschlagen wird die Erhebung des Bistums Basel zum Erzbistum der Schweiz. Beim Vorschlag,

sich an ein ausländisches Erzbistum anzuschließen, dachte man vor allem an Freiburg im Breisgau
(errichtet 1821, nach der Aufhebung des Bistums Konstanz).

55 Hanselmann 156, 184.
56 Hanselmann 167; s. auch Zeller 152.
57 Hanselmann 176, auch 156.

432



Regierungsräte Baumgartner und Pfyffer;58 letzterem ist auch die Vorbereitung dieses

«josephinischen Conciliabulums» zuzuschreiben.59
Die zu Baden gefaßten Beschlüsse wurden unter dem bestimmenden Einfluß

Baumgartners vom Katholischen Großratskollegium des Kantons St. Gallen am
11. April 1834 und am darauffolgenden 5. Juni auch vom allgemeinen Großen Rat
genehmigt.60 Am 6. Juni ratifizierte die Legislative des Kantons Aargau die 14 Artikel,

nachdem diese bereits von den Volksvertretern Luzerns (18. April) und Basellands

(30. Mai) bestätigt worden waren. Luzern und Aargau erließen überdies ein
Gesetz über die Ausübung des Plazet. Die übrigen «kontrahirenden Kantone» —

Bern, Solothurn und Thurgau - zeigten aber keine Eile.
Luzerns zweiter Staatsschreiber, Constantin Siegwart-Müller, schrieb deshalb an

Alois Fuchs:61 «Mit den kirchlichen Reformen will es nicht vorwärts. Viele, die an
der Spitze des politischen Räderwerkes stehen, kümmern sich um das Kirchliche
gar nicht. Und doch wird unsere Freiheit auf romanischer Grundlage nie gedeihen.
Die Feinde der Reform kennen ihre Sache besser. Die bieten alle Waffen auf, die sie

finden. Auch bei der bessern Geistlichkeit ist eine nicht zu verzeihende Gleichgültigkeit.

Der schändlichen Kirchenzeitung ist bisher noch kein Blatt entgegengetreten
als der buntscheckige, systemlose 'Gärtner', der wohl eher schadet als nützt. Ein

trauriges Zeichen der Wissenschaftlichkeit der Geistlichen!»62 «Die Feinde der
Reform», allen voran der «Waldstätterbote»63 und die «Schweizerische Kirchenzeitung»,

nahmen in der Tat die Badener Beschlüsse bald unter Beschuß.
Chorherr Franz Geiger kam in seinen «Bemerkungen über die Konferenz zu

Baden in der Schweiz»64 zum Schluß, daß alle Artikel «aus der berüchtigten Pragmatik
beinahe wörtlich abgeschrieben zu sein scheinen, die vor einigen Jahren von
lutherischen fürstlichen Deputirten und einigen an ihrer Kirche verrätherischen Geistlichen

zu Frankfurt heimlich fabrizirt wurde, die aber vom Papste, von allen
katholischen Bischöfen und verständigen Katholiken mit Abscheu verworfen» worden ist
(S. 15 f.).65

Hanselmann 175.

Spieß, Regeneration I 260 Conciliabulum (lat.): Versammlungsplatz; conciliabule (frz.): ketzerische

Kirchenversammlung, geheime Zusammenkunft.
Gschwend 215.
NAF, 25. November 1834 Über C. Siegwart-Müller s. auch: Josef Siegwart, Der Bericht Siegwart -

Müllers über seine Flucht nach dem Sonderbundskrieg, in: Gfr. 134 (1981) 36-78.
C. Siegwart-Müller wußte wohl nicht, daß auch A. Fuchs Mitarbeiter der von J. A. Henne herausgegebenen

und redigierten rad. «Schweizerischen allgemeinen Kirchen- und Schulzeitung für das Volk»
(Untertitel) war (1833/34 zwar nur gelegentlich). Die lib. «Allgemeine Kirchen-Zeitung für Deutschland

und die Schweiz» erschien erstmals am 4. April 1835 in Luzern (Blaser 576).
Siehe Bauer, Schwvzerische Presse 95 f.

Luzern 1834 (SA'aus der SKZ Nr. 13 vom 29. März 1834). Über Gründung (1832) und
Anfänge der «Schweizerischen Kirchenzeitung» s. Johann Baptist Villiger in: SKZ 150 (1982)
410-417.
Die Regierungen von Baden, Württemberg, Hessen-Darmstadt, Kurhessen und Naßau einigten sich
1818 auf Konferenzen in Frankfurt auf eine für Rom bestimmte «Deklaration» sowie auf josephini-
sche «Grundbestimmungen» (1820 zur «Kirchenpragmatik» erweitert), die zunächst geheimgehalten
wurden und später als Staatskirchengesetz erlassen werden sollten. Im Zeichen der beginnenden
Restauration lenkten die weltlichen Behörden aber bald ein, da ihnen eine Verständigung mit der
katholischen Kirchenführung wichtiger erschien als die Verwirklichung der Ideen Wessenbergs und seiner
Freunde (Jedin VI/1 168 f.). Siehe auch Sigmund Egloff, Domdekan Alois Vock (1785-1857). Diss,
phil. Fribourg, Aarau 1943, 80—84. Betr. den Zusammenhang zwischen den Frankfurter und den
Badener Konferenzbeschlüssen s. Dommann 68 und 141.

433



Der irenisch gesinnte Bischof von Basel, Joseph Anton Salzmann,66 zögerte lange
mit der Verurteilung der Badener Artikel und zog sich damit einen Tadel von seiten
des Papstes zu.67 Erst als sein Schweigen im Kanton Aargau als Zustimmung
gedeutet wurde, erklärte er in einem vertraulichen Schreiben an die Aargauer
Regierung,68 das aber sofort veröffentlicht wurde, «daß ich, weit entfernt, die Badener
Conferenz-Beschlüsse gut zu heissen, dieselben vielmehr mißbillige, wie sämmtliche
katholischen Bischöfe zu allen Zeiten dergleichen Artikel standhaft mißbilligt
haben, und daß ich mich und die Jurisdiction und die Rechte des bischöflichen Stuhles

von Basel und der heiligen Kirche dagegen feierlich verwahre». «Betrachtet man
ihren Inhalt auch nur mit flüchtigem Auge», gibt der Basler Oberhirte zu bedenken,
«so sieht man den Extract der berüchtigten Synode von Pistoja, des sogenannten
Emser Congresses69 und der vor wenigen Jahren gemachten Frankfurter Pragmatik,

mit dem Anschluße etlicher Artikel, von denen jeder einsichtsvolle Leser, der
gewisse Collisionen mit ein paar hochverehrlichsten Cantonsbehörden, in die der
Bischof von Basel zufolge amtlicher Stellung wider seinen Willen verwickelt wor-

66 Joseph Anton Salzmann (1780—1854) von Luzern. Studien in Luzern. Nach der Priesterweihe am
Lyzeum Luzern: 1803 Prof. der Syntax, 1819 Prof. für Moral, Dogmatik und Kirchengeschichte.
1820 Chorherr zu St. Leodegar und Bischöfl. Kommissar für den Kt. Luzern. 1824 Propst von
St. Leodegar. 1828 Domdekan und Bistumsverweser. 1829-54 erster Bischof des reorganisierten
Bistums Basel (Wahl: 10. Dezember 1828). «Von Natur aus friedfertig und versöhnlich, kam er den auf
ihre Rechte pochenden Regierungen der Diözesanstände oft bis zum Äußersten entgegen, ohne dabei
die Grundsätze preiszugeben. Durch sein Verhalten hat Salzmann verhütet, daß es zum offenen
Konflikt mit den Regierungen kam» (Villiger 386 f., s. u.). «Es ist oft das Schicksal solcher Naturen,
zwischen die Fronten zu geraten und von den Ultras beider Richtungen abgelehnt zu werden.
Tatsächlich vollzog sich unter seinem Episkopat jene verhängnisvolle Polarisierung, die zum Weg der
Schweizer Katholiken ins 'Getto' führte. Die Person des Bischofs, der vor allem mäßigend auf die
ultramontane, streng römisch gesinnte Richtung wirkte und der liberalen weitgehend entgegenkam,
trifft keine Schuld. Es hätte auch nicht in seiner Macht gestanden, dies zu verhindern. Die letzten
Hintergründe der Auseinandersetzungen - Jesuiten- und Klosterfeindlichkeit - sind irrational und bis
heute noch nicht aufgehellt» (Victor Conzemius, 150 Jahre Diözese Basel, Basel-Stuttgart 1979, 15 f.).

Johann Baptist Villiger in: Helvetia Sacra 1/1 385-389 (Quellen und Lit.).
67 Breve vom 6. Juni 1835, abgedruckt bei Dommann 169 ff. Der «Waldstätterbote» hat Bischof

Salzmanns Gesinnung und Haltung immer wieder bekrittelt. A. Fuchs wirft diesem in Schwyz
erscheinenden, sehr konservativen Blatt vor, daß es sich gegenüber dem Bischof von Basel des öftern
«hämische Bemerkungen», «plumpe, zudringliche Mahnungen, wie sie ein Pflichtvergeßner etwa
verdiente» und «boshafte Anspielungen» erlaube (FrS Nr. 43 vom 23. Oktober 1835).

68 Acta historico-ecclesiastica seculi XIX, hg. von George Friedrich Heinrich Rheinwald, Jg. 1835,
Hamburg 1838, 96-100 (Schreiben vom 10. April 1835). -- Dieser Band enthält zahlreiche Dokumente

zur Geschichte der katholischen Schweiz im Jahre 1835 (S. 31-204), die freilich teilweise auch
in Zeitungen, Zeitschriften oder separat erschienen sind. —G.F.H. Rheinwald (1802—1849) war u. a.

Prof. für ev. Theologie in Bonn (Theologisches Universal-Lexikon, 2. Hbd., Elberfeld 1874, 1048;
ADB 28, 383 und 30, 792).

69 Vertreter der Kurfürst-Erzbischöfe von Köln, Trier und Mainz sowie des Fürst-Erzbischofs von Salz¬

burg trafen sich 1786 in Bad Ems. Die vierwöchigen Beratungen endeten am 25. August mit der
Unterzeichnung der 23 Artikel umfassenden sog. Emser Punktation. Darin sprechen die Metropoliten
im episkopalistischen Geist des Febronius dem päpstlichen Nuntius im Reich (seit 1785 in München)
jegliche Jurisdiktionsgewalt ab. Die Bischöfe nehmen die bisher von Rom gewährten Dispensen kraft
eigener Autorität (Binde- und Lösegewalt) in Anspruch und behalten sich das Plazet für römische
Verlautbarungen vor. Die Exemtionen sollen aufgehoben und an Rom zu zahlende Taxen reduziert
werden. Außerdem bestehen die Erzbischöfe darauf, Nationalkonzilien abhalten zu dürfen.
IThK 3, 856 f.; EKL I 1070 f.; Dommann (Reg.); Carl Andresen Georg Denzler, Wörterbuch der
Kirchengeschichte, München 1982, 195 f. (Lit.).

434



den war, wahrgenommen hat, unschwer erkennen kann, sie seien als Coercitiv-
[StrafJ-Mittel gegen den bischöflichen Stuhl von Basel aufgenommen worden.»70

Schließlich verwarf Papst Gregor XVI. die 14 Badener Artikel mit scharfen Worten

in einem Rundschreiben an die Bischöfe und den gesamten Klerus der
Schweiz.71 Der Papst hält grundsätzlich fest, daß die katholische Kirche kraft göttlicher

Anordnung nicht nur über die Lehrgewalt, sondern auch über die Regierungsgewalt

verfügt, «der zufolge es ihr zukommt, die Kinder, welche sie einmal in ihren
Schoß aufgenommen hat, in der überlieferten Lehre zu erhalten und zu bestärken
und in allem, was das Seelenheil, die Ausübung des heiligen Amtes und den Gottesdienst

betrifft, gesetzliche Anordnungen zu treffen, denen sich niemand widersetzen

darf, ohne sich des schwersten Vergehens schuldig zu machen». Diese von Christus

seiner Kirche anvertraute Gewalt ist den geisthchen Vorstehern so eigentümlich,

daß sie nie einer weltlichen Regierung zukommen kann. «Ja sie ist überdies
vollkommen frei und keiner irdischen Gewalt irgendwie unterworfen.» Auch haben
die Apostel nicht erst nach erhaltener Zustimmung (Plazet) der weltlichen Obrigkeit,

sondern gerade gegen deren Willen das Evangelium verkündet, die Kirche
ausgebreitet und die Disziplin bestimmt.

Gregor XVI. fährt fort: «Nun aber ist man bei den Verhandlungen in Baden ganz
anders zu Werke gegangen, und die daraus hervorgegangenen Artikel erschüttern
geradezu die gesunde Lehre über die Kirchengewalt und ziehen die Kirche in eine
schmähliche und ungerechte Knechtschaft. Denn durch diese Artikel wird die Kirche

sogar bei Verkündung von dogmatischen Erklärungen der Willkür der weltlichen

Gewalt unterworfen, und Gesetze, die sie über die Disziplin erlassen würde,
sollten weder Kraft noch Wirkung haben, falls sie nicht mit Zustimmung der
weltlichen Macht verkündet würden. Ja selbst Strafen wollte man gegen diejenigen
verhängen, welche anders handeln würden. Was? Derselben weltlichen Macht wird
überdies noch die Vollmacht gegeben, die Abhaltung von sogenannten Diözesansy-
noden zu gestatten oder zu verwehren und über diese Versammlungen die Aufsicht
zu führen, den Seminarien vorzustehen und die vom Bischof erlassene Ordnung für
ihre innere Leitung zu bestätigen, die Geistlichen über ihre wissenschaftliche
Bildung zu prüfen und für Kirchenämter fähig zu erklären, die religiöse und moralische

Bildung des Volkes zu leiten; schließlich alles zu bestimmen, was die
sogenannte äußere Kirchendisziplin betrifft, obwohl dies geistlicher Art und Beschaffenheit

ist und mit der Gottesverehrung und dem Seelenheil zusammenhängt.» Man
ist sogar so weit gegangen, der weltlichen Macht auch über die Art und Weise der

Sakramentenspendung ein Verfügungsrecht einzuräumen. Die so offen ausgesprochene

Begünstigung bei Eingehung von gemischten Ehen, die die Kirche «jederzeit
verabscheut und immer verboten hat», ist vor allem deshalb verwerflich, «weil
dadurch die ganz unsinnige und gottlose Meinung des sogenannten Indifferentismus
begünstigt wird», auf dem diese Bestimmungen bereits fußen.

70 Der Bischof denkt an den Wohlenschwilerhandel (1832), die Berufung von Pfr. Chr. Fuchs als Prof.
der Theologie nach Luzern (1833) und an die Absetzung von Pfr. Anton Huber, Uffikon LU (1834).
Siehe Dommann 68.

71 Enzyklika «Commissum divinitus» vom 17. Mai 1835. Eine Übersetzung erschien 1835 in Schwyz
(bei Joseph Thomas Kälin): Kreisschreiben Unseres heiligen Vaters, Papsts Gregorius XVI., an die
Bischöfe, Kapitel, Pfarrer und die übrige Geistlichkeit in der Schweiz. Auszug (mit Angabe der lat.
Quellen) in: Summa Pontificia. Lehren und Weisungen der Päpste durch zwei Jahrtausende. Eine
Dokumentation, ausgewählt und hg. von P. Amand Reuter, Hbd. 1, Abensberg 1978, 424-427.

435



Gregor XVI. ruft die Lehre der Kirche in Erinnerung, «daß der römische Papst
als Nachfolger des seligen Apostelfürsten Petrus nicht nur einen Vorrang der Ehre,
sondern auch der Autorität und Jurisdiktion in der gesamten Kirche besitzt und daß
ihm deshalb auch die Bischöfe Untertan sind». Nur der Papst kann deshalb die
geltenden Fest- und Fasttage verlegen und die Gottesdienstpflicht aufheben, wie
Pius VI. in der Bulle «Auctorem fidei» 1794) gegen die Synode von Pistoia
entschieden hat. Die Päpste haben auch das besondere Recht, Klöster von der
Gerichtsbarkeit der Bischöfe zu befreien und unter ihre eigene Aufsicht zu stellen.
Dieses Recht der Exemtion haben sie seit den ältesten Zeiten ausgeübt, was
niemand bestreiten kann. Hiezu kommen noch jene Punkte, die über die Rechte der
Bischöfe aufgestellt sind, «welche Rechte, wie sie sagen, in ihrem vollsten Umfang
zur Ausübung gebracht werden sollen». Auch darf nicht übergangen werden, was
über die Errichtung eines Metropolitanbistums oder den Anschluß der schweizerischen

Bistümer an ein ausländisches Erzbistum vorgeschlagen wird. Denn obwohl
in diesem Punkte auf die Rechte des Apostolischen Stuhles Rücksicht genommen
wird, geschieht dies doch nicht in dem Maße, wie es die Natur und die Größe des

göttlichen Primates erfordern würde. Es wird nämlich die Auffassung vertreten, daß

es der weltlichen Behörde freisteht, hierüber aus eigener Machtvollkommenheit zu
bestimmen, was dem geistigen Bedürfnis des Volkes entspricht. Weitere Punkte72

will der Papst übergehen, «Dinge, die indes den Heiligen Stuhl Petri nicht minder
kränken und seine Autorität und Würde angreifen und herabsetzen». Gregor XVI.
kommt zum Schluß, daß die Badener Artikel eigentlich nichts anderes sagen wollen,

«als die Jurisdiktion der Bischöfe könne und solle von der höchsten Autorität
des römischen Papstes nicht begrenzt und beschränkt werden, nicht einmal aus
gerechten Gründen».

Hierauf verurteilt das Oberhaupt der katholischen Kirche die Badener Artikel
mit folgenden Worten: «Nachdem Wir die Ratschläge Unserer ehrwürdigen Brüder,
der Kardinäle der heiligen römischen Kirche von der Kongregation für die
Kirchenangelegenheiten angehört und auch selbst die Sache reiflich und ernst überlegt
haben, verwerfen und verdammen Wir aus eigenem Antrieb und mit voller Überzeugung,

kraft apostolischer Vollmacht, die Badener Konferenzartikel und erklären,
daß diese für immer als verworfen und verdammt angesehen werden müssen, weil
sie in ihrem Inhalt, besonders wenn Wir den Zusammenhang ins Auge fassen,
falsch, verwegen und irrig sind, die Rechte des Heiligen Stuhles schmälern, die
Regierung der Kirche und ihre göttliche Einrichtung umstürzen, das Kirchenamt der
weltlichen Macht unterwerfen, aus schon verdammten Lehren hergeleitet, auf
Ketzerei hinzielend und schismatisch sind.»

Trotz der bischöflichen Verurteilung — die päpstliche war noch nicht bekannt —

wandten sich am 6. Juni 1835 48 Geistliche des Kantons Luzern, darunter der Lu-

72 Gemeint sind Nr. 11 — 14 der Badener Artikel.

436



zerner Stadtpfarrer und Bischöfliche Kommissar Jakob Waldis,73 die Professoren
Chr. Fuchs, Leu74 und Tanner75, Kanonikus Businger76 sowie Kaplan Suppiger77

73 Jakob Waldis (1791-1846) von Weggis. Nach der Priesterweihe (1814) Vikar in Neudorf LU, 1817
Pfarrer von Hohenrain LU, 1826—40 Stadtpfarrer von Luzern (Nachfolger von Thaddäus Müller).
1829-46 Bischöfl. Kommissar für den Kt. Luzern. 1827 Chorherr, 1840 Propst von St. Leodegar
und Erziehungsrat. Gemäßigt liberal (Gegner der Jesuitenberufung). «Die schartige Waffe einer
ergrimmten Polemik, die nur verwunden, nicht heilen kann, kannte er nicht, und ebenso wenig hörte
man je aus seinem Munde jenes barbarische Wehklagen, wodurch viele die Mauern ihres jüdischen
Zions und seine gotischen Pfeiler emporschreien möchten» (Kälin 268, s. u.). Verhandlungen der
schweizerischen gemeinnützigen Gesellschaft 1846, 30. Bericht, 2. Abt. 267—269, von Pfr. Robert
Kälin; HBLS VII 365; Reg. bei Dommann und Strobel (Jesuiten).

74 Siehe Wüest 54 f. und 57-62.
75 Anton Tanner (1807-1893) von Arth und Richensee LU. Bruder von P. Placidus Tanner (1797-1866,

ab 1851 Abt von Engelberg). Studien in Abtwil AG und Cham (Lateinschulen), Luzern 1824 (Gügler,

Widmer), Tübingen 1828 (Drey, Hirscher, Möhler, Eschenmayer) und Chur. Nach der Ordination

(1831) Sekundarlehrer in Hitzkirch. An der Höheren Lehranstalt Luzern: Religionslehrer
(1834-41), Lehrer der Syntax (1841-43), der Rhetorik (1848-51), der Apologetik und Dogmatik
(1851-76). 1843 Chorherr, 1865 Propst von St. Leodegar (Nachfolger von J. B. Leu) und
Erziehungsrat (bis 1884). 1886 Bischöflicher Kommissar und Nichtresidierender Domherr des Bistums Basel.

Verfasser vieler Arbeiten über theologische, kirchenpolitische und soziale Fragen (1859 Dr. h. c.

der Universität Freiburg i. Br.). Hauptwerk: Über das katholische Traditions- und das protestantische
Schrift-Prinzip (Luzern 1862). Mitarbeiter der lib. «Allgemeinen Kirchenzeitung für Deutschland und
die Schweiz» (1835—37), der «Schweizerischen Kirchenzeitung», der «Schwyzer Zeitung», des «Vaterlands»

und der «Katholischen Schweizer-Blätter». Ausgezeichneter Kanzelredner. Wiederholt
Bischofskandidat. Gegner der Jesuitenberufung 1844) und der Dogmatisierung der päpstlichen
Lehrunfehlbarkeit (1870; Konsultor von Bischof Eugene Lachat). Befreundet mit Schultheiß Jakob Kopp
(1786-1859), Staatsschreiber Bernhard Meyer (1810-1874), Nationalrat Ph. A. von Segesser, Chorherr

J. M. Businger, Pfr. G. Sigrist, Prof. J. B. Leu. «Ein Denker und Gelehrter, der rastlos nach
immer tieferer Erkenntnis und Wahrheit strebte» (Schmid 104 f., s. u.). «Tanner war wohl der
bedeutendste, leider zu wenig bekannte Luzerner Theologe in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts»
(Victor Conzemius, Philipp Anton von Segesser [1817—1888], Demokrat zwischen den Fronten,
Zürich-Einsiedeln-Köln 1977, 70). Johann Schmid in: Katholische Schweizer-Blätter 9 (1893)
563-573, 10 (1894) 94-105; Eduard Herzog in: Der Katholik 16 (1893) 385-387, 389 (s. auch 14,
1891, 120-122); Vaterland 1893 Nr. 269-271; Luzerner Tagblatt Nr. 275 vom 24. November 1893;
Ludwig Rochus Schmidlin, Die katholisch-theologische und kirchliche Litteratur des Bisthums Basel

vom Jahre 1750 bis zum Jahre 1893, Bern 1894/95, Reg. (Bibliographie der Schweizerischen Landeskunde,

Fascikel V 10 e); Helvetia Sacra 1/1 395, 426; Reg. bei Gilg und Wüest; Othmar Pfyl in:
Schwyzer Zeitung Nr. 18 vom 4. März 1975.

76 Joseph Maria Businger (1764-1836) von Stans. 1788 Kaplan in Stans. Als eifriger Anhänger der Helvetik

1798 Archivar des helvet. Staatsarchivs in Aarau, dann Pfarrer von Stans. Nach der erzwungenen
Resignation (1803) zog er sich nach Luzern zurück, wo er ganz den historischen Studien lebte.
Ehrenkanonikus des Stiftes Großglogau (Preußisch-Schlesien). Hauptwerk: Die Geschichten des Volkes von
Unterwaiden ob und nid dem Wald von dessen frühester Abkunft an bis auf unsere Zeiten, mit Hinsicht

auf die Geschichten seiner Nachbarn von Ury und Schwyz, 2 Bde, Luzern 1827/28. «Im luzernischen

Frühliberalismus spielte er eine hervorragende, nach außen aber unauffällige Rolle als scharfer

Gegner der Nuntiatur und Verfechter der Insubordination gegen Rom» (Studer, Füglistaller 63).
Richard Feller/Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz vom Spätmittelalter zur Neuzeit,
2. Hbd., Basel 19792, 510 f. (Lit.); Eidg. Nr. 35 vom 29. April 1836; HBLS II 459 f.; Reg. bei Kälin
(Aufklärung) und Aider (Die Bibel in der Innerschweiz); Peter Beck, Franz Nikiaus Zeiger
[1765—1821]. Sein Aufstieg zum Landammann-Amt, Diss. phil. Zürich. Beiträge zur Geschichte
Nidwaldens 21/22 (1951); ders., F. N. Zeiger als Landammann, a. a. O. 27 (1961), passim.

77 Ludwig Suppiger (1794-1875) von "Mengen LU. 1817 Ordination, 1819 Vikar in Dagmersellen, 1825

Feldprediger des ersten Schweizerregiments in Neapel, 1833 Kaplan in Ruswil. Pfarrer in Reiden
(1836), Liestal (1853) und Allschwil (1859). 1867 Chorherr in Beromünster. Während der Regenerationszeit

radikal gesinnt. SKZ Nr. 15 vom 10. April 1875; Theodor Scherer-Boccard, Wiedereinführung

des katholischen Kultus in der protestantischen Schweiz im neunzehnten Jahrhundert, Ingenbohl

1881, 190-193; Mathias Riedweg, Geschichte des Kollegiatstiftes Beromünster, Luzern 1881,
537 f.

437



und Vikar Ehrsam78 an den Oberhirten von Basel. In ihrer Erklärung79 legten sie
dar, daß sich die Kirche Gottes überall und zu allen Zeiten mit allen möglichen
bürgerlichen Ordnungen und Verhältnissen habe vertragen können. Allfällige äußere

ungünstige Umstände habe sie «nicht durch Wühlereien und Verwirrung beseitigt,
sondern durch Sanftmuth und Liebe, durch den Geist der Wahrheit, der Versöhnung,

des Gehorsams und eines willigen Entgegenkommens selbst ihre Gegner
entwaffnet». Darin liege denn auch die einzige und unwiderstehliche Macht der Kirche
ihren Feinden gegenüber.

«Wir müssen es daher höchst bedauern», schreiben die 48 Luzerner Priester,
«daß mehrere unserer Mitbrüder die Stütze der Religion in äußern und zufälligen
Verhältnissen, Verfassungen oder Personen zu finden meinen, und noch mehr müssen

wir bedauern, daß die Religion zum Mittel der Parteien erniedrigt, im Namen
derselben Verwirrung gepflanzt, nützliche und gute Anstalten zur geistlichen
Veredlung des Volkes durch Verdächtigung gehindert und Unfriede in den glücklichen
Gauen unseres Vaterlandes verbreitet wird. Darum muß auch das politische Treiben
eines in unsern Tagen unter religiösem Vorwande entstandenen [Katholischen] Vereins

und der Organe desselben jeden wahren Freund der Kirche und des Vaterlandes

höchlich empören. Denn auf solche Weise werden aus dem Gebiete des Staates
die Verwirrungen und der Kampf auch in das Gebiet der Kirche und Religion
verpflanzt. Darum wir unter anderm eine vorzügliche und hauptsächliche Ursache
des bestehenden Mißtrauens zwischen Kirche und Staat und der daraus hervorgegangenen

Vorkehrungen des Letztern gegen die Erstere (sc. die Badener Artikel)
in diesen angegebenen Umständen zu finden glauben.» Die 48 Unterzeichner betonen,

daß die Unterwerfung der Kirche unter den Staat einem unkatholischen
Grundsatz entspringe. Schließlich bitten sie ihren Oberhirten, «die in unserm Vaterlande

etwa nöthig gewordenen kirchlichen Verbesserungen einzuleiten und die
Rechte und die Macht der Kirche dadurch zu sichern, daß dieselbe in keiner
Hinsicht und in keinem Falle hinter den vernünftigen Forderungen der Zeit zurückbleibt.»

Dieses Schreiben an den Bischof von Basel wurde auch der Regierung des Kantons

Luzern mitgeteilt, mit der Bitte um «väterlichen Schutz» der darin genannten
Bestrebungen.80 Die «freimüthige Erklärung» — so die Unterzeichner — kam unter
den im Kanton Luzern herrschenden Verhältnissen einer Stellungnahme für die
Badener Artikel gleich.

1

Joseph Ehrsam (1806-1842) von Müswangen LU. Vikar in Entlebuch, Pfarrhelfer in Hitzkirch. Scharf
antijesuitisch. Vertreter eines extremen Staatskirchentums. Verfasser verschiedener Schriften, u. a. :

Das Plazetum (sie!) Regium. Eine Abhandlung (Luzern 1841). -- SKZ Nr. 8 vom 19. Februar 1842;
Walter Hofer, Das Verhältnis zwischen Kirche und Staat im Kanton Luzern, Diss. iur. Bern 1924, 6;
Strobel, Jesuiten (Reg.).

1

Rheinwald, Acta 31—33 (vgl. Anm. 68) — Die Namen der 48 Geistlichen wurden im «Eidgenossen»
(Nr. 53 vom 3. Juli 1835) veröffentlicht (auch bei Herzog, Kälin 18 f.). Zur Frage der Verfasserschaft
s. Wüest 142 f. Anm. 234.

' Rheinwald, Acta 31 (6. Juni 1835) - Antwort der Regierung vom 27. Juni 1835 bei Rheinwald, Acta
33-35.

438



95 Geistliche aus den Landkapiteln Hochdorf, Sursee und Willisau, voran die
Dekane Häfliger81, Sigrist82 und Meyer83, legten deshalb in einer Denkschrift an
Bischof Salzmann84 «die reinen Grundsätze» dar, die sie «in ihrem Berufe stets und
überall leiten».85 Sie bedauern, «die Geistlichkeit des Cantons Luzern wie in zwei
Partheien zerrissen, in Kläger und Beklagte getheilt» sehen zu müssen und betonen :

«Der Eckstein der Kirche ist die ewige Wahrheit und ihr unerschütterliches Festhalten

an derselben. Unser Vertrauen auf sie ist deshalb auch hinsichtlich der religiösen

Bedürfnisse unserer Zeitverhältnisse beruhigend: indem wir dafür halten, daß
sie, sobald ihr der nöthige Friede und die gleichnöthige Freiheit gestattet werde,
durch die angemessensten Anordnungen, also auch gewiß durch Diöcesan-
Synoden, das kirchliche Wohl in unserm Vaterlande bestens und genügend befördern

und sichern werde.»
Die Regierung des Kantons Luzern verbot aufgrund des Plazetgesetzes vom

7. März 1834 die Verbreitung der in Schwyz gedruckten päpstlichen Enzyklika,
doch ohne großen Erfolg. Dem beunruhigten Volk gab sie deshalb den Wortlaut
der 14 Badener Artikel bekannt und hielt zu Beginn ihrer von Staatsschreiber
Siegwart-Müller verfassten «Beleuchtung»86 fest: «Wer mit Unbefangenheit und
Bedachtsamkeit die Badener-Conferenz-Artikel durchlieset, wer sich vom katholischen
Glauben Rechenschaft zu geben im Stande ist, wird finden, daß jene Artikel nicht
nur nichts gegen die katholische Glaubenslehre enthalten, sondern im Gegentheil
die älteste Kirchenordnung wieder herzustellen, die katholische Gesinnung neu zu
beleben, Mißbräuche und Willkürlichkeiten abzuschaffen und den Frieden des
Vaterlandes zu bewahren beabsichtigen» (S. 11). Nach der Verteidigung aller Artikel
gab der Luzerner Kleine Rat noch einmal seiner Überzeugung Ausdruck, «daß die
Badener-Conferenz-Artikel nicht das mindeste gegen die katholische Glaubenslehre
enthalten, sondern daß sie vielmehr eine Rückkehr zu den ursprünglichen, reinen
und allgemeingültigen Gesetzen der katholischen Kirche bezwecken» (S. 46).

81 Jost Bernhard Häfliger (1759-1837) von Münster (Beromünster). Studien in Solothurn, Luzern, Straßburg

und Konstanz. Dr. theol. und lie. utr. iur. Nach der Ordination (1783) Vikar in Neudorf, 1786
«Oberleutpriester» in Münster. 1793 bis zum Tod Pfarrer von Hochdorf 1808 Dekan des Kapitels
Hochdorf. Förderer des Schulwesens (1806-18 Oberschulinspektor). Führendes Mitglied der
Helvetischen Gesellschaft (1810-19 Sekretär). Gründer und erster Präsident der Schweizerischen Musikgesellschaft

(1808). Erneuerer des Volksgesanges (Volksliederdichter). Freund von F. B. Göldlin und
J. M. Sailer. «In der ersten Periode seines öffentlichen Lebens kämpfte er als eifriger Patriot für die
bürgerliche Gleichheit Aller vor dem Gesetze; in der zweiten Periode seines Lebens stund er als Dekan

des Kapitels Hochdorf und gleichsam als Führer der luzernerischen Geistlichkeit unentwegt und
begeistert ein für die Rechte und für die Freiheit der Kirche» (Estermann 74, s. u.). Melchior
Estermann, Geschichte der alten Pfarrei Hochdorf. Luzern 1891, 73-81; Gottfried Boesch, Zur
Geschichte der Pfarrei zu St. Martin in Hochdorf (962-1962), Hochdorf 1962, 67-71; Häfliger,
Pfyffer (Reg.).

82 Über Georg Sigrist s. Biogr. A. Fuchs 1141.
83 Joseph Mauriz Meyer (1771-1846) von Ruswil LU. Studien in Luzern (J. I. Zimmermann, F. u. E.

Geiger). In Willisau 1801 Vikar, 1803 Pfarrhelfer, 1806 bis zum Tod Pfarrer. 1812-28 Oberschulinspektor.
1827 Dekan des Kapitels Willisau. Vertrauensperson eines Großteils der Landgeistlichkeit.

Streng kirchlich gesinnt. SKZ Nr. 52 vom 24. Dezember 1846 und Nr. 7 vom 13. Februar 1847;
Häfliger, Pfyffer (Reg.).

84 Rheinwald, Acta 35-40 (29./31.Juli 1835). Antwort der Regierung vom H.August 1835 bei
Rheinwald, Acta 40-42.

85 Schreiben an die Regierung des Kt. Luzern, 1. August 1835 (Rheinwald, Acta 35).
86 Bekanntmachung und Beleuchtung der Badener-Conferenz-Artikel von dem Kleinen Rathe des Kantons

Luzern an die Bürger desselben (Sursee 1835).

439



Zur gleichen Zeit erklärte und verteidigte der Jurist Kasimir PfyffeY1 die zu Baden

getroffene Übereinkunft88 und schloß seine Ausführungen mit den Worten: «Aus
diesen Erläuterungen seht ihr, liebe Mitbürger, daß die Artikel der Badener-
Konferenz sich auf die alten Freiheiten der Eidgenossen in kirchlichen Dingen
gründen; ihr seht, daß diese Rechte wesentlich einem jeden wohlgeordneten
Gemeinwesen zukommen, ohne welche dasselbe keinen Bestand hat; ihr seht endlich,
daß auch alle andere Staaten, in welchen die katholische Religion in Kraft und
Würde besteht, diese Rechte ausüben und daß namentlich die Könige von Frankreich,

genannt allerchristlichste Könige, und die Beherrscher der östreichischen
Staaten, welche den Titel apostolische Majestät führen, darin den übrigen Staaten

vorangingen. Diejenigen, welche vorgeben, als würde die kanonische Ordnung
oder die Glaubenslehre der katholischen Kirche durch die Badener-Konferenz-
Artikel nur im mindesten gefährdet, befinden sich daher in einem bedauernwerthen
Irrthum. Ihr sehet im Gegentheil, daß mehrere dieser Artikel gerade die Entfernung

verderblicher Mißbräuche aus der Kirche und die Erhaltung der alten
Kirchengesetze zum Zwecke haben» (S. 35 f.).

Die von der Luzerner Regierung herausgegebene «Bekanntmachung und
Beleuchtung der Badener-Conferenz-Artikel» wurde noch im Jahr des Erscheinens
(1835) vom Papst auf den Index der verbotenen Bücher gesetzt,89 nicht aber die

«Erklärung und Vertheidigung» des radikalen Kasimir Pfyffer.
Der neue Bischof von Chur und St. Gallen, Johann Georg Bossi,90 verlangte von

der Geistlichkeit des Kommissariates Schwyz,91 daß die Enzyklika vom 17. Mai
1835 als «dogmatische Erklärung unseres heil. Vaters» auch dem Volk «zu seiner

Belehrung und Nachachtung amtlich und der Wesenheit nach ganz und öffentlich
verkündet und dadurch das öffentliche Bekenntniß abgelegt werde, daß wir, Jesu
Christo und seiner Kirche getreu, in dem römischen Papste den von Gott uns
gegebenen obersten Hirten und Lehrer in allen Glaubens- und Sittensachen anerkennen

87 Über Kasimir Pfyffer (1794—1875) siehe — neben den Angaben S. 317 Anm. 9 — auch Ferdinand
Elsener, Die Schweizer Rechtsschulen vom 16. bis zum 19. Jahrhundert.. Zürich 1975, bes.

306-322; auch Kurt Büchi, Die Krise der Luzerner Regeneration 1839-1841, Diss. phil. Zürich,
Zürich 1967 (passim).

88 Erklärung und Vertheidigung der Badener-Konferenz-Artikel von einem katholischen Schweizer
(Luzern 1835). Siehe Konrad Nick, Kasimir Pfyffer und die Luzerner Verfassungspolitik in den Jahren
1827-1841, Diss. phil. Fribourg 1955, 215—219 (Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiete

von Kirche und Staat, Bd. 9).
89 Breve vom 23. September 1835. Siehe Franz Heinrich Reusch, Der Index der verbotenen Bücher,

Bd. 2, Bonn 1885, 1091 und Albert Sleumer, Index Romanus, Osnabrück 1956", 143 und 203.
90 Johann Georg Bossi (1773—1844) von Mon GR. Studien in Chur, Feldkirch, Ottobeuren und Mailand.

1799 Pfarrer in Mon, 1818 Dekan des Kapitels Ob dem Schyn. 1826 Domscholastikus. 1833, nach
dem lbd von Bischof Karl Rudolf, vom Churer Domkapitel zum Kapitelsvikar gewählt (29. Oktober).

1834 vom Papst zum Bischof von Chur und St. Gallen ernannt. 1835 Präkonisation (d. h. feierliche

Bekanntgabe der Ernennung durch den Papst vor den Kardinälen), Inthronisation in Chur und
Konsekration in Einsiedeln. 1836—44 Bischof von Chur (Das Doppelbistum Chur-St. Gallen wurde
von Gregor XVI. am 23. März 1836 aufgehoben). -- SKZ Nr. 4 vom 24. Januar 1844; Mayer II
629-646; Gschwend bes. 226-235; Helvetia Sacra 1/1 502.

91 Rheinwald, Acta 203 f. (17. August 1835).

440



und als Katholiken anerkennen müssen». Er erwartet deshalb, «daß die sämmtli-
chen Seelsorger sothane amtliche Verkündigung, wo sie nicht etwa schon geschehen,

bei erster Gelegenheit vornehmen und sie sowohl mit gehörigen Ermunterungen

zu fortwährend unverrückter Treue und Anhänglichkeit an die Kirche, ihr
Oberhaupt und dessen Aussprüche, als mit andern Zeit und Ort gemäßen Zusprü-
chen nach eigenem Eifer begleiten werden».

Ein «Geistlicher der Urkantone», sehr wahrscheinlich der Stanser Kaplan Franz
Joseph Gut,92 nannte das päpstliche Rundschreiben «die beßte Beleuchtung über die
Badener-Konferenz» (S. 65) und rief den Bewohnern von Uri, Schwyz und
Unterwaiden zu: «Mit der Badener-Konferenz wollen wir ewig nichts zu thun haben
(S. 67)!»93

Inzwischen waren die Abgeordneten der Kantone Luzern, Bern, Solothurn,
Baselland, Aargau, St. Gallen und Thurgau zu einer neuen Konferenz zusammengekommen

- diesmal in Luzern (7. — 12. September 1835) -, um der päpstlichen
Verdammung entgegenzutreten und den Vollzug der Badener Beschlüsse zu beraten.
Die 14 Artikel wurden bekräftigt und einige Schritte zu deren Verwirklichung ins
Auge gefasst.94

Alois Fuchs hat sich zum Verhältnis von Kirche und Staat verschiedene Male
geäußert.95 Beide Institutionen «bilden verschiedene abgesonderte Sphären (Kreise)».%
Die Kirche sorgt in erster Linie für das Ewige, der Staat vor allem für das Zeitliche,
«doch nicht in jener schroffen und heillosen Trennung, wie viele Kurzsichtige -
Seichte und Flache auf beyden Seiten — es glauben. Nein, auch der Staat hat seine

ewige Seite bey allem Zeitlichen, wie die Kirche hinwieder eine zeitliche bey allem

Franz Joseph Gut (1794—1871) von Stans. Studien in Stans, Muri, Einsiedeln und Luzern (Gügler,
Widmer). Lebte nach der Ordination (1819) zunächst unverpfründet in Stans. 1826 Kaplan, 1836 bis

zum Tod Pfarrhelfer in Stans. Spielte in der Sonderbundszeit eine führende Rolle. Populärer Kanzelredner.

Verfasser vieler religiöser und politischer Flugschriften. Hauptwerk: Der Überfall in Nidwalden

im Jahre 1798 in seinen Ursachen und Folgen (Stans 1862). «Ein origineller Mann und genauer
Kenner der Volksseele» (Franz Odermatt, Der Kanton Unterwaiden nid dem Wald im 19. Jahrhundert

in seiner Geschichte, Kultur und Volkswirtschaft, Stans 1937, 126). Nidwaldner Volksblatt
Nr. 25 vom 24. Juni 1871; HBLS IV 21.

Beleuchtung über die Badener-Konferenz. Für die Bewohner der Urkantone. Von einem Geistlichen
der Urkantone (Schwyz 1835). Im gleichen Jahr erschien - ebenfalls in Schwyz - die Schrift: Warnung
an die Bewohner der Urkantone über die Verdorbenheit unseres Zeitalters. Von einem Geistlichen aus
den Urkantonen. (Befasst sich auch mit der Badener Konferenz; besprochen im «Erzähler» Nr. 28

vom 7. April 1835, sehr wahrscheinlich von A. Fuchs). Siehe auch: Zuruf an die Bewohner der
Urkantone über die verderblichen Zeitschriften. Von einem Geistlichen der Urkantone, Schwyz 1836

(mit Erwähnung von A. Fuchs, S. 48).
Rheinwald, Acta 76-80; Hanselmann 250-258; A. Fuchs im «Freien Schweizer» 1836 Nr. 9, 14, 15

C. Siegwart-Müller, der die Instruktionen für die Luzerner Deputation (Schultheiß F. L. Schnyder
und Statthalter J. K. Amrhyn) ausgearbeitet hatte, schrieb an A. Fuchs (NAF, 5. September 1835):
«Gerne hätte ich Sie während dieser Arbeiten hier gehabt. Ihre Gegenwart dürfte vielleicht auch während

der Konferenz von großem Nutzen sein. Man sagte, auch Troxler werde sich einfinden, was ich
für ein malum omen halte. Neben dem Unglücksvogel sollte auch ein Fuchs da sein, ihn zu verscheuchen.»

(Troxler war, obwohl politisch radikal und kirchlich reformgesinnt, ein Gegner der Badener

Konferenzartikel; s. Spieß, Troxler 577—587).
Predigt 49-54; Sailerschrift 10 f.; Wünsche 117 f.; Glauben II bes. 344-397; FrS 1835 Nr. 32, 39,
43.
FrS Nr. 32 vom 7. August 1835.

441



Ewigen.»97 Beide Institutionen müssen deshalb miteinander verbunden sein, und
besteht der Staat aus Christen, stehen sie in ständiger, inniger Wechselwirkung.
Beide «Anstalten» haben das eine, große Ziel: «Allseitige Beglückung, Veredlung und
Verklärung der Menschheit!»98

Die Kirche ist eine Korporation im Staat und als solche diesem äußerlich
unterworfen; im Innern bleibt sie aber selbständig.99 Der Staat hat die Pflicht, die Kirche
zu schützen und zu schirmen, besteht er doch zum größten Teil aus christlichen
Laien. Aus dieser Schutzpflicht (ius protectionis) leitet sich das Aufsichtsrecht ab
(ius inspectionis), denn der Staat kann nur das beschützen, was er kennt. Aus dem
Aufsichtsrecht ergeben sich weitere Rechte des Staates im Kirchlichen (Iura circa
sacra): Das Recht, kirchliche Anordnungen zu genehmigen (Genehmigungsrecht,
ius placeti)100; das Recht, zu verhüten, daß von der Kirche etwas vorgenommen
wird, das für den Staat nachteilig ist (Verhütungsrecht, ius cavendi); das Recht, das

zu verbessern oder abzuschaffen, was mit der gesetzlichen Ordnung und der Wohlfahrt

des Staates im Widerspruch steht (Verbesserungsrecht, ius reformandi).101
Doch auch die Kirche hat einige Rechte gegenüber dem Staat. Die wesentlichen

sind folgende:102 1. Freiheit von allen positiven Vorschriften über die Lehre;
2. Freiheit der kirchlichen Verfassung und der Regelung des Gottesdienstes;
3. Freiheit der Aufnahme und des Ausschlusses von Mitgliedern; 4. «Freiheit, alle
zur Abhaltung des Gottesdienstes und zur Erhaltung des ganzen kirchlichen Lebens
erforderlichen Mittel zu erwerben und zu gebrauchen».

Gegenüber den Badener Artikeln hat Alois Fuchs Vorbehalte anzubringen. Ihm
«mißfällt die einseitige Entstehungsart».103 Der Staat hat zwar das Recht der höchsten

Aufsicht über seine religiösen Gesellschaften, wird dieses Recht «aber nur mit
größter Umsicht, Schonung und Zartheit» ausüben «und nur in ehrerbietiger
Rücksprache mit den betreffenden Kirchenbehörden».104 Fuchs ist auch mit dem Text
der Artikel nicht ganz einverstanden, weil dieser teilweise unklar abgefasst worden
sei und deshalb mehrere Deutungen zulassen könne.105

Trotz dieser Einwände hat Fuchs aber alle Artikel der Badener Konferenz - mit
Ausnahme des zwölften — verteidigt, besonders nachdem sie vom Papst ohne
Zugeständnisse verworfen und verdammt worden waren.106 Wichtig war für ihn der in
Baden gezeigte «edle Muth, den Anmaßungen der Römlinge107 mannhaft entgegenzustehen,

nach der schönsten Nationalität — der christlich-kirchlichen — zu ringen

97 Predigt 9.
98 Glauben III 12 £
99 Glauben II 370.

100 «Gern wird der Staat jede kirchliche Anordnung genehmigen, die seinem Wohl nicht entgegen ist,
und um so lieber, wie segensreicher sie in ihren Folgen seyn muß» (Glauben II 378).

101 Wünsche 125 f., Vorschläge 23 f., Glauben II 377 f., FrS Nr. 32 vom 7. August 1835 — Vgl. S. 102
Anm. 22 und S. 238 Anm. 32-34.

102 Glauben II 369 f.
103 FrS Nr. 43 vom 23. Oktober 1835.
104 Vorschläge 23.
105 FrS Nr. 43 vom 23. Oktober 1835 und Nr. 15 vom 8. April 1836.
106 Siehe die Zusammenstellung im Anhang.
107 Siehe Heribert Raab, «Römling». Zur Geschichte des antirömischen Affekts und der Gettoisierung in

der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, in: Innen- und Außenpolitik. Primat oder Interdependenz?
Festschrift zum 60. Geburtstag von Walther Hofer, hg. von Urs Altermatt und Judit Garamvölgyi,
Bern-Stuttgart 1980, 527-545.

442



und die schmählichste aller Vormundschaften — die geistige — aufzuheben».108 Er
glaubt, daß er mit dieser Haltung den Grundsätzen seiner Landshuter Lehrer, vor
allem Zimmers, nicht untreu geworden sei und kann deshalb «das Benehmen so
vieler Mitschüler nicht begreifen».109 Fuchs betont, daß die Badener Artikel nur
die Verhältnisse des Staates zur Kirche regeln würden. Mehr dürfe der Staat nicht
bestimmen. Würde er es trotzdem tun, wäre dies ein Eingriff in das Innere der Kirche,

der einer Unterdrückung gleichkäme.110 Er behauptet, daß viele der angefochtenen

Artikel — mit Ausnahme des Kirchenstaates — überall Gesetzeskraft hätten
und von katholischen Professoren in Handbüchern des Kirchenrechts und auf
Kathedern unter den Augen der Bischöfe gelehrt und von diesen beobachtet
würden.111

Was die Verurteilung der Badener Artikel durch Bischof Salzmann und Papst
Gregor XVI. betrifft, vertritt Alois Fuchs die Meinung, «daß die totale, einseitige
Verwerfung besagter Artikel von Seite der kirchlichen Behörden und die sich hierin

offenbarende Mißkennung aller Rechte des Staates von einer sehr bedeutenden
Zahl der achtbarsten Geistlichen nicht gebilliget wird».112 Bischof Salzmann habe
die 48 Geistlichen ihres Schrittes wegen nichts weniger als getadelt.113

«Aber das Oberhaupt der Kirche hat die Badener Artikel verurteilt und
verdammt», hört Fuchs immer wieder einwenden. «Wir erklären unumwunden»,
schreibt er im «Freien Schweizer»114: «Wenn einer den Satz so faßt, allem, was der
Papst ausspreche, müsse der Katholik sich unbedingt und ohne Weiteres unterwerfen,

gibt er einen Beweis erbärmlicher Unwissenheit oder bösen Willens. Ein
Unterschied der größten Wichtigkeit ist es, ob der Papst sich ausspreche in Sachen des
Glaubens oder über kirchliche Einrichtungen und Verhältnisse des Staates zur Kirche.

Will man auch zugeben, daß man sich seinem Urtheil in Sachen des Glaubens
unterziehen müsse — und diess ist noch mancher Einschränkung unterworfen —,115

so ist's etwas ganz anderes in Betreff kirchlicher Einrichtungen. Die Kirchengeschichte

zeigt, daß ihm hierin tausend und tausend Mal widersprochen wurde von

108 AZ Nr. 11 vom 5. Februar 1834 (Original in der Kantonsbibliothek AR, Trogen) -- «Ich freue mich
des Sieges der Gesetze über Gesetzlosigkeit, der Freiheit über römisch-pfäffische Sklaverei — der

unerträglichsten, die sich nur denken läßt -, des Lichtes über die Finsterniß, und es ist mein glühendster

Wunsch, daß die Hydra des Pfaffthums - mit noch andern Hydren - in unserer Schweiz vollkommen

und überall zernichtet werde» (KB AG, A. Fuchs an K. R. Tanner, 17. August 1835). Das Pfaf-

fentum äußert sich in Sklavensinn, Gewinn- und Herrschsucht (Glauben I 182 f., nach 1 Petr 5, 2 f.).
"" KB AG, A. Fuchs an K. R. Tanner, 17. August 1835 - Vgl. Gerhard Saner, Karl Rudolf Tanner

(1794-1849). Diss. phil. Zürich, Aarau 1971, 189 (Argovia 83, 1971, 5-243).
110 FrS Nr. 43 vom 23. Oktober 1835 und Nr. 7 vom 12. Februar 1836 — «Die Kirche soll den Staat

nicht unterjochen; aber auch der Staat soll die Kirche unter kein Geßlerjoch beugen» (Glauben II 112;
ähnlich in Glauben II 230).

111 FrS Nr. 39 vom 25. September 1835 -- Ähnliche Auffassungen über das Verhältnis von Kirche und
Staat vertraten die kath. Geistlichen Benedikt Alois Pflanz (1797-1844), Redaktor der «Freimüthigen
Blätter über Theologie und Kirchenthum» (s. Hagen, Aufklärung bes. 313 f., 329 f. und Catholiques
libéraux 28; vgl. Biogr. A. Fuchs I 228) und Robert Kälin (1808-1866), Pfarrer in Zürich, ein enger
Freund von A. Fuchs (s. Herzog, Kälin 22 und 68). Über den Kirchenbegriff der Radikalen s. Paul

Martin Matter, Der Kanton Aargau und die Badener Artikel. Diss. phil. Zürich, Bern-Frankfurt/M.
1977,68-74.

112 FrS Nr. 42 vom 16. Oktober 1835 (s. auch FrS Nr. 39 vom 25. September 1835).
113 Die Antwort von Bischof Salzmann auf die Erklärung der 48 und die Denkschrift der 95 Luzerner

Geistlichen ist abgedruckt bei Rheinwald, Acta 42 f. (lat., 31. August 1835; dt. im «Freien Schweizer»

Nr. 40 vom 2. Oktober 1835).
114 Nr. 39 vom 25. September 1835.
115 Vgl. S. 339 f. Anm. 26.

443



kirchlichen Provinzen, Bischöfen, ganzen Orden, Domstiften, von Königen und
Freistaaten, so daß man gut katholisch seyn kann, ohne seinen Ausspruch anzunehmen.»

- «Der Katholik hat Ehrfurcht zu tragen für die päpstlichen Entscheidungen,
aber dabei weiß er aus der Katechese, daß auch der Papst fehlen kann, besonders in
Dingen, worüber er nach eingereichten Berichten sein Gutachten oder seinen
Entscheid abgeben soll und wo Parteisucht alles entstellen kann.»116

Im übrigen ist Alois Fuchs der Überzeugung: «Unser Feind ist nicht das ferne,
belogene Rom, sondern das Rom inmitten unter uns. Unser Feind ist nicht so sehr
der hinterführte Nuntius als die eingebornen schweizerischen Römlinge, die ihn zu
ihrem sklavischen Werkzeug herabwürdigen.»117 Deshalb möchte er allen Schweizer
Katholiken zurufen: «Wendet Euch in Euern wichtigen kirchlichen Angelegenheiten

durch einen edlen, eigens abgesandten Mitbürger unmittelbar an den hl. Vater selbst,
und er wird Euch, statt Fluchbullen, den väterlichen Segen und willfährige Erhörung

Euerer gerechten Bitten zurückbringen.»"8 Und Fuchs fügt hinzu: «Es liegt
wirklich auf dem guten Herzen unseres hl. Vaters so manche niederdrückende Last
in den allerwichtigsten Beziehungen, daß wir Schweizer es aus Zartgefühl durchaus
nicht dulden sollten, daß ihn Zeloten und Ohrenbläser erst noch über unschuldige
Dinge beunruhigen, welche Pius VII. sogar in unserer Schweiz genehmiget und
bekräftiget hat.»

Man wird nicht bestreiten können, daß die Hoheitsrechte des Staates «in Baden
einen Überakzent erhalten haben und daß die unmißverständliche Begrenzung
Roms im Sinn des altkirchlichen Episkopalismus dem päpstlichen Absolutismus
empfindlich zusetzen mußte». Doch wird «ein Eidgenosse unserer Zeit, welcher in
der Bundesverfassung und in kantonalen Gesetzgebungen so und so viele dieser
Artikel seit Jahrzehnten erfüllt sieht, oder gar ein Christkatholik, der sich kirchlich
in die bischöflich-synodale Verfassung eingelebt hat und in der katholischen
Nationalkirche, die sich als Glied der Una sancta gründlich von jeder widerchristlichen,
nationalistischen Tendenz unterscheidet, eine segensreiche Gestaltung erblickt, das

Dokument von 1834 mit ganz andern Augen zu lesen vermögen als ein römisch
gerichteter Christ.»119

Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962 — 65) läßt sich aus
römischkatholischer Sicht zu den Badener Konferenzartikeln Folgendes sagen: «Ein Teil
davon ist inzwischen auf dem Wege einseitiger staatlicher Regelung durchgesetzt worden;

einen andern Teil konnte die kirchliche Selbstreform verwirklichen oder dem

Reifungsprozeß überantworten; ein nicht geringer Teil schließlich ist endgültig als

der katholischen Idee entgegenstehend verworfen worden. Zu letzterem gehören
besonders jene Artikel, die dem Staatskirchentum weitesten Spielraum gewährten

116 FrS Nr. 15 vom 8. April 1836.
117 Freim. Nr. 61 vom 31. Juli 1835.
118 FrS Nr. 46 vom 13. November 1835 (auch das folgende Zitat) Diese Auffassung erinnert an die

sog. Appellatio a papa male informato ad papam melius informandum (Appellation vom schlecht
informierten Papst an den besser zu informierenden Papst). Siehe Gröber, Wessenberg II 295

119 Gilg 74 (aus christkatholischer Sicht). Siehe auch Eduard Herzog, Die Badencr Konteren/, in: Katho¬
lische Blätter 3 (1875) 393-398, 401-405, 409-416 und 4 (1876) 1-7.

444



und nicht so sehr eine harmonische Konkordanz von Staat und Kirche, als vielmehr
eine de jure Anerkennung der Oberhoheit des Staates über die Kirche im Auge
hatten.»120

«Wichtige Beschlüsse der Konferenz, die durch das enge Zusammenwirken von
Politikern und Geistlichkeit, insbesondere Baumgartners und Federers, entstanden

waren, unterstützten Strukturreformwünsche wie die Herstellung eines Metropoli-
tanverbandes und die Abhaltung von Synoden. Dadurch sollte eine Kirchenreform
im Sinne der katholischen Aufklärung des 18. Jahrhunderts und Wessenbergs in die
Wege geleitet werden.» Hauptziel der Politiker war «die Formulierung und
Vereinheitlichung ihrer Politik und ihrer Rechtsansprüche gegenüber der Kirche, um mit
Erfolg den Vorrang des staatlichen Rechts vor dem Kirchenrecht zu behaupten.
Dabei konnte man sich weitgehend am Beispiel des Josephinismus orientieren.121

Angesichts neuer zentralistischer und reformunwilliger Tendenzen in der Kirche,
die sich gegen den Liberalismus in Kirche und Staat wandten, schien die Kontrolle
dieser Kräfte mit Hilfe des traditionellen Staatskirchenrechtes nötig zu sein.
Problematisch war, daß die Badener Konferenz versuchte, den zwar tief in der Geschichte
der katholischen Kirche verwurzelten, doch zukunftsweisenden Ideen des
'aggiornamento' der Kirche im Sinne des Episkopalismus und der katholischen Aufklärung
mit den alten und zusätzlich noch verschärften Mitteln des Staatskirchentums zum
Durchbruch zu verhelfen. Die konservative Abwehr dagegen bediente sich mit
Erfolg der modernen Mittel der Demokratie wie der Presse, der Petitionen und der
Vereine.»122

Victor Conzemius, Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus: Zur Entstehung
der christkatholischen Pfarrei Ölten, ZSKG 60 (1966) 112-159, zit. 121. Siehe auch: Augustinus Kurt
Huber, Reformpläne des Josephinismus und das D. Vatikanische Konzil, in: Kirche, Recht und
Land. Festschrift Adolf Kindermann, hg. von Karl Reiß und Hans Schutz, Königstein Taunus 1969,
54-66. Vgl. Kottje-Moeller III 39-45 (19792). -- Chr.Fuchs hielt in seinem Programm vom
26. Dezember 1833 fest: «Das Recht der Stände zur angedeuteten Organisation geht hervor a) aus der
Idee der katholischen Kirche, als nach welcher den Laien zusteht, mit Zustimmung der Geistlichen
die Institutionen ihres äußern Bestandes oder der hierarchischen Ordnung festzusetzen oder, wie es in
den alten Kanones heißt, die kirchliche Gemeine zu organisiren. Das Recht fließt b) aus der Übung
alter und neuer Zeit, wo sich die Staaten immer vorbehielten, die hierarchischen Verhältnisse nach
den ursprünglichen Anordnungen zu behaupten und Eingriffe gegen die alten Kanones und Rechtsame

zu hindern; — fließt c) aus der Idee des Staates selbst, als welcher die hl. Aufgabe hat, was ihm
gefährlich, zurückzuweisen, was ihm aber heilsam, aufzunehmen oder zu schützen» (Schnyder, Kurze
Geschichte 7 f., vgl. Anm. 45).
Über Joseph II. (1741-1790), nach dem eine rund hundertjährige Geistesrichtung benannt wird, siehe
Lorenz Mikoletzky, Kaiser Joseph II., Herrscher zwischen den Zeiten, Göttingen-Zürich-Frankfurt
1979 (Persönlichkeit und Geschichte, Bd. 107) und Hans Magenschab, Josef II., Revolutionär von
Gottes Gnaden (Graz-Wien-Köln 1979). «Josefinische Ketzer» beschreibt Eduard Winter
(1896-1982) in seinem Buch: Ketzerschicksale. Christliche Denker aus neun Jahrhunderten, Zürich-
Einsiedeln-Köln 1980, 261-305.
Hanselmann 198 (aus gemäßigt protestantisch-liberaler Sicht).

445



«Eine Fehlleistung kann man vielleicht in der 1833 eingeleiteten liberalen Politik
gegenüber der katholischen Kirche sehen. Aber hier ist manches noch vernebelt
durch die Polemik des 19. Jahrhunderts; es gilt daher, differenziert zu urteilen und
die beiden Komponenten der liberalen Kirchenpolitik auseinanderzuhalten. Es
sind dies einerseits das Staatskirchentum, das heißt die Aufsicht des Staates über
die Kirche, mit der die Liberalen eine Politik fortzusetzen suchten, die dem 18.

Jahrhundert und noch den Restaurationsregierungen selbstverständlich gewesen
war, und anderseits die genuinen liberalen Forderungen nach mehr Mitsprache von
unten in der Kirche durch Abhaltung von Synoden, Beizug von Laien in der
Kirchgemeinde und der Priester im Diözesanverband, Liturgie in der
Landessprache, mehr Liberalität in der Frage der Mischehen usw.

In bezug auf das Staatskirchentum bildeten die Liberalen zusammen mit konservativen

Monarchien im 19. Jahrhundert die Nachhut. (Oesterreich zum Beispiel war
bis über die Mitte des 19. Jahrhunderts noch staatskirchlich organisiert.) Während die
Kirche den Monarchen gegenüber, die ihr im Zeichen des Bündnisses von Thron
und Altar mächtigen Schutz gewährten, vorläufig das Staatskirchentum nicht
verurteilen konnte, bot sich hierfür eine günstige Gelegenheit, als die im konservativen
Europa schlecht angesehenen und ständigem Druck ausgesetzten freisinnigen Kantone

die gleichen Rechte zu beanspruchen suchten. Man wird heute dem
Staatskirchentum kaum nachtrauern, das absolutistischem Denken entsprungen war;
hingegen haben die spezifisch liberalen kirchenpolitischen Forderungen durch das

Zweite Vatikanische Konzil eine späte, aber eindrückliche Rechtfertigung
erfahren.»123

Auf wessen Seite in den zahlreichen Auseinandersetzungen zwischen Staat und
Kirche «Recht und Vernunft standen, ist nur im Einzelfall auszumachen: Schuldig
wurde der Staat durch seine bürokratische Reglementiersucht und sein ausschließlich

staatskirchliches Konzept der Regelung seiner Beziehungen zu der in ihrer
organisatorischen Struktur stark geschwächten und erschütterten Kirche. Mitschuldig

wurde die Kirche, indem sie sich an Privilegien und eigene Normvorstellungen
klammerte und überholte Ansprüche und Forderungen aufstellte, für die es in einer
zur Säkularisation tendierenden Gesellschaft keinen Platz mehr gab.»124

123 Erwin Bucher, Die schweizerische Regeneration von 1830/31. Rückblick nach 150 Jahren auf die

Anfänge des Freisinns, «Neue Zürcher Zeitung» Nr. 213 vom 13./14. September 1980.
124 Victor Conzemius, 150 Jahre Diözese Basel, Basel-Stuttgart 1979, 12 f. — Zum Themenkreis Kirche

und Staat, Staatskirchentum, (kath.) Aufklärung, Josephinismus, Liberalismus, Episkopalismus, Katholische

Bewegung, Ultramontanismus, Alt- oder Christkatholizismus siehe Carl Andresen/Georg Denz-
ler, Wörterbuch der Kirchengeschichte, München 1982 (mit umfassenden und neuesten Literaturangaben).

446



34. Fuchsens politische Aktivitäten

34.1 «Wünschefür die Verfassung des Kantons Schwyz»

34.1.1 Die Verhältnisse vor 1798

a) Entstehung des Kantons Schwyz1

Das Alte Land Schwyz — der heutige Bezirk Schwyz - war ursprünglich in Viertel
eingeteilt: Ob dem Wasser (d. h. der Muota), Nid dem Wasser, Steinen und Muotatal.

Nach Beendigung des Marchenstreites mit dem Kloster Einsiedeln (1350) teilte
sich das Obwässerviertel in ein Alt- und Neuviertel. Nach dem Anschluß der Leute
von Arth an Schwyz (1353) entstand das Artherviertel.2 Die Waldstatt Einsiedeln
und die untere March (Altendorf, Lachen) wurden von den Schwyzern nach der
Schlacht bei Sempach (1386) besetzt. Die mittlere March (Galgenen, Schübelbach,
Wägital) erhielt das Alte Land 1405 von den Appenzellem geschenkt. Die obere

March (Wangen, Tuggen, Grynau) schließlich erbten die Schwyzer nach dem Tod
des letzten Grafen von Toggenburg (1436).3 Küßnacht wurde 1402 käuflich erworben.4

Die beiden Höfe Pfäffikon und Wollerau fielen im Alten Zürichkrieg an Schwyz

1 Zur Geschichte des Kantons Schwyz siehe (chronologisch): Thomas Faßbind, Geschichte des Kantons
Schwyz. Von dessen ersten Gründung bis auf die helvetische Staatsumwälzung, 5 Bde, Schwyz 1832 -
1838 (hg. von Kaspar Rigert, Pfr. von Gersau); Gerold Meyer von Knonau, Der Kanton Schwyz
historisch, geographisch, statistisch geschildert, St. Gallen und Bern 1835 (Gemälde der Schweiz,
Bd. 5); Martin Dettling, Schwyzerische Chronik oder Denkwürdigkeiten des Kantons Schwyz, Schwyz
1860; Dominik Steinauer, Geschichte des Freistaates Schwyz vom Untergang der dreizehnörtigen
Eidgenossenschaft bis auf die Gegenwart, 2 Bde, Einsiedeln 1861 (Nachdruck: Genf 1979); HBLS VI
(1931) 290—315 (mit Beiträgen vor allem von Martin Styger); Anton Castell, Geschichte des Landes
Schwyz, Einsiedeln 19662. Siehe auch: Paul Kamer, Schwyz, Genf 1973 (Die Kantone der Schweiz,
Bd. 19, Editions Panoramic); Carl Kälin, Unser Kanton Schwyz heute. Eine Schrift über den Kanton
Schwyz und seine sechs Bezirke, Einsiedeln 1976 (Aktion Schwyz-Schweiz, Handels- und Industrieverein

des Kantons Schwyz); Gerhard Oswald, Schwyz, Neuenburg 1978 (Schweizer Kantone, Bd. 2, hg.
vom Avanti-Verlag). — Zu Kap. 34.1 vgl. das ergänzende Literaturverzeichnis in Biogr.
A.Fuchs II A 217-219.

2 Zu den verschiedenen Auffassungen über die Entstehung der Viertel s. Faßbind I 103; Fuchs, Wünsche
98; Steinauer I 8; HBLS VI 296 f.; Castell 16; Alois von Reding, Die Landesämter des eidgenössischen
Standes Schwyz. Diss. iur. Bern, Schwyz 1912, 13 und 18; Willy Keller, Blätter aus der Steiner
Geschichte, MHVS 61 (1968) 91-117, hier 103 -- Die Vorsteher dieser sechs Viertel hiessen Siebner,

weil sie, zusammen mit dem Landammann, ein Siebnerkollegium bildeten. Die Viertel hatten als
Wahlkreise und Steuerbezirke lediglich administrative Bedeutung.

3 Siehe Regula Hegner, Geschichte der March unter schwyzerischer Oberhoheit, Diss. phil. Fribourg,
MHVS 50 (1953); dies., Die Beziehungen der Landschaft March zum Alten Lande Schwyz,
Marchring Nr. 8 (1968) 1-4; Johannes Heim, Kleine Geschichte der March, 2 Bde., Siebnen
1968/1975.

4 Siehe Franz Wyrsch, Die Landschaft Küßnacht am Rigi im Kräftefeld von Schwyz und Luzern,
MHVS 53 (1959) 29-45, und: QueUen zur Geschichte der Landschaft Küßnacht am Rigi, Bd. 1:

1351-1400, hg. vom Historischen Verein Küßnacht am Rigi, redigiert von Edi Ehrler und Franz
Wyrsch (Küßnacht 1982).

447



(1440).5 Somit hatte das Land Schwyz bereits um die Mitte des 15. Jahrhunderts
nahezu die heutige territoriale Ausdehnung. Es fehlten nur noch Gersau, das sich bis

zum Untergang der Alten Eidgenossenschaft (1798) als selbständige Republik
behaupten konnte,6 und der Hof Reichenburg, der von 1370 bis 1817 dem Gotteshaus

Einsiedeln unterstand.7

b) Das Alte Land Schwyz*

Im «altgefreiten Land Schwyz» war die Landsgemeinde Trägerin der obersten
Staatsgewalt. Der «Landtag», wie man diese Institution bis ins 15. Jahrhundert nannte,
wählte die Inhaber der höchsten Landes- und Kriegsämter. Auch die Wahl des

Landrates lag ursprünglich bei der Landsgemeinde, ging dann aber im 15.
Jahrhundert an die sechs Viertelsgemeinden über.
Räte: Die Trennung der Gewalten war damals noch nicht durchgeführt, zeichnete
sich aber in der Einrichtung von drei verschiedenen Räten ab. Der Einfache oder
Gesessene Rat fungierte vorwiegend als «Regierungsrat» (Exekutive). Er bestand aus
60 Mitgliedern (je 10 aus 6 Vierteln) und den Inhabern der Landesämter; er kam in
der Regel dreimal in der Woche zusammen. Der Zweifache Rat (Malefizrat) verfügte

in erster Linie über richterliche Kompetenzen. Diesem «Kriminalgericht», das

sich jährlich einmal versammelte, gehörten zweimal 60 Mitglieder an. Mehr
gesetzgeberischer Natur (Legislative) waren die Befugnisse des Dreifachen Rates. Dieser
setzte sich aus dreimal 60 Mitgliedern zusammen und wurde deshalb auch «ganz
gesessener Landrat» genannt; er kam regelmäßig vor und nach der Tagsatzung
zusammen.9 Je nach Wichtigkeit der zu behandelnden Geschäfte trat der Rat oft auch
in kleinerer Zahl zusammen. So besorgte der Samstagrat die laufenden Geschäfte,
den Briefwechsel und die Waisensachen. Wollte der Landammann nicht allein
entscheiden, rief er aus einigen in der Nähe wohnenden Ratsherren den Wochenrat

zusammen.

Gerichte: Die ursprünglich der Landsgemeinde zustehende oberste Gerichtsgewalt

ging in der Neuzeit an eigentliche Gerichte über. Ordentliche Zivilgerichte

5 Siehe Johann Baptist Müller, Geschichte der Höfe Wollerau und Pfäffikon. Von den ältesten Zeiten bis

zum Jahre 1531, MHVS 2 (1883) 95-211; Albert Hug, Die Wirtschaftsstruktur der Höfe Pfäffikon
und Wollerau seit Begründung der Grundherrschaft des Klosters Einsiedeln (965) bis zu Beginn des

17. Jahrhunderts (1. Teil). Die Urbarien und Rechenbücher des Stifts Einsiedeln für die Höfe. Eine
geographische Karte der Höfe um 1600 (2. Teil), Diss. phil. Zürich. (Der 1. Teil erschien in den
MHVS 62 [1969] 3-121; der 2. Teil liegt als Manuskript von 220 S. in der Zentralbibliothek Zürich);
Höfnerland, Höfnerlüüt. Ein Blick auf Landschaft, Geschichte, Kultur, Politik, Arbeit und Brauchtum
im Bezirk Höfe, Freienbach 1981 (Patronat: Bezirksrat der Höfe; mit Beiträgen von Paul Wyrsch,
Albin Marty und Fredy Kümin); Urspeter Schelbert, Der schwyzerische Bezirk Höfe im 18. Jahrhundert,
laufende Diss, an der Universität Basel (Bulletin AGGS Nr. 13 vom Dez. 1981, S. 9).

6 Siehe Josef M. Mathä Camenzind, Die Geschichte von Gersau, Bd. 1: Gersau als Hof und Republik bis
1798 (Gersau 1959).

7 Siehe Meinrad Benedikt Zehnder, Zur Vierten Säkularfeier. Denkwürdiges aus Vergangenheit und
Gegenwart der Gemeinde und der Pfarrei Reichenburg (1498-1898), nebst Geschichte des Kirchenbaues
in den Jahren 1884 ff. (Lachen 1900).

8 Zum Folgenden s. bes. Steinauer I 14—36, auch Meyer von Knonau 187-191 und Windlin 2—7.
9 Ursprünglich konnte jeder der 60 Ratsherren für den Zweifachen Rat einen und für den Dreifachen

Rat zwei ehrenhafte Männer seines Viertels in den Rat mitnehmen. Diese sog. Ratsfreunde waren sitz-
und stimmberechtigt. In späterer Zeit wurden sie von den Viertelsgemeinden gewählt (Steinauer I 16).

448



waren das Neuner- und das Siebnergericht.10 Für rasche Entscheide in zivilrechtlichen
Streitigkeiten Fremder oder mit Fremden sorgte ein außerordentliches Gericht, das

ursprünglich auf der Gasse gehalten wurde und deshalb Gassengericht hieß. Die
strafrechtlichen Tatbestände hatten die drei genannten Gerichte dem Zwei- oder
Dreifachen Rat zur Aburteilung zu überweisen.

Bevölkerungsklassen: Seit dem 17. Jahrhundert unterschied man im Alten
Land Schwyz drei Bevölkerungsklassen: Landleute, Beisaßen und Tolerierte. Die
Landleute stammten von vollberechtigten Bürgern ab oder wurden später ins Landrecht

(Bürgerrecht) aufgenommen. Als Vollbürger besaßen sie alle politischen und
wirtschaftlichen Rechte. Die Beisaßen (Hintersaßen) waren ortsfremde Zugezogene;
sie verfügten über keine politischen Rechte und waren wirtschaftlich zahlreichen

Einschränkungen unterworfen.11 Die Tolerierten (Heimatlosen) konnten sich
im Lande nur gegen ansehnliche Gebühren aufhalten und waren vor einer
Ausweisung nie sicher.

c) Die «angehörigen» Landschaften11

Die Landschaften March, Einsiedeln und Küßnacht waren ursprünglich völlig
frei; sie besaßen ihre eigenen Rechte und Gerichte. Nur in den Höfen wurde von
Anfang an ein - zwar beschränktes - Abhängigkeitsverhältnis geschaffen. Nach
und nach handelte der demokratische Stand Schwyz aber wie die aristokratischen
Städtekantone Bern und Zürich in ihren Landvogteien. Seit dem 17. Jahrhundert
wurden die Landleute der äußern Landschaften zu sogenannten Angehörigen des

Alten Landes degradiert, die alljährlich an der Maienlandsgemeinde zu Schwyz um
die Bestätigung ihrer Rechte nachsuchen mußten. Diese konnten ihnen nach
Beheben gewährt oder entzogen werden. Der Grad der Abhängigkeit von Altschwyz
war verschieden. Während die Landschaften March und Küßnacht sich immer
noch einer weitgehenden Selbstverwaltung erfreuten, war diese in der Waldstatt

Einsiedeln und in beiden Höfen stark eingeschränkt. Auch in den «angehörigen»

Landschaften unterschied man drei Arten von Einwohnern, nämlich Landleute,

Beisaßen und Tolerierte.

10 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 29 — Das Neunergericht wurde auch Geschworenengericht genannt.
11 Siehe Dominik Styger, Die Beisassen des Alten Landes Schwyz, Diss. iur. Bern (Schwyz 1914).
12 Siehe bes. Steinauer I 36-88 und Windlin 7-10, auch HBLS VI 298 f.

449



34.1.2 Die Zeit der revolutionären Übergänge (1798-1830)
a) Helvetik (1798-1803f
Die Forderungen der Französischen Revolution (1789) nach Freiheit und Gleichheit

blieben auch bei den «Angehörigen» des Alten Landes Schwyz nicht unbeachtet.

Treibende Kraft der Unabhängigkeitsbestrebungen wurde die Landschaft
March. Schon 1790 verlangten die dortigen Bewohner Aufhebung von
wirtschaftlichen Einschränkungen. Am 10. Februar 1798 forderten sie «vollständige
Freiheit und gänzliche Entlassung» aus dem Stande Schwyz «für Land und Leuthe,
jetzt und zu allen künftigen Zeiten».2 Schwyz verurteilte diese kecke Sprache. Doch
schon am 18. Februar gab die Landsgemeinde den Landschaften Einsiedeln,
Küßnacht und Höfe volle Freiheit und politische Rechtsgleichheit. Es geschah dies
«sowohl in Beherzigung der gegenwärtigen gefährlichen Zeiten wie auch in Hinsicht
auf alle der Belohnung würdigen Treue».3 Am 8. März wurde notgedrungen auch
den «rebellischen» Märchlern die Befreiungsurkunde ausgestellt. Schließlich
beschloß die Landsgemeinde vom 18. April 1798, daß die Beisaßen des Alten Landes
Schwyz, «welche unter den Freyfahnen würklich gezogen, ziehen werden und unter
selben schwöhren sollen, würklich — sie und ihre Kinder - als gefreyte Landleuth
erklärt und anerkannt seyn».4

Trotz heldenhaftem Widerstand und Sieg bei Rothenthurm mußte Schwyz
kapitulieren und die helvetische Einheitsverfassung annehmen.5 Das Alte Land Schwyz,
Gersau, Küßnacht und Einsiedeln wurden dem Kanton Waldstätten, die March und
die beiden Höfe dem Kanton Linth zugeteilt. Im südlichen Teil des Kantons
entstanden die Distrikte (Bezirke) Schwyz, Arth und Einsiedeln; der nördliche Teil
gehörte zu den Distrikten Rapperswil und Schanis. Wie in der übrigen Helvetischen

Republik, stand auch den Kantonen Waldstätten und Linth je ein vom
Direktorium ernannter Regierungsstatthalter vor, der für die Distrikte Unterstatthalter
bestimmte, die ihrerseits für die Gemeinden Agenten wählten. Richterliche Behörden

waren zur Zeit der Helvetik der Oberste Gerichtshof sowie die Kantons- und
Distriktsgerichte.6

Nach dem Rückzug der französischen Truppen (Juli 1802) erhoben sich sofort die
Föderalisten. Allen voran beeilte sich Schwyz, die vorrevolutionären Zustände
wiederherzustellen. An der Landsgemeinde vom 1. August 1802 — der ersten seit
1798 - wurden die alten Behörden wiedereingesetzt. Die äußern Landschaften
behielten aber die ihnen im Jahre 1798 gewährten Rechte und Freiheiten bei. Auch
die Beisaßen wurden in ihrer Stellung als Vollbürger bestätigt; sie heißen
von nun an «neue Landleute».7 Ihre Ansprüche auf das Allmeindrecht wurden aber
1806 durch ein Gerichtsurteil abgewiesen.8

Siehe bes. Steinauer I 99-420, auch Hüsser 14-21, Camenzind 6-13, Castell 68-76, Windlin 10-12.
Hüsser 16.

Hüsser 17.

Styger 137.
Siehe Willy Keller, Die Kapitulationsurkunde der Schwyzer von 1798, MHVS 55 (1962) 85-92.
Siehe bes. Steinauer I 252-259.
Styger 369.
Styger 333.

450



b) Mediation (1803-1814f
Napoleons Mediationsakte von 1803 schaffte den unschweizerischen Einheitsstaat
ab und stellte die Souveränität der Kantone weitgehend wieder her. Die vom
Ersten Konsul diktierte Verfassung regelte im 11. Kapitel die Angelegenheiten des

Kantons Schwyz.10 Dieser entstand in etwas größerem Umfang, da ihm der frühere
Freistaat Gersau und das Dörfchen Hurden einverleibt wurden.11 Die «Bürger der

vereinigten Lande» erhielten ,die gleichen politischen Rechte wie jene des

Alten Landes Schwyz (Art.l). Die souveräne Gewalt ruhte in der Landsgemeinde
des ganzen Kantons (Art. 2), an der alle Kantonsbürger vom 20. Lebensjahr an
teilnehmen konnten (Art. 3). Bei den kantonalen Behörden wurde die Einrichtung
des dreigliedrigen Rates beibehalten. Für die Sitzverteilung galt das Proporzsystem.
Die Zivilgerichte des Alten Landes (Neuner-, Siebner- und Gassengericht) behielten

«ihre alte Wahlart, Einrichtung und j^mtspflichten» (Art. 4). Alle Behörden
hatten sich nach den Grundsätzen der Mediationsakte zu richten, (Art. 5). Die
Organisation der Verwaltung und des Gerichtswesens in den ehemaligen Landschaften

und in der untergegangenen Republik Gersau sowie die Festsetzung des

Repräsentationsverhältnisses in den Kantonsbehörden überließ Napoleon einer von
der Landsgemeinde gewählten Kommission von 13 Mitgliedern (Art. 6).

Diese Kommission arbeitete in kurzer Zeit einen Entwurf ^jas («Dreizehner-
parere»), der von der Tagsatzung am 2. August 1803 gebilligt wurde und damit
Gesetzeskraft erhielt.12 Aus Napoleons Grundgesetz und dem Parere des
Dreizehnerausschusses entstand dann der «Entwurf der innern und vollständigen
Verfassung für den Kanton Schwyz.»13 Es war die erste vollständige Verfassung des

nunmehr gleichberechtigten Kantons.14 Dieser zählte nun sieben gleichberechtigte
Bezirke, nämlich Schwyz (das ehemalige Alte Land), Gersau, March, Einsiedeln,
Küßnacht, Wollerau und Pfäffikon. Jeder Bezirk erhielt eine Bezirksgemeinde,
einen Bezirksrat und eigene Bezirksgerichte. Die höchste Gewalt lag bei der
Kantonslandsgemeinde, an der alle Kantonsbürger teilnehmen konnten. Der frühere

9 Siehe bes. Steinauer 1421-545, auch Camenzind 13-31, Hüsser 21-23 und Windlin 12-17.
10 Kothing, Gesetzessammlung 21 f.
1 ' Gersau war zur Zeit der Helvetik eine Munizipalität (Gemeinde) des Distriktes (Bezirkes) Schwyz. -

Hurden fiel im Alten Zürichkrieg (1440) mit den «Höfen» an Schwyz. Nach dem Zweiten Villmergerkrieg

(1712) kam diese Siedlung zwischen Pfäffikon und Rapperswil zu Zürich und Bern. Siehe Martin
Ochsner, Hurden. 1712-1798 Gemeine Herrschaft der Stände Zürich und Bern, MHVS 42 (1937)
1-62.

12 Kothing, Gesetzessammlung 23—28.
13 A. a. O. 33-54 - Diese Verfaßung wurde vom Kantonsrat am 5. Januar 1804 genehmigt und von der

Landsgemeinde am 5. Mai 1805 ratifiziert (a. a. O. 64).
14 Eine Art Verfaßung des Alten Landes bildeten die 25 Landespunkte von 1733 (Sammlung der

wichtigsten Landsgemeindebeschlüsse), abgedruckt in: Fuchs, Wünsche 177—180 und — mit Erläuterungen
— in: Vaterländisches Gespräch zwischen dem Verfasser des Kaleidoskop oder dem Schwyzer Bauer im
Hirtenhemd und einem Bauern-Rathsherrn im Kanton Schwyz, Zug 1831, 60—72, verfaßt von
Leonard Karl Inderbitzin (1774-1838), Ibach, Kupferschmied, Bauer und Volksschriftsteller. (Inderbitzin

nennt noch einen 26. Landespunkt.) — Das «Vaterländische Gespräch» wurde neu herausgegeben

von Daniel Annen (Einsiedeln 1980, Schriftenreihe der Kantonalbank Schwyz, Heft 2) mit einer
Einleitung (S. 3-16) sowie mit Wort- und Sacherklärungen (S. 93-119).

451



Einfache Rat des Alten Landes hieß nun Kantonsrat.15 Er wurde «aus allen Bezirken

nach dem annähernden Verhältniß der Volksmenge zusammengesetzt, und
zwar auf zweyhundert legaler Landleute ob 20 Jahren ein Mitglied».16 Der Zweifache

Rat bestand aus allen Mitgliedern des Kantonsrates und aus den Substituten
eines jeden Ratsmitgliedes. Der Dreifache Rat umfaßte den Zweifachen und einen
Zuzüger für jeden Ratsherrn. Über allen Bezirksgerichten stand als höchste Instanz
das Kantons- oder Appellationsgericht.

Das Alte Land Schwyz konnte sich mit der neuen Ordnung nicht
abfinden. Gewohnt, über andere Gebiete zu regieren und zu herrschen, suchte es

zielstrebig, seine frühere politische Vormacht zurückzugewinnen. Das hiezu
geeignetste Mittel war die Schaffung eines finanziellen Übergewichtes.

c) Restauration (1814-1830)17

Nach der Niederlage Kaiser Napoleons in der Völkerschlacht bei Leipzig (Oktober
1813) hoben 10 der 13 alten Kantone - darunter Schwyz - mit Unterstützung der
verbündeten Mächte Oesterreich und Rußland die Mediationsverfassung von 1803
auf. Sie erneuerten den alten Bundesverband, hielten aber an der Abschaffung der
Untertanenverhältnisse fest.

Das Alte Land Schwyz vertrat den Standpunkt, daß im Kanton der staatsrechtliche

Zustand vor 1798 wiederhergestellt sei. Der Landrat des Bezirkes Schwyz hob
deshalb bereits Mitte Januar 1814 die «Innere und vollständige Verfassung» von
1804 auf und setzte sich als provisorische Regierung und Inhaber der Souveränitätsrechte

ein. Damit waren die politische Gleichberechtigung aller Landesteile
abgeschafft und die Kantonsbehörden aufgehoben. Die übrigen sechs Bezirke
wurden «auf eine günstige Behandlung und freundschaftliche Verständigung
vertröstet».18 Gersau gelang es, mit Zustimmung der vier alten Schirmorte Luzern,
Uri, Schwyz und Unterwaiden seine frühere Selbständigkeit zurückzugewinnen. Die
andern Bezirke erhoben gemeinsamen Protest gegen das unberechtigte Vorgehen
von Altschwyz. Ihr unbestrittener Führer wurde der Märchler Franz Joachim
Schmid.19 Auch alt Landammann Alois von Reding verurteilte energisch die Auflö-

ls Nicht zu verwechseln mit dem heutigen Schwyzer Kantonsrat (100 Mitglieder), der seit 1848 — als

Nachfolger des Dreifachen oder Großen Rates — die kantonale Legislative bildet.
16 Kothing, Gesetzessammlung 36 f.
17 Siehe bes. Steinauer II 1-134; auch Müller-Friedberg, Annalen IV 150-185, Camenzind 31-54,

Hüsser 23-28, Windlin 17-21.
18 Beschluß des Landrates des Bezirkes Schwyz vom 19. Januar 1814, zit. bei Styger 377.
" Franz joachim Schmid (1781—1839) von Lachen. Fürsprech und Ochsenwirt in Lachen. Bezirksrat und

Kantonsrat. 1812 Bezirksstatthalter; 1814, 16, 20, 24 Bezirksammann der March (je zwei Jahre; als
solcher präsidierte er auch das Bezirksgericht). 1831/32 Präsident des außerschwyzerischen Landrates.
1832/33 Landammann des «Kantons Schwyz äußeres Land». 1833 Präsident des Kantonsgerichtes.
1833, 34, 37 Präsident des Großen Rates. 1815, 32, 34, 35 und 37 Tagsatzungsgesandter (1833 für
Außerschwyz). 1836-38 Kantonsstatthalter. Schmid trat 1834 zum Alten Land über. «Diese 'unheilige
Allianz' zwischen Altschwyz und Schmid eröffnet eines der traurigsten, schrecklichsten und
leidenschaftlichsten Kapitel der Geschichte des Kantons Schwyz» (Wyrsch, Reding 84). «Sehr schillernde,
nicht einfach zu fassende Persönlichkeit» (Wiget 33, s. u.). «In allen Kämpfen von 1830—38 war er,
der vielgefeierte und vielgeschmähte Schmid, die Seele» (Hüsser 97; vgl. Wyrsch, Reding 136).
Josef Wiget, Die Lotterie von Lachen und Franz Joachim Schmid, Marchring Nr. 20 (1980) 25—39;
Paul Wyrsch-Ineichen, Der Kanton Schwyz äußeres Land 1831-1833, Marchring Nr. 21 (1981) 3-50;
Reg. bei Wyrsch (Reding), Bauer (Schwyzerische Presse) und Spieß (Baumgartner-Heß; in der ZBZ
liegen sieben Briefe von Schmid an Heß aus dem Jahre 1833); passim bes. bei Steinauer und Hüsser.

452



sung der Kantonsbehörden.20 Die Gesandten Oestereichs und Rußlands machten
Schwyz darauf aufmerksam, daß das Recht der gleichen Stellvertretung, das das
Alte Land den neuen Bezirken schon vor der Mediationsakte zu wiederholten
Malen eingeräumt habe, nicht mehr bestritten werden könne.

Dessenungeachtet entwarf ein Ausschuß des Bezirksrates Schwyz ein Gutachten,
das die früheren Rechte und Gesetze wieder in Kraft setzte und dem Alten Land
zwei Drittel der Ratssitze zubilligte. Die Bezirkslandsgemeinde vom 27. Februar
1814 genehmigte dieses Gutachten und erhöhte den Anteil von Altschwyz sogar
auf drei Viertel aller Ratssitze. Empört wandten sich die fünf äußern Bezirke an
Schwyz und beriefen sich auf die ihnen 1798 und 1802 gewährte Rechtsgleichheit.
Als ihre Vorstellungen kein Gehör fanden, erklärten sich die Kantonsräte der
Bezirke March, Einsiedeln, Küßnacht, Wollerau und Pfäffikon als oberste Behörde
von Außerschwyz, auf der Grundlage der Kantonsverfassung von 1804. Die erste
Trennung vom Alten Lande Schwyz war damit vollzogen. Nach fünfmonatiger
Selbstverwaltung kam aber durch Vermittlung der Gesandten Oesterreichs und
Rußlands eine «Übereinkunft» zustande.21

In diesem Grundvertrag wurde die politische Gleichberechtigung «in Behandlung

der allgemeinen Kantonsangelegenheiten» zwar anerkannt (Art.l). Das
«altgefreite Land Schwyz» beanspruchte aber immer noch zwei Drittel der Sitze im Rat
(Art. 2), obwohl es nicht einmal die Hälfte der Bevölkerung umfaßte.22 Alle Lasten
des Kantons wurden «nicht nach dem Maaßstab der Repräsentation, sondern nach
demjenigen der Bevölkerung auf die verschiedenen Landschaften» verteilt (Art. 11).
Die laufenden Geschäfte und die wichtige Korrespondenz mit den andern
Kantonen und dem Ausland führte der Wochenrat von Schwyz (Art. 4). Artikel 5 hielt
fest: «Der ganz gesessene Landrath hat auch die vorzügliche Pflicht, eine
Verfassung für den gesammten Kanton Schwyz gutachtlich zu bearbeiten. Sobald selbe

beendigt seyn wird, soll sie dem gesammten Volke, das heißt der im Art.l
festgesetzten Kantonslandsgemeinde zur Annahme oder Verwerfung vorgelegt
werden.»

Dieses Abkommen war ein voller Sieg des Alten Landes Schwyz. Seine Ratifikation

wurde den Außerschwyzern aufgezwungen, diesmal nicht von fremden,
sondern von eigenen Herren. Den äußern Bezirken fehlte der notwendige Zusammenhang

wie auch die politische Erfahrung. «Froh genug, wie sie waren und seyn mußten,

all das, was sie 1798 und 1804 erlangt hatten, doch nicht ganz einzubüssen,
konnten sie das Bessere von der versprochenen Verfassung hoffen.»23

Die Zeit der Restauration war durch eine ausgesprochene Reaktion
gekennzeichnet. Die in der «Übereinkunft» von 1814 angekündigte Verfassung wurde

20 Siehe Aymon de Mestral, Aloys von Reding. Ein Held des nationalen Widerstandes, Zürich 1945,
331—354 — Reding wollte das Gute an der Mediationsverfassung beibehalten. Er lehnte deshalb die
rücksichtslose Wiederherstellung der alten Ordnung, wie dies vor allem Landesstatthalter Ludwig Auf
der Maur zu erreichen suchte, ab.

21 Übereinkunft zwischen dem altgefreiten Land Schwyz und den Landschaften March, Einsiedeln,
Küßnacht, Wollerau und Pfäffikon, 26. Juni 1814 (Kothing, Gesetzessammlung 104-107).

22 Während der Restaurationszeit setzte sich der Große Rat in Luzern zur Hälfte, in Zürich zu fünf Achtel,

in Basel, Solothurn und Schaffhausen zu zwei Drittel und in Freiburg zu drei Viertel aus Stadtbürgern

zusammen (Windlin 18). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 72 f.
23 Fuchs, Wünsche 11.

453



nicht bearbeitet. Doch auch der Kanton Schwyz mußte Artikel 15 des auch von
ihm beschworenen Bundesvertrages vom 7. August 1815 einhalten, der von allen
Kantonen die Niederlegung ihrer Verfassung im Eidgenössischen Archiv
verlangte.24 Er tat dies endlich im Jahre 1821, nach wiederholter Aufforderung durch
die Tagsatzung, und zwar als letzter der 22 Kantone.25 Landammann und
Dreifacher Rat erklärten darin gleichsam zur Entschuldigung, daß der Stand
Schwyz bis zur Zeit der Mediation «nie eine in Urkunde geschriebene Verfassung»
gehabt habe.

Die Kantonsverfassung vom 25. Juni 1821 umfaßte nur sechs Punkte,
denen die lapidare Erklärung folgte: «In Allem bleibt es bei unsern wohlhergebrachten

Übungen und Landesgesetzen.»26 Diese Ersatzverfassung schränkte die
Rechte des Volkes noch mehr ein. Entgegen Artikel 5 der «Übereinkunft» wurde sie

der Kantonslandsgemeinde nie zur Annahme oder Verwerfung unterbreitet und bis
1830 überhaupt nicht veröffentlicht. Artikel 7 des Bundesvertrages von 1815
bekannte sich zum Grundsatz, «daß, so wie es — nach Anerkennung der XXII
Cantone — keine Unterthanen-Lande mehr in der Schweiz giebt, so könne auch der
Genuß der politischen Rechte nie das ausschließliche Privilegium einer Classe der

Cantons-Bürger seyn».27 Trotzdem gab die Schwyzer Regierung im Frühjahr 1817
dem Fürstabt von Einsiedeln (Konrad Tanner) einen Teil seiner frühern
Souveränitätsrechte über das Dorf Reichenburg wieder zurück.28

Ganz rechts- und verfassungswidrig benahm sich aber das Alte Land Schwyz
gegenüber den ehemaligen Beisaßen. Nach wiederholten Versuchen, sie von der

Landsgemeinde auszuschließen, sprach die Kantonsgemeinde vom 26. April 1829
den sog. neuen Landleuten das ihnen 1798 erteilte politische Bürgerrecht für
immer ab, mit der Begründung, jener Entschluß sei nicht frei gewesen, sondern unter
dem Druck der damaligen Verhältnisse erfolgt.29

Einzig im Fall Gersau zeigte das Alte Land kein Bestreben, den frühern Zustand
wiederherzustellen.30 Aufgrund der Akten des Wiener Kongresses betrachtete
Schwyz die ehemalige Republik, die sich 1814 rekonstituiert hatte, als integrie-

24 Kothing, Gesetzessammlung 20.
25 Verfassung des Kantons Schwyz, wie selbe in das Eidg. Archiv gelegt worden, 25. Juni 1821 (Kothing,

Gesetzessammlung 133 f.).
26 Kothing, Gesetzessammlung 134 — Als Vorbild diente die «Erklärung über die Verfassung des Kantons

Ury» vom 7. Mai 1820 (Das Landbuch oder offizielle Sammlung der Gesetze, Beschlüsse-und Verordnungen

des Eidg. Kantons Ury, Bd. 1, Altdorf 1823, 5).
27 Kothing, Gesetzessammlung 17.
28 Übereinkunft zwischen dem Stift Einsiedeln und der Regierung des Kantons Schwyz über das Verhältniß

des Hofes Reichenburg zu diesen beiden, 13. März resp. 17. April 1817 (Kothing, Gesetzessammlung

108-110). Siehe auch Steinauer II 54-60; Fuchs, Wünsche 42-44; Meyer von Knonau 293 und
Castell 78.

29 Styger 382 f.; Dettling, Schwyzerische Chronik 97 f.; Hüsser 27; Wyrsch, Reding 46 f.
30 Siehe Josef M. Mathä Camenzind, Die Geschichte von Gersau, Bd. 2: Äußere Geschichte von Gersau

1798-1848, Gersau 1953, 124-166; Fuchs, Wünsche 40-44; Steinauer H 47-54; Camenzind 42-52;
Albert Müller, 1817 -- ein denkwürdiges Jahr für die altfrye Republik Gersau, MHVS 65 (1972)
147-157.

454



renden Teil des Kantons. Gersau verwahrte sich dagegen,31 doch die zu Hilfe
gerufene Tagsatzung beschloß am 22. Juli 1817, daß «der Flecken und die Landschaft
Gersau mit dem Kanton Schwyz vereinigt sein» sollen.32 Der Vereinigungsakt
vom 26. April 1818 bestimmte, daß der frühere Freistaat «den Rang nach dem Alten

Lande Schwyz» einnimmt und sechs Mitglieder in den Kantonsrat abordnet.33

34.1.3 Die Wirren zu Beginn der dreißiger Jahre1
Die ehemals abhängigen Landschaften warteten während mehr als 15 Jahren
vergebens auf die in der «Übereinkunft» von 1814 versprochene Verfassung. Mehrmals
wurden sie in Schwyz vorstellig, doch sie fanden kein Gehör. Die freiheitlichen
Regungen in der Eidgenossenschaft Ende der zwanziger Jahre2 gaben ihnen wieder
neuen Mut. Am 13. Januar 1830 verlangten die außerschwyzerischen Vertreter im
Dreifachen Landrat auf Antrag des Bezirkes Einsiedeln die unverzügliche
Ausarbeitung einer neuen Verfassung. Der vom Alten Land dominierte Rat beschloß
aber am 15. Februar, «daß es bei der alten Verfassung, so 1803 entworfen und im
Druck herausgegeben worden, vereint mit jenen Veränderungen, welche anno
1814 in selbe gebracht worden, bestehen und die Kanzlei beauftragt sein solle, die
letztern zusammenzufassen und an den betreffenden Stellen einzuverleiben».3Weitere

Verhandlungen im Verlaufe des Sommers blieben erfolglos. Schwyz wies die Petenten

immer wieder darauf hin, daß die 1814 verheißene Verfassung im Jahre 1821
ins Eidgenössische Archiv deponiert worden sei. Durch Drucklegung wurde nun
diese kurze Verfassung dem Volk bekanntgemacht.

Ermutigt durch die in der Schweiz infolge der Pariser Julirevolution in Gang
gebrachten Verfassungsrevisionen gelangten die Landleute der Bezirke March,
Einsiedeln, Pfäffikon und Küßnacht am 18. November 1830 nochmals an den
Dreifachen Landrat mit der dringenden Bitte, die Geduld des Volkes nicht auf die
Folter zu spannen. Nach erneuter Abweisung blieben ihre Vertreter den Sitzungen
im Schwyzer Rathaus fern.

31 Siehe u. a. die sehr interessante Schrift «Kurzgefaßte Geschichte des Freystaates Gersau» (Zug 1817)
von Pfarrhelfer Kaspar Rigert (1783-1849).

32 Eberle, Gesetzessammlung 232.
33 Kothing, Gesetzessammlung 118f. — A.Fuchs rügte das Vorgehen des Alten Landes, glaubte aber,

daß die Integration von Gersau in den Kt. Schwyz bei den «großen Vorrechten, die die einzelnen
Bezirke haben von keinen wesentlich nachtheiligen Folgen seyn konnte» (Wünsche 43). Nach
Camenzind (S. 52) war «die damalige Annexion eine ungerechtfertigte und diente einzig den
Vorherrschaftsbestrebungen des Bezirkes Schwyz».

1 Siehe bes. Steinauer E 135-181; Müller-Friedberg, Annalen IV 185-288; Baumgartner, Schweiz I
101-105, 188-196 und 404 f.; Camenzind 55-86; Hüsser 29-59; Henggeler, Müller 146-186; Windlin

21-26; Paul Wyrsch-Ineichen, Der Kanton Schwyz äußeres Land 1831-1833, Marchring Nr. 21

(1981) 3-50; Kaspar Michel, Der Halbkanton «Schwyz, äußeres Land», Gfr. 135 (1982) 251-256.
2 Vgl. S. 30 f.
3 Kothing, Gesetzessammlung 172.

455



Hierauf verfaßten die beiden führenden Männer der March, Franz Joachim
Schmid und Dr. Melchior Diethelm4, eine Denkschrift. Darin wurde an erster
Stelle «eine die Freiheiten und Rechte aller Privaten sichernde Verfassung und eine
auf das Verhältniß der Bevölkerung berechnete Vertretung in den Kantonsbehörden»

verlangt.5 Die Kantonslandsgemeinde sollte bestehen bleiben und Schwyz
weiterhin Sitz sämtlicher Behörden sein. Neu war die Forderung nach einer
Regierungskommission, die den einzig aus Schwyzern bestehenden Wöchenrat ersetzen
sollte. Dieses «Memorial der elf Punkte» wurde am 5. Dezember 1830 von den
Landsgemeinden der vier opponierenden Bezirke March, Einsiedeln, Pfäffikon und
Küßnacht genehmigt. Schwyz, allen voran Pannerherr von Weber und
Landesstatthalter ab Yberg1', wollte aber «den Hammerschlag der neuen Zeit nicht hören.
Man glaubte, mit veralteten Rechtstiteln und überholten Traditionen die aus dem
Jungbrunnen einer neuen Weltanschauung emporsteigenden Geister bannen zu
können.»7

Am 6. Januar 1831 kamen in Lachen unter der Führung von Franz Joachim
Schmid an die 3000 Außerschwyzer zusammen. Die Versammlung bestätigte das 11

Punkte-Memorial in vollem Umfang. An Schwyz erging unter Androhung der
Trennung ein auf drei Wochen befristetes Ultimatum, den Forderungen der
Denkschrift sofort und unbedingt zu entsprechen. Die Schwyzer Bezirksgemeinde
beschloß am 23. Januar, an der «Übereinkunft» von 1814 festzuhalten, gleichzeitig

aber den Dreifachen Rat zu beauftragen, eine neue Verfassung vorzubereiten

4 Melchior Diethelm (1800-1873) von Lachen. Lyzeum in Luzern (I. P. V. Troxler). Schüler des Aarauer
«Lehrvereins». Medizinstudium in Freiburg i. Br. und Wien (Dr. med.). 1825 Arzt in Siebnen, 1827
bis zum Tod Arzt in Lachen. 1831 Bezirksrat, 1832-34 Landammann des Bezirkes March (auch
1856-58). 1832 Statthalter des «Kantons Schwyz äußeres Land». 1833/34 Kantonsstatthalter. 1847
Präsident des Großen Rates, Mitglied der provisorischen Regierung, des kantonalen Verfassungsrates
und der Kommission für die Revision der Bundesverfassung. Tagsatzungsgesandter. 1852—54
Kantonsrichter und Gemeindepräsident von Lachen. 1856—60 Kantonsrat. Gründer und geistiges Haupt
der Liberalen Partei des Kantons Schwyz (antiklerikal). Einer der treuesten Schüler Troxlers, unter
dessen Einfluß er für die Bundesverfassung von 1848 das Zweikammersystem beantragt hat.
Korrespondent der «Neuen Zürcher Zeitung» seit den 20er Jahren bis zum Tod (1843 Redaktor der NZZ).
Förderer der Industrie und des Eisenbahnbaues in der March. Kaspar Michel, Zum hundertsten
Todestag: Melchior Diethelm, Marchring Nr. 13 (1973) 1-21; Leo Weisz, Die Redaktoren der «Neuen
Zürcher Zeitung» bis zur Gründung des Bundesstaates (1780-1848), Zürich 1961, 247-265; Reg. bei

Spieß (Troxler), Bauer (Schwyzerische Presse), Wyrsch (Reding); passim bes. bei Steinauer und Hüsser;
Stand Schwyz 94 und 113.

5 Steinauer II 142.
6 Theodor ab Yberg (1795-1869) von Schwyz. 1831 Eidg. Oberst. 1833/34 Landammann des Bezirkes

Schwyz. 1830-33 Kantonsstatthalter; 1834, 38, 42 und 46 Kantonslandammann (je zwei Jahre,
abwechselnd mit Fridolin Holdener). 1836 und 1840 Präsident des Großen Rates. 1840-48 Pannerherr.
1841-46 Tagsatzungsgesandter. Anführer des Küßnachterzuges (1833), Haupttriebfeder der
Jesuitenberufung (1836), führender Sonderbundspolitiker (1847) Paul Betschart, Theodor ab Yberg und
die Politik von Schwyz in den Jahren 1830-1848, Diss. phil. Fribourg, MHVS 51 (1955); Reg. bei
Strobel (Jesuiten), Erwin Bucher (Die Geschichte des Sonderbundskrieges, Zürich 1966), Bauer
(Schwyzerische Presse), Wyrsch (Reding); passim bei Widmer (Jesuitenkollegium) und Dettling
(Schwyzerische Chronik).

7 Hüsser 32 - Zum «harten Kern» gehörten in Schwyz neben Pannerherr Franz Xaver von Weber
(Landammann 1832/33) und Landesstatthalter Theodor ab Yberg auch alt Landammann Karl von
Zay (1783-1854) und Landschreiber Franz von Reding (1791-1869). Der im versöhnenden Sinne

wirkende, regierende Landammann Nazar Reichlin verlor immer mehr an Einfluß (Hüsser 36). —
Nazar Reichlin (1779-1854) von Schwyz. Fürsprech. Landessäckelmeister 1809-18, Landesstatthalter
1828-30, Landammann 1830-32, Kantonsgerichtspräsident 1840-44, Tagsatzungsgesandter
1832-34 (HBLS V 572, Dettling passim).

456



und alle Bezirke zur Mitwirkung einzuladen. Sollten die vier unzufriedenen Bezirke
die Mitarbeit ablehnen und sich vom Alten Lande trennen, würde Schwyz die

«Widefspenstigen in die rechtlichen Schranken der gesetzlichen Ordnung und der
bestehenden Verfassung zurückweisen».8

Diese Drohungen wurden von Außerschwyz zurückgewiesen. Überzeugt, daß
die meisten Tagsatzungsgesandten ihre Forderungen billigen werden, sprachen die

Landsgemeinde der March und bald darauf auch jene von Einsiedeln und Pfäffikon
die administrative Trennung von Innerschwyz aus. Küßnacht hielt noch zurück, vor
allem wegen seiner isolierten Lage. Gersau suchte zu vermitteln.9 Anfang
März 1831 beschlossen die Bezirke March, Einsiedeln und Pfäffikon die Einsetzung
einer provisorischen Regierung. Bald darauf konstituierte sich der provisorische
Landrat. Erster Präsident dieses Gremiums wurde Franz Joachim Schmid (alt
Bezirksammann der March), Vizepräsident der Einsiedler Bezirksammann Joseph Karl
Benziger10, Säckelmeister der Lachener Bezirksrat Dr. Melchior Diethelm. In
Lachen tagte der Landrat, in Einsiedeln das Appellationsgericht. Nun trat der ganze
Verwaltungsapparat eines selbständigen Kantons in Funktion.

Am 11. April 1831 lud Schwyz die Vertreter der drei dissidenten Bezirke nochmals

zur Bearbeitung einer gemeinsamen Verfassung ein. Da aber im Schreiben von
Verfassungsbruch und Anmassung die Rede war, gingen die Eingeladenen darauf
nicht ein. Vielmehr beschloß der provisorische Landrat, die ganze Angelegenheit
dem Vorort zu übergeben. Luzern, das den liberalen Außerschwyzern günstig
gesinnt war, suchte zu vermitteln (22. April), doch ohne Erfolg. Nun schlössen
sich auch Küßnacht und Gersau den «Außenseitern» an, letzteres freilich ohne
aktive Teilnahme. Einzig der Bezirk Wollerau bewahrte dem Alten Land seine
Anhänglichkeit.11 Das Kloster Einsiedeln, das Neuerungen religiöser wie politischer

8 Hüsser 33.
9 Über das Verhalten Gersaus während der Schwyzer Verfassungswirren siehe bes. Josef M. Mathä

Camenzind, Die Geschichte von Gersau, Bd. 2: Äußere Geschichte von Gersau 1798—1848, Gersau
1953, 177—242 (mit ausführlicher Darstellung der übrigen Kantonsgeschichte).

10 Joseph Karl Benziger (1799-1873) von Einsiedeln. Studien in Einsiedeln und Freiburg i. Ue. 1828/29
Führer der Landschaft Einsiedeln im Allmeindstreit mit dem Kloster. 1829-33 Landammann des

Bezirkes Einsiedeln. 1833-48 Großrat; ab 1825 und 1833-40 Kantonsrichter. 1847-50
Kantonsstatthalter, 1850-52 Kantonslandammann (der erste Außerschwyzer). 1848-62 Kantonsrat. Gemässigt

liberal (befreundet mit Nazar von Reding); mahnte vom Sonderbund ab. Förderer des Schul- und
Armenwesens. 1833 übernahm er mit seinem Bruder Nikolaus (1808-1864) das väterliche Geschäft
und richtete eine Druckerei ein («Gebr. Carl und Nicolaus Benziger»). Martin Kothing,
Landammann Josef Carl Benziger, Buchhändler in Einsiedeln, SA der «Schweizerischen Zeitschrift für
Gemeinnützigkeit» 1873 (15 S.); Karl J. Benziger, Geschichte der Familie Benziger von Einsiedeln
(Schweiz), New York-Cincinnati-Chicago 1923, 75-100; B. Lienhardt-Schnyder, Beiträge zur
Geschichte der Benziger von Einsiedeln und der ersten Buchdruckerei im Dorfe, Einsiedeln 1971,
33—36; Wyrsch, Reding (Reg.); Stand Schwyz 73.

11 «Anfänglich zeigten auch die Wollerauer Gusto mitzumachen, die Erinnerung aber, unter dem alten*

Regime von Schwyz gar nicht so schlecht gefahren zu sein und die Befürchtung wohl der Korporation,
ihre Güter mit den Beisassen teilen zu müssen, ließ die Begeisterungsflamme in sich zusammensinken

Das Abseitsstehen Wolleraus zugunsten von Schwyz mag zum Teil auch Erklärung finden aus

traditionell größeren und kleineren Reibereien zum Vorderen Hof» (Albin Marty in: Höfnerland, Höf-
nerlüüt, Freienbach 1981, 25 f.).

457



Natur abgeneigt war, hielt ebenfalls treu zu seinem alten Schirmort Schwyz, dessen
Hilfe es gegen die Waldstatt schon zu wiederholten Malen in Anspruch nehmen
mußte.12

Am 26. Juni 1831 fand in Einsiedeln die erste außerschwyzerische Landsgemeinde
statt. Mit überwältigendem Mehr erklärten die Stimmfähigen der Bezirke March,
Einsiedeln, Küßnacht und Pfäffikon die Verfassung von 1821 als ungültig, da sie

vom Souverän, d.h. von der Kantonsgemeinde, nie genehmigt worden sei. Die von
Landratspräsident Schmid geführte Versammlung forderte stürmisch die sofortige
Bearbeitung einer «auf Billigkeit und Gerechtigkeit gegründeten, die vollkommenste

Rechtsgleichheit sämtlicher Kantonstheile und Kantonsbürger sichernden
Verfassung»,13 und zwar durch einen Verfassungsrat, in welchen von den Bezirken
auf je 1000 Seelen ein Mitglied zu wählen sei.14 Über Annahme oder Verwerfung
der neuen Verfassung soll nicht an der Kantonslandsgemeinde, sondern an den
Bezirksgemeinden entschieden werden. Der Regierung des Bezirkes Schwyz stellte die
Versammlung ein zweites, diesmal auf 14 Tage befristetes Ultimatum. Der Hof
Reichenburg wurde mit Einwilligung des Stiftes Einsiedeln dem Bezirk March
zugeteilt.15 Altschwyz lenkte erwartungsgemäß nicht ein.

Nach der erfolglosen Vermittlungsaktion des Vorortes Luzern versuchte nun
auch die Tagsatzung einen Ausgleich herbeizuführen (Juli 1831). Innerschwyz
erklärte sich zur Duldung des Provisoriums bereit, verlangte aber, daß die neue
Verfassung nicht nur von den Bezirksgemeinden, sondern auch von der
Kantonsgemeinde ratifiziert werde. Außerschwyz legte seine Wünsche für die neue Verfassung

in einem Gutachten vor.16 Darin wurden vor allem folgende Forderungen

gestellt: Vollkommene politische Rechtsgleichheit und Volkssouveränität17;
Abschaffung der lebenslänglichen Amtsdauer der Beamten; Trennung der Gewalten18;

staatliche Aufsicht über die Klöster; Pressefreiheit und Öffentlichkeit der
Großratsverhandlungen. Für das Alte Land waren diese eindeutig liberalen
Forderungen größtenteils unannehmbar.

Neue Vermittlungsvorschläge der Tagsatzung lehnte die Schwyzer Landsgemeinde

vom 21. August 1831 rundweg ab. Da Altschwyz versicherte, daß es sich
für seine gute Sache zu wehren wissen werde, befürchteten die getrennten Bezirke
einen Überfall. Der provisorische Landrat verfügte deshalb die Mobilmachung
beider Kontingente und des Landsturms. Gleichzeitig drang Außerschwyz bei der
Tagsatzung auf Trennung vom Alten Land und Anerkennung des Provisoriums.
Nach nochmaligem Begehren beschloß die Tagsatzung am 6. Oktober 1831 mit
15'/2 Standesstimmen, den gegenwärtigen Zustand im Kanton Schwyz anzuerken-

12 Steinauer II 167; Hüsser 30 — Am 22. Dezember 1830 beantwortete Abt Cölestin Müller ein Schreiben
von Landammann Nazar Reichlin wie folgt: «Ich theile vollkommen die Ansichten, daß das Interesse
meines Stiftes mit jenem unseres hohen Schirmortes innigst verbunden seye; weswegen meine
Stellung, die ich unter obwaltenden Umständen zu nehmen habe, kaum eine andere seyn kann als festes
Anschliessen und Zusammenwirken mit unserm hohen Schutz- und Schirmorte, wozu ich mich gleichzeitig

— auf den kräftigen Schutz desselben vertrauend — in jedem vorkommenden Falle willig finden
lasse» (Henggeler, Müller 150).

13 Hüsser 37.
14 Über die Institution eines Verfassungsrates im Kanton Schwyz s. Windlin 68-73.
15 Kothing, Gesetzessammlung 110; Steinauer II 164.
16 Hüsser 40.
17 Über die Ausbildung der Volkssouveränität im Kanton Schwyz s. Windlin 48-55.
18 Über den Grundsatz der Gewaltentrennung im Kanton Schwyz s. Windlin 65-68.

458



nen, von diesem Stand aber die sofortige Ausarbeitung einer Kantonsverfassung zu
verlangen. Eine Befugnis zum Einschreiten glaubte die oberste Landesbehörde aus
dem Bundesvertrag von 1815 nicht ableiten zu können. Altschwyz unternahm nun
einen neuen Versöhnungsversuch (Januar 1832), der aber an der Forderung nach
Aufhebung der provisorischen Regierung scheiterte. Das Alte Land suchte deshalb
Hilfe bei den andern Urständen.

Die wiederum in Einsiedeln versammelte zweite anßerschn>yzfrische Landsgemeinde
beschloß am 15. April 1832 mit großem Mehr, für die Bezirke March, Einsiedeln,
Küßnacht und Pfäffikon eine eigene Verfassung zu bearbeiten und diese den vier
Bezirksgemeinden zur Annahme oder Verwerfung vorzulegen. Zum Landammann
des neuen Halbkantons und Gesandten an die Tagsatzung erkor die Versammlung
Landratspräsident Franz Joachim Schmid, zum Kantonsstatthalter und Präsidenten
des Verfassungsrates Dr. Melchior Diethelm. Damit war der Stand Schwyz nicht
nur administrativ, sondern auch politisch in zwei Halbkantone getrennt. Bereits am
27. April 1832 konnte der Verfassungsentwurf unter das Volk verteilt werden.19
Als Grundlage diente das Gutachten vom Sommer 1831. Der Hauptort «wechselt

von zwei zu zwei Jahren zwischen Lachen und Einsiedeln».20 Bezeichnend war die

Reihenfolge der Kantonsbehörden: Der Kantonsgemeinde folgte nicht mehr der
Einfache Landrat oder Kantonsrat, sondern ranggemäß der Dreifache oder Große
Rat.

Am 6. Mai 1832 wurde die «Staats-Verfassung des Kantons Schwyz äußeres
Land» von den Landsgemeinden der Bezirke March, Einsiedeln, Küßnacht und
Pfäffikon angenommen. Landammann Schmid erschien am 9. Mai auf der Tagsatzung,
um die Garantie für die Verfassung und die Anerkennung als selbständiges
Bundesglied zu erlangen, wurde aber nicht zugelassen. Eine von der Tagsatzung bestellte

Kommission versuchte an einer Tagung in Zug (1. August 1832) nochmals zu
vermitteln, doch die Konferenz «endigte in nutzlosen und nichtssagenden
Wortklaubereien und Spitzfindigkeiten».21 Altschwyz schickte den getrennten Bezirken
erneut ein Einladungsschreiben (18. Oktober 1832), das aber von Lachen und
Einsiedeln ungeöffnet zurückgeschickt wurde.

Das Alte Land schloß sich deshalb mit den konservativen Ständen Uri,
Unterwaiden, Basel-Stadt und Neuenburg in Sarnen zu einem Sonderbund zusammen
(14. November 1832). Dieser sog. Sarherbund — die konservative Reaktion auf das

liberale Siebnerkonkordat, «den ersten Sonderbund»22 - richtete sich gegen eine
Teilung der Kantone Basel und Schwyz wie auch gegen eine zentralistische
Bundesrevision. Er protestierte gegen die durch die Tagsatzung ausgesprochene Anerkennung

der provisorischen Trennung des Kantons Basel (14. September 1832), die die

Zulassung eines basellandschaftlichen Gesandten an die Tagsatzung zur Folge hatte.

19 Staats-Verfassung des Kantons Schwyz äußeres Land, Einsiedeln 1832, gedruckt bei Gebrüder Sales
und Marianus Benziger (Wiederabdruck bei Kothing, Gesetzessammlung 177-194).

20 Kothing, Gesetzessammlung 180.
21 Hüsser 52.
22 Oskar Vasella, Zur historischen Würdigung des Sonderbundes, Schweizer Rundschau 47 (1947/48)

259-268, hier 264.

459



Die fünf Mitglieder des Sarnerbundes beschlossen, an keiner Tagsatzung mehr
teilzunehmen, an der Neuschwyz oder Baselland vertreten sein würden. Sie blieben
deshalb der am 11. März 1833 in Zürich eröffneten außerordentlichen Tagsatzung,
an die auch der neue Halbkanton Baselland eingeladen worden war, fern.23 Auf
einer Sonderkonferenz in Schwyz (6. März - 17. Mai) zeigten sie sich entschlossen,
am Bundesvertrag von 1815 festzuhalten, der die Souveränität und Integrität der
Kantone gewährleisten würde. Eine zweimalige Aufforderung zum Besuch der
Zürcher Tagsatzung blieb erfolglos.

Nachdem sich auch ein letzter Vermittlungsversuch des Vorortes wegen der
Haltung des Alten Landes zerschlagen hatte,24 anerkannte die Tagsatzung am 22. April
1833 den «Kanton Schwyz äußeres Land» als selbständiges Glied der Eidgenossenschaft

«unter feierlichem Vorbehalt der Wiedervereinigung». Bis zum Zusammenschluß

unter einer gemeinsamen Verfassung sollen Inner- und Außerschwyz - wie
die getrennten Stände Unterwaiden und Appenzell - an der Tagsatzung eine halbe
Stimme erhalten.25 In diesem Gremium erschien Landammann Schmid am 25. April
zum ersten Mal als außerschwyzerischer Gesandter. Der Entscheid der obersten
Bundesbehörde löste im neuen Halbkanton große Freude aus. Die dritte außerschwy-
zerische Landsgemeinde von 5. Mai 1833, die sich diesmal in Lachen versammelte,
faßte den Beschluß, daß «der Tagsatzung als der Stellvertreterin aller Eidgenossen
eine Dank-Adresse überreicht werden soll».26 Die am 28. April in Schwyz versammelte

Landsgemeinde aber beschloß eine «feierliche Protestation gegen die von der
Tagsatzung in Zürich letzthin ausgesprochene Anerkennung und Aufnahme der
äußern Bezirke und unbeschränkte Vollmacht an den Landrath, diese Protestation mit
den geeigneten Mitteln geltend zu machen».27

34.1.4 Fuchsens «Wünsche für die Verfassung des Kantons Schwyz»
(Mai 1833)

A. Entstehung der «Wünsche»

Alois Fuchs nahm schon während seiner Studienzeit regen Anteil an der Entwicklung

seines Heimatkantons. Als 1814 «die Schweiz überhaupt und namentlich das

heißgeliebte Land Schwyz in der traurigsten Verwirrung war», verlebte er in Landshut

viele schlaflose Nächte in warmen Wünschen an sein Vaterland, vor allem
bezüglich der Klöster, der milden Anstalten und der Schulen, «aber auch das Politische

betreffend».1 Als er 1824 von Tübingen nach Hause zurückgekehrt war,
schmerzte es ihn sehr, daß «die ohnehin traurige Lage der Dinge zu Schwyz» sich

23 Vgl. S. 296 Anm. 17.
24 Siehe die Korrespondenz des Tagsatzungspräsidenten J. J. Heß mit Landammann G. J. Baumgartner

bei Spieß 216, 228, 232, 241 f., 245, 247 f., 251 f. (Januar bis April 1833).
25 Eberle, Gesetzessammlung 1 f. Es muß «an dieser Stelle nachdrücklich betont werden, daß die offiziel¬

le Politik der vereinigten Bezirke nie auf eine Trennung abzielte, sondern immer auf Wiedervereinigung

unter einer die Rechtsgleichheit sichernden Verfassung» (Paul Wyrsch 33, vgl. Anm. 1).
26 Steinauer E 180.
27 NAF, Nazar von Reding an Alois Fuchs, 29. April 1833.

1 Fuchs, Wünsche 166 (über die ganze Entstehungsgeschichte s. Wünsche 166-173).

460



noch weiter verschlechtert hatte.2 Gerne zog er sich deshalb «wie ein Waldbruder in
die Wildniß» zurück.3

Nach der Pariser Julirevolution (1830) verfolgte Fuchs mit großem Interesse
nicht nur das kirchliche Neuerwachen, sondern auch die zahlreichen Bestrebungen
zur Revision der Kantonsverfassungen.4 Als hierüber im Herbst 1830 mehrere
Flugschriften und Broschüren erschienen waren,5 begann auch der Schwyzer Geistliche

seine vieljährigen Wünsche für die seit 16 Jahren versprochene Verfassung seines

Heimatkantons niederzuschreiben. Die Arbeit ruhte aber, weil Fuchs, «auf guten

Ausgang hoffend, es für überflüssig hielt, daß ein Geistlicher in einem Fache
auftrete, worin er ein Fremdling ist, während berufene Arbeiter sich hinlänglich
zeigten».6 Als sich aber im Jahre 1831 die Kluft zwischen Alt- und Neuschwyz
vertiefte, drängte sich eine Fortsetzung der Arbeit auf, doch die lange Krankheit und
der Tod seiner inniggeliebten Mutter7 gingen Fuchs sehr nahe und raubten ihm
auch die letzten freien Stunden.

Im Januar 1832 fand Alois Fuchs endlich Zeit, das kaum begonnene Manuskript
weiterzuführen. Seine «Wünsche für die Verfassung des Kantons Schwyz» erschienen

nun vom 10. Februar an in Hennés zweimal wöchentlich erscheinendem Blatt «Der
Freimüthige».8 Nach zwölf Folgen mußte die Artikelserie aber abgebrochen werden,

da die Predigt «Ohne Christus kein Heil» vom 13. Mai 1832 den Verfasser aufs

neue vom Schreibtisch «wegriß und in einen Strudel von andern Geschäften warf».9
Als dann Anfang Juli 1832 Pater Pirmin Posters «Großer Abfall» erschien, fühlte
sich Fuchs verpflichtet, gegen dieses «schreckliche Libell» unverzüglich eine Gegenschrift

zu verfassen. So wurde denn sein Manuskript erneut beiseite gelegt und erst
im Dezember wieder hervorgeholt.10

Das Jahr 1833 brachte Fuchs die überraschende Vorladung nach St.Gallen (22.
Januar), die ermüdende Verteidigung vor dem Geistlichen Gericht (15—21.Februar)
und das unerwartet strenge Suspensionsdekret (8. März) mit all seinen Folgen. Trotz
dieser starken Belastungen ist es Fuchs aber gelungen, seine politische Schrift Ende

April 1833 zum Abschluß zu bringen.11 Der größte Teil des Manuskripts war
bereits gedruckt, so daß die «Wünsche für die Verfassung des Kantons Schwyz» in der
zweiten Hälfte des Monats Mai ausgeliefert werden konnten.

B. Inhalt der «Wünsche»

«Keinem guten Bürger darf das Wohl seines Vaterlandes gleichgültig seyn. Jeder ist
verpflichtet, nach Kräften auch sein Scherflein für dasselbe beizutragen» (S.3). Deshalb

will auch Alois Fuchs, «Landmann zu Schwyz», aus reiner und inniger Liebe
zum Vaterland - ohne Parteilichkeit — «bescheidene und wohlgemeinte Winke und

2 Vgl. Biogr. A. Fuchs 1231.
3 D. h. nach Riemenstalden (Fuchs, Vaterland, Biogr. Skizze 36).
4 Fuchs, Denkschrift I 13.
5 Vgl. S. 45-47.
6 Fuchs, Wünsche 167.
7 Vgl. S. 26 f.
8 1832 Nr. 12, 13, 15, 19, 20, 22, 23, 25, 27, 31, 33 und 42 («Ein Unbefangenen)).
9 Fuchs, Wünsche 167.

10 NAF, Tgb. A. Fuchs, 7. Dezember 1832: «Die Verfassungsw. endlich wieder von St. Gallen erhalten
und dann an ihnen gearbeitet bis Abends 7 Uhr.»

11 Schlußwort vom 27. April 1833 (Wünsche 166-176).

461



Wünsche» (S. 3) für die zukünftige Gestaltung seines Heimatkantons vortragen. Die
seit 1814 versprochene Verfassung muß nun endlich einmal bearbeitet werden.

/. Das Grundgesetz

Seit der Entstehung des Kantons Schwyz war die reine Demokratie sein Grundgesetz,

und sogar der Grundvertrag von 1814 stellt dieses Prinzip oben an.12
Vorrechte der Geburt, der Personen, der Familien, eines Standes oder eines Ortes sind
also abgeschafft, Freiheit und Gleichheit als in Vernunft und Christentum
gründende ewige Gesetze anerkannt; sie allein verleihen dem Menschen seine erhabene
Würde, nämlich die Gottebenbildlichkeit, deren Verlust ihn tief herabwürdigt und
entehrt. Der Kanton Schwyz wird auch weiterhin ein rein demokratisches Land
bleiben.

Es ist des Menschen Pflicht, folgerichtig zu denken, zu reden und zu handeln. So

ist es auch Pflicht aller Bürger des Kantons Schwyz, das nun einmal aufgestellte
rein demokratische Prinzip als Grundgesetz unumwunden und ehrlich anzuerkennen

und nichts einzuschieben, was dieses Grundgesetz verletzt. «Wie sehr und wie
vielfältig ist nun aber im Kanton Schwyz diese Pflicht, folgerichtig zu seyn und zu
handeln, seit Jahr und Tag verletzt worden! Welche Verwirrung hat da geherrscht!
Wie hat man alle reinen und einfachen Grundsätze übergangen (S. 5)!» In allen
Kantonen, in denen Verfassungen revidiert wurden, hat der Souverän sich vorerst
darüber ausgesprochen und die nötigen Vorkehrungen eingeleitet. Nur im Lande
Schwyz wurde die Kantonsgemeinde immer wieder umgangen. Freiheit und
Rechtsgleichheit sind ewige, unverlierbare Menschenrechte, die durch die Französische

Revolution wieder ins Leben gerufen worden sind.13 Kein Mensch und kein
Volk darf diese «köstlichsten Güten> (S. 8) für sich und seine Nachkommen veräußern.

Und wenn die Grundrechte einzelnen Menschen oder ganzen Völkern entrissen

sind, «so haben sie nicht bloß — allezeit und unbedingt — das heilige, unbestreitbare

Recht, selbe zurückzufordern, sondern auch wirklich die größte, unerläßliche
Pflicht, selbe zu erkämpfen, weil der Mensch ohne dieselben seine erhabene
Bestimmung nicht erreichen kann» (S.8). Dieses göttliche Recht haben unsere

Voreltern erkannt, und die heilige Pflicht, es zu erkämpfen und zu bewahren, erfüllte sie

mit großem Opfermut. Die «Übereinkunft» von 1814 widerspricht den ewigen
Grundsätzen der Vernunft und den erhabenen, großherzigen Prinzipien der
Urväter. Abgeschlossene Verträge sind nicht unwandelbar. «Wer die Menschheit und
ihre Geschichte kennt, weiß, daß alles sich immer ändert, verwandelt und
umgestaltet» (S.9).

Christen sollen füreinander nicht nur unbedeutende Vorrechte, sondern alles,
sogar das eigene Leben opfern. Jeder Rangstreit sei ihnen fremd.14 «Wer eng und
niedrig denkt und über Vorrechte das Wohl des Kantons vergißt und auf Tagen und
in Räthen sein Ort, wie es heiße, mehr als die Eidgenossenschaft bedenkt, der
kehrt, was das erste, das oberste ist, um, der ist revolutionär!»15 Den Umsturz er-

12 Vgl. Windlin 75.
13 Am 27. August 1789 nahm die französische Nationalversammlung nach langen Beratungen aufgrund

eines von Marie-Joseph de Lafayette (1757-1834) entworfenen Vorschlages die Proklamation der
Menschen- und Bürgerrechte an, die zum Programm der Revolution werden sollte.

14 Nach Mt 20, 26 f. und 23, 11; Mk 9,35 und 10,43 f.; Lk 22,26.
15 Nach dem Geschichtsschreiber Johannes von Müller (Wünsche 10, auch 165).

462



strebt also nicht, wer die ursprüngliche Einrichtung will, sondern wer diese umge-
stossen hat. Das Festhalten an unstatthaften Vorrechten ist ebenso unchristlich wie
unvaterländisch und kann, wie ähnliche Kämpfe in andern Kantonen, ein Kampf
gegen den Heiligen Geist, gegen die bessere Erkenntnis und ein hartnäckiges
Widerstreben gegen die Wahrheit genannt werden.16

Leider wird nun ausgerechnet in den Urkantonen, der Wiege der schweizerischen

Freiheit, gerade das bekämpft, was von jeher ihr Lebensprinzip und unantastbares

Heiligtum (Palladium) war, nämlich die reine Demokratie, wofür gerade auf
Schwyzer Boden die erste Schlacht geschlagen worden ist (Morgarten 1315). Die
Pressefreiheit wird nur deshalb gehaßt, weil sie verdientermassen das unschweizerische

Benehmen der Urschweizer ans Tageslicht bringt. Fuchs wünscht, daß der
Kanton Schwyz wieder ein rein demokratisches Land werde, daß also alle Vorrechte

verschwinden, damit Alt- und Neuschwyzer sich wieder brüderlich verbinden.
Diese Vereinigung ist im Lande Schwyz leichter möglich als in andern Kantonen,
die sich durch Religion und Sprache, Sitten, Gesetze und frühere Verhältnisse
unterscheiden. «Möge nach dem rein demokratischen Prinzip ein Verfassungsrath
- aus edlen, wahren Vaterlandsfreunden bestehend — gewählt werden, und möge
dann dieser, nach den hl. Grundsätzen der Vernunft und des Christenthums, und
der hehren Urschwyzer würdig, handeln (S. 16)!»

2. Die Landsgemeinde17

Ein wesentlicher Teil reiner Demokratien sind die Landsgemeinden. Diese ehrwürdigen

und herrlichen Institutionen sollte man nirgends aufheben. «Wohl aber dürfte
es bei der jetzigen Lage der Dinge hie und da wohlthätig seyn, sie auf einige Jahre
zu suspendiren» (S.17). Die reine oder direkte Demokratie stellt an alle Bürger
größere Anforderungen als jede andere Staatsform. Hauptbedingung für ihr Funktionieren

ist eine gute Jugendbildung durch Kirche und Schule und fortwährende
Veredelung durch gute Volksblätter, Lesegesellschaften, Vorträge, vaterländische
Vereine und Feste.18

Hiezu ist aber die Pressefreiheit unbedingt notwendig, selbst auf die Gefahr hin,
daß diese «köstliche Himmelsgabe» mißbraucht wird.19 Denn wohin käme man,
wenn alles, was mißbraucht werden kann, verboten würde? Ohne Pressefreiheit
wird «die sonst für unsittlich und unerlaubt gehaltene Pasquille20 oft zur einzig
noch übrigen Nothwehr gegen zügellose Frechheit, gegen himmelschreiendes
Unrecht und tyrannischen Druck... Alle Parteien können sich da frei und offen
aussprechen, verständigen und versöhnen. Die Lüge wird entlarvt, die Wahrheit aber
ins helle Licht gesetzt... Ein Ende macht der schrecklichen Pressfreiheit der Gewaltigen,

nämlich der Freiheit, ihre Brüder zu pressen und zu drücken» (S. 19).

16 Vgl. Apg 7,51 und 2 Kor 13,8.
17 Siehe bes. Xaver Schnüriger, Die Schwyzer Landsgemeinde, Diss. iur. Bern, o.O.o.J. (1905/06) und

Windlin 59-64.
18 Anstelle von «fortwährender Veredelung» würden wir heute sagen: Weiterbildung oder Erwachsenenbildung

(education permanente).
" Fuchs denkt wohl an folgende Schrift des Rapperswiler Professors Franz Joseph Höfliger

(1797—1862): Für Preßfreiheit wider Preßfrechheit. Dem freien Schweizervolke und seinen Regierungen

zur Prüfung und Beherzigung, Rapperswyl 1832 (Tgb. A. Fuchs, 28. Februar 1833; Rezension im
«Erzähler» Nr. 43 vom 28. Mai 1833).

20 Anonyme Schmähschrift.

463



Wo diese Grundbedingungen einer reinen Demokratie, nämlich Jugendbildung
und fortwährende Veredelung erfüllt werden, da werden auch die Landsgemeinden
immer ehrwürdiger, erhabener und segensreicher. Wo diese Voraussetzungen aber
fehlen, «wo hiemit ein kirchlich-fanatisirtes und politisch-dummes Volk in einer
reinen Demokratie lebt, da sind auch die Landsgemeinden wie die ganze noch so
schöne Verfassung ein Unding und sinken von ihrer erhabenen Höhe zum Spielball
ränkesüchtiger Volksthümler herab» (S.19). In verdorbenen Demokratien - Fuchs ist
ihr erklärtester Gegner - herrschen schlaue, raffinierte Aristokraten, die, wenn sie

mit und neben den andern Rivalen gleichen Schlages bestehen wollen, wie diese
dem Volk schmeicheln und seine Vorurteile hegen und pflegen müssen.

Alois Fuchs wünscht für die Landsgemeinde des Kantons Schwyz einige
Verbesserungen. Er schlägt vor, diese souveräne Volksversammlung nicht in Schwyz
(Ibach vor der «Brugg»), sondern in der Mitte des Landes abzuhalten, «in der
Gegend vom Sattel oder Rothenthurm» (S. 25), damit alle Kantonsbürger daran
teilnehmen können.21 Sie werde nicht nur alle zwei Jahre, sonden jährlich abgehalten.
«Dann erhält man in den Mitteljahren, wo keine Aemter zu vergeben sind, eine
herrliche freie Zeit, die wichtigsten Landesgeschäfte, statt nur obenhin, mit gehöriger

Muße und Besonnenheit zu behandeln» (S. 26).22Die Kantonsgemeinde soll in
Zukunft nicht erst um 12 Uhr, sondern bereits morgens, spätestens um 10 Uhr
beginnen. Die übliche Ratsversammlung falle an diesem Tage aus. Die Regierung
nehme gegenüber dem Volk, das während ein paar Stunden seine Souveränität
ausübt, in Aufzug und Haltung eine bescheidene Stellung ein.

Ueber die Verhandlungen an der Landsgemeinde soll der Bürger nicht mehr in
Unkenntnis gelassen werden. Anstelle unnatürlicher Heimlichkeit trete unumwundene

Oeffentlichkeit. Fuchs wünscht, daß die Regierung ein volles Vierteljahr früher

ein Kreisschreiben veröffentlicht, worin sie die Stimmbürger über alle
Verhandlungsgegenstände unterrichtet und ihre Anträge begründet, damit jeder sich auf den

wichtigsten Tag des Vaterlandes gehörig vorbereiten und nach reiflicher Ueber-
legung für das allgemeine Wohl des Volkes stimmen kann. Jeder Einzelne soll auch
weiterhin das Recht haben, frei und ungehindert Anträge zu stellen, allein auch er
lasse diese drei Monate früher bekanntmachen, damit das Gesamtvolk nicht
unvorbereitet «überfallen» werde.23 Die politische Mündigkeit werde vom 16. auf das

24. oder 26. Altersjahr hinaufgesetzt, denn die Landsgemeinde sollte eine
Versammlung von erfahrenen Männern sein, frei von unwissenden, oft allzu
leichtsinnigen Knaben.24 Die polizeiliche Ordnung muß verstärkt und der Zugang «un-

•' Die mit der Mediationsverfassung von 1804 geschaffene Kantonslandsgemeinde war bis zur neuen
Verfassung von 1833 nur ein Schattengebilde, da an ihr — des weiten Weges wegen — vorwiegend
Bürger des Bezirkes Schwyz teilnahmen (Styger 330).

22 Die Landsgemeinde des Alten Landes Schwyz wurde seit ihrem Bestehen bis zum Untergang der
Alten Eidgenossenschaft immer am letzten Sonntag im April abgehalten (Schnüriger 29). Nach der
Verfassung von 1804 versammelte sich die Landsgemeinde des ganzen Kantons «ordentlicher Weise
alle zwey Jahre am ersten Sonntage im Maymonat» (Kothing, Gesetzessammlung 36).

23 In diese Richtung geht ebenfalls ein Vorschlag in Leonard Karl Inderbitzins «Vaterländischem
Gespräch» (Zug 1831, 92-95).

24 Ursprünglich trat die politische Mündigkeit mit dem zurückgelegten 14. Altersjahr ein. Seit Anfang des
16. Jahrhunderts wurde sie um zwei Jahre hinaufgesetzt (Schnüriger 43). Die Mediationsverfassung
(1804) ließ die «rechtlich anerkannten Landleute des Kantons, so 20 Jahre alt sind», zur allgemeinen
Landsgemeinde zu (Kothing, Gesetzessammlung 35).

464



rechtlicher» Bürger verhindert werden. Zu den höchsten Aemtern sollen nur die

würdigsten erhoben werden.

3. Die Behörden

a) Die drei Räte

Was ein Vater für seine Familie, das sollen die Räte für das Vaterland sein. Der
Kantonsrat (Einfache Rat) muß mehr Kompetenzen erhalten, soll er in Zukunft zum
Segen des Landes walten und wirken können. Was ihn hindert und hemmt, ist nicht
die anerkannt souveräne Kantonsgemeinde, sondern die allzu große Selbständigkeit
der sieben Bezirke, die in gewissen Beziehungen fast an Souveränität grenzt. «Der
Kanton muß nicht ferner sich beinahe in die Bezirke auflösen und in ihnen gleichsam

verschwinden, sondern diese müssen sich vielmehr in ihn auflösen, in ihm
verschwinden» (S. 31). Solange dies nicht geschieht, haben wir eigentlich nicht einen
wahren Kanton mit sieben Unterabteilungen, sondern vielmehr sieben Kantönchen
unter dem Scheinnamen eines Kantons.

«Der Kantonsrath muß für alle wichtigern Zweige des Staatswesens als Kantonsbehörde

dastehen, für alle Landestheile einschreiten können, und ihm muß in allen
Bezirken Folge geleistet werden. Seine Glieder müssen nur nach Eid und eigener
Überzeugung stimmen und den Kanton — und nicht einzelne Bezirke oder Gemeinden

— im Auge haben; sie müssen dann aber auch für ihre geäußerten Meinungen
und Ansichten nur dem Kantonsrathe selbst verantwortlich seyn. Diesem muß
ferners das Recht zustehen, wie von dem Zustande des gesammten Staatsgutes, so auch

von jenem aller Korporationsgüter und Waisenämter — unter welcher Verwaltung
sie immer stehen - jederzeit Einsicht zu nehmen und nöthigenfalls zweckmäßige
Einrichtungen zu treffen; er (sc. der Kantonsrat) bestimme auch jährlich den
Voranschlag der Staatseinnahmen und Ausgaben und die Art und Weise, sie zu decken;
er prüfe, genehmige oder verwerfe alle öffentlichen Rechnungen und mache diese,
sowie seine Verhandlungen, jährlich bekannt. Zur Beförderung des Geschäftsganges
bilde er für die verschiedenen einschlagenden Gegenstände (wie z.B. für das

Erziehungswesen u. s. f.) Kommissionen und wähle in dieselben auch Mitglieder außer
seiner Mitte, solche nämlich, die sich in den betreffenden Fächern durch Kenntniß
und Erfahrung auszeichnen. Unter seiner Leitung und Oberaufsicht haben dann
diese ihre Gegenstände zu bearbeiten, und so ist dann zu hoffen, daß viel Gutes,
das uns mangelt, eingeführt und immerfort zeitgemäß verbessert werde» (S. 32 f.).

«Vorzüglich ist zu wünschen, daß der neue Kantonsrath unser Land mit guten
Schulen, mit besserer Polizei, mit wohlangelegten Straßen, mit einer Feuer- und mit
einer Vieh-Assekuranz und mit Pfandprotokollen beglücke und das Armenwesen
und die milden Anstalten zu seinem ganz besondern Augenmerk mache» (S.33).
Nichts ist einem Lande schädlicher als die Einseitigkeit. Es sollen sich deshalb alle
Parteien aussprechen können. Opposition, d.h. «ein vernünftiges, edles und
wohlgemeintes Auftreten gegen diese oder jene Vorschläge» (S. 34), ist in jedem Staat

notwendig. Mit dem freien Wort werde auch die kurze, einfache Anrede eingeführt.
«Nirgends wird vielleicht das Unwesen mit ellenlangen, zeitraubenden Titulaturen

465



so sehr ins Lächerliche getrieben wie in Demokratien, und es ist wahrhaft
nothwendig, diesem Übelstande ein für allemal abzuhelfen» (S. 34).25

Dem Kantonsrat werde ein Zwei- und ein Dreifacher Rat beigegeben. «Für diese

Einrichtung spricht das Alterthum und ihr acht demokratisches Wesen,26 und diese
zwei- und dreifachen Räthe sind ebenso geeignet, jüngere Männer allmählich und
auf die lehrreichste Weise mit den Staatsgeschäften vertraut zu machen, als durch
sie recht Viele für die vaterländischen Angelegenheiten in nähern Anspruch
genommen und alle wichtigern Verhandlungen eigentlich volksthümlicher und
republikanischer werden. Der Kantonsrath bleibt dann auch nur um so besser in seinen
Schranken, kontrollirt durch den zwei- und dreifachen Rath, alle drei aber durch die
Kantonsgemeinde» (S. 34).

Für den Dreifachen oder Großen Rat bringt Fuchs drei ihm am Herzen Hegende
Wünsche vor, nämlich daß dieser Rat die Instruktionen an die Tagsatzung immer in
echt eidgenössischem Geist und nach freiheitlichen Grundsätzen erteile, daß ihm
das Begnadigungsrecht eingeräumt und die Gesetzgebung größtenteils ganz
überlassen werde. Diese Gesetze müssen vorerst nur provisorisch bekanntgemacht und
erst nach einer bestimmten Frist und nach genauer Beachtung der öffentlichen
Stimmung rechtskräftig erklärt werden. Die Sitzungen des Ein-, Zwei- und Dreifachen

Rates sollen öffentlich werden. Dadurch wird - wie die Erfahrung lehrt - bei
den Ratsherren wie bei den Zuhörern «eine ungemeine Begeisterung für das
Vaterland erweckt, für welche Begeisterung wir gar sehr zu sorgen haben» (S. 36).
Gleichzeitig werden aber auch Gerüchte und Vorurteile abgebaut. Das Vaterland
und sein Wohl muß jedem Bürger die höchste und wichtigste Angelegenheit sein,
denn der Christ entsagt der eigennützigen Selbstliebe und opfert für der Brüder
Wohl alles, selbst sein Leben. Damit ist auch erwiesen, daß im Christentum — wie
sonst in keinem Religions- und Staatssystem - der reinste und erhabenste Patriotismus

wurzelt.
Fuchs wünscht des weitern, daß der Kantonsrat nach dem Maßstab der Bevölkerung

in den einzelnen Bezirken gewählt wird. Im Rat sollen weniger, dafür bessere
Volksvertreter Platz nehmen. Dadurch wird der Geschäftsgang flüssiger werden.
Wenn die sechs übrigen Bezirke dem Alten Lande einige Kantonsräte mehr zubilügen,

als diesem nach strengem Zahlenverhältnis zukommt, so wäre dies ein schöner

Die Ratsherren pflegten etwa folgende Anrede: «Hochwohlgebohrner, Hochgeachter Herr
Landammann, Hoch- und Wohlweise Gnädige Herren des Raths, Geehrteste Herren und Landleute!»
(Leonard Karl Inderbitzin, Vaterländisches Gespräch..., Zug 1831, 95 f.)
Die begriffliche Unterscheidung der drei Gewalten (Gesetzgebung, Vollziehung, Rechtsprechung)
machte schon der griechische Philosoph Aristoteles (384-322 v. Chr.). Die Forderung nach Verteilung
der Gewalten auf verschiedene Staatsorgane hat der französische Moralist und Staatstheoretiker Mqn-
tesquieu (1689—1755) in seinem klassischen Werk «De l'Esprit des Lois» (1748) erhoben. A. Fuchs
setzt sich mit der moralischen Beurteilung der von Montesquieu bezeichneten drei Regierungsformen:
Despotie, Monarchie und Republik in Wünsche 93—96 auseinander. Er meint: «So weit verirrt man
sich, wenn man nicht von ewigen Grundsätzen ausgeht und die Alltagserscheinungen des Lebens mit
trockener, bloß verständiger Facheintheilung beurtheilt. Wäre er statt 1689 im Jahre 1789 geboren

worden, hätte er also 100 Jahre später gelebt, studiert, Reisen gemacht, Materialien gesammelt,
gedacht und geschrieben, wir würden dann im Jahre 1848 ein viel ausgezeichneteres Werk erhalten, als

jenes von 1748 ist» (Wünsche 95).

466



und edler Zug, denn allzu schroffes Vorgehen hat keinen Bestand.27 Möge das Alte
Land Schwyz - der Name «altgefreites Land» soll fallen — seinen Vorrang vorzüglich

darin suchen, daß es den neuen Bezirken in allem Guten voranleuchte.

b) Die Regierung

Neben dem Kantonsrat ist eine zweite Behörde von wenigen Männern aufzustellen,
die «immer und ununterbrochen für Beobachtung und Vollziehung der Gesetze und
für Handhabung des allgemeinen Wohls wacht und die öffentlichen Angelegenheiten

leitet und besorgt» (S. 46). Man nenne sie Kleinen Rat, Vollziehungsrat,
Regierungsrat oder Standeskommission.28 Mitglieder der Regierung wären der Landammann,

der Landesstatthalter und der Landessäckelmeister, ihre Stellvertreter der
Pannerherr, der Zeugherr und der Landeshauptmann. Den genannten sechs
Vorgesetzten werde aus jedem der sieben Bezirke ein Vorsteher (Siebner) beigegeben.
Diese 13 Herren würden im Kanton Schwyz den so notwendigen Einheits- und
Mittelpunkt bilden.

c) Die Bezirke und ihre Behörden

Die Aufteilung des Kantons Schwyz in Bezirke ist örtlich und geschichtlich begründet;

sie soll deshalb auch weiterhin bestehen bleiben. Einzig die zwei Höfe Pfäffikon

und Wollerau sollten in einen Bezirk verschmolzen werden, zumal sie nur aus
drei Pfarreien bestehen.29 In den wichtigsten Angelegenheiten aber — vor allem im
Erziehungswesen - muß mehr Einheit erreicht werden. «Nur ein Kanton, nicht
sieben Kantönchen!» — das sei unser Wahlspruch. Auch die Bezirksräte sollen nicht
aus allzuvielen Mitgliedern bestehen. Sehr wichtig ist die Einführung politischer
Gemeinden in den zwei größten Bezirken Schwyz und March, aber auch in den
Höfen.30 Dabei müssen die bereits vorhandenen Pfarr- oder Kirchgemeinden nur
noch politisch vervollständigt werden.31 Ein neuer Bezirksbürger soll zugleich auch
das Kantonsbürgerrecht erhalten.

Die Beisassen haben die 1798 erlangte politische Freiheit und Rechtsgleichheit 1829

«aus elender Ämtlisucht» der alten Landleute wieder verloren (S. 73).32 Dieses
Unrecht ist noch nicht wiedergutgemacht. Es wird aber doch fast allgemein eingesehen,

denn «die mit den Beisassen in früheren Jahren geschlossenen Verträge
können keine Sophisten - sie mögen aufbieten Alles, was sie wollen — mehr vertilgen

und ungültig machen».33 Der Beisassenhandel «hat vins unglaublich geschadet

27 Fuchs dachte wohl an die Verfassung des Kantons St. Gallen (1831), die dem kleinen Bezirk St. Gallen
(die Stadt und ihre Umgebung) 15 von 150 Großräten zuerkannte. Die übrigen 135 Mitglieder des

Großen Rates wurden «in genauem Verhältniß zur Zahl der im übrigen Kanton befindlichen Kantonsbürger

und der daselbst niedergelassenen Schweizer, mit Beobachtung der Parität nach gleicher
Berechnung, auf die andern 14 Bezirke vertheilt» (Art. 46).

28 Eine sog. Standeskommission mit beschränkten Befugnissen bestand bereits seit 1804 (Kothing,
Gesetzessammlung 32, 71 und 73 f.).

29 Freienbach (gegr. 1308), Feusisberg (gegr. 1492) und Wollerau (gegr. 1536).
30 Bis zur Verfassung von 1833 oblag die Besorgung und Verwaltung des Gemeindewesens den Bezirksräten

(Dominik THner, Rückblick auf das Gemeindewesen von Schwyz. 1848-1881, Einsiedeln
1882, 5).

31 Seit alters gab es so viele Kirchgemeinden, als Pfarreien bestanden. Die Befugnisse der Kirchgemeinden

waren auf die Verwaltung des Kirchengutes beschränkt (Steinauer I 8).
32 «Die schreckliche Ämtlisucht» hat — nach Fuchs — dem Lande Schwyz mehr geschadet als die Invasion

französischer, österreichischer und russischer Heere (Wünsche 44).
33 Fuchs, Vaterland 76.

467



und auf alle unsere Sachen ein sehr nachtheiliges Licht geworfen» (S. 74). Es gibt
aber ein ebenso arges Beisassensystem im Großen, nämlich «jener elende Abderitis-
mus34, demzufolge der Urner in Nidwalden, der Schwyzer in Zug, der Luzerner in
Obwalden, der Freiburger in Solothurn und der Tessiner im Wallis ein Beisaße ist
und bleibt, hundert und hundert Jahre lang, ohne Einkauf» (S. 75). Dieses große,
eidgenössische Beisassensystem bringt namenloses Elend und liefert die scheinbar

aufgeklärte Schweiz dem wohlverdienten Spott der Nachbarvölker aus.

d) Die Gerichte

Mit dem Gerichtswesen im Alten Lande Schwyz ist man allgemein zufrieden. «Wir
haben ein Siebnergericht für alle gewöhnlichen Civilfälle, ein Neunergericht für
Ehrenpunkte und Marchungen;35ein Kantonsgericht für jene Prozesse, die an diese

höchste Instanz von den Untergerichten geleitet werden, wenn den Parteien der

Spruch derselben nicht genügt; ein Kriminalgericht, welches der zweifache Rath
bildet» (S.82). Kein Mitglied eines Gerichtes darf zugleich im Rat sitzen, und
umgekehrt (Trennung der Gewalten). In jedes Gericht soll wenigstens ein
Rechtsgelehrter Einsitz nehmen (ins Kantonsgericht zwei). Ein einfaches, allen verständliches

Gesetzbuch zeige jedermann, woran er ist und was er fordern darf.36

Fuchs wünscht des weitern eine erste Vermittlungsinstanz und eine höhere
Revisionsbehörde. Die erste Vermittlungsinstanz oder das Friedensgericht ist der Weg, den

uns das Evangelium in allen Streitfällen vorzeichnet.37 «Von einem weisen,
menschenfreundlichen Vermittler und Friedensstifter können oft die weitaus-
sehendsten Händel ohne unglückliche Folgen, ohne große Kosten, ohne Zeitverlust
und Erbitterung in Güte abgethan werden Solche Vermittlungsinstanzen waren
bis fast zur Revolution die uralten Gassengerichte» (S. 83).38

In jeder Pfarrgemeinde soll deshalb ein Vermittler als Vörinstanz aufgestellt werden.

Die höhere Revisionsbehörde wäre eine unparteiische Oberbehörde, die z.B. über
die Kantonsgerichte der vier kleinen Kantone Uri, Schwyz, Nidwalden und Zug
stehen würde, so wie die Kantonsgerichte über die einzelnen Bezirksgerichte
wachen.39

34 Schildbürgertum, Einfältigkeit (nach den Einwohnern der altgriechischen Stadt Abdera in Kleinasien).
35 Ehrenpunkt (point d'honneur): Ehrensache, Ehrenstandpunkt; Marchung: Grenzbestimmung.
36 «Das Landbuch von Schwyz» (hg. von Martin Kothing, Zürich und Frauenfeld 1850), eingeteilt in vier

Bücher, mit Eintragungen von 1294 bis 1761, war das Zivilgesetzbuch des Alten Landes Schwyz. Als
Ergänzung dienten die Landsgemeinde- und Ratsprotokolle, die Mandatenbücher, die Wegweisrödel
und verschiedene im Landbuch nicht enthaltene Landsgemeinde- und Ratsbeschlüsse im Archiv. Zu

nennen sind auch die sog. 25 Landespunkte (vgl. S. 451 Anm. 14). Landbücher gab es auch in den

«angehörigen» Landschaften March, Einsiedeln, Küßnacht, Wollerau und Pfäffikon sowie in der
altgefreiten Republik Gersau (HBLS VI 311 f.).

37 «Wenn aber dein Bruder sich verfehlt hat, so gehe hin und stelle ihn unter vier Augen zur Rede! Hört
er auf dich, so hast du deinen Bruder gewonnen. Hört er dich nicht, so ziehe noch einen oder zwei hinzu,

damit jede Sache feststeht auf die Aussage von zwei oder drei Zeugen hin» (Mt 18,15 f.).
38 Siehe Helen Stockmann, Über die Gassengerichte von Uri, Schwyz, Nidwalden und Appenzell, Diss,

iur. Zürich 1942 und Franz Cerncic, Die Entwicklung des Vermittleramtes im Kanton Schwyz, Diss,
iur. Zürich (Winterthur 1955).

39 Diese höhere Revisionsbehörde wurde 1848 mit der Schaffung eines Gerichtes für die ganze Eidgenossenschaft

(Bundesgericht) verwirklicht.

468



Die vier genannten Kantone40 sollen - außer einem Gymnasium und einem
Lehrerseminar41 — auch eine gemeinsame Strafanstalt ins Leben rufen. Diese muß
aber zugleich eine Besserungsanstalt sein, denn jeder, der nicht gerade ein «scheußlicher»

Verbrecher ist und als solcher die Todesstrafe verdient, sollte auf dem Weg
der Humanität und des Christentums zu einem bessern Leben zurückgeführt werden.

Alle Zwangsmittel aus vergangenen barbarischen Zeiten müßen verschwinden.

4. Allgemeine Bemerkungen

a) Dauer und Wahlart der Beamten

«Das lebenslängliche Rathsherrenthum ist ein aristokratisches Element und im
Grunde gegen die Freiheit und Gleichheit» (S. 92).42 Es zeitigt viele nachteilige
Wirkungen, z. B. Herrschsucht, Barschheit, Eigenliebe, Trägheit, vor allem aber die
Trölsucht.43 Hier liegt auch der Grund für die bald dreijährigen Unruhen im Kanton

Schwyz. Alle Mitglieder des Rates sollen also - wie in andern Kantonen — nach
einer bestimmten Zeit austreten. Dadurch werden sie angespornt, ihre Stellen
möglichst gut zu versehen und sich einer neuen Wahl würdig zu erweisen.

b) Das Militärwesen44

«Nur der Gottgeweihte, nur der an der warmen Brust des Vaterlandes Erstarkte
geht hinaus mit unbesieglichem Muthe in den hl. Kampf für Gott, Freiheit und
Vaterland, für Haab und Gut, für Leib und Leben. Daher fängt das Kriegswesen mit
religiöser Erziehung, mit tüchtiger Schulbildung, mit Erweckung und Nährung
helvetischen Bürgersinnes an, geht dann erst über auf persönliche Kampffertigkeit und
endet mit den materiellen Bedürfnissen. Es ist daher die flacheste aus allen Seichtig-
keiten, etwa zu meinen, daß sich Kriegswesen und Religion gar nicht berühren, ja
vielmehr einander feindlich gegenüber stehen» (S.104).

Fuchs wünscht, daß die militärische Kampfübung schon in frühester Jugend
beginne. «Die so schroff und heillos ausgeschlossene Körperbildung» muß mit der
Geistesbildung Schritt halten. «Mens sana in corpore sano! Das ist republikanisch,
das ist segensreich... Spartanische Abhärtung gibt Muth, Kraft, Stärke, Gesundheit
und Freiheit; sie allein kann und wird die Schweiz erhalten» (S.108). Für die Jünglinge

sollen deshalb überall nationale Turnschulen eingeführt werden. «An die
Turnschulen schließe sich dann fortgesetzte Waffenübung bei den Erwachsenen»
(S. 109). Der Kanton Schwyz ist bezüglich militärischer Ausrüstung in argem Rückstand.

Einige Anstrengungen seit der Entwaffnung durch die Franzosen (1799)
müssen aber anerkannt und mit Recht gelobt werden.45
40 In Wünsche 133 wird noch Obwalden genannt.
41 Vgl. S. 122 f.
42 Die Kantonsverfassung von 1804 regelte erstmals ausführlich die Amtsdauer im Kantonsrat

(Einfacher Rat) und im Kantonsgericht (Kothing, Gesetzessammlung 45 f.). Die Landsgemeinde von 1822
aber beschloß, daß die Kantonsräte wieder auf Lebenszeit ernannt werden sollen (Dettling, Schwyzerische

Chronik 97). Über die Amtsdauer der Landesämter s. Alois von Reding, Die Landesämter des

eidgenössischen Standes Schwyz, Diss. iur. Bern, Schwyz 1912, 107-112.
43 Betr. Trölen s. S. 111 Ann, 12 - Über Wahlmißbräuche und deren Bekämpfung s. Schnüriger,

Landsgemeinde 46-53 und Reding, Landesämter 45-76.
44 Vgl. S. 120 und S. 512 f.
45 Über die Militärgesetzgebung im Kanton Schwyz zur Zeit der Restauration s. Kothing, Gesetzessammlung

127, 132, 134 und 144. Siehe auch Alfons Lenherr, Das schweizerische Militärwesen der
Restaurationszeit als Dokumentation eines nationalen Bewußtseins, Diss. phil. Zürich, Osnabrück 1976 (Studien

zur Militärgeschichte, Militärwissenschaft und Konfliktsforschung, Bd. 11).

469



c) Das Kirchliche

Der Staat kann von der Kirche ebensowenig getrennt werden wie der Leib von der
Seele. «Beide sind am Himmel der Menschheit das in entzückender Schöne
hellstrahlende Dioskurenpaar» (S. 117). Deshalb darf auch dem Kanton Schwyz — als

christlichem Freistaat - die christliche Kirche nicht gleichgültig sein. Bei der
Ausarbeitung einer neuen Verfassung muß er ganz besonders jene Kirche beachten, «in
der wir glücklicherweise durch Gottes Gnade geboren und erzogen sind, die uns
täglich ihre Himmelsgaben spendet und uns hinüber segnet in jene bessere Welt»
(S. 119). Der Stand Schwyz «möge sich von seiner unnatürüchen Verbindung mit
Chur trennen und wieder zurückkehren zu den ewig und heißgeliebten drei
Waldstätten und mit diesen - und mit Zug, Glarus, Zürich und Schaffhausen vereint -
mitten in der Schweiz ein Erzbisthum gründen» (S.133).46

Zum Priesterstand sollen nur edle und hochbegabte Jünglinge zugelassen werden.

Alles Kirchengut im ganzen Kanton werde «in eine Masse konzentrirt und
noch möglichst geäufnet» (S. 134). Ein Kirchenrat, dem auch Geistliche angehören,
leite alles Kirchliche. Es entspricht echtem Christentum, wenn die Ortschaften ihre
Geistlichen auch weiterhin selber wählen, jedoch nur nach einem dreifachen
Vorschlag des Kirchenrates.47 Bei jeder Beförderung entscheide Fähigkeit und
Verdienst. «Wo es nöthig, müssen ganz neue Pfründen gestiftet werden, wie im Bisis-
thal48; anderseits — wie in Schwyz u.s.f. — müssen die Geistlichen auseinander
gestellt und auf die Filialen herum vertheilt werden» (S.134).49 Es ist immer schädlich,

wenn eine Stelle lebenslänglich besetzt wird.
«So Gott will, werden wieder die Bisthums- und Provinzialsynoden auftreten

und wie in andern Kantonen, so auch in meinem Vaterkantone Anordnungen treffen,

die nicht bloß meine, sondern tausendfältige Wünsche befriedigen... Seyen wir
gute Kinder der Kirche und sorgen wir für ihre Forterhaltung und Neuverklärung!»
(S.134 f.)

46 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 209 sowie S. 121 und S. 550.
47 Siehe S. 565. Siehe auch Thomas Herger, Das Bischöfliche Kommissariat Uri. Ursprung und Inhaber,

Altdorf 1963, 24-26 (Kantonsbibliothek Uri, 10. Jahresgabe).
48 Bisisthai, eine Filiale von Muotathal, erhielt 1896 den ersten Kaplan (Muotathaler Chronik, hg. von

Engelmar Egli, Schwyz 1945, 80).
49 Der Wallfahrtsort Seewen wurde bereits um 1680 zur Kaplanei erhoben (s. André Meyer, Die

Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Neue Ausgabe/Bd. I: Der Bezirk Schwyz 1: Der Flecken Schwyz und
das übrige Gemeindegebiet, Basel 1978, 486). Aufiberg erhielt Anfang der 70er Jahre ein Schul- und
Pfrundhaus und 1876 den ersten Kaplan, der auch die Schule führte (Dominik Triner, Rückblick auf
das Gemeindewesen von Schwyz. 1848-1881, Einsiedeln 1882, 15 und 17; Alois Dettling,
Geschichte des Volksschulwesens im Kt. Schwyz in den vergangenen fünfzig Jahren [1849-1899], Einsiedeln

1899, 172). Ibach erhielt 1944 den ersten ständigen Seelsorger (Pfarrvikar). Siehe Josef Konfad
Scheuber, Franz Odermatt (1883-1951), Der Schwyzer Pfarrer. Das Lebensbild eines Ürschweizers,

Schwyz 1952, 104.

470



d) Die Klöster50

In der abendländischen Kirche waren «die Ordensstifter - alle nach dem Patriarchen

Benedikt — Reformatoren im edelsten Sinne des Wortes». Stagnation und
«eiskalter, unchristlicher, unvernünftiger Formalismus» war ihnen fremd (S. 145 f.).
Der einflußreiche Kapuzinerorden ist heute leider «entstellt - auf eine Weise, daß
das Herz seiner edelsten Söhne blutet» (S.144).51 In Einsiedeln «lichteten einst
fromme Brüder den einsamen, finstern Wald, wo jetzt ihre Nachfolger mit großen
Hilfsmitteln den viel finstereren Wald der Vorurtheile, des Aberglaubens, der
Unwissenheit, der Trägheit, der Frivolität ausrotten sollten, ausrotten könnten, wenn
sie wollten» (S. 153).52

Alle Klöster, also auch jene des Kantons Schwyz, müssen in Lehranstalten
(Bürgerschulen, Gymnasien) oder wohltätige Institutionen wie Armen-, Waisen- und
Krankenhäuser sowie Besserungsanstalten umgewandelt werden. «Das alles waren
sie uranfänglich, das müssen sie wieder werden, und zwar ohne allen Zwang für die
einzelnen Individuen, ohne alle Gelübde für Sonderbarkeiten, die am Ende wenig
oder gar keinen Gehalt haben. Zu den höchsten, erhabensten Tugenden sind ohnehin

alle Menschen — ohne Ausnahme — verpflichtet, und es kann hierinfalls keine
Entpflichtung für die überaus große Mehrheit sowie keine Überverpflichtung für
einzelne Wenige geben» (S.153 f.). «Ewig und unumstößlich, auch die edelsten
Menschen hinlänglich in Anspruch nehmend, sind Gottes Gesetze. Wollet sie ja
nicht mit harten Menschensatzungen noch vermehren und wie in Hintergrund stellen»

(S. 155).
Sollen die Klöster nicht in erster Linie in der Seelsorge aushelfen? Alois Fuchs

antwortet mit Nein, denn «diese Aushülfe war von Anfang an nie ihre eigentliche

Der Kanton Schwyz zählte seit der Mitte des 17. Jh. sechs Klöster: Das Benediktinerkloster Einsiedeln
(gegr. 934), die Kapuzinerklöster Schwyz (gegr. 1586) und Arth (gegr. 1655), das Dominikanerinnenkloster

St. Peter am Bach, Schwyz (gegr. 1275), das Franziskanerinnenkloster St. Joseph, Muotathal
(2. Hälfte des 13. Jh. Beginenhaus, 1288 Annahme der Franziskanerregel) und das Benediktinerinnenkloster

zu Allen Heiligen in der Au bei Einsiedeln (Vereinigung von drei Schwesternhäusern um
1530 zu einem Gemeinschaftskloster). Das aus dem 13. Jh. stammende Frauenkloster in der Au bei
Steinen (Zisterzienserinnen, ab 1570 Dominikanerinnen) wurde nach dem zweiten Brand von 1640
durch Ratsbeschluß mit dem Dominikanerinnenkloster Schwyz vereinigt (1642). Das «Klösterli» auf
dem Loo ob Schwyz (1586-1620 Kapuzinerkloster, ab 1627 Lateinschule) wurde 1836-44 von den
Jesuiten und 1855-90 vom Konvent des 1848 aufgehobenen Zisterzienserinnenklosters Rathausen
LU bewohnt. 1895 bezogen die heute noch wirkenden «Töchter des Herzens Jesu» (Kongregation,
gegr. 1872) die Gebäulichkeiten (St. Josefs-Klösterli). Siehe: Mit Christus verborgen in Gott (Kol 3,3).
Das Leben der Mutter Maria von Jesus (1841-1884), Schwyz-Bern 1969, bes. 157.

A. Fuchs denkt vor allem an seinen Freund P. Franz Sebastian Ammann, dessen Schrift «Über
Kapuziner-Reformen» Prof. Chr. Fuchs 1835 in Sursee erscheinen ließ (Ammann, Befeindung 75). A. Fuchs
versuchte über freisinnige Politiker zu erreichen, daß von den vorab in der Innerschweiz sehr einflußreichen

Kapuzinern «die Bessern und Hellern unter denselben zu geeigneten Stellen kämen» (NAF,
Landammann G. J. Sidler an A. Fuchs, 18. August 1833). Sidler schrieb in diesem Sinne an den Luzerner

Schultheißen Joseph Karl Amrhyn: «Dieser Orden ist in den kleinen Kantonen sehr einflußreich.
Er hat mehrere, durch Charakter und Bildung ausgezeichnete Glieder; sie sind aber in der Minderheit
und haben einen harten Kampf gegen die unverständigen, blinden Anhänger an veraltete, geist- und
leblose Formen» (StAL, Nachlaß J. K. Amrhyn, 17. August 1833, Schachtel 1322, Nr. 74). Siehe auch
Spieß, Baumgartner-Heß 283.

471



Bestimmung». Übrigens: «Seelsorger hat die Schweiz an der eigentlichen Geistlichkeit

im Überflusse» (S.153).53

5. Das Verhältnis des Kantons Schwyz zur Schweiz

Es bleibt eine ewige Forderung der Vernunft, daß der Einzelne sich dem Allgemeinen,

der Teil sich dem Ganzen unterordnet. Deshalb muß auch im Kanton Schwyz
die Schweiz «immer unser erste Gedanke und unser Zielpunkt seyn» (S. 164). Daher
sollte man auch zuerst für das Ganze schreiben. «Indessen hat man in unserer
Schweiz den entgegengesetzten Gang eingeschlagen, was dann die Ursache war,
warum auch diese Schrift mit dem eigentlichen Anfange endet» (S. 164).

«Möge unter Gottes gnädiger Leitung eine segensreiche Bundesverfassung
entworfen und in allen Kantonen edelmüthig ausgeführt werden, eine Verfassung, die
die einzelnen Kantone der ganzen Schweiz dem Einen Vaterland unterordnet, in
einer Weise, wodurch die wohltätige Individualität der einzelnen Bundesglieder
nicht zerstört wird. Die sind ebenso übel daran, die auf eine übelverstandene, weil
übertriebene Centralisation rufen, als Jene, die das hartherzige, schroffe und heblose

Kantönlisystem mit Allgewalt beibehalten wollen; denn so heillos diese
Zerrissenheit in 22 selbstherrliche Stäätlein ist, ebenso verwerflich ist hinwieder — laut
aller Erfahrung — ein allzu ausgedehntes Centralsystem. Jedoch muß man hierinfalls
in unserer Schweiz nicht so viel Furcht haben vor Einführung eines solchen, als

vielmehr, daß auch ferners das Föderativsystem nur allzu schroff noch werde
beibehalten werden» (S.164).54

In seinem Schlußwort (27. April 1833) kommt Alois Fuchs noch kurz auf die
Situation nach der Anerkennung des Halbkantons Außerschwyz durch die Tagsatzung

zu sprechen: «An und für sich betrachtet mag diese neue Zersplitterung eines
Kantönchens für das Gesammt-Vaterland von nicht so großer Bedeutung sein, wie
Einige fürchten, zumal wenn eine tüchtige Bundesverfassung der ganzen Schweiz
aufhilft und das engherzige Kantönlisystem wohlthätig begrenzt. Aber für den
Schwyzerkanton ist sie jedenfalls ein trauriges Ergebniß, und der jetzige Bestand
kann unmöglich lange andauern. Soll ein Inner- und Außer-Schwyz da seyn, so
gehört dann — geographisch — Wollerau zum Letztern. Gersau und Küßnacht aber
müssen sich ans Erste reihen; wo nicht, so ist nicht einzusehen, warum sie nicht
eher an Luzern als an Außer-Schwyz sollten angeschlossen werden. Wie dem aber
immer seyn möge: Die traurige Trennung ist nun einmal geschehen, vielleicht auch
einstweilen nothwendig und wohltätig» (S. 172)55.

Bezüglich der Klöster beteuert Fuchs an gleicher Stelle: «Ich selbst war nie Euer Feind, konnte es nie

seyn» (Wünsche 152). Vgl. Biogr. A. Fuchs I besonders 175 f. und II 122 f. Zum Ganzen siehe

Odilo Ringholz, Die Kulturarbeit des Stiftes Einsiedeln (Einsiedeln 1913).
«Eigentliche» Geistliche sind in der Sicht von A. Fuchs die Weltgeistlichen (vgl. Biogr. A. Fuchs I
160). Nach Oesch (Mirer 146) trat der Priestermangel in der Diözese St. Gallen erst in der Mitte der
1840er Jahre ein. Siehe auch Josef Reck, Die Sorge St. Gallens um ausreichenden Priesternachwuchs in
den letzten vier Jahrhunderten, SKZ 137 (1969) 225-228.
Aus dieser Äußerung geht wiederum hervor, daß die politische Einstellung von A. Fuchs als liberalradikal

oder gemäßigt radikal bezeichnet werden kann.
Hüsser äußert sich wie folgt: «Innerschwyz hätte an Gersau Stetsfort einen Fremdkörper im eigenen
Staate gehabt, während Wollerau als verlorener Posten hätte betrachtet werden müssen. Anderseits
wäre Außerschwyz mit der innerschwyzerischen Enklave Wollerau und den weit abliegenden Bezirken
Gersau und Küßnacht eine geradezu unhaltbare Schöpfung geblieben» (S.67).

472



Fuchs verurteilt das starre Festhalten von Altschwyz «an uralten Formen, die
jeder wahren Grundlage ermangeln» (S.172), doch auch das Vorgehen von Neu-

schwyz kann er nicht in jeder Beziehung billigen.

C. Aufnahme der «Wünsche»

«Recht viele Gönner und Freunde» (S. 173) erhielten wiederum ein Geschenk-
Exemplar. «Diesen sei ein neues Zeugniß meines Glaubens, meiner Hoffnung, meiner

Liebe, meiner feurigen Wünsche für das Wohl des Vaterlandes und Seiner theu-
ren Bewohner gegeben», schrieb Fuchs in seinem Nachwort (S. 173).

Der Zuger Landammann Sidler wünschte, daß die vortreffliche Schrift in Schwyz
«in Betrachtung und Würdigung komme»,56 während der Berner Politiker Kasthofer
bedauerte, daß er Fuchsens Verfassungswünsche in seiner Schrift «Das Schweizerische

Bundesbüchli» (Burgdorf 1833) nicht mehr berücksichtigen konnte.57 Der
Pädagoge Johannes Niederer, ein Schwager Kasthofers, bemerkte bald, daß die «Wünsche

für die Verfassung des Kantons Schwyz aus dem gleichen Geist und Herzen
wie die frühern Schriften geflossen sind».58 Der protestantische Glaube ist ihm heilig,

doch er achtet und ehrt Fuchsens Katholizismus ohne Einschränkung. Auch für
Niederer ist Christus «der vollendete politische Grundgesetzgeber des Menschengeschlechts.59

Wie aber der Souverain aller Souveraine und Souveränitäten, der ewige
Gesetzgeber, Gott — seine Schöpfung, die Erde - dem Menschen übergebe, daß er
sie bauete und bewahrete und auf ihr den Schöpfer fortsetzete, so übergab Christus
sein Erlösungswerk den Christen, daß sie es fortsetzen und als Staat, Kirche und
Schule in seinem Sinn und Geiste weiter führen. Sie sollen den Erlöser nach allen
Richtungen des Daseyns, soviel an jedem ist, fortsetzen.» Niederer glaubt, daß er
alles andere als schwärmerisch sei; aber die Art, wie Alois Fuchs Christus auffaßt,
nämlich als personifiziertes Ideal, ist ihm die reine Wirklichkeit.60 Der langjährige
Mitarbeiter Pestalozzis schließt seinen ersten Brief an Fuchs mit den Worten: «Ich
darf nicht ansprechen, Ihnen zu seyn, was Sie mir sind. Das aber weiß ich, daß Sie

keinen wahreren Verehrer haben können als Ihren ergebensten Joh. Niederer.»
Niederer besprach bald darauf die «Wünsche für die Verfassung des Kantons

Schwyz» in der «Appenzeller Zeitung».61 «Sie enthalten ein gleich werthvolles
Seitenstück zu dem in Nro. 10 der App. Ztg. angezeigten Volksbuche 'Der Große
Abfall'», schrieb er im führenden Blatt der Regenerationsbewegung. «Was von diesem

gesagt worden, gilt in vollem Masse auch von jenem. Beide gehören unter den
Hausbüchern einer liebenden, über Menschen, Vaterland und Gott Belehrung
suchenden Familie neben einander wie die Portraite von Vater und Mutter in einer
Wohnstube. Vor Allem sind die Verfassungswünsche jetzt, wo die Frage der Ent-

56 NAF, Georg Joseph Sidler an Alois Fuchs, 18. August 1833.
57 NAF, Albrecht Karl Ludwig Kasthofer an Alois Fuchs, 20. Juni 1833.
58 NAF, Johannes Niederer an Alois Fuchs, 24. Mai 1833.
59 Fuchs schreibt in Wünsche 176: «Ohne Dich - Ewiger, unsterblicher König aller Jahrhunderte! - ohne

Dich gibt es für die Menschheit kein Heil in Kirche und Staat. Deine Religion ist die Seele, die Grundlage

jeder guten Verfassung, und da, wo sie herrscht und lebt, kann keine böse bestehen.»
60 Christus «ist der Mittelpunkt aller Zeiten und die flammende Lichtsäule in der Geschichte, wie Keiner

vor und Keiner nach Ihm» (Wünsche 174). Das Christentum «ist die ewige und ideale Menschheit
selbst» (Wünsche 175).

61 Nr.48 vom 15. Juni 1833 - Niederer bekennt sich in seinem Brief vom 29. Juni 1833 an A. Fuchs als

Verfasser der Rezension.

473



Scheidung über die Bundesurkunde vor den Schweizern hegt, ein Wort zu seiner
Zeit, und jeder, der seine Stimme darüber gewissenhaft abgeben will, sollte sichs

zur Pflicht machen, dieselbe neben Troxlers 'Eine und wahre Eidgenossenschaft'62
vorher zu durchdenken. Sie enthalten aber weit mehr und sind wie jedes bleibende,
wahrhaft bildende Volksbuch für die Paläste Genfs und die Sennhütten Uris, überall
in der Schweiz, wo man nur lesen kann, gleich interessant. Wenn wahr ist, was ein
Schriftsteller sagt: 'Der Mensch ist nur groß im Verhältniss seines Herzens zu
seinem Vaterlande', so liest man hier, wie es im Herzen eines großen Menschen und
Bürgers aussieht und was von Jugend auf darin vorgeht.»

Niederer glaubt, daß Fuchsens lebendiger Glaube an Christus ihn fähig macht,
«über Verfassung und Gesetze unvergleichlich einfacher, gründlicher, tiefer, richtiger

und fruchtbringender zu urtheilen als alle Verfassungs- und Gesetzgebungs-
Schriftgelehrten, Pharisäer und Sadduzäer unserer Zeit, denen das Licht des Chri-
stenthums mangelt». Kein Offizier habe z.B. Besseres über die Hauptsache im
Militärwesen gesagt. Die Stellung von Alois Fuchs gründe sich auf Religion und
Vernunft, auf Glaube und Liebe. Aufklärerei, Neuerungssucht oder Ehrgeiz seien ihm
fremd. In seinen Büchern wehe nicht Menschengeist, sondern der Geist Gottes.63
Deshalb sei Alois Fuchs ein echter Volksschriftsteller, und aus diesem Grunde sollten

seine Verfassungswünsche in allen schweizerischen Bürgerschulen eingeführt
werden. Nicht jene Schriftsteller sollte man krönen, die Preisschriften verfassen,
sondern jene, «die als Helden und Märtyrer einer dem Volke heilbringenden
Selbstverleugnung dastehen. Ihre Kennzeichen sind unverkennbar. An Alois Fuchs und
seinen Schriften werdet ihr sie finden. Wenn ihn sein Kanton Schwytz, der stolz auf
ihn sein sollte, verschmäht, so nimmt ihn die Schweiz auf. Er gehört der Eidgenossenschaft,

ja einer noch höhern Gemeinschaft der Humanität an.»

Kürzere Besprechungen der «Wünsche» erschienen im «Eidgenossen» und in den
«Schweizerblättern». Der Rezensent des liberal-radikalen Luzerner Blattes64
bescheinigt dem Verfasser, daß er «den Kanton Schwyz in seinem innern Verbände an
und für sich und in seiner Stellung zu den übrigen Kantonen, seine politischen
Grundlagen, Einrichtungen und zeitgemäßen Bedürfnisse umfassend und für Leser
aller Stände gleich verständlich darstellt». Jede Seite enthalte Wahres, Schönes und
Beherzigenswertes. Der sachkundige und gemütreiche Verfasser sei ein begeisterter
Kämpfer für Freiheit, Vaterland und wahres katholisches Christentum. Die von
Henne und Reithard herausgegebene Monatsschrift65 verzichtet auf Auszüge, «da
das Buch in die Hand jedes Schweizers kommen soll, der sich mit seinem Vaterlande

näher bekannt machen will».
Wie reagierten Behörden und Volk des Kantons Schwyz auf die «Wünsche», die

schließlich an ihre Verfassung gerichtet waren? Hierüber ist wenig bekannt. Fuchsens

Artikelserie in der St. Galler Zeitung «Der Freimüthige» wurde in dem benachbarten

Außerschwyz zweifellos beachtet, dies um so mehr, als die äußern Bezirke

62 Siehe S. 488.
63 Nach 1 Kor 2, 10-16.
64 Eidg. Nr.44 vom 3. Juni 1833.
65 Schweizerblätter 2 (1833) 63.

474



damals noch über kein eigenes Presseorgan verfügten.66 Seine maßvollen Wünsche
und Forderungen wurden im äußern Land wohl auch weitgehend unterstützt,
schrieb doch sogar ein ganz gemäßigter Außerschwyzer zu Fuchsens Schrift im
stockkonservativen «Waldstätterboten»67, daß der Grundsatz der bürgerlichen
Rechtsgleichheit den Neuschwyzern gesichert werden müsse. Im übrigen verbat
sich aber dieser Einsender eine Einmischung durch «platonische Idealisten und
Stubengelehrte» aus Rapperswil, die «aus dem so nothwendigen geisthchen Wissen
und Wirken ins politische hinüberpfüschen».68 Für die Ausarbeitung einer
Verfassung habe der Kanton Schwyz eigene Leute, «die den demokratischen Geist
durch Milch und Blut ihrer Ahnen angeerbt, durch klassische Luft eingehaucht,
durch wissenschaftliche Bildung und vieljährige Praxis sich weit besser angeeignet
haben als selbe aus einem krähwinklichten Ochlokraten-Sumpf, wo alle Frösche auf
einmal Ochsen werden wollen».69 Fuchs antwortete dem «gebornen Demokraten
der äußern Bezirke», daß der Einsender der «Wünsche für die Verfassung des Kantons

Schwyz» kein Rapperswiler sei, «sondern vom ersten Athemzug an ein ächter
Schwyzer von Geburt und Landrecht». Greife jemand seine Grundsätze an, werde
er ihm keine Antwort schuldig sein.70

Als Ende Mai 1833 die Verfassungswünsche in Buchform erschienen waren,
schrieb Nazar von Reding seinem früheren Lehrer nach Rapperswil,71 daß ihn die
Broschüre «ungemein angezogen» habe. Sie enthalte «auf jedem Blatte das
unverfälschte Zeugniß reiner Vaterlandshebe und — ich möchte sagen — großer, vielleicht
unverdienter Vorliebe für unsern Vaterkanton». Der aristokratisch geprägte Liberale

rühmt die guten Beobachtungen und das scharfsinnige Urteil über die Verhältnisse

in seiner engern Heimat. Hauptmann Alois von Reding hoffte, daß mancher
Schwyzer, dem Fuchsens politische und religiöse Grundsätze «durch leidenschaftlich

66 In Einsiedeln erschien die erste politische Zeitung am 7. April 1847; es war der liberale «Erzähler aus

der Urschweiz». Diese erste freisinnige Zeitung des Kantons Schwyz wurde am 16. Juli 1847 von der
Polizeidirektion beschlagnahmt (Bauer 113-117). Nachfolgerin wurde die ebenfalls in Einsiedeln
erscheinende «Neue Schwyzer Zeitung» (14. Dezember 1847 - 29. September 1849). Die erste Zeitung
der March, der radikale «Staufachere, erschien am 2. Oktober 1854 in Lachen (ab Ende Dezember
1855 bis Anfang Februar 1859 in Glarus, siehe Bauer 146 und 168). In Gersau erschien erstmals eine

Zeitung am 7. Juni 1873; es war der liberale «Waldstätter Bote», der sich Ende Dezember 1873 mit der
liberalen «Obwaldner Wochen-Zeitung» vereinigte und unter dem Namen «Rütli» als erste in
Küßnacht erschienene Zeitung (bis Ende 1875) in die Geschichte eingegangen ist (siehe Blaser 1115, 738
und 867).

67 Nr. 28 vom 6. April 1832 / «Von einem gebornen Demokraten der äußern Bezirke des Kantons
Schwyz».

68 Der Einsender betrachtete den geistlichen Professor und sanktgallischen Verfassungsrat Felix Helbling
als Autor der «Wünsche für die Verfassung des Kantons Schwyz». - «Nein, solcher getheilter Männer
oder Hälblinge hat man hier nicht nöthig», schreibt er am Ende seines Artikels.

69 Der Einsender denkt an die heftigen politischen Auseinandersetzungen in Rapperswil zwischen den

Konservativen, den Liberalen (F. Helbling, J. B. Rickenmann) und den Ultrademokraten (F. K. Diog),
die - wie auch A. Fuchs bezeugt - in Rapperswil (Krähwinkel) zu einer Pöbelherrschaft (Ochlokratie)
führten. Vgl. S. 47 f. und S. 154 Anm. 15.

70 Freim. Nr. 31 vom 16. April 1832. Nach Fuchs betrachtete man in Rapperswil den am Priesterseminar
St. Gallen wirkenden Subregens Karl Greith (von Rapperswil) als Verfasser des «Waldstätterbote» -
Artikels - Da der Name des Einsenders der «Wünsche» bald bekanntgeworden war, befürchtete Fuchs

Verfolgungen seiner Person, vor allem aber seiner Verwandten in Schwyz (NAF, J. A. Henne an
A. Fuchs, 27. April 1832).

71 NAF, N. v. Reding an A. Fuchs, 13. Juni 1833.

475



entstellte Auslegung» bekannt wurden, die wahren Absichten seines edlen
Mitbürgers erkennen werde.72

Das offizielle Schwyz aber, d. h. die Behörden und der reaktionäre «Waldstätterbote»,

die damals einzige Zeitung des Kantons Schwyz,73 nahmen von der
Neuerscheinung keine Notiz.74 Man kannte ja Fuchsens Grundsätze im großen und ganzen

— getreu oder entstellt — aus seinem «Großen Abfall vom Vaterlande». Im übrigen

war der Schwyzer Geistliche seit bald zwei Monaten suspendiert und damit in
seinem Vaterland durch diese «kirchliche Verfolgung wohlbegreiflich gestürzt».75
Die Verfassungswünsche waren denn auch, zumal im Alten Lande Schwyz, wenig
verbreitet.76

Hierüber war Fuchs nicht erstaunt, hatte doch schon sein «Großer Abfall vom
Vaterlande» in der engern Heimat keine günstige Aufnahme gefunden.77 Aus eigenem

Antrieb, aber auch von Freunden aufgefordert, begann er in einer wichtigen
Angelegenheit nur deswegen seine Stimme zu erheben, «weil Dies sonst —

wenigstens vom Alten Lande aus — von Niemandem geschah» und weil «eine Verfassung

kaum einem Kantone nothwendiger gewesen seyn dürfte als dem Schwyzer».78

Je länger Fuchs aber an seiner Arbeit schrieb, desto mehr kam er zur Überzeugung,
«daß sie für die Gegenwart in Betreff des Kantons Schwyz soviel als unnütz sei,
und so hat er sich — ohne alle ängstliche Umsicht — immer, freier und von einem
allgemeinen Standpunkt aus ausgesprochen».79

34.1.5 Der «heiße» Sommer des Jahres 18331

Zu dieser Zeit waren Bemühungen um ein Nachgeben des Alten Landes Schwyz
wirklich fruchtlos. Altschwyz blieb äußerst hart. Um sein Ansehen und seine Macht
zu erhalten, versuchte es, die äußern Bezirke zu entzweien, indem es diesen zu
bedenken gab, daß die im neuen Bundesentwurf enthaltene allgemeine Niederlas-

72 NAF, A. v. Reding an A. Fuchs, 10. Juni 1833 - Fuchs erwähnt Reding im Kapitel über das Militär¬
wesen: «Aufblühender Alois Reding! Du stehst - wie oft - auch diesmal vor mir. Ich küsse Dich und
hoffe viel von Dir und Deinesgleichen» (Wünsche 108).

73 Das seit Anfang 1831 in Schwyz erscheinende «Schwyzerische Intelligenzblatt» ging Mitte 1832 ein
(Bauer 16, 46).

74 Nach Windlin (S. 33 Anm. 47) fanden Fuchsens Verfassungswünsche in konservativen Kreisen viel
Beachtung (Quellenangaben fehlen).

75 Fuchs, Wünsche 173.
76 NAF, N. v. Reding an A. Fuchs, 13. Juni 1833 - Die ältere Geschichtsschreibung erwähnt Fuchsens

«Wünsche für die Verfassung des Kantons Schwyz» mit keinem Wort (Steinauer II; Hüsser; Henggeler,
Müller) oder nur am Rande (Styger XI und 375; Camenzind IX und 102). Erst Hans Windlins Arbeit
über «Die institutionelle Entwicklung der Staatsformen des Kantons Schwyz im 19. Jahrhundert»
(Diss. iur. Fribourg, Winterthur 1965) hat Fuchsens Verfassungswünsche gebührend berücksichtigt
(X, 2, 16, 19, 24, 28 f., 33 und 60).

77 Fuchs, Wünsche 171.
78 Fuchs, Wünsche 167 und 170 f.
79 Fuchs, Wünsche 171 — Vorwiegend allgemeiner Natur sind die Äußerungen im 4. Abschnitt betr.

Dauer und Wahlart der Beamten, das Militärwesen, die Finanzen, das Kirchliche sowie die Schulen,
sozialen Institutionen und Klöster (Wünsche 90-163).

1 Zum Folgenden siehe Steinauer II 181-196; Baumgartner, Schweiz I 429-433, 439-444 und
458-460; Camenzind 86-104; Hüsser 59-67; Henggeler, Müller 186-197; Castell 81-83; Windlin
26-28.

476



sungsfreiheit die katholische Religion gefährde.2 Die Spaltung kam um so leichter
zustande, als Außerschwyz mit der schroffen und oft verletzenden Herrschaft von
Landammann Schmid unzufrieden war. Eine große Anzahl Märchler lehnten
Schmid aus politischen oder persönlichen Gründen ab. In den Bezirken Einsiedeln
und Pfäffikon gewannen die Altgesinnten mit Unterstützung des Klosters Einsiedeln

immer mehr an Boden.
Im Bezirk Küßnacht bestand seit langem eine altschwyzerisch gesinnte Partei,

vor allem außerhalb des Dorfes.3 Als ein Anhänger dieser aktiven Minderheit
Flugblätter verteilte und für den Wiederanschluß an Schwyz Unterschriften sammelte,
wurde er von den Bezirksbehörden in Untersuchungshaft genommen (28. Juli
1833). Zahlreiche Gesinnungsgenossen versuchten den Gefangenen zu befreien,
doch die «Jungschwyzer» trieben die Altgesinnten auseinander. Diese riefen nun
Schwyz um Hilfe an. Erschrocken wandte sich der Bezirksrat Küßnacht an Luzern.
Das Alte Land war sofort bereit, militärisch einzugreifen und damit das schwyzerische

Verfassungsproblem mit Waffengewalt zu lösen. Der Zeitpunkt war günstig,
denn mehrere Kantone hatten den Entwurf einer liberalen Bundesverfassung
abgelehnt, und die Tagsatzung war von den Basler Wirren so stark in Anspruch genommen,

daß eine eidgenössische Intervention wenig wahrscheinüch erschien. Die
Luzerner Regierung bot ein Bataillon Milizen auf, und Schultheiß Amrhyn erschien
persönlich in Küßnacht, um für Ruhe und Ordnung zu sorgen.

Am frühen Morgen des 31. Juli 1833 rückte Oberst Theodor ab Yberg mit 600
Mann und zwei Kanonen gegen Küßnacht vor. Nach dem Zweck des Einmarsches
befragt, erklärte der Schwyzer Kommandant dem Luzerner Schultheißen Amrhyn
und dem Küßnachter Bezirksammann Stutzer4, daß er von der Regierung des Alten
Landes gesandt worden sei, um in Küßnacht Ruhe und Ordnung wiederherzustellen.

Amrhyn verwahrte sich gegen diese Maßnahme im Namen seines Standes und
auch der Eidgenossenschaft, da Küßnacht durch Tagsatzungsbeschluß vom 22.

April 1833 vom innern Land getrennt worden sei. Ab Yberg anerkannte aber die
Zürcher Tagsatzung und deren Verfügung nicht. Um Blutvergießen zu vermeiden,
riet Amrhyn den Küßnachtern, ihre Waffen niederzulegen. Die Schwyzer konnten
deshalb ohne Widerstand das Dorf besetzen. In einer Proklamation forderte ab

Yberg die Luzerner Truppen auf, den Bezirk Küßnacht unverzüglich zu räumen.
Der Bezirksrat wurde aufgelöst und Landammann Stutzer nach Schwyz abgeführt.
Uri und Unterwaiden erhielten Hilfegesuche. Eine Bezirksgemeinde sollte den
Anschluß an das Alte Land beschließen.

Vgl. hierüber die Äußerungen von A. Fuchs S. 124 f.
Über die Auseinandersetzungen in Küßnacht siehe Betschart, ab Yberg 29-40; Franz Vfyrsch, Die
Landschaft Küßnacht am Rigj im Kräftefeld von Schwyz und Luzern, MHVS 53 (1959) 29-45, hier
41-43; Wyrsch, Reding 50 f. und 58 f.; über die Zeit von 1830-1833 siehe Alois Truttmann, Chronik
des Landammanns Joseph Ulrich von Küßnacht, MHVS 19(1908) 163-175, hier 169-172.
Alois Stutzer (1810-1871) von Küßnacht. Gymnasialstudien in Einsiedeln und Freiburg i. Ue.;
Medizinstudium in Freiburg i. Br. und München (Dr. med.). 1830 Bezirksrat, 1831 Bezirksstatthalter,
1832-34 und 1836/37 Bezirkslandammann. 1847 Mitglied des Großen Rates und des Verfassungsrates.

1848/49 Regierungsrat (Justiz und Sanität). 1848-54 Präsident des Kreises Küßnacht. Kantonsrat

(1848-54, 1862-66). Sein Sohn, Vital Stutzer (1841-1909), war ein bekannter liberaler Journalist
(siehe Walter Boesch, Zur Geschichte der politischen Presse im Kanton Luzern von 1848—1914,
Diss. phil. Zürich 1931, 83 f.). — Dettling 206 f., 212; HBLS I 353; Stand Schwyz 74 f.; passim bei
Steinauer und Hüsser; Reg. bei Wyrsch, Reding.

477



Luzern und Außerschwyz gingen nun die Eidgenossenschaft um Hilfe an. Die
Tagsatzung betrachtete die Besetzung eines Teils des von ihr anerkannten Halbkantons

Außerschwyz als Landfriedensbruch. Sie befürchtete auch die Okkupation der
übrigen Bezirke des «Kantons Schwyz äußeres Land» sowie einen Angriff auf den
uberai regierten Kanton Luzern.5 Die in Zürich versammelten Tagherren beschlossen

deshalb bereits am 1. August 1833 eine militärische Intervention.6 Die
Anerkennung des Halbkantons Außerschwyz wurde zurückgenommen und die
Wiedervereinigung verfugt. Der Freiburger Schultheiß Schaller und der Appenzeller
Landammann Nagel7 reisten als eidgenössische Kommissare sofort nach Küßnacht und
Lachen. Ab Yberg zog sich am Abend des 3. August auf Befehl der Schwyzer
Regierung von Küßnacht zurück. Am folgenden Tag war dieser Bezirk bereits von
eidgenössischen Truppen besetzt, und bald darauf erfolgte auch der Einmarsch in
die Bezirke Einsiedeln und March. Auf Drängen des Vorortes Zürich und auf
Anraten der eidgenössischen Bevollmächtigten beschloß die Tagsatzung am 6. August
1833 die Besetzung des ganzen Kantons Schwyz, also auch des innern Landes.8 Die
Konferenz der Sarnerstände zog sich deshalb sofort nach Beckenried zurück.

Am Vormittag des 8. Augustes 1833 wurde der Hauptort Schwyz besetzt. «Kein
Schuß fiel; Besorgnisse wegen Widerstand von Seite des Volkes der Urkantone
zerflossen gleich Nebel. Abordnungen der Regierung waren den Kommissarien mit
der Versicherung freundschaftlicher Aufnahme entgegengegangen.»9 Schon am
folgenden Tag war die Regierung des Alten Landes mit der Schaffung einer auf der
Grundlage der Gleichberechtigung ruhenden Kantonsverfassung einverstanden.
Schwyz handelte offensichtlich unter dem Druck der unerwarteten Ereignisse.
Außerschwyz war erst zu Verhandlungen bereit, als Innerschwyz den von der
Tagsatzung am 12. August aufgehobenen Sarnerbund verließ und die Zürcher Tagsatzung

zu besuchen versprach.

Am 28. August 1833 kam nach zähen Verhandlungen ein Grundvertrag zustande,

in dem 13 Abgeordnete des innern Landes (mit Wollerau) und 8 Vertreter der
äußern Bezirke (mit Gersau) «die volleste politische Rechtsgleichheit aller Kantonsbürger

und Gebietstheile als den obersten Grundsatz und die Grundlage der zu
bearbeitenden Verfassung» anerkannten.10 Wesentlich neu war die Abschaffung der
Kantonslandsgemeinde und die Einführung des Zweidrittelssystems.11 Für den

«möglichen, jedoch nicht zu hoffenden Fall» der Verwerfung durch das Volk wurde
gleichzeitig eine «Eventuelle Übereinkunft über definitive Trennung des innern und
äußern Landes» entworfen.12 Sämtliche Bezirksgemeinden nahmen aber bereits am

5 Baumgartner, Schweiz I 433.
6 Eberle, Gesetzessammlung 2—4.
7 Jakob Nagel (1790-1841) von Teufen. Arzt in Teufen. 1829-32 Landeshauptmann, 1832-39 regierender

oder stillstehender Landammann. 1830—38 Tagsatzungsgesandter. Hinterließ einen umfangreichen

Nachlaß, u.a. mit historischen Arbeiten. — HBLS V 231; Reg. bei Spieß, Baumgartner-Heß
und Walter Schläpfer, Appenzell Außerrhoden, Bd. 2, Urnäsch 1972.

8 Eberle, Gesetzessammlung 4 f.
9 Baumgartner, Schweiz I 441.

10 Eberle, Gesetzessammlung 5—14 (Zitat in Art. 1)
1 ' Artikel 4: «Zur Annahme [einer Verfassung oder eines Gesetzes] sind zwei Drittheile der gesammten

stimmfähigen Kantonsbürger erforderlich; die Mehrheit der an der Bezirksgemeinde stimmenden
Bürger zählt für die Gesammtheit der stimmfähigen Bürger des betreffenden Bezirks.» Siehe auch
Windlin 56-59.

12 Eberle, Gesetzessammlung 14—16.

478



1. September 1833 den Grundvertrag an. Gleichzeitig wurde ein aus acht Inner-
schwyzern und neun Außerschwyzern bestehender Verfassungsrat gewählt.

Schwyz glaubte nun, dem Willen der Tagsatzung Genüge geleistet zu haben und
forderte deshalb den Abzug aller eidgenössischen Truppen. Über die neue Verfassung

sollte erst in acht Monaten, d.h. an der ordentlichen Maienlandsgemeinde von
1834 abgestimmt werden. Die Tagsatzung fand aber hierin mit Recht keine Gewähr
für die Wiedervereinigung des getrennten Kantons. Sie beschloß zwar eine Reduktion

der Besatzungstruppen, verlangte aber mit großer Mehrheit die sofortige
Ausarbeitung einer neuen Verfassung.13 Der 17köpfige Verfassungsrat konstituierte
sich deshalb bereits am 7. September 1833. Zu seinem Präsidenten wählte er
Landammann Joachim Schmid; als Sekretäre behebten Nazar von Reding und Dr.
Melchior Diethelm. Bei der Ausarbeitung der neuen Verfassung werden diese beiden
liberalen Politiker sicher auch Fuchsens «Wünsche für die Verfassung des Kantons
Schwyz» zu Rate gezogen haben.14

Am 29. September 1833 wurde der Verfassungsentwurf von sämtlichen
Bezirksgemeinden angenommen, von den äußern Bezirken jedoch nur unter dem Vorbehalt,

daß die Kantonslandsgemeinde beibehalten oder das Zweidrittelssystem beseitigt

werde. Dem Verfassungsrat blieb deshalb keine andere Wahl, als die
Kantonslandsgemeinde wieder in die Verfassung und das Zweidrittelssystem - wenigstens
in seiner Allgemeinheit - wieder zu beseitigen. Am 11. Oktober wurde dieser bereinigte

Verfassungsentwurf von allen Bezirksgemeinden — mit Ausnahme der March

- genehmigt. Am darauffolgenden Sonntag (13. Oktober 1833) beschwor die
erstmals in Rothenthurm versammelte Kantonslandsgemeinde die neue Verfassung.
Neuer Landammann wurde der erst 27-jährige Nazar von Reding. Zum Statthalter

13 «Nicht auseinander, bis der Kanton Schwyz eine Verfassung hat, und zwar eine freisinnige, und
Fortdauer der Okkupation, so lang die Geburtswehen dauern», schrieb G. J. Baumgartner seinem
Gesinnungsfreund A. Fuchs (NAF, 14. Sept. 1833), der dem (ersten) Tagsatzungsgesandten des Kantons
St. Gallen eine Charakterschilderung der Gesandten von Inner- und Außerschwyz zukommen ließ.
Siehe auch Spieß, Baumgartner-Heß 284-287.

14 Vgl. Redings Urteil über die «Wünsche für die Verfassung des Kantons Schwyz» S. 475. Reding schickte
Fuchs den im Druck erschienenen Entwurf des Grundvertrages vom 28. August 1833, der ihn aber

wegen des «sanktionierten Bezirkligeistes und der Schwerfälligkeit der Vollziehungsbehörden»
(Kantonsrat und Regierungskommission) zuwenig befriedigen konnte (N. v. Reding an G. J.
Baumgartner, 7. November 1833, zit. bei ^rsch 65). «Dennoch arbeite ich thätig und offen für die
Annahme desselben, weil ich die Trennung für das größte Unglück ansehe, welches unserm Lande
widerfahren könnte», schrieb er nach Rapperswil (NAF, N. v. Reding an A. Fuchs, 29. August 1833).

- Da A. Fuchs M. Diethelm seinen «Großen Abfall» zugeschickt hat (vgl. S. 130 Anm. 22), wird der
Märchler Politiker sicher auch die ihn noch mehr interessierenden Verfassungswünsche erhalten
haben. Fuchs besprach im Sommer 1832 mit Bezirkslandammann Diethelm u.a. die Trennungsbewe-
gung im Kanton Schwyz (Tgb. A. Fuchs, 9. August 1832).

479



wählten die wiedervereinigten Landleute Dr. Melchior Diethelm; zum Säckelmeister

erkoren sie Wendelin Fischlin.15 Erst jetzt rief die Tagsatzung die Okkupationstruppen

zurück.16

34.1.6 Die Verfassung vom 13. Oktober 1833: Erfülltes und Unerfülltes1

Mit der Verfassung vom 13. Oktober 1833 waren auch verschiedene Wünsche von
Alois Fuchs in Erfüllung gegangen.

A. Allgemeine Bestimmungen

Klar wurde in der neuen Verfassung die Volkssouveränität anerkannt: «Das Volk
gibt sich die Verfassung selbst, und jeder Gesetzesvorschlag muß ihm zur .Annahme
oder Verwerfung vorgelegt werden» (Art. 2). Die neuen Landleute erhielten wieder
das volle politische Bürgerrecht (Art.3),2 und alle Einwohner des Kantons wurden
als vor dem Gesetze gleich erklärt (Art.5). Artikel 10 bestimmte: «Die
christkatholische Religion ist die einzige Religion des Staates und als solche garantirt.»3
Artikel 11 gewährleistete die Rede- und Pressefreiheit.4 Der Kanton Schwyz machte

15 Wendelin Fischlin (1787-1849) von Schwyz (Ibach). 1826-33 Bezirkssäckelmeister, 1833-47
Kantonssäckelmeister; u.a. Mitglied des Siebnergerichtes und des Zweifachen Landrates. — HBLS III 169;
SZ Nr. 6 vom 8. Januar 1849; Wyrsch, Reding (Reg.)

16 Nazar von Reding schrieb seinem Freund Alois Fuchs, der ihn zur Wahl in das höchste Landesamt

beglückwünschte: «Sie werden mich bedauern, wenn Sie betrachten, unter welchen Auspizien ich mein
Amt antretten muß. Alle früher bedeutenden Männer in Schwyz gegen mich und gegen das System,
das ich einzuführen Willens bin. Mehrere meiner eigenen nächsten Verwandten erbittert; ein aufgeregtes

Volk, mißtrauisch, bedrückt durch die Einquartirung, dem noch unerschwingliche Kosten zu
bezahlen drohet» (NAF, 31. Oktober 1833).

1 Text der Verfassung bei Eberle, Gesetzessammlung 16-35. Siehe auch Camenzind 104-106 und Windlin

28 f.
2 «Seither wurden die neuen Landleute in der Ausübung der politischen Rechte nie mehr gehindert. Bis

zum Jahre 1848 wurde jedoch kein ehemaliger Beisasse zu einem Amt oder zu einer Staats-Anstellung
gewählt» (Styger 390 f.).

3 Interessant ist die genauere Bezeichnung des Wortes «katholisch» in den verschiedenen Verfassungen
des Kantons Schwyz. Napoleons Vermittlungsakte von 1803 bestimmte in Artikel 1 des 11. Kapitels:
«Schwyz ist der Hauptort und die katholische Religion die Religion des Cantons» (Kothing,
Gesetzessammlung 21). Die Verfassung von 1804 bezeichnete die «heilige, christ-katholische Religion... als das

unverletzliche Heiligthum unsers Volkes» (Kothing, Gesetzessammlung 34). Nach der ins Eidg.
Archiv deponierten Kurzverfassung von 1821 war «die römisch-katholische Religion» die einzige des

Standes Schwyz (Kothing, Gesetzessammlung 133). Als die Bezeichnung «christkatholisch» in der

«Staats-Verfassung des Kantons Schwyz äusseres Land» (1832) wiederum erschien, legte das Kloster
Einsiedeln und das Bischöfliche Ordinariat in Chur dem Volk nahe, die neue Verfassung nur mit
Vorbehalt anzunehmen (Henggeler, Müller 167—169; Hüsser 48). Trotzdem wurde diese Verfassung ohne
großen Widerstand von den Landsgemeinden der Bezirke March, Einsiedeln, Küßnacht und Pfäffikon
am 6. Mai 1832 angenommen und beschworen (Steinauer II 172). Der fast gleichlautende Religionsartikel

der 1833er Verfassung mit der erneuten Bezeichnung «christkatholisch» scheint nicht mehr
umstritten gewesen zu sein. Der Verfassungsentwurf vom 5. April 1842 (am 17. April verworfen)
sprach dann aber überdeutlich von der «christkatholischen, römisch-apostolischen Religion» (Eberle,
Gesetzessammlung 49), während die Kantonsverfassung von 1848 die «christliche,
römischkatholische Religion» als die einzige des Staates anerkannte (Amtliche Sammlung der Gesetze &
Verordnungen des Kantons Schwyz, Bd.l, Schwyz 1871, 51).

4 Eine «Verordnung über den Mißbrauch der freien Meinungsäusserung» erschien erst am 21. Mai 1845

(Eberle, Gesetzessammlung 194-202).

480



es sich zur Pflicht, für die Bildung des Volkes zu sorgen (Art.16).5 Artikel 17 legte
fest: «Jeder Kantonsbürger und jeder im Kanton wohnende Schweizer ist zur
Vertheidigung des Vaterlandes verpflichtet; das Nähere bestimmt das Gesetz.»6

B. Staatsgewalten

Die Trennung der Gewalten wurde grundsätzlich anerkannt (Art. 30), ebenso die
Öffentlichkeit der Verhandlungen im Großen Rat, in den Dreifachen Bezirksräten
und in den Gerichten (Art.31). Artikel 33 schaffte die Lebenslänglichkeit der
Beamtungen ab.

1. Kantonsbehörden

Die Kantonslandsgemeinde wurde nun wirklich in das zentral gelegene Rothenthurm
verlegt (Art. 39) und die politische Mündigkeit hinaufgesetzt, aber nur um zwei Jahre,

d.h. auf das 18. Altersjahr (Art. 38). Über alle an der Kantonsgemeinde zu
behandelnden Geschäfte mußte nun das Volk vorher in Kenntnis gesetzt werden
(Art. 41). Die Mitglieder des Großen Rates, des Kantonsrates und des Kantonsgerichtes

wurden nun von den Bezirksgemeinden nach dem Verhältnis der Bevölkerung

aus allen wahlfähigen Kantonsbürgern gewählt (Art. 48, 65 und 89).
Der Große Rat — wie nun der Dreifache Rat genannt wurde — bestand aus 108

Mitgliedern (Art. 47). Diesem Gremium wurde nun der Entwurf der Gesetze und
die Beratung der ihm vom Kantonsrat zur Prüfung vorgelegten Gesetzesvorschläge
übertragen (Art. 52). Ihm wurde auch das Recht der Begnadigung eingeräumt
(Art. 57).

Der Kantonsrat wurde die oberste Völlziehungs- und Verwaltungsbehörde des

Kantons; er bestand aus 36 Mitgliedern (Art. 65). Seine Aufgaben umschreibt die
neue Verfassung u. a. wie folgt: «Er besorgt die Kantonsverwaltung und bestellt
dafür die nöthigen Kommissionen» (Art. 71). «Er bestellt die Schul- und Sanitätsbehörden

frei aus den hiezu fähigen Kantonsbürgern und sorgt für die Vollziehung
der daherigen Verordnungen» (Art. 72). «Er entwirft den Voranschlag der Einnahmen

und Ausgaben des künftigen Rechnungsjahres, legt dem Großen Rath jährlich
über die ganze Kantonsverwaltung und den Bestand des Staatsvermögens Rechnung

ab und fügt über Staatsgüter ein Inventar bei» (Art. 73). «Er übt die Oberaufsicht

über die Bezirksräthe in vollziehender, vormundschaftlicher und polizeilicher
Beziehung aus» (Art. 76). «Ihm steht die Oberaufsicht über das Straßenwesen des

Kantons zu» (Art. 77).7
Die bereits im «Memorial der elf Punkte» von 1830 gewünschte Regierungskommission

wurde nun Wirklichkeit. Diese setzte sich aber nicht, wie Fuchs vorschlug,
aus dreizehn, sondern lediglich aus fünf Mitgliedern zusammen (Art. 79). Ihr oblag
die Vollziehung und Bekanntmachung aller Beschlüsse des Kantonsrates (Art. 80);
sie besorgte den Briefwechsel, wenn der Kantonsrat nicht versammelt war
(Art. 82).

s Eine «Schulorganisation für den Kanton Schwyz», datiert vom 19. Juni 1841 (Eberle, Gesetzessammlung

159-180).
6 «Gesetz über die Militärorganisation des Kantons Schwyz» vom 28. Juni 1834 (Eberle, Gesetzessammlung

78-103).
7 «Verordnung über das Straßenwesen» vom 19. Nov. 1840 und «Vollziehungsverordnung betreffend

das Straßenwesen» vom 10. Febr. 1841 (Eberle, Gesetzessammlung 154 f.).

481



Das Kantonsgericht wurde die oberste zivil-, kriminal- und polizeirichterliche
Behörde (Art. 94).8 Ein Schiedsgericht urteilte in Streitfällen um Eigentumsrechte
zwischen zwei Bezirken in erster und letzter Instanz (Art. 101).

2. Bezirksbehörden

Jeder Bezirk erhielt ein eigenes Friedensgericht, das aus einem Friedensrichter und
zwei Beisitzern bestand (Art. 145). Der Friedensrichter (Vermittler) hatte die Aufgabe,

«alle Rechtsfälle vermittelnd zu erledigen» (Art. 146).

3. Gemeindebehörden

Diesbezüglich wurde lediglich festgehalten: «Die Organisation der Gemeindebehörden

sowie die Befugnisse derselben wird das Gesetz bestimmen» (Art. 149).

Einige Wünsche von Alois Fuchs gingen erst mit der Kantonsverfassung vom
18. Februar 1848 in Erfüllung, so die Organisation der Gemeindebehörden,9 die
Schaffung eines selbständigen Kriminalgerichtes und die Vereinigung der beiden
Bezirke Wollerau und Pfäffikon (zum Bezirk Höfe). Die Kantonslandsgemeinde
aber, der nur mehr wenig Kompetenzen verbheben waren, wurde 1848, nicht
zuletzt wegen mehrerer unerfreulicher Vorkommnisse, abgeschafft.10

Eine «Polizeiordnung des Kantons Schwyz», datiert vom 30. Jan. 1839 (Eberle, Gesetzessammlung
142).
Siehe Edwin Simon, Die Bezirke und Gemeinden als Selbstverwaltungskörper des Kantons Schwyz,
Diss.iur. Bern (Zürich 1941) und Windlin 62-64.
Betr. Heimatlose s. Eberle, Gesetzessammlung (Reg.). Die endgültige Lösung der Heimatlosenfrage
brachte das im Anschluß an die neue Bundesverfassung erlassene Bundesgesetz vom 3. Dez. 1850

(HBLS rV 127). Das Armen— und Vormundschaftswesen regelten die kantonalen Verordnungen von
1851 und 1852. In den 50er Jahren entstanden in Ingenbohl und auf dem Katzenstrick (bei Einsiedeln)

Waisenanstalten. Die soziale Fürsorge wurde erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts in Angriff
genommen. — Ueber die weitere Entwicklung der kantonalen Administration betr. Erziehungs-, Finanz-,
Militär-, Polizei-, Sanitäts- und Straßenwesen, Rechtspflege, Landwirtschaft, Versicherungen,
Ersparniskassen usw. siehe Meyer von Knonau bes. 206—221; Steinauer II bes. 418—454; HBLS VI bes.

304—307; Amtliche Sammlung der Gesetze & Verordnungen des Kantons Schwyz (1848—1872), 6

Bde, Schwyz 1863-1873; Robert Kistler, Die wirtschaftliche Entwicklung des Kantons Schwyz,
Diss.rer.pol. Bern, Stans 1962 (Beiheft Nr. 5 zum «Geschichtsfreund»).

482



34.2 «Vorschläge für eine Bundesverfassung»
34.2.1 Bestrebungen zur Revision des Bundesvertrages von 1815 (1831-1834)1

Schon in den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts regten fortschrittlich gesinnte
Persönlichkeiten eine Neugestaltung der mangelhaften Bundesverhältnisse an.2
Aufsehen erregte Heinrich Zschokkes kleine Schrift «Betrachtung einer großen
Angelegenheit des eidsgenössischen Vaterlandes» (Aarau 1824), in welcher der in
Aarau lebende Literat darlegte, daß der Schweiz, zumal in Zeiten der Gefahr, eine
einheitliche Leitung fehle.3 Diese Publikation hatte eine Verschärfung der Zensur
im Kanton Aargau zur Folge. Die Helvetische Gesellschaft griff Zschokkes Anliegen

auf, «und später mahnten doch mehrere Regierungen selber an das darin
gerügte Gebrechen des eidsgenössischen Bundesvertrages».4

Der Wunsch nach einer Revision der geltenden Verfaßung wurde aber erst recht
lebendig, als nach der Pariser Julirevolution (1830) in zahlreichen Kantonen die
Verfassungen nach demokratischen Grundsätzen geändert worden waren. Den
Anstoß zu diesem Unterfangen gab zu Beginn des Jahres 1831 der Luzerner Jurist

Benutzte Literatur (chronologisch): Hurter, Befeindung I 257-268, II 38 f.; Baumgartner, Schweiz I

(passim); Steinauer H 246-270; Feddersen 120-124, 137-140, 150-156; Carl Hilty, Die
Bundesverfassungen der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Bern 1891, 380—395; A. Baumgartner,
Biogr. 80-97; Simon Kaiser/Johannes Strickler, Geschichte und Texte der Bundesverfassungen
der schweizerischen Eidgenossenschaft von der helvetischen Staatsumwälzung bis zur Gegenwart,
Bern 1901, 99-112; Dierauer V 573-599 (mit Quellen und umfassenden Literaturangaben bis ca.

1920); His II bes. 98-104 und 187-195; Hugo Wild, Zentralismus und Föderalismus in der schweizerischen

Publizistik von der Helvetik bis zur Bundesrevision, Diss. phil. Fribourg, o.O. 1948; Markus
Gröber, Zürich und der Versuch einer Bundesreform 1831-1833, Diss. phil. Zürich, Affoltern am
Albis 1954; Ernst Steinmann, Geschichte des schweizerischen Freisinns, Bd. 1: Der Freisinn als

Gründer und Gestalter des Bundesstaates (1830-1918), Bern 1955, 61-67; Daniel Frei, Die
Förderung des schweizerischen Nationalbewußtseins nach dem Zusammenbruch der Alten Eidgenossenschaft

1798, Diss. phil. Zürich 1964, bes. 208-257; Spieß, Troxler 535-556; ders., Regeneration bes. I
und IV; Guido Hunziker, Die Schweiz und das Nationalitätsprinzip im 19. Jahrhundert. Die Einstellung

der eidgenössischen Öffentlichkeit zum Gedanken des Nationalstaates, Basel-Stuttgart 1970,
14—25 (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 120); Spieß, Baumgartner-Heß (passim);
Steiner, Religiöse Freiheit 633-660; Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2, Zürich 1977,
923-927 (Jean-Charles Biaudet) und 987-1018 (Erwin Bucher); Walter Furrer, Der Kanton
Zug und die eidgenössischen Streitfragen 1830—1833, Diss. phil. Zürich 1977; Jean-François Aubert,
Petite histoire constitutionnelle de la Suisse, Berne 19793 (Monographies d'Histoire suisse, vol. 9);
Lexikon zur Geschichte der Parteien in Europa, hg. von Frank Wende, Stuttgart 1981, 608-612
(Erich Grüner); Hanno Helbling, Geschichte der Schweiz, Zürich 19822, 122-124; Erwin Bucher,
Ein sozio-ökonomisches und ein politisches Kapitel aus der Regeneration, SZG 32 (1982) 5—124 —
Vgl. die Literaturangaben zur Geschichte der Regeneration in der Schweiz S. 45 Anm. 1.

; Dierauer (V 573) nennt den Waadtländer Frédéric César de La Harpe (1754-1838; 1798-1800
Mitglied des Direktoriums der Helvetischen Republik, seit 1816 Führer der Liberalen des Kt. Waadt), den

Appenzeller Historiker und Philanthropen Johann Kaspar Zellweger (vgl. Biogr. A. Fuchs I 103) und
den Glarner Landesstatthalter und Tagsatzungsgesandten Cosmus Heer (1790-1837).
Baumgartner, Schweiz 1160.

1 Heinrich Zschokke, Eine Selbstschau. Erster Theil: Das Schicksal und der Mensch, Aarau 1842, 289

(Nachdruck: Bern-Stuttgart 1977; Schweizer Texte, Bd. 2, bearbeitet von Rémy Charbon).

483



Dr. Kasimir Pfyffer.5 In seinem von Ludwig Snell6 entworfenen «Zuruf an den

eidgenössischen Vorort Luzern bei Übernahme der Leitung der Bundes-Angelegen-
heiten» (Luzern 1831) sprach er sich unumwunden für die Gründung eines Bundesstaates

mit umfassenden, die kantonale Souveränität beschränkenden Kompetenzen
aus. Der einer patrizischen Familie entstammende Verfasser forderte Rechtsgleichheit,

freie Niederlassung und Pressefreiheit, die zentrale Verwaltung der wichtigsten

materiellen Interessen, die Bildung einer «gesetzgebenden Central-Gewalt» aus
freistimmenden, «nach dem Maaßstab der Bevölkerung» gewählten Abgeordneten
(S. 19—26), die Aufstellung einer «exekutiven Bundesgewalt» (S. 26) und die Einsetzung

eines «Bundes-Gerichtes» (S. 26—28). Pfyffers Flugschrift wurde von den
national gesinnten Schweizern begeistert aufgenommen, von den eingefleischten
Föderalisten aber als vermeintliche Neuauflage der verhaßten Helvetischen Verfassung

barsch zurückgewiesen.
Im Mai 1831 verlangte der Thurgauer Advokat Joachim Leonz Eder, der bereits

die neue Kantonsverfassung stark mitgeprägt hatte, vom Großen Rat, «daß der
löbliche Vorort ersucht werde, die schweizerischen Stände einzuladen, auf die künftige
Tagsatzung ihre Gesandten zu instruieren über die Art und Weise, wie unsere
Bundesverfassung revidiert und eine kräftigere, dem Wohl der ganzen Schweiz
zusagende Zentralisation hergestellt werden könne».7 Eders Antrag wurde einstimmig

angenommen, so daß die Gesandtschaft des Kantons Thurgau an der ordentlichen

Tagsatzung des Jahres 1831 die Überprüfung des geltenden Grundgesetzes
zur Sprache bringen konnte (19. August). Mit der gerade nötigen Mehrheit von
zwölf Standesstimmen wurde der Beschluß gefaßt, den Gegenstand zu näherer
Instruktion (ad referendum et instruendum) an die Kantonsregierungen weiterzuleiten.8

Im Frühjahr 1832 schlössen die sieben Stände Luzern, Zürich, Bern, Solothurn,
St. Gallen, Aargau und Thurgau ein Konkordat über die gegenseitige Garantie der

neuen liberalen Kantonsverfassungen. Dieses sogenannte Siebnerkonkordat vom
17. März 1832 sollte außer Kraft gesetzt werden, «sobald der Bundesvertrag der

Eidgenossen revidirt und in demselben die angemessenen Bestimmungen über

5 Siehe Konrad Nick, Kasimir Pfyffer und die Luzerner Verfassungspolitik in den Jahren 1827—1841,
Diss. iur. Fribourg 1955, 132—145 (Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und
Staat, Bd. 9).

6 Ludwig Snell 1785—1854), geb. in Idstein (Herzogtum Nassau). Studien in Gießen (bes. Theologie und
Philosophie). 1817 Direktor des neugegründeten Gymnasiums in Wetzlar (1820 aus polit. Gründen
suspendiert). 1824 in England, 1827 Habilitation an der Universität Basel. 1831-34 Redaktor des

«Schweizerischen Republikaners». 1834 Extraordinarius für Staatswissenschaften an der Universität
Bern (1836 aus dem Kt. Bern verbannt). Politisch-historischer Schriftsteller. Hauptwerk: Handbuch
des schweizerischen Staatsrechtes, 2 Bde (Zürich 1839—45). Förderer der Völksbildung. Einer der
einflußreichsten Führer der radikalen Bewegung. Scharf antirömisch und antiklerikal (Urteil bei Scherer
184—187) — Anton Scherer, Ludwig Snell und der schweizerische Radikalismus (1830—1850), Diss,
phil. Fribourg 1954 (ZSKG, Beiheft 12); Anton Müller, Zur publizistischen und politischen Aktivität
Ludwig Snells. Die Brüder Snell und I.P.V. Troxler, in: SZG 3 (1953) 426-429; Reg. bes. bei Strobel
(Jesuiten), Spieß (Baumgartner-Heß) und Regula Renschier (Die Linkspresse Zürichs im 19. Jahrhundert,

Zürich 1967).
7 Rolf Soland, Joachim Leonz Eder (1772-1848) und die Regeneration im Thurgau 1830-1831. Ein

Kapitel aus der thurgauischen Verfassungsgeschichte, Diss. phil. Zürich, Weinfelden 1980, 184 — Vgl.
S. 296 Anm. 15.

8 Baumgartner, Schweiz I 171—180 - «So kam es, daß der Thurgau in dieser Frage eine Pionierrolle
spielte. Daß Joachim Leonz Eder dabei — von Bornhauser unterstützt — der eigentliche Spiritus rector
war, blieb bis heute unbekannt» (Soland, Eder 184).

484



Umfang und Wirkung der Garantie der Verfassungen aufgenommen sein werden»
(Art. 6).9 Die Gesandten der sieben Stände berieten auch über den Entwurf einer
Bundesverfassung, dessen Ausarbeitung dem juristisch gebildeten Landammann
Gallus Jakob Baumgartner sowie den Anwälten Dr. Karl Schnell10 und Dr. Kasimir
Pfyffer übertragen wurde.11 Das Anfang April veröffentlichte Projekt12 schloß im
ganzen gesehen einen Kompromiß zwischen einem starken Einheitsstaat und einem
lockern Staatenbund; es «beschwichtigte die belehrbaren Gegner und war zugleich
nützliche Grundlage für alle zukünftigen amtlichen Berathungen der Stände und
der Tagsatzung».13 Im Mai 1832 setzten sich auch der Schweizerische Schutzverein
und die Helvetische Gesellschaft, die fast gleichzeitig in Richterswil tagten, für eine
Revision des Bundesvertrages von 1815 ein.14

Die vorherrschende Stimmung veranlaßte die im Juli 1832 in Luzern zusammengetretene

Tagsatzung, sich erneut der Bundesrevision anzunehmen, obwohl die Wirren

in den Kantonen Basel, Schwyz und Neuenburg im Vordergrund standen und
das Siebnerkonkordat den gemeinsamen Bund auf eine harte Probe stellte. Der
Vorsitzende, Schultheiß Eduard Pfyffer, betonte in seiner Eröffnungsrede, daß von
der erneuten Schaffung eines Einheitsstaates keine Rede sein könne. Nötig aber sei
eine «engere Verbindung aller Kräfte zur Vertheidigung nationaler Selbstständigkeit,

freiere Bewegung der Bundesbehörden innert den ihnen anzuweisenden
Schranken, Hebung materieller Zersplitterung, die dem allgemeinen Wohlstand
hinderlich» sei.15

Am 17. Juli 1832 stimmten die Tagsatzungsherren mit beachtlichem Mehr der
Revision des Bundesvertrages von 1815 grundsätzlich zu. Die Ausarbeitung des

Entwurfes übertrugen sie einer Kommission von 15 Mitgliedern.16 In dieser
Kommission sassen die uns bereits bekannten Politiker Eduard Pfyffer, Schultheiß des

Kantons Luzern (Präsident), Melchior Hirzel, Bürgermeister des Standes Zürich,
Georg Joseph Sidler, alt Landammann und Statthalter des Kantons Zug,17 Karl
Schaller, Staatsrat des Kantons Freiburg, Gallus Jakob Baumgartner, alt Landammann

und Regierungsrat des Kantons St. Gallen, Karl Rudolf Tanner, Oberrichter

9 Max Jufer, Das Siebnerkonkordat von 1832, Diss. phil. Bern, Affoltern am Albis 1953, 253.
10 Karl Schnell (1786-1844) von Burgdorf. Notar und Anwalt in Burgdorf. Erbitterter Feind des ari¬

stokratischen Regiments. Mitbegründer (1831) und Redaktor des «Berner Volksfreunds». Großrat
(1831); Oberrichter; Regierungsstatthalter von Burgdorf. Tagsatzungsgesandter (1832/33).
Regierungsrat (1833/34 und 1837/38) — Hans Sommer, Karl Schnell von Burgdorf. Der Vorkämpfer
der bernischen Volksherrschaft (1786-1844), Diss. phil. Bern, Burgdorf 1939; Hans Blösch, Eine
politische Korrespondenz aus der Regenerationszeit. Bürgermeister Johann Jakob Heß von Zürich
und Karl Schnell von Bern, in: Politisches Jahrbuch der Schweizerischen Eidgenossenschaft 25

(1911) 369-426 und 26 (1912) 377-485; Spieß, Baumgartner-Heß (Reg).
11 Baumgartner, Schweiz I 281; Nick, Pfyffer 175 f.
12 Entwurf einer schweizerischen Bundesverfassung. Von einer Gesellschaft Eidgenossen (Zürich 1832)

- Siehe Spieß, Baumgartner-Heß 137 f., 141 f.
13 Baumgartner, Schweiz I 282.
14 Vgl. S. 317 f. - Siehe auch Nick, Pfyffer 176-180 und: Ein Wort über die Revision der schweizerischen

Bundesakte. Den 21. Mai 1832 dem politischen Verein im Thurgau vorgelesen von Thomas
Bornhauser (Trogen 1832).

15 Baumgartner, Schweiz I 331.
16 A.a.O. 335 f.
17 Siehe August Welti, Der Zuger Landammann Georg Joseph Sidler (1782—1861). Ein eidgenössischer

Sämann, Erlenbach—Zürich 1940, 66—115.

485



im Kanton Aargau,18 sowie Josef Munzinger, Regierungsrat des Kantons
Solothurn,19 Pellegrino Rossi, Professor für römisches Recht an der Akademie in
Genp0 und Vertreter der Kantone Bern, Glarus, Schaffhausen, Graubünden,
Thurgau, Waadt und Neuenburg. Thurgau erhielt einen Sitz in der Kommission,
weil der Vertreter der Urkantone, alt Landammann Joseph Maria Zgraggen, die auf
ihn gefallene Wahl auf Wunsch der Urner Regierung ausgeschlagen hatte.21

Wie die Stände an der Tagsatzung, so zerfielen auch die «Revisoren» in der
Fünfzehnerkommission in drei verschiedene Gruppen: Konservative (u.a. Schaller),

Justemilieu oder Mittelpartei (u.a. Pfyffer, Munzinger, Rossi) und entschieden
Liberale (u.a. Hirzel, Sidler, Baumgartner, Tanner). Die Fraktionen standen sich
aber bei den Verhandlungen und Abstimmungen nicht starr gegenüber. «Die
einzelnen Stellungen wechselten sehr häufig, zumal den Mitgliedern alle und jede
Klubbisterei fremd war, keines sich einer Parteiansicht verschrieb.»22

Die Revisionskommission versammelte sich zum ersten Mal am 29. Oktober
1832 unter dem Vorsitz von Schultheiß Eduard Pfyffer in Luzern. Baumgartner
entwarf «erst das Schema oder Skelett der neuen Bundesverfassung, dann diese
selbst, ausharrend bis zum letzten Federzuge, mitten durch die Schwierigkeiten sich
täglich folgender Schwankungen der Kommission über eine Masse noch
unerschöpften Stoffes».23 Am 15. Dezember unterzeichneten alle Kommissionsmitglieder

(mit Ausnahme Neuenbürgs) den Entwurf einer «Bundesurkunde der schweizerischen

Eidgenossenschaft», der noch im gleichen Jahr in Luzern im Druck
erschien.24 Die Kommission löste sich am 20. Dezember auf, «nachdem sie dreiundfünfzig

Tage in ununterbrochener Thätigkeit, ohne alle hemmende Zerstreuung,
dem großen Werke obgelegen».25 «Im Nahmen und aus Auftrag der Commission»
verfaßte Professor Rossi einen umfangreichen Bericht, der im Dezember 1832 in
französischer, im Januar in italienischer und im Februar schließlich auch in deut-

18 Siehe Gerhard Saner, Karl Rudolf Tanner (1794-1849), Diss. phil. Zürich, Aarau 1971, 155-173
(Argovia, Bd. 83).

" Siehe Hans Haefliger, Bundesrat Josef Munzinger (1791-1855), hg. vom Regierungsrat des Kantons
Solothurn. Solothurn 1953, bes. 121-128 - Vgl. S. 524. Anm. 10.

20 Pellegrino Rossi (1787-1848), geb. in Carrara. Prof., für Strafrecht und Zivilprozeß an der Universität
Bologna. Als Carbonaro (vgl. S. 143 Anm. 18) in Italien zum Tode verurteilt, flüchtete er nach Genf,
an dessen Akademie er 1819 römisches Recht, später auch Strafrecht dozierte (als erster Katholik seit
der Reformation). 1832 Tagsatzungsgesandter. 1833 Dozent für politische Ökonomie am Collège de
France in Paris, 1835 Prof. für Staatsrecht an der Sorbonne. 1845 Botschafter Frankreichs beim Hl.
Stuhl, 1848 Ministerpräsident des Kirchenstaates (15. Nov. 1848 ermordet). «Rossi vor allem hat
durch sein Genie und seine südländische Eloquenz der Genfer Rechtsfakultät ihren Glanz verliehen»
(Elsener 446). — Ferdinand Elsener, Die Schweizer Rechtsschulen vom 16. bis zum 19. Jahrhundert...,

Zürich 1975, 445-450; Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd.2, Zürich 1977, bes. 923

(Lit.); Des libertés et des peines. Actes du colloque Pellegrino Rossi, organisé à Genève, les 23 et 24
novembre 1979, Genève 1980 (Mémoires publiés par la faculté de droit de Genève, No 65).

21 Baumgartner, Schweiz I 336 -Joseph Maria Zgraggen (1772-1844) war von 1825—29 Landammann
des Kt. Uri und von 1825-40 Tagsatzungsgesandter (HBLS VII 650).

22 Baumgartner, Schweiz I 351.
23 A.a.O. 362.
24 «Der Name 'Bundesurkunde' entstand, weil die oft vorgeschlagene Bezeichnung 'Bundesverfassung'

den Föderalisten nicht mundete, die mehr unitarisch gesinnten Mitglieder keinen Bundesvertrag mehr
wollten» (Baumgartner, Schweiz I 363).

25 Baumgartner, Schweiz I 365.

486



scher Sprache erschien.26 Darin hielt der bekannte Rechtsgelehrte zum vornherein
fest: «Unsere Arbeit ist ein Werk der Ausgleichung, der Vermittlung. Nur ein
solches, wir sind dessen überzeugt, verträgt sich mit der Natur eines Bundesstaates»

(S. 6).
Nach dem Entwurf der Bundesurkunde sind die Kantone weiterhin souverän.

Ihre Vereinigung zu einem Bund soll sich aber nicht mehr auf die gegenseitige
Sicherung der eigenen Interessen beschränken, sondern die gemeinsame Wohlfahrt
der Eidgenossen fördern, ihre Rechte und Freiheiten schützen sowie die Neutrahtät
und Unabhängigkeit des Vaterlandes verteidigen. Die Tagsatzung bleibt die oberste
Bundesbehörde, in der alle Kantone gleiches Stimmrecht ausüben; sie besteht aus
44 Mitgliedern und wird — wie in der Mediationszeit — vom Landammann der
Schweiz präsidiert. Jeder Kanton wählt zwei Abgeordnete, die Halbkantone
einen.27 Die Sitzungen der Tagsatzung sind öffentlich. Die Gesandten stimmen in
der Regel nicht nach Instruktionen, sondern in freier Ueberzeugung. «Ein Bundesrat

ist die leitende und vollziehende Behörde der Eidgenossenschaft» (Art. 68); er
besteht aus dem Landammann der Schweiz, der das Gremium präsidiert, und vier
Bundesräten. «Zur Ausübung der Rechtspflege in Bundessachen wird ein Bundesgericht

aufgestellt» (Art. 90); es besteht aus einem Präsidenten, acht Richtern sowie
vier Ersatzmännern und entscheidet in Zivil- und Kriminalfällen. «Die Tagsatzung
versammelt sich in Luzern, als der Bundesstadt. An gleichem Orte hat der Bundes-
rath seinen bleibenden Sitz» (Art. 105).

Der Bund allein entscheidet über Krieg und Frieden und schließt Staatsverträge
mit dem Ausland ab. Er garantiert die Kantonsverfassungen, sofern sie die
Ausübung der politischen Rechte nach demokratischen Grundsätzen sichern und
Vorschriften über die Revision enthalten. Den Kantonen ist ohne Vorbehalt verboten,
besondere Bündnisse und Verträge politischen Inhaltes untereinander abzuschließen.

Der Bund gewährleistet die Verkehrs-, Niederlassungs- und Gewerbefreiheit.
Er stellt die innern Zölle unter seine Aufsicht und behält sich die Revision des

Zollwesens in den Kantonen vor. Der Bund kann auch gleiches Maß und Gewicht
einführen und übernimmt einstweilen das Post- und Münzregal sowie den Pulverhandel.

Er bestimmt die allgemeine Organisation des Bundesheeres und sorgt für
die Ausbildung der Rekruten sowie für den höhern Unterricht in allen Waffengattungen.

Für jede Waffengattung des Bundesheeres wird gleiche Bekleidung
angeordnet. Weitere Artikel der «Bundesurkunde der schweizerischen Eidgenossenschaft»

berühren die Einkünfte des Bundes, das dornenvolle Problem der
Heimatlosigkeit, die Verbannungsstrafen und die Bedingungen einer späteren Revision des

eidgenössischen Grundgesetzes.

Bericht über den Entwurf einer Bundesurkunde, erstattet an die Eidgenössischen Stände von der
Commission der Tagsatzung. Berathen und beschlossen in Luzern, den 15. Christmonath 1832. .Amtli¬
che Übersetzung, Zürich/Februar 1833 (140 S.).
Die Bundesverfassung von 1848 bestimmte in .Artikel 69: «Der Ständerath besteht aus 44 Abgeordneten
der Kantone. Jeder Kanton wählt zwei Abgeordnete; in den getheilten Kantonen jeder Landestheil
einen Abgeordneten.» Dieselbe Bestimmung findet sich in Artikel 80 der revidierten Bundesverfassung
von 1874.

487



Die neue «Mediationsakte» wurde von verschiedenen Seiten aus politischen und/
oder religiösen Gründen abgelehnt. Die Konservativen (oder Aristokraten) wollten

am Bundesvertrag von 1815 unbedingt festhalten.28 Liberale der Westschweiz,
vor allem der Kantone Waadt und Genf, sahen ihre Eigenständigkeit bedroht. Der
radikal gesinnte Professor Troxler verlangte beharrlich die Einsetzung eines vom
Schweizervolk gewählten Verfassungsrates, der einen Bundesstaat schaffen sollte,
gleich weit entfernt vom Einheitsstaat der Helvetik und vom Staatenbund der
Restauration. In der Bundesurkunde sah Troxler einen «Zwitterbund», entstanden unter

der falschen Voraussetzung, daß die beiden Prinzipien Zentralismus und
Föderalismus einander widersprechen und deshalb «nur in der richtigen Mitte eines cen-
tralisirten Föderalismus oder einer föderalistischen Centralität ihre Versöhnung
und Ausgleichung finden können».29 Nach Troxler sind «das eine und das andere
dieser sogenannten Prinzipien nur ein anderes Verhältniß, nur eine verschiedene
Beziehung eines und desselben Prinzips, gleichwie die Nation im Allgemeinen und
die Völkerschaften im Besondern aus den gleichen wesentlichen und lebendigen
Elementen bestehen, gleichwie die Schweizerbürger und die Kantonsbürger am
Ende dieselben Personen und Individuen sind» (S. 23).

In der Bundesverfassung der Vereinigten Staaten von Nordamerika (1787) fand
Troxler «ein Muster und Vorbild für Anordnung des öffentlichen Lebens der
Republiken im Allgemeinen und für die Gliederung eines jeden volksthümiichen
Bundesstaats, in welchem das Ganze und die Theile frei und gleich seyn sollen» (S. 28).
Folgerichtig forderte Troxler in seinem Verfassungsentwurf: «Der gesetzgebende
Körper oder Nationalcongreß zerfällt in zwei Abtheilungen, in eine Versammlung
der Stellvertreter des Volks und in eine Versammlung der Stellvertreter der
Stände.»30 Troxler, der «Nationalphilosoph»,31 wurde damit der Vater des Zweikammersystems,

das in der Bundesverfassung von 1848 verankert wurde.32 «An Troxler,
den gehebten Lehrer, hielt sich eine große Schaar junger Männer, Feuerköpfe wie
er, unbedingt in seinen Fußstapfen wandelnd. Jenem und diesen war die Bundesurkunde

ein Gräuel, das 'höllische Büchlein', wie drei St. Galler [Henne, Hungerbüh-

28 Die Eröffnungsrede von Landammann Franz Xaver von Weber an der Schwyzer Landsgemeinde vom
28. April 1833 «enthielt nur Ausfälle auf die Magistraten der neuconstituirten Kantone». Landesstatthalter

Theodor ab Yberg stellte den Antrag, «die neue Bundesurkunde ohne vorhergegangene
Berathung die Muota hinab zu flößen». Die Versammlung genehmigte «ohne Theilnahme» u.a. den
Vorschlag, sich gegen die Bundesurkunde zu verwahren und am 1815er-Vertrag festzuhalten (NAF, Nazar
von Reding an Alois Fuchs, 29. April 1833). Vgl. Wyrsch, Reding 49 f., 58 und Bauer, Schwyzerische
Presse 95, 134 — «Uri will und wird zu Grunde gehen. Die Bundesurkunde wird hier wohl einstimmig

verworfen werden. Z'graggen scheute sich nicht, im Landrathe auszusprechen: Wer die Urkunde
vertheidige, könne kein Ehrenmann sein. Was wird erst Lauener dazu sagen? Auch nicht eine Stimme
hat sich im Landrathe für dieselbe ausgesprochen» (NAF, Constantin Siegwart-Müller an Alois Fuchs,
7. Februar 1833). -Joseph Leonz Lauener (1775 — 1862) amtierte von 1829 — 31 als Landammann
(vgl. S.83 Anm. 9).

29 Die eine und wahre Eidgenossenschaft im Gegensatz zur Centralherrschaft und Kantonsthümelei so
wie zum neuen Zwitterbunde beider; nebst einem Verfassungsentwurf von Professor Dr. Troxler,
Rapperswyl 1833, 14

30 Entwurf eines Grundgesetzes für die schweizerische Eidgenossenschaft, in: Die eine und wahre
Eidgenossenschaft..., Rapperswyl 1833, 31-45, hier 41 (§ 43). Vgl. Spieß, Troxler 544-548 und Hans
Erhard Lauer/Max Widmer, Ignaz Paul Vital Troxler, Oberwil bei Zug 1980, 146-150.

31 Johannes Niederer an Johann Jakob Frei (1789—1852, Pfarrer in Trogen und Dekan der Synode), 19.

Juli 1836 (ZBZ, Nachlaß Joh. Niederer, Ms. Pestai. 603 b. 15, S. 26).
32 Spieß, Troxler 894-898

488



1er und Weder] in eben so viel Flugschriften es nannten.»33 Ludwig Snell, Redaktor
des radikalen «Schweizerischen Republikaners» und Professor für Philosophie an
der neugegründeten Universität Zürich, schloß sich der Opposition ebenfalls an.34

Strengkirchliche katholische Geistliche und Laien vermißten in der Bundesurkunde

«die Garantie der kirchlichen Institute und ihrer Güter»,35 die im sog.
Klosterartikel des Bundesvertrages von 1815 enthalten war.36 Sollte das Recht der
freien Niederlassung gewährleistet werden, befürchteten sie das Eindringen von
Reformierten37 oder von Indifferenten und Ungläubigen38 in katholische Kantone
oder Gegenden, wo die Oberschicht auch wirtschaftlich geschädigt würde.39 Vor
allem die Urkantone lehnten die Bundesurkunde aus politischen und religiösen Gründen

ab.40 Die mehrheitlich konservativ gesinnte Geistlichkeit des Kantons Zug un-

33 Baumgartner, Schweiz I 368 — Votum dreier St. Galler über den neuen Bundesentwurf der Tagsat-
zungs-Kommission vom 15. des Christmonats 1832. Vorgetragen im vaterländischen Vereine zu
St. Gallen am 28. d. Horn. 1833 (St. Gallen 1833). Matthias Hungerbühler rief in seinem Vortrag über
«Das Recht des Schweizervolkes, sich seine Verfassung selbst zu geben» (S.18—31) aus: «Fort mit
dem Entwurf der Bundesurkunde, fort mit dem 'höllischen Büchlein'!» (S.30). Vgl. Reinacher, Henne
40 und Flury, Hungerbühler 92-94.

34 Scherer, Snell 32-47.
35 Franz Geiger in der «Schweizerischen Kirchenzeitung» Nr.2 vom 12. Januar 1833
36 «Der Fortbestand der Klöster und Kapitel und die Sicherheit ihres Eigenthums, soweit es von den

Kantonsregierungen abhängt, sind gewährleistet; ihr Vermögen ist, gleich anderm Privatgut, den
Steuern und Abgaben unterworfen» (§ 12). — Nach Baumgartner (Schweiz I 367) wurde die Klosterfrage

von der Revisionskommission nicht behandelt. «Jedes einzelne Mitglied schien den Gegenstand
als Sache der Kantonalsouveränität anzusehen.» — Troxler schrieb in seinem Verfassungsentwurf: «Die
geistlichen Körperschaften stehen wie andere unter den Kantonsregierungen. Der Bund gewährleistet
ihnen die Unverletzbarkeit ihres Besitzes...» (S.35 § 28).

37 Siehe die Ausführungen von A. Fuchs in Vorschläge 36 f.
38 «Es sind viele Keime der Entwicklung in diesem § [36 betr. Niederlassungsfreiheit] enthalten... Nicht

deßwegen, als wenn sein Glaube den Gegensatz, die Vergleichung und Reibung mit andern Bekenntnissen

zu scheuen hätte, sondern weil nur zu viel Grund vorhanden ist, die Gewalt herrschenden
Unglaubens — oder wenn man will: ungläubiger Herrscher — werde das, was dem Volke das erste und
heiligste ist, seine Religion, materiellen .Ansichten und böswilligem, neidischem Indifferentismus zum
Opfer hinschlachten» (Blicke in das Wesen der Bundesurkunde der schweizerischen Eidgenossenschaft,

Schwyz 1833, 35).
39 «Jetzt können gewisse Geldkönige die besten Kapitalien und Haus und Güter herabdrücken und Handel

und Wandel sperren und die armen Handwerker und Taglöhner unter ihrem schweren Joche halten

und in einem armen Lande den Großhans spielen.» Die reichern Reformierten würden Handel
und Wandel in Schwung bringen. «Sie würden viel bauen und somit die Handwerker und Taglöhner
besser besolden, und da viele von ihnen geschickte, gebildete Männer sind, so würde mancher Großhans

und Maulaff seine elende Rolle bald ausgespielt haben» (Fuchs, Vorschläge 41).
40 Wir «haben unter wenig Gutem viel des Argen und Bösen gefunden, sind allenthalben auf

Gewaltsherrschaft, Centralität gestoßen, aber nirgends auf eine nur durch Religion und Erziehung mögliche
feste Begründung» (Blicke in das Wesen der Bundesurkunde der schweizerischen Eidgenossenschaft,
Schwyz 1833, 45 f.).

489



ter der Führung von Stadtpfarrer und Kommissar Bossard41 bemängelte nicht nur
das Fehlen eines Klosterartikels und die Gewährleistung der Niederlassungsfreiheit,
sondern auch die vorgesehene außerkantonale Ausbildung der Rekruten,42 von der
sie — mit nicht wenigen Katholiken und Protestanten - eine Gefahr für Glaube und
Sitten befürchtete.43 Alt Landammann Sidler, Zugs Vertreter in der Revisionskommission,

sowie die wenigen liberal gesinnten Zuger Geisthchen konnten diese
Bedenken nicht zerstreuen.44 Schwerwiegend war der Vorwurf des Priesterkapitels
Zug, daß die Bundesurkunde der christlichen Grundlage ermangle. In der Tat fehlt
im Luzernerentwurf —mit Ausnahme der Präambel «Im Namen Gottes des

Allmächtigen!» — jeder Bezug auf Religion, Christentum und Kirchen.45 Unter diesen
Umständen konnte das Schicksal des Verfassungsentwurfes vom 15. Dezember

1832 als besiegelt gelten.
Am 1. Januar 1833 ging die Leitung der eidgenössichen Angelegenheiten an den

Vorort Zürich über. Bürgermeister Johann Jakob Heß, «ein Magistrat von hoher
Einsicht, trefflichem Willen,Parteimann nicht mehr, als man in dieser Zeit es zu
sein gezwungen war»,46 eröffnete die am 11. März zusammengetretene außeror-

41 Johann Jakob Bossard (1787-1856) von Zug. Studien in Landshut (J.M.Sailer), München (Schelling)
und im Priesterseminar Meersburg. Nach der Priesterweihe (1809) Präfekt und Prof. am Kath.
Gymnasium St. Gallen. 1815 Pfarrer in Lütisburg. 1818 Kaplan in Zug (Schwarzmurerpfründe). 1830 bis
zum Tod Stadtpfarrer von Zug. Bischöflicher Kommissar und Nichtresidierender Domherr. «Eine
gewisse aristokratische Selbstherrlichkeit entfremdete ihn den Behörden, Mitbrüdern und dem Volke —

ein äußeres Wesen, das seine innere Herzensgüte nie recht zur Geltung kommen ließ» (Iten I 168).
«An Ehrgeiz u. Rechthaberei hat es ihm nie gefehlt. Seine vielleicht zu hochgesinnte Idee von
wissenschaftlicher Begründung der Theologie scheint der starren Behauptung des Althergebrachten Platz
gemacht zu haben, und er soll mit gleicher Eifersucht wie H. La Mennais jede Einmischung der Regierung

in die sittlich-religiöse Volksbildung und in Kirchensachen wie die Pest verabscheuen. Allen
Bestrebungen für Fortschritte steht er daher entgegen» (Wessenberg IV 309, Reisetagebücher vom Mai
1834. Im Stadtarchiv Konstanz liegen 22 Briefe von Boßard an Wessenberg aus den Jahren
1802-1812; vgl. Keller, Wessenberg 284). - Iten 1168 (Lit.); A. Baumgartner, Biogr. bes. 24-27;

Studer, Füglistaller (Reg.).
42 Artikel 33 der Bundesurkunde bestimmte u.a., daß der Bund allein für alle Waffengattungen die erste

Instruktion der Rekruten übernimmt.
43 «Ja sogar die erste Instruktion der Rekruten soll centralisirt, soll wahrscheinlich in eidg. Kasernen

vorgenommen werden! Davon zu schweigen, daß die Kosten solcher Instruktion sicher mehr als

verdoppeln, weiß man und hat es schon lange anerkannt, wie viel Unheil der Kasernendienst uns
gebracht hat. Dringend, wiederholt hat darum die ehrw. Geistlichkeit des Standes Zürich bei der alten
Regierung um Abschaffung dieses Grundübels angehalten, aus welchem Unheil und Fluch über ihre
Pfarreien sich ausbreiten» (Blicke in das Wesen der Bundesurkunde der schweizerischen Eidgenossenschaft,

Schwyz 1833, 29). Zur Haltung der Zuger Geistlichkeit siehe Walter Furrer, Der Kanton Zug
und die eidgenössischen Streitfragen 1830-1833, Diss.phil. Zürich 1977, 92-113. Zum Kampf um die
Bundesreform im Kt. Zug (1832-1834) siehe auch Christian Raschle, Landammann Franz Joseph
Hegglin (1810-1861) und die Politik des Kantons Zug in den Jahren 1831 bis 1847, Diss. phil.
Fribourg, Zug 1981, 35-43 (Beiträge zur Zuger Geschichte, Bd. 3).

44 Von den liberalen Zuger Geistlichen sind zu nennen: Karl Kaspar Keiser (1805—1878) von Zug,
1830-35 Kaplan (Schwarzmurerpfründe) und Prof. in Zug (NAF, GJ.Sidler an A. Fuchs, 16. März
1835; vgl. Biogr. A. Fuchs I 230 Anm. 137) - Kajetan Bqßart (1807-1893) von Baar, 1831^16 Kaplan
(zweite Reidhaarenpfründe) und Prof. in Baar. Schloß sich als Pfarrer von Laufenburg AG 1873 der
christkatholischen Bewegung an. Iten I 169 f. (Lit.); Der Katholik 16 (1893) 241-245 - P. Franz Sales

Hüsler (1801—1850) von Steinhausen. Im Kapuzinerkloster Zug, später Guardian in Rapperswil
(1836-39) und Wil (1843-46). Iten H 119; Helvetia Sacra V/2 (1974) 471 und 723; NZZ Nr. 202
vom 21. Juü 1850; NAF, GJ.Sidler an A. Fuchs, 18. August 1833.

45 Steiner, Religiöse Freiheit 643.
46 Baumgartner, Schweiz I 367.

490



dentliche Tagsatzung mit einer Rede, in der er mit großem Ernst die Notwendigkeit
einer Verbesserung des Bundesvertrages von 1815 darlegte. Leider lag von

Anfang an ein Schatten über der Versammlung, da die Mitglieder des konservativen,

aber nicht konfessionell ausgerichteten Sarnerbundes den Verhandlungen
fernblieben.47 Diese «Sonderbündler» erfreuten sich der moralischen Unterstützung
der fremden Mächte Oesterreich (Metternich), Preußen und Russland, die den
Versuchen einer Revision des «zentrifugalen» Bundesvertrages, den sie 1815 der
Schweiz aufgezwungen hatten, ihr unverhohlenes Mißfallen bekundeten.48

Dessenungeachtet bestellte die Tagsatzung einen größern Ausschuß, in welchem
jeder der teilnehmenden Stände durch einen Gesandten vertreten war. In 35 langen
Sitzungen — vom 21. März bis zum 1. Mai 1833 - berieten nun 18 Tagsatzungsgesandte

über die Bundesurkunde und über mehr denn 500 Instruktionspunkte, die

aus zahlreichen Kantonen eingelaufen waren, «während neue Anträge, Wünsche
und Petitionen sich noch täglich häuften und die Tagespresse den längst durch zahllose

Broschüren und Artikel zerpflückten Entwurf noch weiter bis in seine letzten
Atome zergliederte... Von Tag zu Tag ging die Bundesurkunde immer grausamer
verstümmelt aus den Commissionsberathungen hervor.»49

Der neue «Entwurf einer revidierten Bundesurkunde», auch Zürcherentwurf
genannt, schloß sich wieder eng an den Bundesvertrag von 1815 an. Den Kantonen
verblieb in weitem Umfang ihre Souveränität und das Instruktionsrecht für beinahe
alle Tagsatzungsverhandlungen. Die revidierte Verfassung konnte im Grunde
niemanden befriedigen. In den Legislativen zahlreicher Kantone drang aber die
Ansicht durch, daß man zur Zeit nichts Besseres erreichen könne, daß also die neue
Verfassung in ihrer zweiten, verschlechterten Auflage dem geltenden Bundesvertrag

vorzuziehen sei. Deshalb stimmten die Volksvertreter der Kantone Zürich,
Solothurn, Luzern, Bern, St. Gallen, Glarus, Genf, Freiburg, Thurgau, Schaffhausen
und Graubünden sowie der Halbkantone Baselland und Ausserschwyz der
überarbeiteten Bundesurkunde zu, teilweise freilich mit verschiedenen Vorbehalten. Die
übrigen Kantone traten auf das Projekt gar nicht ein, verwarfen es oder verschoben
die Beratung.50

Nun wurde auch noch die Meinung des Volkes befragt. Die Solothurner verwarfen

die revidierte Bundesurkunde ganz deutlich (68 I). Da aber die Nichtstimmenden

(51 l) zu den Annehmenden gezählt wurden, üeß sich dennoch eine statthche
Mehrheit erreichen.51 Im neugeschaffenen Kanton Baselland war man auf solche
Praktiken nicht angewiesen. Das Volk stimmte dem Zürcherentwurf mit 2933

gegen 454 Stimmen zu.52 Die Luzerner hingegen, deren zentral gelegene Hauptstadt,

entgegen den Ansprüchen von Zürich und Bern, als künftiger Bundessitz
bezeichnet worden war, verwarfen die zweite Fassung der Bundesurkunde am
7. Juli 1833 mit 11 412 gegen 7 307 Stimmen, obwohl die Abwesenden zu den Be-

47 Vgl. S. 296 Anm. 17.
48 Dierauer V 585-588.
49 A. Baumgartner, Biogr. 93.
50 Baumgartner, Schweiz 1410-420.
51 Hans Haefliger, Bundesrat Josef Munzinger, Solothurn 1953, 128.
52 Geschichte der Landschaft Basel und des Kantons Basellandschaft, hg. von der Regierung des Kantons

Basellandschaft, Bd.2, Liestal 1932, 501.

491



fürwortern gezählt wurden.53 Verschiedene Umstände führten zu diesem
überraschenden Ergebnis: Die Saumseligkeit der sich siegessicher gebenden Regierung
(Eduard Pfyffer),54 die Sorglosigkeit der Liberalen (Kasimir Pfyffer), die Unzufriedenheit

des Volkes mit seinen Behörden sowie die Gegnerschaft des Klerus, der
Aristokraten, der bäuerlichen Demokraten (Joseph Leu)55 und der doktrinären
Radikalen (Prof. Troxler)56. Den Ausschlag für den negativen Entscheid gab -
nach dem übereinstimmenden Zeugnis der Zeitgenossen — die katholische
Geistlichkeit,57 die, entgegen einer ausdrücklichen Weisung von Bischof Salzmann,58 u.a.

wegen der Kloster- und Niederlassungsfrage kräftig mitmischte.
Die Verwerfung der revidierten Bundesurkunde durch den «vorörtlichen» und

uberai regierten Kanton Luzern bedeutete für die Liberalen der ganzen Schweiz
eine schwere Niederlage. Nachdem zunächst den Aristokraten und dann auch den
Geistlichen beider Konfessionen sieben Todsünden vorgehalten worden waren,59
mußten sich bald auch die Liberalen den gleichen Vorwurf gefallen lassen. Der
radikale Schriftsteller Hartwig Hundt-Radowsky60 hielt ihnen folgendes Sündenregister

vor: 1. «Mangel an thätigem Gemeinsinn» (S. 5-21); 2. «Mangel an allgemeiner
Vaterlandsliebe» (S. 21—29); 3. Gleichgültigkeit «gegen die sittliche und geistige
Ausbildung und Vervollkommnung ihrer Mitbürger» (S. 29-46); 4. «Die Muthlosigkeit
bei den Drohungen fremder Herrscher und die unzeitige, oft zuvorkommende
Nachgiebigkeit gegen die Machtgebote derselben» (S. 47-50); 5. «Die Gleichgültigkeit

gegen das Kriegswesen und gegen die Mittel zum Schutze und zur Vertheidi-

s3 Befürworter: 1448, Abwesende: 5859. Siehe Dommann, Kirchenpolitik 33-36 und Nick, Pfyffer
191-197.

S4 NAF, Eduard Pfyffer an Alois Fuchs, 24. Juni 1833; Baumgartner, Schweiz I 421 f.
ss Constantin Siegwart-Müller, Rathsherr Joseph Leu (1800—1845) von Ebersoll. Der Kampf zwischen

Recht und Gewalt in der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Altdorf 1863, 28-31; Alois Bernet/
Gottfried Boesch, Josef Leu von Ebersol und seine Zeit, Hochdorf 1945, 63-67

56 Mit Troxler opponierten auch Regierungsrat Lorenz Baumann (vgl. S.298), die Professoren Johann
Baumann (vgl. S.298) und Joseph Wilhelm Ludwig Aebi (siehe Müller, Aebi 68-71) sowie die Anwälte

Dr. Adolf Hertenstein (1802-1853; HBLS IV 202) und Joseph Bühler (1804-1863; Grüner I 256).
57 Erwin Bucher, Die Krisis des schweizerischen Staatenbundes im Sommer 1833, SZG 32 (1982)

112-124, hier 116. Vgl. Baumgartner, Schweiz I 422.
s8 25. Juni 1833: «Die Bundesurkunde ist eine rein politische Angelegenheit, in die ihr euch nicht

mischen, sondern das Beispiel und die Lehre der Apostel befolgen sollt, welche sich um weltliche Dinge
nichts bekümmert haben» (zit. bei Müller, Aebi 69). Vgl. Hurter, Befeindung I 189 f.

59 Vgl. S.263 Anm. 13.
60 Hartwig Hundt-Radowsky (1759—1835) aus Schwerin (Mecklenburg). Advokat am Hofgericht in Par-

chim. Lebte einige Zeit im Kanton Appenzell-Außerrhoden, wurde aber, als Freigeist und Antichrist
verschrien, des Landes verwiesen (Mein Glaubensbekenntniß und meine Schicksale im Freistaat
Appenzell-Außerrhoden, Ravensburg 1829). In Deutschland veröffentlichte er nach der Pariser Julirevolution

eine Reihe äußerst radikaler Schriften. In Straßburg setzte er seine schriftstellerische Tätigkeit
fort, weswegen er aus Frankreich ausgewiesen wurde. In Burgdorf leitete er einige Zeit den «Berner
Volksfreund». Starb im tiefsten Elend am 15. August 1835. — Berner Volksfreund Nr.66 vom 16.

August 1835 (über die näheren Umstände seines Todes s. auch Nr. 67, 68 und 70); Walter Schläpfer,
Appenzell Außerrhoden, Bd. 2, Urnäsch 1972, 360 und 582; Antje Gerlach, Deutsche Literatur im
Schweizer Exil. Die politische Propaganda der Vereine deutscher Flüchtlinge und Handwerksgesellen
in der Schweiz von 1833 bis 1845, Frankfurt am Main 1975, bes. 46.

492



gung des gemeinsamen Vaterlandes» (S. 50-53); 6. «Die sorglose Nachgiebigkeit
gegen die selbstsüchtigen und herrschgierigen Anmassungen der Geisthchen»
(S. 53-58); 7. Die Aemtersucht (S. 58-60).61

Das Luzerner Debakel bewirkte, daß die meisten Kantone auf weitere
Abstimmungen verzichteten, da eine Mehrheit des Volkes ohnehin nicht zu erreichen war.
«Im Ganzen und meist aller Orten waltete planloses Schwanken oder muthloses
Hinbrüten oder blosse Neugier nach dem, was die launige Zeit noch Alles
hervorbringen werde.»62 Die Konservativen jubilierten. Der Schwyzer Oberst Theodor ab

Yberg besetzte am 31. Juli 1833 den dissidenten Bezirk Küssnacht,63 und drei Tage
später zogen die Baselstädter zum vierten Mal gegen die Landschaft aus, mußten
aber bei Pratteln eine empfindliche Niederlage einstecken.64 Die Tagsatzung
handelte nun aber mit seltener Entschlossenheit; sie ließ die Kantone Schwyz und Basel

besetzen und löste den Sarnerbund auf. Die überwiegende Mehrheit der
Gesandten war gewillt, an der vor einem Jahr beschlossenen Revision des

Bundesvertrages festzuhalten. Eine neue Kommission sollte das weitere Vorgehen prüfen,
doch die politischen und vor allem die wirtschaftlichen Interessen der Kantone
waren so verschieden, dass die Tagsatzung darauf verzichtete, sich erneut mit dem
bereits revidierten Bundesentwurf zu befassen.65

Dafür nahmen sich nun aber die Helvetische Gesellschaft66 und auch der «Schweizerische

Verein für Volksbildung»,67 vor allem aber die radikalen Mitglieder des

Schweizerischen Schutzvereins der Reform der Bundesverhältnisse an.68 Professor
Troxler warf in einem einzigen Monat nicht weniger als vier Flugschriften in die
Oeffentlichkeit.69 In der zweiten wird «Der von der Tagsatzung am Recht der
Nation begangene Verrath grundsätzlich nachgewiesen» (Titel) und erneut ein vom
Volk gewählter Verfassungsrat gefordert.70

61 Die Sieben Todsünden der Liberalen (Burgdorf 1834) — Prof. Troxler verfaßte im Februar 1833 die

Flugschrift «Die Sieben Todsünden der Bundesurkunde. Eine Zuschrift an die Eidgenossen in den
Kantonsräthen» (s.Spieß, Troxler 545 f.). - Zu den sieben Todsünden (besser: Hauptsünden) zählt

man seit Gregor dem Großen (Papst 590—604): Hoffart, Neid, Zorn, Geiz, Unkeuschheit, Unmäßig-
keit und Trägheit. «Aus ihnen quellen nicht nur andere Sünden; sie selbst wachsen sich wegen der
Nähe zu menschlichen Urantrieben auch leicht zu Lastern aus» (LThK 9,1183; s. auch EKL III 1225).
Ins Schema der sieben Todsünden wurde in neuester Zeit auch die katholische Kirche gefaßt (oder
gepreßt): Horst Herrmann, Die sieben Todsünden der Kirche. Mit einem Nachwort von Heinrich Böll,
Hamburg 1978 (ro-ro-ro-Sachbuch 7142).

62 Baumgartner, Schweiz I 424
63 Vgl. S. 477 f. - Zum sog. Küßnachterzug s. auch: Erinnerungen und Notizen des letzten Propstes von

Zurzach, des Hochwsten. Herrn Joh. Huber (1812—1879) von Hägglingen, auf seinen 50. Todestag aus
dem Pfarr-Archiv zusammengestellt und ergänzt von (Hugo) Haag, Pfarrer, Klingnau 1929, 17 f.;
Furrer, Zug 187-198 (vgl. Anm.43); Bucher, Krisis 118-122 (vgl. Anm.57).

64 Über die Basler Verfassung von 1831 schreibt Fuchs in Vaterland 106-108, über die Basler Wirren
von 1831 bis 1833 in Vorschläge 90-93. «Auch hier liegt die Schuld nicht bloß auf einer, nein, in
höchstwichtigen Beziehungen auf beiden Seiten» (Vorschläge 90 f.).

65 Dierauer V 596.
66 Vgl. S. 322-324.
67 Vgl. S.325.
68 Siehe Nick, Pfyffer 197-203; NAF, Constantin Siegwart-Müller an Alois Fuchs, 14. Februar 1834.
69 Siehe Spieß, Troxler 548-552!
70 Flugschrift H. Herausgegeben vom Freiheitsfreund, Stäfa. Beim Herausgeber. Juli 1833, von Pertinax

Novalis Troxler). Über den «Schweizer Freiheitsfreund» (früher «Zeitung vom Zürichsee») siehe
Blaser 1183.

493



Der Berner Forstmeister Karl Kasthofer71 war der Meinung, «daß, so lange die
Schweizer so thöricht sind, eine Bundesverfassung auf bisherigem Wege berathen zu
wollen, wo die Cantonsdeputirten alle mit verschiedenen, einander widersprechenden

Instructionen zusammenkommen, so lange wird und kann nichts Gescheites,
nichts Vaterländisches, nichts Heilbringendes zu Stande kommen». «Wenn doch
um's Himmelswillen die Tagsatzung erklärte», rief er aus, «es sollen die Großräthe
und Landsgemeinden Bundesverfassungsräthe unter allen einsichtsvollen, dem
Volke lieben Schweizern mit unbeschränkten Vollmachten erwählen und die
Bundesurkunde, welche diese entwerfen, solle dann unmittelbar dem Volke zur
Annahme oder Verwerfung vorgelegt werden, so würde die Tagsatzung sich selbst
aus dem Tagsatzungsmorast, in dem sie jetzt zappelt, herausheben, sich im Vaterlande

wieder zu Credit bringen und die Hebe Eidgenossenschaft retten.»72 Im
Herbst gab Kasthofer «Das Schweizerische Bundesbüchli» heraus (Burgdorf 1833),
«enthaltend 1. Den Vorschlag zu einer neuen schweizerischen Bundesakte, 2. Die
Prüfung des Zürcher-Vorschlages, 3. Die Bundesakte der Nordamerikaner» (Untertitel).

Der Pädagoge Johannes Niederer (Yverdon) unterstützte die Bestrebungen
seines Schwagers Kasthofer, den er — zusammen mit Alois Fuchs — «als Volks- und
Nationalschriftsteller» betrachtete.73 Niederer wünschte die Umwandlung der
Helvetischen Gesellschaft in eine «Nationalgesellschaft», die, «bis ein gesetzmässi-
ger Nationakath sich bildet, als Organ der Nationalvernunft und des
Nationalgewissens auftreten» würde. «Die Verwerfung des Zürcherentwurfes halte ich für
ein Glück schon deswegen, weil die Partheien eine bestimmtere Stellung annehmen
müssen und die Lauheit, die Christus aus seinem Munde speit [Apk 3, 16],
dadurch besiegt/ wird», schrieb er Freund Fuchs.74 «Wir hätten ohne sie
fortgesiecht. Die Annahme hätte das innere Verderben überkleistert; dieses aber würde

71 Karl Kasthofer (1777-1853) von Bern. Studien in Heidelberg und Göttingen. 1806 Oberförster des Berner

Oberlandes. 1832-44 Forstmeister des Kantons Bern. 1834 Prof. für Forstwissenschaft an der
neugegründeten Universität Bern. 1831 Verfassungsrat und Großrat, 1837-43 Regierungsrat. Kasthofer

war ein großer Beweger und Anreger. Wenn auch viele seiner propagierten Methoden sich nicht
durchsetzten, sind mit seinem Namen dennoch bleibende Verdienste verknüpft. Kasthofer legte das
Fundament für die spätere bedeutende Entwicklung der schweizerischen Forstwirtschaft. Gründer des

Schweizerischen Forstvereins. Verfasser einer bedeutenden Anzahl forstwirtschaftlicher Schriften.
Zuerst radikal (für die Badener Konferenzartikel), später liberal (gegen die Aufhebung der
aargauischen Klöster). — «Wer Bäume pflanzt..., der wird den Himmel gewinnen». Gedanken und
Leitideen von KA. Kasthofer. Eine Anthologie zum 200.Geburtstag des schweizerischen
Forstpioniers, hg. von W. Bosshard, o.O. 1977 (Bericht Nr. 174 der Eidg. Anstalt für das forstliche
Versuchswesen, Birmensdorf ZH). Mit einem Verzeichnis der Schriften Kasthofers und der Literatur über
ihn(S. 122-125); NDB 11 (1977) 322 f.

72 Der Lehrer in den Vaterländischen Wirren und Drangsalen. Von dem Verfasser des Lehrers im Walde.

Allen freiheitsliebenden Eidgenossen gewidmet, Zürich 18332, 65 f. — Zwei Monate später
befürchtete Kasthofer, daß die Tagsatzung «aus lauter Mäßigkeit und diplomatischer Kleinmüthigkeit
das Vaterland im Schlamm stecken» lasse (NAF, Karl Kasthofer an Alois Fuchs, 15. September 1833).

73 Niederer an Huwiler, Pfarrvikar in Sins, 4. Juli 1833 (ZBZ, Nachlaß Joh. Niederer, Ms. Pestai. 609 b,
S. 35). Es handelt sich wohl um Joseph Huwiler von Sins, Pfarrer in Birmenstorf AG (1842) und Zeihen

AG (1853), gest. 1863 als Chorherr in Zurzach (s. 150 Jahre Kanton Aargau im Lichte der Zahlen

[1803-1953], Aarau 1954, 298 und 320).
74 NAF, Johannes Niederer an Alois Fuchs, 27. Juli 1833.

494



unfehlbar das Lebensmark und den Saft angefressen und vergiftet haben». Im
Spätherbst 1833 hoffte er auf den Tag, an dem «das Verfassungswesen ernst und
eingreifend behandelt wird, wo nämlich etwas Thatsächliches — sey es von großen
Räthen, der Tagsatzung oder Volksversammlungen aus - geschieht».75 Im Sommer
1834 wünschte Niederer die Verschmelzung der Helvetischen Gesellschaft und des

Schweizerischen Schutzvereins zu einem «großen Nationalverein mit bestimmtem,
klarem Zweck - durch ewige Nationalgrundsätze verbunden».76 Ein Schweizerischer

Nationalverein wurde dann in der Tat von führenden radikalen Politikern am
5. Mai 1835 in Schinznach gegründet, doch die beiden andern freisinnigen Vereinigungen

lösten sich deswegen nicht auf.77

Pfarrer Thomas Bornhauser (Arbon), der die Regeneration im Kanton Thurgau
«eingeläutet» hatte, wurde nicht müde zu betonen, daß man von der Bundesverfassung

reden müsse, sei es gelegen oder ungelegen (2 Tim 4,2), bis sie geschaffen sei.

Jetzt sei die Zeit der Belehrung, die man bis anhin leider zuwenig benützt habe.78

Bornhauser zweifelt an Mut und Kraft der Mitgheder der Helvetischen Gesellschaft
und der kantonalen Schutzvereine, für verbesserte Bundeseinrichtungen zu wirken.
«Es werden wohl schöne Reden bei solchen Anläßen gehalten, aber im Laufe des

Jahres thut man allzuwenig für das geistige und sittliche Leben des Volkes», schrieb
er Alois Fuchs.79 «Dieser Ansicht dankt mein Schweizerbart seine Entstehung, ein
Schriftchen, das nur deswegen etwelchen Werth haben wird, weil Andere, die es
besser verstanden hätten als ich, diesem Gegenstand die Feder nicht widmeten.»80

NjAF, Johannes Niederer an Alois Fuchs, 3. November 1833.
NAF, Johannes Niederer an Alois Fuchs, 14. August 1834.
Schweizerischer Republikaner Nr. 38 vom 12. Mai 1835; Der freie Schweizer Nr. 21 vom
22. Mai 1835 (wohl von A. Fuchs, der dem Nationalverein beigetreten ist); Spieß, Troxler 565 f.,
727-737, 756-760; Müller, Aebi 71-79.
Vgl. S. 322.
NAF, Thomas Bornhauser an Alois Fuchs, 20. Dezember 1834.
Schweizerbart und Treuherz, von Thomas Bornhauser, St. Gallen 1834 (Diese Schrift erlebte mindestens

drei Auflagen.) Im gleichen Jahr erschien von Bornhauser die anonyme Schrift: Note eines

Thurgauischen Bauers, Andreas Schweizerbart, an den Vorort löblicher Eidgenossenschaft mit interessanten

Gesprächen über Bundesrevision und Anderes. Aus dem Thurgauer Wächter besonders
abgedruckt (Stäfa 1834).

495



34.2.2 Fuchsens «Vorschlägefür eine Bundesverfassung»

(Oktober 1833)
Alois Fuchs hatte gerade zu der Zeit, als die Tagsatzung der Revision des

Bundesvertrages von 1815 grundsätzlich zustimmte und eine Fünfzehnerkommission wählte

Quii 1832), in seinem «Großen Abfall vom Vaterlande» in allgemeinen Zügen
seine Wünsche an eine neue Bundesverfassung vorgetragen.1 Als der Entwurf einer
«Bundesurkunde» vorlag, plädierte er für deren Annahme, da sie in vielen Punkten
seinen Wünschen entsprach und unstreitig einen bedeutsamen Schritt vorwärts auf
dem Weg zum Bundesstaat darstellte. Fuchs konnte deshalb die zahlreiche Gegnerschaft

nicht recht verstehen und hatte überhaupt Mühe, für das Verhalten des

Schweizervolkes seit der Französischen Revolution Verständnis aufzubringen.
«Was für ein hartherziges, sonderbares Völklein wir nicht sind!» schrieb er in

seinen «Wünschen für die Verfassung des Kantons Schwyz», «so, daß man nicht selten
in Versuchung fällt, in die Strafpredigten der alten Propheten auszubrechen» (S.69
f.). «Neun volle Jahre hindurch [1789-1798] vermochte uns fremdes Unglück und
die blutige Weltgeschichte nicht weise zu machen. Dann waren wir so gütig, uns
fünf ganze Jahre lang [1798-1803] unbarmherzig zu zerreißen und unsere
Grund- und Lebensideen 'Freiheit, Gleichheit und Einheit' recht nach Herzenslust
zu bekämpfen. Als das frevle Spiel zu toll ward, schwang Napoleon die Ruthe und
geboth — wie jener Neptun — Ruhe. Aber kaum mußte er die drohende Ruthe
sinken lassen, ey, da fielen die lieben und getreuen Eidgenossen sich wieder recht
weidlich in die Haare, wie kleine Knaben sich aufs neue raufen, wenn der gestrenge
Schulmeister sich entfernt. Zum zweitenmale hatten sie dann die Ehre, vor ausländische

Behörden berufen zu werden, um dort einen Machtspruch zu empfangen. Und
wie Anno 1803 Napoleon viel freisinniger war als viele schweizerische Tonangeber,

so waren Anno 1815 die Monarchen und ihre Minister wieder viel liberaler als
die herrschende Partei, und man hat seit ein paar Jahren diese Minister nur zu oft
einseitig und ungerecht beurtheilt.

Und wieder sind 15 Jahre dahingeflossen in unverdienter Ruhe und Stille, und
wieder ist eine Gnadenzeit eingetreten, wo man auf dem schönen Wege ruhiger
Entwicklung unsere öffentlichen Staatsverhältnisse friedlich und Alle beglückend
ordnen könnte. Und wieder ist das kleine, beinahe unverbesserliche Schweizervölklein

recht rührig und jämmerlich geschäftig, die vaterländischen Angelegenheiten

auf jenen Punkt zu treiben, wo fremder Machtspruch und Ordnungsruf den
Einten zum Nutzen, den Andern zum Schaden aufs neue ertönen sollte. 'Was für
ein Völklein die Schweizer nicht sind! Doch rechte, verrostete Spießbürger von der
ersten Klasse!' — wird mancher hochgestellte und edelgesinnte Ausländer denken
und mitleidig lächelnd nach unserem Ländlein schauen, das nach seinem Maßstab
kaum ein paar kleine Provinzen bilden würde.»

«Ja, gestehen wir es nur offen, was so Manchem sein Herz im stillen Zimmer
verwundet», fährt Fuchs fort, «es steht um uns recht jämmerlich, recht herzlich
schlecht. Da haben z.B. 15 edle Eidgenossen eine schweizerische Bundesurkunde
entworfen und — nota bene — nicht in Paris und nicht in Wien, nein, mitten unter
uns, und — nota bene — nicht machtsprüchlich und unabänderlich, nein, nur als

Grundlage, nur als Fingerzeig, wo sodann, wenn es je zu einer freundschaftlichen
und ernstlich gemeinten Unterredung kommen sollte, manche Verbesserung, man-

1 Vgl. S. 114-121.

496



che Ergänzung angebracht werden kann; wie schon wirklich manche triftige
Anmerkung darüber mit Anstand, mit Würde, mit Nachdruck gemacht wurde, was
den Verfassern selbst gewiß sehr erwünscht seyn wird. Und wie wird es nun
diesem ersten nationalen Werke ergehen? Wer die 22 Kantönlein kennt, weiß es zum
Theil schon; es werden auch da wieder die Gedanken vieler Herzen offenbar
werden» (S. 70 f.).

Alois Fuchs weiß, daß der Bundesentwurf von 1832 nicht allen Wünschen
entsprechen konnte, daß auch die Mitglieder der Fünfzehnerkommission manche
Kompromisse eingehen mußten. Verurteilen sollte man diesen Entwurf aber nicht,
denn die Mitglieder der Revisionskommission sind doch wohl vom Gedanken
ausgegangen: «Alles kann nicht auf einmal seyn. Erst den Kern gelegt; nach Jahren
wird es auch zum Stamm, zu Ästen, zu Blättern und Früchten kommen.» Sie haben
doch wohl «absichthch und wohlweislich an das trotzige, harthörige Schweizervölklein

ihr Begehren so tief als möglich, ja wirklich recht tief gestellt, um zu sehen,
welche Stunde es geschlagen und ob man endlich einmal eidgenössische Milchspeise

den schweizerischen Kindern geben könne» (S.71).
Mit dem von Professor Troxler und seinem doktrinär-radikalen Anhang unablä-

ßig geforderten eidgenössischen Verfassungsrat kann sich Alois Fuchs nicht
befreunden. «Ehre jeder Überzeugung und Dank Jedem, der sich für das Vaterland
warm interessi« und uns mit hehren Idealen labet», ruft er diesen Kreisen zu (S.72
f.). «Aber die Menschheit ist in Bezug auf Ideale ein armer, hinkender Bote, und
doch glauben noch Viele, sie bedürfe der himmlischen Schwungkraft des Evangeliums

nicht. Die Kantonal-Verfassungsrathe scheinen übrigens nicht ganz günstig
für einen eidgenössischen zu sprechen. Überhaupt war es von jeher das Erbübel der
Republiken, durch Überzahl thun zu wollen, was eigentlich nur wenige Edle können

und sollen. Allüberall sey die demokratische Grundlage 'Freiheit und
Rechtsgleichheit'. Aber allüberall sey Einsicht und Tugend auf die Leuchter gestellt, denn
wohl noch lange werden die Guten und Einsichtigen eine ehrenvolle Minorität
bilden.»2

«Wenn die Diskussion über einen Vorschlag Monate lang eröffnet ist, wenn
Nachträge und Abänderungen gestattet sind, wenn das Vernunftrecht der
Reformation [ius reformandi] feierlich vorbehalten wird, was ja alles bei dieser Bundesakte

eintritt, so wüßte ich nicht, warum aus allen Ecken hochlöblicher Eidgenossenschaft

zahkeiche Repräsentanten der schneidendsten Gegensätze zusammentreiben,
die muthmaßlich der Mit- und Nachwelt neuerdings ein recht erbauliches Spektakel

schweizerischer Kleinherzigkeit aufführen würden. Sollte aber, nachdem wir in
einem Zeitraum von nicht 20 Jahren in unsern elenden Händeln dreimal [1798,
1803, 1815] einer fremden Intervention bedurften, nun endlich gar noch eine vierte

nöthig werden, wie würden wir dann wohl vor den Augen der ganzen Welt
dastehen?»3

2 «In 100 Fällen könnte man ganz unbedenklich auf der Seite der Minorität stehen. Es müßte sehr
interessant seyn, wenn man da und dort die Minoritätsanträge ans Tageslicht ziehen und ihre
Besiegung geschichtlich entwickeln könnte» (Wünsche 73).

3 Auch Constantin Siegwart-Müller war, im Gegensatz zu führenden Mitgliedern des Schweizerischen
Schutzvereins, kein Freund eines eidgenössischen Verfassungsrates. «Als Privatmann theile ich leider
die Überzeugung, daß ein Verfassungsrath vom Volke der Schweiz weder begriffen noch gefordert
wird und daß die Vereine vor allem belehrend hätten einwirken sollen. Ohne Überzeugung gedeiht
nichts Gutes» (NAF, C. Siegwart-Müller an A. Fuchs, 14. Februar 1834). Vgl. Nick, Pfyffer 202 f. und
Müller, Aebi 71 f.

497



Da Alois Fuchs bereits im «Großen Abfall vom Vaterlande» und - in kurzen Zügen
— auch in den «Wünschen für die Verfassung des Kantons Schwyz»4 zur Neuordnung

der Bundesverhältnisse Stellung genommen hatte, fand er es zunächst nicht
nötig, in einer eigenen Schrift hierzu seine Meinung zu äußern. Doch «das Pflichtgefühl,

auch ein Scherflein für die bessere Zukunft auf den Altar des Vaterlandes zu
legen», vor allem aber die «ermuthigenden Winke hochverehrter Männer» bewogen
ihn, seine Wünsche für eine Bundesverfassung vorzutragen.5 Seine vielen Vorschläge

betrachtete er als unmaßgeblich, und die ganze Arbeit erschien ihm mangelhaft.6
Im folgenden wird aus der überaus reichhaltigen Schrift ein Auszug

wiedergegeben.7

Vgl. S. 472.
Vorschläge 99 (Schlußwort) Die eine, freye, gleiche und untheilbare Schweiz in christlicher Liebe.
Vorschläge für eine Bundesverfassung. Von Alois Fuchs (Rapperswyl 1833). Motto: Ihr sollt mir ein

heilig Volk u. eine herrliche, unbefleckte Gemeinde seyn (nach Eph 5,27). Das Vorwort wurde am
24. Juli 1833 niedergeschrieben.
Vorschläge 99 (Schlußwort).
Die Hervorhebungen stammen größtenteils vom Verfasser dieser Studie.

498



Grundzüge der Schweizerischen Bundesverfassung
(Auszug)

§ 1 Ein christliches Brudervolk bildet den schweizerischen Freistaat

Einleitend spricht Fuchs vom Wesen des Staates, von der Freiheit und Gleichheit
aller Nationen, vom Staatszweck, von den drei Staatsgewalten und den verschiedenen

Staatsformen sowie von der Schweiz als christlichem Freistaat.
Unter Staat versteht Fuchs «ein größeres oder kleineres selbstständiges Volk, das

ein eigenes Land besitzt, unter einer Verfassung lebt, gleiche Gesetze befolget und
im innigen Verbände ist, um das allgemeine Wohl zu befördern, jede Gefährdung
desselben zu hindern und für die nationale Selbstständigkeit Alles, im Nothfalle
sogar Leib und Leben zu opfern» (S. 1).

Jeder Mensch ist abhängig von Gott, aber unabhängig von den Mitmenschen,
weil ihnen gleich. Jedes Volk ist abhängig von Gott, aber unabhängig von andern
Völkern, weil ihnen gleich. Kein Volk ist in bezug auf Gott souverän; ihm sind alle
Untertan. Ein Volk aber bildet eine von allen andern Völkerschaften unabhängige,
souveräne Nation, die freilich in segensreicher, völkerrechtlicher Verbindung mit
allen übrigen Nationen stehen soll. «Die Nationen alle —frei und unabhängig nach Außen

- stehen nach Innen unter dem Allen gemeinsamen Gesetzgeber, Gott. Sein
Gesetz ist das Grundgesetz Aller, Sein heiliger Wille die Richtschnur Aller. Wie jeder
Einzelne ein Gleichbild und ein Kind Gottes, von Jedem unabhängig, also frei, und
Jedem in allen wesenthchen Dingen gleich ist, so bilden die Nationen nur einzelne
Familien in Gottes heiligem Weltall. Jede ist von allen Andern unabhängig, frei und
allen Andern in wesenthchen Ansprüchen gleich. Freiheit und Gleichheit aller Menschen

und Völkerschaften ist ein göttliches, unumstößliches Gesetz> (S.2).
Der eigentliche und höchste Zweck des Staates hegt nach Fuchs darin, daß sich alle

Bürger «als Kinder des einen Vaters heben, zu Seiner Erkenntniß und zur
Ausübung Seines hl. Willens sich gegenseitig verhelfen und innig vereint sich würdig
machen zur Aufnahme in die gleichen Himmel» oder, um mit seinem Landshuter
Lehrer, Prof. P. B. Zimmer zu sprechen: Der höchste Staatszweck ist «Allbeglük-
kung durch Liebe und unausgesetzte Vervollkommnung aller gesellschaftlichen
Verhältnisse» (S.3 f. und 7). Der höchste Zweck des Staates kann auf verschiedene
Weise erreicht werden, freilich immer nur auf den ewigen Grundlagen von Freiheit
und Gleichheit.

«Es gab von jeher und gibt noch und wird wohl noch lange unter den Menschen
verschiedene Lehren von Gott geben, daher auch verschiedene Anweisungen, Ihm
gefällig zu seyn, verschiedene Vorstellungen von seinen Himmeln. Ach, auch die
vollkommensten Lehren von Gott sind wohl nur ein kindliches Stammeln vom
Allgütigen, den Niemand so, wie ein liebend Herz, zu fassen vermag; und die
vollkommensten Tugendlehren sind wohl nur ein schülerhaftes Erkennen Seines hl.
Willens, und die erhabensten Bilder der Unsterblichkeit nur ein leises Ahnen des

ewigen Lebens. Aber hohe Achtung jeder Lehre (Religion), die uns zu Gott führt,
zum Guten ermahnt und stärkt und das hl. Heimweh nach Oben entflammt» (S.4).
Für den Christen ist das Christentum die Sonne unter allen Religionen.

Jedes Volk muß Gesetze haben, nach denen es den höchsten Staatszweck erreichen

kann (gesetzgebende Gewalt); Vorsteher, die diese Gesetze handhaben und
vollziehen (vollziehende Gewalt); Richter, die in Streitfällen nach den Vorschriften

499



der Gerechtigkeit ihr Urteil fällen (richterliche Gewalt). Das sind die drei Staatsgewalten.

Eine «sehr schöne und ganz vernunftgemäße Art ist jene Regierungsform, wo
die Besten und Fähigsten an des Landes Spitze gestellt werden, und zwar wegen der
menschlichen Gebrechlichkeit nicht für immer, sondern nur auf Wohlverhalten
hin. Das ist die eigentliche Aristokratie oder die Herrschaft der Besten, und ein
solches Land nennt man vorzugsweise Freistaat» (S.5). In einem solchen Freistaat
(Republik) ist 1. Demokratie, d.h. Freiheit und Gleichheit aller, 2. Aristokratie oder
die Herrschaft der Besten und 3. Monarchie oder eine Einheitsregierung «aus wenigen,

würdigen Männern besetzt; wie weniger, wie besser» (S.6).
Die Schweiz soll ein christlicher Freistaat sein und bleiben. An und für sich kann

man zwar weder von einem christlichen noch von einem jüdischen, noch von
einem mohammedanischen Staat sprechen, «denn der Staat als solcher geht von
allgemeinen, rein menschlichen Grundsätzen aus, und für seine hohen Zwecke genügen
die ewigen Grund- und Lebens-Ideen: Gott, Tugend und Unsterblichkeit» (S.7).
Da aber in Helvetien fast alle Einwohner einer christlichen Konfession angehören,
bildet die Schweiz eine christliche Republik. Und wir «sagen dies umso lieber, weil
wir am Ende damit überall nichts Beschränkendes sagen, indem das Christenthum
— als reiner Rationalismus — eben dadurch wahrer, ächter Katholizismus ist, also der
Glaubensinhalt aller edlen, guten, zum religiösen Bewußtseyn gekommenen
Menschen, denn in Ihm sind die Ursätze aller Religion — Gott, Tugend, Unsterblichkeit
— in himmlischer Verklärung enthalten» (S. 10 f.).

§ 2 Allgemeine Grundsätze des schweizerischen, christlichen Freistaates

«Die schweizerische Eidgenossenschaft bildet einen innig verbundenen,
unzertrennlichen Freistaat; sie verschmelzt ihre verschiedenen Völkerschaften in ein
Brudervolk, dessen unabänderliches Grundgesetz die Liebe ist in der Freiheit und
Gleichheit Aller und rastlose Beförderung des allgemeinen Wohles. Alle Schweizer
sind^r«, nur Gott und dem Gesetze unterthan. Alle sind einander vor dem Gesetze
gleich. Alle haben die eine Verpflichtung: sich gegenseitig zu heben und zu beglücken
und nach der erhabenen Lehre des Christenthums ein heiliges und gesegnetes Volk
zu seyn - durch die Liebe des Vaters, durch die Gnade unsers Herrn Jesu Christi
und in Gemeinschaft des Allen gemeinsamen, gleichen heiligen Geistes» (Nr. 1).

«Jeder Schweizer sieht, ehrt und liebt in jedem andern Schweizer — auch im
Geringsten, im Ärmsten, im Elendesten — den Genossen des nämlichen heiligen
Eides, also den Eidgenossen, den Sohn, das Kind des Allvaters, den Bruder des Ein-
gebornen, des hoch und ewig gelobten göttlichen Sohnes, den Tempel des heiligen
Geistes, den Erben des gleichen Himmels, den Mitbürger der Heiligen und den

Hausgenossen Gottes, den Mitberufenen zur gleichen Herrlichkeit, zur gleichen
erhabenen Bestimmung, nämlich so vollkommen und so gut zu seyn, wie unser Vater
in den Himmeln ist» (Nr.2).8

«Jeder Eidgenosse bekennt und übt das ewige und hl. Grundgesetz: Liebe Gott
über Alles und in Allem, die Menschen alle aber wie Dich selbst» (Nr. 3).

«Jeder Schweizer bekennt und übt im gesellschaftlichen Leben das ewige und hl.
Naturgesetz: Was Du willst, daß Dir die Menschen thun sollen, das thue auch Du
ihnen; was Du aber nicht willst, daß man es Dir thun soll, das thue auch Du keinem
Andern» (Nr.4).

8 Nach Eph 2,19; 1 Petr 5,10; Hebr 3,1; Mt 5,48.

500



Jeder Schweizer ist «heilig verpflichtet, an Gott zu glauben, auf Ihn, den Allgütigen
zu hoffen, Ihn, den Allmächtigen und Allheihgen zu ehren durch ein tugendliches
Leben, Ihn, den reinsten und erhabensten Geist anzubeten im Geist und in der
Wahrheit [Joh 4,24], also innerlich durch immer reinere und bessere Gesinnungen
und äußerlich durch getreue Pflichtenerfüllung. Die gute Gesinnung ist die .Anbe¬

tung Gottes im Geiste und das gute Leben die Anbetung in der Wahrheit» (Nr. 7).

«Jeder Eidgenosse muß, wie dem Unglauben so dem Aberglauben — sei und heiße

er, wie er wolle - entsagen. Wo kein Glaube an Gott, Tugend und Unsterblichkeit
wäre, da würde ein Volk zu einer Horde hinabsinken, die ärger wäre als die wildesten

Thiere; aber ebenso fürchterlich und schauerhch sind die Folgen des Wahn-
und Irrglaubens» (Nr.8).

«Daher ist laut götthchem Gesetze (2 Moses 20, 3-5) die Bilderanbetung jedem
Eidgenossen strenge verboten...» (Nr.9).

«Wie kein abergläubischer Bilderdienst, so darf kein abergläubischer Ortsdienst

statt finden...» (Nr. 15).
«Die Eidgenossenschaft sorgt dafür, daß an Wallfahrtsorten die gesunde Lehre auf

ausgezeichnete Weise vorgetragen wird; daß sie kein Tummelplatz abergläubischer,

fanatischer Umtriebe werden; daß diese Orte nicht zum Anlasse benutzt werden,

um Religionshaß, Dummheit, Vorurtheile fortzupflanzen und auszubreiten
und feindliche Gesinnungen gegen die Staatsbehörden und ihre Verordnungen zu
erwecken. Die Schweiz wird dafür sorgen, daß... keine abergläubische oder pomphafte

Zeremonien und Prozessionen statt finden» (Nr. 16).
Es ist Staatsgesetz, daß in den Kirchen «nicht ein Caligula — ein Tyrann —,

sondern der Gott der Liebe und Allerbarmung, und kein Schreckenssystem,
sondern die Freudenbotschaft Jesu, der gekommen ist, die Sünder zu suchen und selig zu
machen, und keine finstere, aberwitzige Sittenlehre, sondern die rührend schöne,
acht menschliche und beseligende Tugendlehre des Evangeliums gepredigt werde...
Von ihren Kanzeln ertöne nicht mehr der Fluch über unser Zeitalter, der nichts als

eine Gotteslästerung ist. Nein, nur das Wort der Liebe, der Gnade und der Versöhnung

und die preisende Anerkennung, wie gerade in unserer Zeit durch Gottes
gütige Leitung die preiswürdigen Grundsätze des Christenthums immer siegreicher
ausgebreitet werden» (Nr. 17).'

' Noch 20 Jahre später geisselte Fuchs «die gewohnten gehalt- und geistlosen Marktschreiereien» auf der
Kanzel, «die kläglichen Deklamationen über die Lasterhaftigkeit der Welt, womit in der Regel
blutwenig ausgerichtet wird, wo Alles nur in's vage Allgemeine verläuft und Niemand sich getroffen
fühlt». Fuchs bedauert sehr, daß die «hehre, rührende Aufgabe» einer Predigt im Durchschnitt gelöst
wird «mit eitelm Lärmen, mit abgedroschenen Klagen und Ermahnungen, die von den Zuhörern als

längst gehörte Amts- und Kanzelsprache kalt aufgenommen und sogleich wieder vergessen werden».
Er fragt: «Wer muß wohl nicht mit Klopstock über 'schwatzende' Prediger klagen, wer nicht empört
sein über die, welche Finsterniß statt Licht, Haß statt Liebe, Tod statt Leben verkünden?» Solche

Prediger sind in seinen Augen «Terroristen statt Evangelisten». Fuchs fährt fort: «Fast immer wird die

gleiche Zuchtruthe geschwungen, gejammert, geklagt, über die bösen Zeiten und Gefahren aller Art
gepoltert und losgedonnert in der abstossendsten Weise. Es ist daher auch schon sehr oft die
dringendste Ermahnung gehört worden, die Prediger zu überwachen, ja sie sogar anzuhalten, ihre Vorträge
schriftlich zu verfassen und nur vorzulesen, damit so dem leeren Geschrei in's Blaue abgeholfen und die
erhabene Lehrstätte nicht so unverantwortlich entweiht werden könne. Doch, wie Wenige würden im
Stande sein, etwas Gediegenes zu leisten, sind doch in diesem geistigen Berufe der elenden
Handwerker so viele, denen die Predigten eine -wahre Marter sind und die nur mit den elendesten Krücken
zusammengestoppelter Waare die Kanzel besteigen können!» (Der Bund Nr. 126 vom 7. Mai 1853;
Beleg für die Verfasserschaft: Tgb. A. Fuchs, 1. Mai 1853)

501



«Die Schweiz wird alljährlich an einem Tage einen Dank- und Bittag zum lieben
Gott für das theure Vaterland halten» (Nr.20).10

«Die Schweiz wird weder im katholischen noch im protestantischen, noch im
jüdischen Gottesdienste etwas Unvernünftiges dulden. Was unvernünftig ist, das ist
auch irreligiös und zugleich unchristlich, und die Christen voraus sind zu einem
vernünftigen Gottesdienste verpflichtet» (Nr.23).11

«Die Schweiz wird bei keiner ihrer Kirchengesellschaften unmenschliche, harte
und nachtheihge Gesetze dulden. Wo solche sind, wird sie ihre Entfernung einleiten;

wo solche aber sollten eingeführt werden wollen, wird sie ihre Einführung
verhindern. Das ist das Schutz- oder Verhütungsrecht (ius cavendi) Übrigens, um
das Unvernünftige in kirchlichen Anordnungen u.s.f. einzusehen, bedarf es durchaus

keiner andern Inspiration als Gottes höchste Gabe: reine Vernunft» (Nr. 24).
«Die Schweiz garantiert jede Kirchengesellschaft als Lehr-, Sitten- und Cultan-

stalt. Sie sorgt und wacht a) für die Beobachtung der betreffenden Kirchengesetze
(ius protectionis) und sucht b) jede Religionsgesellschaft dem Staats- und Kirchenzwecke

immer näher zu bringen (ius reformandi). Sie beschützt c) alle Kirchenglieder
bei ihren verfassungsmäßigen Rechten, wehrt jede Gewalttat ab (executio et defensio

canonum) und prüft d) die kirchlichen Anordnungen und genehmiget jede gerne, die
dem Staatswohl nicht entgegen ist (Placetum), und umso lieber, wie segensreicher
sie in ihren Folgen seyn muß» (Nr.26).

10 Schon in vorreformatorischer Zeit veranstalteten die Obrigkeiten der Kantone außerordentliche kirchliche

Feiern mit Bußpredigt und verschärfter Sittenpolizei. Diese Bußtage wurden auch nach der
Reformation beibehalten (wegen Kriegen, Teuerung, Pest, Naturkatastrophen usw.). Der erste gemeinsame

Bettag der evang. Kantone fand 1619 statt. 1639 beschloß die evang. Tagsatzung die Einführung
eines alljährlich zu feiernden Bettages. Vier Jahre später entschieden sich auch die kath. Stände für die

Abhaltung von Andachten und Bettagen in schweren Zeiten. 1796 beschloß die Tagsatzung in
Frauenfeld auf Antrag Berns die Einführung eine%allgemeinen eidgenössischen Bettages für die evang.
und kath. Stände, der zum ersten Mal am 8. September d. J. gefeiert wurde. In der Folgezeit ließ sich
aber nicht leicht ein Tag finden, der Katholiken und Protestanten in gleicher Weise genehm war.
Schließlich faßte die Tagsatzung am 1. August 1832 den bis heute in Kraft gebliebenen Beschluß: «Der
gemeineidgenössische Dank-, Büß- und Bettag soll künftig, und zwar mit dem gegenwärtigen Jahr
1832 angefangen, in allen Ständen der Eidgenossenschaft immer gleichzeitig am 3. Sonntag des

Herbstmonates gefeiert werden» (Schaufelberger 108). — HBLS II 213; Rosa Schaufelberger, Die
Geschichte des Eidgenössischen Bettages mit besonderer Berücksichtigung der reformierten Kirche
Zürichs, Diss. phil. Zürich, Langensalza 1920; Max Gutzwiller, Der Eidgenössische Dank-, Büß- und
Bettag, in: Elemente der Rechtsidee. Ausgewählte Aufsätze und Reden von Max Gutzwiller, hg. von
Anton Heini, Basel - Stuttgart 1964, 273-288 (mit zahlreichen Quellen- und Literaturangaben)

11 A. Fuchs zitiert gerne Paulus (Röm 12,1), der zu einem «vernünftigen Gottesdienst» ermahnt (ratio-
nabile obsequium [Novum Testamentum graece et latine, edidit Augustinus Merk, Romae 19517,
538 f.] oder obsequium rationi consentaneum [Denzinger-Schönmetzer Nr. 3009] vernünftiger
Gehorsam oder Gehorsamsdienst, der der Vernunft entspricht). Weitere Uebersetzungen: «Geistiger
Gottesdienst» oder «von Einsicht geleitete Gottesverehrung» (Neues Testament, übersetzt und erklärt
von Otto Karrer, München 1959, 451); «Der wahre und angemessene Gottesdienst» (Einheitsübersetzung,

Freiburg-Basel-Wien 1980, 1275); Der «Gottesdienst, der Gott wirklich gemäß ist» (Die Bibel in
heutigem Deutsch, Stuttgart 1982, 178); «Das ist euer wahrer, euer eigentlicher Kult» (Wilckens 6).
Siehe bes. Ulrich Wilckens, Der Brief an die Römer, 3. Teilband: Röm 12-16, Zürich-Einsiedeln-
Köln/Neukirchen-Vluyn 1982, 1—9, bes. 4-7 (Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen
Testament, hg. von Josef Blank, Rudolf Schnackenburg, Eduard Schweizer und Ulrich Wilckens,
VI/3). — Fuchs stellt sich die Frage (Suspension 37), «ob die Christen überhaupt Blind- oder nach
Pauli Lehre Denkgläubige seyn sollen, die im vernünftigen Gehorsam Alles prüfen und nur das Gute
behalten» («Prüfet alles, das Gute behaltet!»/l Thess 5,21). Vgl. S.352 Anm. 4 - «Denkgläubige nennt
Goethe diejenigen, die sich um eine Synthese von wissenschaftlicher Erkenntnis und christlichem
Wunderglauben bemühen und dabei einem Wunschdenken erliegen» (Franz Austeda, Lexikon der

Philosophie, Wien 1979, 192)

502



«Die Schweiz sorgt für ein anständiges Begräbniß jedes Verstorbenen. Ehrwürdig,
ein geheimnißvolles Saamenkorn, ist ihr jeder Leichnam. Nie mehr darf elender
Fanatismus einem Verstorbenen die Beisetzung auf dem Gottesacker und ehrenhafte

Bestattung versagen» (Nr. 30).
«Die Schweiz sieht gerne den täglichen Gottesdienstfür die Schuljugend...)» (Nr.32).
«Die Schweiz ehrt und schützt den Juden ihre mosaische Religion, den 800 000

Katholiken ihre ehrwürdige, uralte Kirche, den 1 200 000 Protestanten ihre evangelische

Confession. Verpönt, für immer verpönt ist in der Schweiz Religionshaß, Kir-
chenzwang, Sektengeist, fanatische Verfolgung und Verketzerung, Inquisition und
wie die finstern Ausgeburten maßloser Engherzigkeit und blinden Eifers und die
wahrhaft der Hölle entsprungenen, heillosen Schreckensmaßregeln alle noch heißen

mögen» (Nr. 33).
«Der schweizerische, christliche Freistaat vergönnt daher den Juden die vollkommenste

Religionsfreiheit in der Überzeugung, daß Religionsdruck der größte
Gegensatz des Christenthums ist. Durch Herabwürdigung, durch harte Verfolgung,
durch bittern Haß werden die achtungs- und bedaurungswürdigen Juden nicht für
unsere Religion gewonnen. Von ihnen ist unser Heil ausgegangen, und jeder wahre
Christ wünscht und fleht mit Paulus von Herzen, daß sie selig werden. Er wird mit
Paulus gestehen, daß sie Eifer für Gott haben. Sie sind die hl. Wurzel jenes Baumes,
auf den wir - als neue Sprößlinge — eingepropft wurden, und der nichts weniger als

judaisierende Paulus tadelt es ausdrücklich, wenn wir uns über sie erheben wollten.
Gott ist mächtig genug, sie wieder in den gleichen Baum einzupfropfen, und dies

wird auch geschehen, wenn die Vollzahl der Heiden ins Christenthum eingegangen
und überall nur Ein Hirte und Eine Heerde sein wird. O selige Zeit, dann ist der
Himmel auf Erden! — Freilich sind sie nun aus Unkenntniß Gegner unserer
Freudenbotschaft. Aber müssen sie es nicht in dem Masse sein und bleiben, als sie an
uns nicht die Früchte der göttlichen Religion der Liebe, sondern nur ihr baares

Gegentheil — Haß und Feindschaft - erblicken. Behandeln wir sie mit jener Liebe,
mit welcher der Heiland sie selbst und die Samariter und alle Heiden behandelt hat,
und dann werden sie wohl einsehen lernen, daß unsere Lehre nicht verwerflich,
sondern aus Gott ist. Ihre Religion — der Mosaismus — enthält die herrhchsten
Keime für eine reine, hehre Vernunftrehgion; sie ist also die Vorhalle zum
Christenthum. Sorgen wir für die Entwicklung dieser herrlichen Keime! Sorgen

wir für die geistige Erhebung dieses höchstachtungswürdigen Volkes, das

mitunter einen Hauptbeweis - einen stehenden, weltgeschichtlichen - für unsere Religion

bildet! Ehren wir diese Trümmer einer uralten Nation, auf denen so große
Hoffnungen ruhen! Achten wir diese fast 2000jährigen Verbannten, diese armen
Fremdlinge! Denn auch Gott hat sie heb und gibt ihnen Speise und Kleider; darum
sollen auch Wir sie heben. Es sei daher ein Grundgesetz der Schweiz: Alles Mögliche

zur Hebung des Religions- und Schulunterrichtes der Juden und zur Einführung

wohlthätiger Anstalten unter ihnen beizutragen und sie politisch zu emanzipieren.

Sie sind ja nur unsere erstgeborne Brüder!» (Nr.34).12

12 Diese christlich-tolerante Haltung gegenüber den Juden ist für die damalige Zeit sehr bemerkenswert
(s. Steiner, Religiöse Freiheit 648). Die Bundesverfassung von 1848 gewährleistete nur den Schweizern

christlicher Konfession «das Recht der freien Niederlassung» (Art. 41), «die freie Ausübung des
Gottesdienstes» (Art. 44) und die Gleichstellung «in der Gesetzgebung sowohl als im gerichtlichen
Verfahren» (Art. 48). Erst 1866 genehmigte das Schweizervolk die Abänderung von Artikel 41 und
48, 1874 auch von Artikel 44 der Bundesverfassung. Siehe Augusta Weldler-Steinberg, Geschichte der

503



«Der christliche Schweizer-Freistaat garantiert schon seinem Namen zufolge den
800 000 Katholiken vollkommene Gewissensfreiheit, ihr Glaubensbekenntniß, ihren
Cult, ihre Kirchenverfassung und die freie Ausübung ihres Glaubensbekenntnisses
in ganz Helvetien» (Nr. 35).

«Der christliche Schweizer-Freistaat garantiert ebenso den 1 200 000 Reformirten
vollkommene Gewissensfreiheit, ihre Confession, ihren Cultus, ihre Kirchenver-
fassung und die freie Ausübung ihres Glaubens in ganz Helvetien» (Nr. 36).

«Die Katholiken und Protestanten \tferden sich gegenseitig nicht mehr verachten,
verfolgen, verfluchen; sie werden vielmehr einander im christlich freien Geiste achten,

schätzen und heben und auf eine immer innigere Vereinigung hinarbeiten.
Dies ist, weit entfernt, etwas Böses oder Unerlaubtes zu seyn, vielmehr dem
ausdrücklichen Willen und der bestimmten Vorhersagung unsers göttlichen Religions-
stifters ganz angemessen.13 Also werden die Reformirten die Katholiken und diese
die Reformirten gerne und mit Bruderhebe bei uns allüberall aufnehmen»
(Nr.37).14

«Von den Kirchengütern jeder Art muß dem Staate immer genaue Rechnung abgelegt

werden, und dieser nimmt sie in seinen Schutz und unter seine Aufsicht»
(Nr. 75).

«Die freie, christliche Schweiz geht in den gesellschaftlichen Verhältnissen von
dem Grundsatz der Gleichheit aus; demnach gibt es in ihrem ganzen Umfange
keinerlei Art von Unterthanen und keine Vorrechte des Ortes, der Geburt, der Personen,

der Famihen oder eines Standes» (Nr. 78).
«Die ersten Staatsbürger sind die Kinder, die Armen und Kranken und die

Unglücklichen jeder Art sowie Jene, die sich so oder anders verfehlt haben und somit
für die Tugend wieder gewonnen werden müssen. Denn die Reichen und die

Mächtigen könnten in mehrfacher Hinsicht den Staat entbehren, und an den Guten
ist der höchste Staatszweck ohnehin erreicht» (Nr. 79).

«Die Schweiz sorgt für Waisen- und Erziehungshäuser sowie für Land- und Bürgerschulen

aller Art; ihr Hauptziel darin ist eine reine, edle Seele in einem gesunden
Körper» (Nr.82).

Juden in der Schweiz vom 16. Jahrhundert bis nach der Emanzipation, bearbeitet und ergänzt durch
Florence Guggenheim-Grünberg, 2 Bde, Goldach 1966/1970 und Florence Guggenheim-Grünberg,
Vom Scheiterhaufen zur Emanzipation. Die Juden in der Schweiz vom 6. bis zum 19. Jahrhundert, in:
Juden in der Schweiz. Glaube — Geschichte — Gegenwart, Küsnacht 1982, 10-53 (Lit. 159f.). Betr.
Antisemitismus und Judenverfolgungen s. Carl .Andresen/ Georg Denzler, Wörterbuch der
Kirchengeschichte, München 1982, 69-71 (Lit.) und 289-291 (Lit.).

13 «Unbestritten können die Protestanten, wenn sie zu uns kommen, von uns recht viel lernen in
Anhänglichkeit am uralten, kindlichen Glauben an den Herrn Jesus Christus (der unser gemeinsame
Heiland ist) und an seine heilige Religion sowie an ehrwürdige, heilsame Satzungen und Gebräuche
etc. Und unbestritten könnten auch wir Katholiken wieder Vieles lernen von den Protestanten in
Gewerbsthätigkeit, in der Handelschaft u.s.w.» (A. Fuchs im «Freien Schweizer Nr. 6 vom 6. Febr.
1835). Vgl. S. 124 — Siehe .Andreas Lindt, Das Reformationsjubiläum 1817 und das Ende des
«Tauwetters» zwischen Protestanten und Katholiken im frühen 19. Jahrhundert, in: Traditio — Krisis —

Renovatio aus theologischer Sicht, Festschrift Winfried Zeller, hg. von Bernd Jaspert und Rudolf
Mohr, Marburg 1976, 347-356; ders., Zum Verhältnis der Konfessionen in der Schweiz im 18.
Jahrhundert, in: Zwischen Polemik und Irenik. Untersuchungen zum Verhältnis der Konfessionen im
späten 18. und frühen 19. Jahrhundert, hg. von Georg Schwaiger, Göttingen 1977, 58-67 (Studien zur
Theologie und Geistesgeschichte des Neunzehnten Jahrhunderts, Bd. 31).

14 Die Vorschläge Nr. 38-74 wurden in Kapitel 33 (Alois Fuchs und die Badener Artikel von 1834)
ausgewertet.

504



«Die Armen und Kranken jeder Art sind ein Hauptgegenstand des schweizerischen

Staates für großartige und zarte Versorgung und Behandlung derselben. In
ganz Helvetien wird kein Gassenbettel geduldet und kein Bettler gesehen...»
(Nr. 84)

«In Helvetien gibt es keine Heimathlosen...->•> (Nr.85).15
«Heilig ist der Schweiz das Schutz-, das Asyl- und das Gastrecht. Nach einer tiefen,

allüberall verbreiteten Ansicht ist ihr der Fremdling und der Flüchtling eine hl.
Person...» (Nr.86).

«Jedoch schließt Nr.85 und 86 eine wohlgeregelte, humane Fremdenpolizei nicht
aus, so wie die einschlagenden Concordate mit auswärtigen Staaten. Diese aber
müssen jedenfalls von großherzigen Grundsätzen ausgehen» (Nr.87).

«Die Schweiz regelt die Verleihung des helvetischen Staatsbürgerrechts nach edlen
Grundsätzen» (Nr. 88).

«Jeder Schweizer ist in ganz Helvetien allüberall in seinem Vaterlande; allüberall
hat er das Niederlassungsrecht und ist allenthalben stimm- und wahlfähig. Denn er ist
von einer Grenze zur andern ein Kind Gottes, ein Mitbruder des göttlichen,
erstgeborenen Sohnes, ein unter der Leitung des hl. Geistes Mitberufener zu der gleichen,
erhabenen Bestimmung, und ein Sohn des gemeinsamen, theuern Stamm- und Vater-

und Mutterlandes. Er hat in ganz Helvetien die gleichen Rechte und Ansprüche»

(Nr.89).16
«Die Schweiz regelt auf eine hochherzige Weise den Einkauf in die Corporations-

güter jeder Art; sie beschützt diese und sorgt für ihre Erhaltung, weise Benutzung
und immer größere Ausbreitung» (Nr. 90).

«Ebenso ordnet sie nach freisinnigen Grundsätzen das Gemeinde- und das Zunftwesen»

(Nr.91).
«Die Schweiz gewährt vollkommene Freiheit des Handels und der Gewerbe unter den

nöthigen polizeilichen Vorschriften, die das Gesetz vorschreibt» (Nr.92).
«Zur Hebung der so wichtigen Industrie, der Gewerbsthätigkeit jeder Art und

zum Flor des Handels sorgt die Schweiz aufs Beste für den Straßen- und Brückenbau,
für ein geregeltes Schiffs- und Fuhrwesen und für möglichst schnellen Postenlauf
sowie für geringe Zoll- und Transitgebühren» (Nr. 9 3).

«Sie wird zur allgemeinen Wohlfahrt diese Gegenstände möglichst centrahsiren
sowie nur ein Maaß, ein Gewicht,«»«? Münze einführen» (Nr.94).

«Sie wird der Dampfschiffahrt und den Eisenbahnen alle Aufmerksamkeit schenken
und dergleichen sowie andern wohlthätigen Privatunternehmungen hoheithchen
Schutz und möglichste Unterstützung verleihen» (Nr.95).

Vgl. S. 120 f.
«Dieser Punkt ist gerade der, welcher bei den Katholiken zum Voraus am meisten Bedenklichkeit und
Abneigung findet.» A. Fuchs hat es nicht gerne, «wenn man seine lieben Religionsgenossen deßwegen
so bitter tadelt und lästert, denn die heut zu Tage so beliebte und so gepriesene Religionsgleichgültigkeit

ist das Schädlichste und Elendeste von Allem. Besonnener Religionseifer ist eine sehr ehrenwerthe
und sehr gute Sache; Gleichgültigkeit aber in dieser heiligsten Angelegenheit schmählich und der Tod
von sehr vielem Guten... Aufrichtig gesprochen, so glauben wir Katholiken ja, das wahre Christenthum

zu haben, und gewiß aus guten Gründen. Nun aber wissen wir ja, daß die wahre christliche
Kirche bis ans Weltende bestehen, ja noch einmal alle Völker in sich fassen wird. Also haben wir
weder Juden noch Türken und Heiden, am wenigsten andere Christen zu fürchten. Im Gegentheil
sollen wir unser Licht leuchten lassen und es recht gerne sehen, wenn Viele in Fall gesetzt werden,
dieses Licht zu sehen» (A. Fuchs im «Freien Schweizer» Nr. 5 vom 30. Jan. 1835). Vgl. Vorschläge
36-44

505



«Die Schweiz wird Arbeitshäuser sowie Korrektionsanstalten jeder Art und Ar-
mencolonien herstellen» (Nr.96).

«Die Schweiz centralisirt allüberall das Criminalwesen nach menschenfreundlichen,

christlichen Grundsätzen...» (Nr.99).
«Wenn demnach der Staat sich - wie die hl. Kirche - als eine Lehranstalt für alle

göttlichen und menschlichen Verhältnisse und als eine fortwährende Veredlungsund

Heiligungsanstalt all seiner Bürger betrachtet, so betrachtet er sich dennoch

ganz besonders als eine Erlösungsanstalt» (Nr. 100).
«Demnach werden in Helvetien allüberall die Gefängnisse und Kerker jeder Art

sowie die Zucht- und Verbesserungshäuser so menschenfreundlich und human als möglich

eingerichtet, und jederzeit wird moralische Verbesserung als Hauptziel in
Allem obenan gesetzt...» (Nr. 103).

«Das Gesetz wird bestimmen, in welchen seltenen Fällen die Todesstrafe darf
angewandt werden.17 Die Folter wird abgeschafft, und alle Verbannungen werden untersagt»

(Nr. 105).
«Die Schweiz wird dem ehrwürdigen Hausstand die vollste Aufmerksamkeit

widmen. Hoch und dreimal ehrwürdig ist ihr die fromme Mutter und der gute Hausvater,

die ihre Kindlein in der Gottesfurcht und in allem Guten erziehen» (Nr. 107).
«Sie wird also das Familienrecht in allen Beziehungen aufrecht halten und beschützen»

(Nr. 108).
«Sie wird die Ehe heilig halten und für die wichtigste und folgereichste Institution

im gesellschaftlichen Verbände ansehen. Sie wird dieselbe begünstigen und
nicht dulden, daß durch entgegengesetzte Einrichtungen irgendwoher — mittelbar
oder unmittelbar — ein Schatten auf sie geworfen werde» (Nr. 109).

«Die Schweiz wird für das heil. Waisengut alle erwünschten Maßregeln festsetzen
und ehrwürdige Wittwer und Wittwen ganz besonders unterstützen» (Nr. 111).

«Zur bestmöghchen Verhinderung und Unterdrückung alles Bösen wird sie
immer für den religiösen Unterricht aller Bürger bedacht seyn» (Nr. 112).

«Sie wird für gute Volksschulen in jedem, auch dem ärmsten und abgelegensten
Weiler Helvetiens sorgen» (Nr. 113).

«Sie wird für fortgesetzte Bildung und Veredlung der Erwachsenen durch
lehrreiche Volksschriften sorgen, sowie durch Einführung von Lesezirkeln und
Volksbibliotheken» (Nr. 114).

«Sie wird eine gute, aber nicht tyrannische Polizei einführen und durch sie die
öffentliche Ordnung, Sittsamkeit und Ruhe handhaben.
Sie wird insbesondere die Wirtshäuser jeder Art unter ihre Aufsicht nehmen und
schädliche Einflüsse derselben verhindern» (Nr. 115).

«Damit es der Schweiz nie an guten Vorstehern jeder Art fehle, so wird sie ganz
besonders für tüchtige Bürgerschulen und höhere Anstalten jeder Art sorgen» (Nr. 117).

«Ich bin weit entfernt, bei dem jetzigen Zustande von Gesittung und Bildung auf gänzliche Abschaffung

der Todesstrafe zu dringen. Aber sagen darf ich es dennoch, daß in unsern Kantonen sie nicht
selten doch allzugrell angewandt wurde, und ich habe wiederholt nach solchen Exekutionen
ehrwürdige Ordens- und Weltgeistliche, hochachtbare Staatsmänner und Personen von allen Klassen und
Ständen hierüber ihr Mißfallen mit tiefem Bedauern aussprechen gehört... Denken wir doch in allem
Ernste auf Mittel und Wege, um jeden, der nicht ein scheußlicher Verbrecher ist, auf dem Wege der
Humanität und des Christenthums zur Besserung und einem edeln Leben zu führen» (Wünsche 85 f.).

506



«Die Schweiz gestattet bei den höheren Anstalten die vollkommenste Lehr- und

Lernfreiheit. Die erste steht jedoch unter der Oberaufsicht der betreffenden Kirchen-
und Staatsbehörden; die letztere wird dadurch beschränkt, daß Talentlose, Träge
und Unsittliche vom Besuche höherer Anstalten ausgeschlossen werden, weil sonst
unendlich viel Zeit und Geld verloren geht und zahlreiche Taugenichtse, oft strotzend

von maßlosen Ansprüchen, groß gezogen werden» (Nr. 118).
«Kein Helvetier darf sich einer Berufswissenschaft widmen ohne vorhergegangenes,

genügendes Studium der Philosophie» (Nr. 120).
«Überzeugt, daß in der indirecten Ausstoßung der Geistlichkeit aus dem

gesellschaftlichen Leben kein Heil ist und durch solche immer und überall nur viel Böses

gestiftet wird: Ein finsteres, hochmüthiges, einbildnerisches, feindsehges Wesen;
elender, ausschließender Kastengeist; Hangen an und Großthun mit unnützen,
geistlosen Formeln und elenden Äußerlichkeiten; Verkennung der wichtigen
Staats- und Bürgerpflichten und Opposition gegen den Staat; — hievon überzeugt
wird Helvetien dafür sorgen, daß seine Geisthchen immer sind und bleiben, was sie

vor allem und von Jugend an waren: Staatsbürger, Eidgenossen. Die Schweiz wird
daher ihre Priester, statt zu entbürgern, vielmehr erst recht verbürgern; sie wird
selbe mit der übrigen Gesellschaft innig verschmelzen; sie wird sie zur lebhaften
Theilnahme für das Vaterland und seine Angelegenheiten hinziehen und dafür
sorgen, daß ihre Priester den Eidgenossen ein gutes Vorbild in Allem, voraus in den

wichtigsten und heiligsten Verhältnissen werden und an sich den herrlichen Beweis
leisten, daßje der beste Christ auch immer der beste Bürger ist» (Nr. 123).

«Die Schweiz sorgt für die allseitige wissenschaftliche Bildung der Arzte; sie leitet

und regelt die Ausübung ihrer Kunst; sie duldet keine Quacksalber, aber auch
keine gewissen- und gefühllose, wenn noch so gelehrte Praktiker; sie sorgt für die

regelmäßige Impfung an allen Orten18 und daß keine Gegend gefunden werde ohne
die nöthige ärztliche Besorgung und gute Hebammen» (Nr. 124).

«Tief überzeugt von dem segenreichen Einfluße der Pressfreiheit auf alle Kirchen-
und Staatszwecke, wie sie gleichsam das hl. Palladium aller Freiheit und Fortbildung

ist - eine himmlische Lichtsäule, die die Menschheit in ihrem großen
Entwicklungsgange leitet und begeistert, garantiert sie die Schweiz innert ihren Marken
ohne alle Censur» (Nr. 128).

«Über die gewissenlose Pressfrechheit werden die Gesetze wachen, wie sie gegen
gewissenlose Maulfrechheit wachen und schützen» (Nr.129).19

«Die Schweiz sorgt für die gehörige Bildung der Staatsmänner in allseitiger Beziehung»

(Nr. 130).
«Sie sorgt für Handels- und Kunstschulen jeder Art» (Nr. 131).
«Sie sorgt für den guten Zustand der Handwerke und für den immerwährenden

Flor der Landwirtschaft, die nie hoch genug geschätzt und beachtet werden kann»
(Nr.132).20

«In der Überzeugung, daß jeder redliche Arbeiter seines Lohnes werth ist; daß es

Thorheit wäre, ohne diesen Lohn rastlose, gewissenhafte Anstrengung zu fordern;
daß es ein himmelschreiendes Unrecht wäre, Jemandem zuzumuthen, sich Jahrelang
zu einem Stande vorzubereiten und dann dem Vaterlande zu dienen mit Hintanset-

18 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 235 (Pockenschutzimpfung in Riemenstalden).
19 Vgl. S. 463 Anm. 19.
20 Siehe Vaterland 203-206.

507



zung seines eigenen Hauswesens, und dies Alles ohne Entschädigung — in dieser
Überzeugung sorgt Helvetien für die angemessene Besoldung aller Beamten in
Kirche und Staat von jedem Range» (Nr. 133).

Der Schweiz ist «die Bildung der Volkslehrer hochwichtig und sie sorgt für
dieselbe durch wohleingerichtete Lehrerseminarien» (Nr. 135).

«Ebenso begünstiget sie auch auf alle Weise die ehrwürdigen Töchterlehrerinnen

und sieht ihre immer weitere Vermehrung besonders gerne» (Nr. 136).
«Auch für ihre Bildung leistet sie alles Mögliche und sorgt in größern Ortschaften

für Klein-Kinderschulen» (Nr. 137).
«Die Schweiz ordnet das Schuldenwesen auf eine möglichst schonende Weise...»

(Nr. 139).
«Der Arme und der Fremdling sind der Schweiz eine heilige Sache. Ihr Recht darf

nicht gebeugt werden, und ihnen soll man alle Barmherzigkeit erweisen...»
(Nr. 141).

«Helvetien wird insbesondere auch für die Gehörlosen, die Stummen und Blinden
durch angemessene Institute sorgen» (Nr.142).21

«Helvetien wird auch allen Mißbrauch und alle himmelschreiende Tyrannei mit
den armen Thieren unterdrücken. Dem christlichen Schweizer wird die ganze Natur

und alle ihre Geschöpfe in einem heiligen, ehrwürdigen Lichte erscheinen, weil
er mit Christo ins Himmlische versetzt ist» (Nr. 143).

«Zur Erhaltung des allgemeinen, hochwichtigen Wohlstandes werden durch ganz
Helvetien Versicherungsanstalten jeder /Art, als für Haus und Güter, Geräthschaften
und Handel, Viehheerden und Feldbau eingeführt, ebenso Wittwen- und Alterskassen
etc. 'Einer trage die Last des Andern, so erfüllet Ihr das Gesetz, denn die Liebe ist
die Erfüllung des Gesetzes'» (Nr. 144).

«Um alle Kirchen- und Staatsanstalten in der Schweiz zu bestreiten, werden vorerst

alle bisherigen Kirchen- und Staatsgüter jeder Art in Anspruch genommen, dann
aber auch der verhältnißmäßige Beitrag der Einwohner an die betreffenden
Kirchen-und Staatsausgaben. Der Steuerfuß wird so gelind als möglich seyn und so

gerecht und gleichmäßig als nur immer thunlich auf die wohlhabenden und reichen
Klassen verlegt werden» (Nr. 145).

«In Helvetien ist der Eid eine hochheilige Sache und darf nur in Fällen von
äußerster Wichtigkeit abgelegt werden. Das Volk wird über ihn mündlich und schriftlich

belehrt. Falsches Zeugniß und Meineid ist unter hoher Strafe verboten»
(Nr. 146).

§ 3 Einteilung des schweizerischen, christlichen Freistaates

«Die eine, freie, gleiche und untheilbare Schweiz theilt sich in mehrere Kantone, die
alle untereinander sich vollkommen gleich und frei sind und insgesammt die eine
und untheilbare schweizerische Eidgenossenschaft bilden .» (Nr. 152).

«Jeder Kanton, der neueste wie der älteste, der ärmste wie der reichste, der
einfachste wie der gebildetste — jeder Kanton ist ohne Rücksicht auf Ursprung, Größe,
Volkszahl, Macht und Reichthum, Religion und Sprache ^/ra; vom Auslande und
von jedem andern Kanton unabhängig, für sich vollkommen selbstständig; nur
Gott, dem Gesetze und dem Gesammtvaterlande unterthan» (Nr. 153).

21 Siehe z.B. Gertrud Wyrsch-Ineichen, Der Taubstummenlehrer Jakob Anton Weidmann (1784-1853).
Landschreiber und Gastwirt zum Steinbock [Einsiedeln], MHVS 72 (1980) 1-29 (mit Quellen und
Literatur zum Taubstummenwesen).

508



«Jeder Kanton hat die vollkommenste Freiheit, sich die seinen allseitigen Bedürfnissen

am besten entsprechende Verfassung zu geben; nur muß er sie der Ratifikation

und der Garantie der Eidgenossenschaft unterlegen» (Nr. 155).
«Die Schweiz schützt die allseitigen Kantonalbehörden gegen Aufwiegler, Aufrührer

und Empörer; sie schützt aber auch die Kantonsbewohner gegen verfassungswidrige,
allfällige Eingriffe einer Behörde» (Nr. 158).

«Jeder Kanton ist frei und ungehemmt in Besorgung seiner kirchlichen Angelegenheiten

wie auch im Schulfache und in Verwaltung der Staats-, Kirchen-, Schul- und
Korporationsgüter; in Einführung und Anordnung von milden Anstalten. .»

(Nr. 159).
«Jeder Kanton muß sich in Zoll- und Postangelegenheiten, im Haupt-Straßenbau,

in Geld, Maaß und Gewicht nach den gemeinsamen Verordnungen der
Eidgenossenschaft richten. .»(Nr. 160).

«Die Kantone dürfen unter sich keine besondern Bündnisse und Verträge
politischen Inhalts eingehen. .» (Nr. 162).

«Im Falle eintretender Streitigkeiten mit andern Kantonen dürfen die Kantone
nicht kriegerisch gegeneinander auftreten, sondern sie müssen sich der eidgenössischen

Vermittlung unterziehen» (Nr. 167).
«Die Sitzungen der Großräte müssen in allen Kantonen in der Regel öffentlich

seyn» (Nr. 174).
«In jedem Kanton sollen geistliche und weltliche Behörden, vereint mit dem

heben Volke, alles Mögliche für das Wohl ihres Kantons thun, weil das Gesammt-
wohl der Schweiz durch den Flor und Wohlstand der einzelnen Stände bedingt ist.
Zugleich aber soll denn nächstdem das. Heil der Eidgenossenschaft ihr Hauptaugenmerk

seyn und jeder Zeit das Wohl des Ganzen dem des einzelnen Theiles vorgezogen
werden» (Nr. 175).

§ 4 Die gesetzgebende Bundesbehörde oder die Tagsatzung

«Die in einen, untheilbaren und unzertrennlichen christlichen Freistaat verbundenen
Kantone haben ihre gemeinsamen Bundesbehörden» (Nr. 176).

«Die gesetzgebende Behörde aller freien und gleichen, in ein christliches Brudervolk

verschmolzenen Kantone ist die hohe Tagsatzung» (Nr. 177).
«Diese hat für die gesammte Eidgenossenschaft die nämliche Vollmacht, die in

den einzelnen Kantonen die gesetzgebenden Behörden haben» (Nr. 178).
«Zu dieser höchsten Bundesbehörde haben alle Kantone verhältnißmäßig die

gleichen .Ansprüche sowie auch verhältnißmäßig die gleichen Verpflichtungen gegen
sie» (Nr. 180).22

22 Ueber die Vorschläge von A. Fuchs betr. eine gerechtere Vertretung der Kantone in der Tagsatzung
vgl. S. 117. - «Ueberhaupt sind es nicht die großen, reichen und gebildeten Kantone, die gegen eine
bessere Ordnung der Dinge stehen, obschon sie verhältnismässig in Allem die größten Opfer bringen
müssen, sondern vielmehr die kleinern, ärmern und ungebildetem, und auch nicht diese an sich sind

dagegen, sondern vielmehr nur ihre Wortführer und ihre grossentheils nur wenig gebildeten
Geistlichen. Die Geschichte wird die in spätem Zeiten gewiß fast unbegreifliche Erscheinung erzählen, wie
in den Jahren 1832—33 zwei Bundesentwürfe dargeboten wurden, wo die großen Kantone zum Behufe
einer so nothwendigen und so sehr gewünschten Vereinigung sogar das Ripräsentationsverhältniß
preisgaben und die kleinen Kantone mit jener Forderung verschonten, welche diese am Meisten besorgen
und ohne Weiters erwarten mußten. Und doch waren sie bei dieser wie vom Himmel gefallenen neuen
Begünstigung - mit geringer Ausnahme — gegen die dargebotenen Urkunden» (Vorschläge 89 Anm.
28).

509



«Jeder Kanton hat demnach Antheil in der Tagsatzung an der Mitberathung und
Mitbestimmung. Jeder kann da, so gut wie der Andere, durch seine Abgeordneten
seine Wünsche, Ansichten, Vorstellungen, Bedürfnisse etc. vortragen» (Nr. 181).

«Da aber kein gesellschaftlicher Verein bestehen kann, wenn sich nicht die
Minderheit der Mehrheit unterzieht - versteht sich in Dingen, die sich nicht gegen
Hauptgrundsätze Verstössen -, so ist jeder Kanton auch verpflichtet, sich der Mehrheit

zu fügen. .» (Nr. 182).

«Jeder Kanton hat verhältnißmäßig die gleichen Pflichten gegen die höchste
Bundesbehörde. Also muß Jeder die hohe Tagsatzung beschicken, an ihren Bera-

thungen treuen, warmen Antheil nehmen und ihre in Kraft erwachsenen
Beschlüsse in seinem Umfange bestens vollziehen» (Nr. 183).

Es wäre «himmelschreiendes Unrecht, wenn das Ländchen Zug, kaum 7 Geviert-
meilen [Quadratmeilen] groß mit höchstens 15 000 Einwohnern, dem Gesammt-
vaterlande und der hohen Tagsatzung das in allweg Gleiche leisten müßte, was der
große Berner Kanton, der eine Ausdehnung von mehr als 170 Geviertmeilen hat
und über 350 000 Einwohner zählt. .» (Nr. 186).

«Aber eben so wenig, als man die Zuger zu den gleich großen Pflichtleistungen
mit den Bernern anhalten und zwingen kann, eben so wenig haben sie gleich große
Ansprüche mit ihnen, sondern auch wieder eben nur verhältnißmäßig. .»

(Nr. 187).

«Die Tagsatzung wählt von Jahr zu Jahr ihren eigenen Präsidenten, frei aus der
Mitte aller Gesandten. .» (Nr. 188).

«Die Tagsatzung hat jährlich eine regelmäßige Sitzung; wird ihre Versammlung in
der Zwischenzeit nothwendig, so kann sie von ihrem Präsidenten zusammenberufen

werden, auf den Wunsch der Bundesbehörde oder von mehrern Kantonen»
(Nr. 189).

«Die Sitzungen der Tagsatzung sind öffentlich. .» (Nr. 190).
«Die Tagsatzung übt in den vom Gesetz bezeichneten Fällen das Begnadigungsrecht

aus» (Nr. 191).
«Die Tagsatzung erläßt die betreffenden Bundesgesetze; wacht über alle

Kantone; sie wählt die Bundesvorsteher und führt genaue Aufsicht über ihre
Amtsverwaltung» (Nr. 192).

«Sie schließt Verträge und Bündnisse mit dem Ausland; sie beschließt Krieg und
Frieden; sie sorgt für Helvetiens Sicherheit; sie steht in Verbindung mit den
auswärtigen Regierungen und erwählt die eidgenössischen Gesandten im Auslande»
(Nr. 193).

«Sie sorgt für Ruhe und Ordnung im Innern; sie prüft und genehmiget die Kan-
tonsverfassungen oder weiset sie zurück, insoferne sie Hauptgrundsätze verletzen»
(Nr. 194).

«Sie bestimmt die Größe des Bundesheeres, ernennt die Befehlshaber u.s.f.»
(Nr. 195).

«Die Tagsatzung wacht über das eidgenössische Staatsvermögen und seine
Verwendung. Jeder Kanton ist schuldig, die verhältnißmäßigen Beiträge an die
Eidgenossenschaft abzuliefern. .» (Nr. 196).

«Vorzüglich unterstützt sie nach Möglichkeit wohlthätige Anstalten und Institutefür
Kunst und Wissenschaft» (Nr. 197).

510



«Kirchliche Angelegenheiten, die vor die höchste Staatsbehörde gehören, besorgt sie
theils gemeinsam, theils nach Erforderniß in konfessionellen Abtheilungen»
(Nr. 198).23

«Das Gesetz bestimmt, für welche Gegenstände nach Instruktion muß abgestimmt
werden und für welche nicht, und welche wichtige Schlußnahmen vor ihrer
Rechtsgültigkeit den einzelnen Kantonen zur Genehmigung müssen vorgelegt werden»
(Nr. 2Û1).24

| 5 Die vollziehende Bundesbehörde oder die Bundesregierung

Es ist «in Helvetien ein allgemeiner, aus schreienden Bedürfnissen hervorgehender
Grundsatz: Daß eine Bundesregierung aufgestellt werde von sehr wenigen Männern,
ausgezeichnet durch gehörige Kenntnisse und edle Eigenschaften; mit anständiger
Besoldung, ohne Flitterstaat; frei gewählt auf bestimmte Frist aus allen helvetischen
Gauen und mit nöthiger Vollmacht ausgerüstet, um Helvetiens äußere und innere
Angelegenheiten wohlthätig besorgen und den Tagsatzungen vor- und nacharbeiten

zu können, wie die einzelnen Regierungen ihren Kantonsräthen. Von dieser
Centralbehörde aus wird Heil und Segen in alle 22 Bruderkreise fließen,
wie von einer Lebensquelle. Wie besser es mit dem Haupte steht, umso besser steht
es mit dem ganzen Leibe und umso wohlthätiger werden dann alle einzelnen Glieder

geleitet und besorgt. .» (Nr. 205).
«Die Mitglieder der Bundesregierung dürfen keine andere Stelle, sey sie politisch oder

militärisch, eidgenössisch oder kantonal bekleiden. Auch dürfen sie nicht zugleich

23 Anmerkung von A. Fuchs zu Vorschlag Nr. 198: «Es muß Bundesgesetz seyn, daß in den einzelnen
Kantonsräthen die Geistlichkeit verhältnißmässig repräsentiert sey sowie daß an der Tagsatzung der
Klerus die ihm nach Verhältniß gebührenden Stellvertreter habe. Der Stand, der die höchsten Interessen

der Menschheit vertritt, soll sie auch durch tüchtige Sprecher verfechten. Im Wallis hat der Bischof
im Kantonsrathe Sitz und eine für Mehrere geltende Stimme, wohl in der schönen Voraussetzung, er
sei im Namen der Gesammtgeistlichkeit da und vertrete jenen Stand, der seiner hehren Bestimmung
zufolge allen andern Ständen mit edlen Eigenschaften vorleuchten sollte.» (Nach der Kantonsverfassung

von 1815 hatte der Bischof von Sitten vier Stimmen; Schefold 196 Anm. 131). Vgl. Vorschlag
Nr. 123. - Hierüber schreibt Dian Schefold (Volkssouveränität und repräsentative Demokratie in der
schweizerischen Regeneration 1830-1848, Basel-Stuttgart 1966, 196 f.): «Vor allem die Verfassungen
katholischer Kantone beschränken die politischen Rechte der Geistlichen, und zwar neben den liberalen

auch ausgesprochen ultramontane [z.B. Freiburg]... In annähernd rein reformierten Kantonen
überwiegt der Gesichtspunkt der Rechtsgleichheit. Bis nach 1848 behalten nur Kantone mit einem
starken katholischen Bevölkerungsteil den Ausschluß der Geistlichen vom passiven Wahlrecht bei.

Allgemein läßt sich sagen, daß es durchaus als ein Verstoß gegen die Rechtsgleichheit empfunden
wird, den Geistlichen politische Rechte vorzuenthalten; daß Liberale und Radikale diesen Verstoß
besonders gegenüber katholischen Geistlichen in Kauf nehmen, wenn sie eine Verfälschung der
Volksrepräsentation durch geistlichen Einfluß befürchten. Auch die Konservativen und die katholischen
Demokraten streben nur selten danach, ihren Einfluß durch eine Vertretung der Geistlichkeit im
Parlament zu stärken; meist ziehen sie es vor, ihre Seelsorger aus der aktiven Politik herauszuhalten.»

24 «In der That, wenn die Instruktionen, wenn die todten Briefli allein gelten und entscheiden dürfen,
wenn unsere Ehrengesandten nur Briefliträger, Brieflileser, Briefliausleger und Brieflimannen sein
sollen, so wollen wir doch keine Tagsatzungen mehr halten; denn sie sind so rein unnütz und wahrlich
ein viel zu theurer Spaß. Für was Tagsatzungen (oder besser Wochen- und Monatssatzungen), für was
lange und kostspielige Berathungen, wenn doch das Alles nichts helfen kann? Viel gescheiter und gar
nicht kostspielig ist es ja, wenn jeder Kanton seine bindende Instruktion auf der Post dem eidgenössischen

Kanzler zuschickt; der kann dann die einzelnen Kantonsstimmen lesen, zusammenstellen und
zusammenrechnen und von einander abziehen und dann öffentlich bekannt machen» (A. Fuchs im
«Freien Schweizer» Nr. 8 vom 20. Febr. 1835).

511



Kantonalgesandte an der Tagsatzung seyn. Ebenso dürfen sie nicht Gehalte,
Pensionen, Titel, Geschenke und Orden vom Ausland annehmen oder während
ihrer Dienstzeit genießen und tragen» (Nr. 208).

«Die Befugnisse und Obliegenheiten der Bundesregierung sind im Allgemeinen folgende:
Sie leitet die eidgenössischen Angelegenheiten; sie macht der Tagsatzung
Vorschläge und entwirft über Anträge der Kantone oder der Tagsatzung ihr Gutachten;

sie sorgt für Vollziehung der Bundesgesetze und Tagsatzungsbeschlüsse sowie
der Anordnungen anderer eidgenössischer Behörden; sie trifft die ihr zustehenden
Wahlen und gibt der Tagsatzung Rechenschaft über ihre Amtsführung und Bericht
über den Zustand der Eidgenossenschaft; auch empfiehlt sie ihr all dasjenige, was
sie für das allgemeine Wohl ersprießlich erachtet» (Nr. 209).

«In besonderer Beziehung auf das Ausland muß die Bundesregierung für die

Unabhängigkeit der Schweiz sorgen und bei eintretender Gefahr alle erforderlichen
Maßregeln zur Landesvertheidigung treffen wie auch die Tagsatzung unverzüglich
zusammenberufen. Sie führt ferners die auswärtige Correspondenz; sie empfängt
die fremden Gesandten u.s.f.» (Nr.210).

J 6 Die richterliche Bundesbehörde oder das Bundesgericht

«Die Schweiz als ein Staat bedarf auch einer richterlichen Behörde, die in wichtigen,
streitigen Fällen im Namen der Eidgenossenschaft nach den Bundesgesetzen richtet
und urtheilt. Diese richterliche Behörde ist eine der wesentlichsten Sachen, die uns
mangelt. Ihr Daseyn und Wirken ist ebenso segensreich, als ihre Nicht-Existenz
von höchst nachtheihgen Folgen seyn muß. .» (Nr. 213).

«Das Bundesgericht beaufsichtigt das Justiz- und voraus das Criminalwesen in
andern Kantonen und sorgt für Verbesserung der Gesetzbücher, des Prozeßganges
und der Straf-, Zucht- und Verbesserungsanstalten» (Nr. 216).

| 7 Die schützende Macht oder das eidgenössische Kriegswesen

«Für Handhabung der Ordnung im Innern und für die Erhaltung des Vaterlandes

gegen äußere Angriffe hat Helvetien ein Bundesheer» (Nr. 217).
«Jeder Schweizer ist zum vaterländischen Kriegsdienste verpflichtet. .» (Nr. 218).
«Ein eidgenössischer Kriegsrath leitet das eidgenössische Kriegswesen. .»

(Nr. 219).
«Jeder Kanton wird zur Leistung seiner Bundespflichten für das Mihtärwesen

angehalten. Die fast unglaubliche und sehr nachtheilige Nachläßigkeit einzelner
Kantone hierin wird ferners nicht mehr geduldet» (Nr. 221).

«Die Eidgenossenschaft hat eine Militärschule; sie unterrichtet die Offiziere und
Unteroffiziere und hält immer ein kleines Truppenkorps unter Waffen, welches
jährlich wechselt und den Kern der Bundesarmee bildet» (Nr. 222).

«Die Eidgenossenschaft wird für die religiöse und intellektuelle sowie für die
gymnastische Bildung ihrer Krieger von Jugend an sorgen. Einfachheit in der
Ausrüstung25, Abhärtung im Dienste, humane Besorgung in Kost und Wohnung und

25 In Zukunft soll darauf geachtet werden, «daß alle Truppen nicht bloß gleich gekleidet sind, sondern
auch so einfach und volksthümlich als möglich. Hüten wir uns vor Nachäfferei und vor unnützen,
großen, schädlichen Kosten. Unsere Truppen sind keine Parademannen wie etwa zu Berlin oder
München; nein, einfache, schlichte Vaterlandsvertheidiger! Wie unnatürlich ist aber so oft die
Halsbinde, gleich einem Halseisen! Wie unnatürlich, wie zweckwidrig die Kopfbedeckung, Tschako

512



in kranken Umständen, menschenfreundliche Behandlung aller Soldaten und
gehörige Besoldung, — Belohnung ausgezeichneter Verdienste, strenge Gerechtigkeit

bei Beförderungen und Verpflegung der im Dienste Verstümmelten sowie
Sorge für die Wittwen und Waisen der Dahingefallenen ist ihr Gesetz. Hochwichtig
sind ihr auch die Feldprediger» (Nr. 223).

Die Bundesstadt

«Die Schweiz hat einen sichtbaren Mittelpunkt ihrer Einheit an der Bundesstadt.
Diese ist der Sitz aller eidgenössischen Behörden. Zugleich ist sie der Sitz des Erz-
bischofes und schließt folgende Pfarreien in sich: eine deutsch-katholische und
deutsch-reformierte; eine französisch-katholische und französisch-reformierte; eine
italienisch-katholische und italienisch-reformierte; eine romanisch-katholische und
romanisch-reformierte; ferner eine Synagoge. Sie ist auch der Sitz der eidgenössischen

Kunst- und Hochschule, an welcher sich auch Professoren von den
ebenbenannten vier helvetischen Sprachen befinden müssen.26 Ebenso muß sich auch jede
Abtheilung der stehenden Truppen einige Zeit dort aufhalten, und die Zusammenkunft

der verschiedenen patriotischen Gesellschaften in der Bundesstadt wird gerne
gesehen» (Nr. 225).27

«Die schweizerische Bundesverfassung wird von Zeit zu Zeit einer Revision
unterworfen. Die Art und Weise derselben bestimmt das Gesetz» (Nr. 226).

Am Ende seiner vielen «Vorschläge für eine Bundesverfassung» ruft Alois Fuchs
allen Schweizern zu:

«Eidgenossen! Werdet ein christliches Brudervolk und bildet nur ein Vaterland!
Entfernet auf Immer unter Euch jede engherzige Scheidewand, sey sie eine Scheidewand

der Geburt oder des Ortes oder des Standes — oder was für eine andere
immer sich nur denken und erfinden läßt.

Selig sind die Liebenden, denn im herzinnigen Verbände leben sie hier schon im
Himmel, weil die Liebe sie mit himmlischen Wonnegefühlen durchströmt. Ihr habt
gehört, daß zu den Alten gesagt worden ist: Die Junker müssen über die Patrizier,
diese über die Bürger und die Stadtbürger über die Landbewohner seyn! Ferners:
Der Landmann muß über die -Angehörigen, die Unterthanen und die Beisassen
herrschen! Ich aber sage Euch: Nur Einer ist Euer Herr Christus! Ihr aber seyd
alle Brüder und Kinder des Allvaters, der in den Himmeln ist. Daher fort mit den
unchristlichen Sektennamen: Junker, Patrizier, Stadt- und Ausbürger28, Ange¬

genannt [lederne Kopfbedeckung bei der Infanterie im österreichischen, preussischen, französischen
und russischen Heer]. Was soll man mit solchen schweren Deckeln, die weder gegen Sonne noch
Regen schützen, auf den Bergen und in Wäldern, bei Sturm und Ungewitter? Wie knapp und eng,
einem Panzer ähnlich, sind die Soldatenröcke!» (A. Fuchs im «Freien Schweizer» Nr. 4 vom 23. Januar
1835). Vg. S. 120

26 Vgl. S. 120 Anm. 32.
27 Siehe Peter Stadler, Die Hauptstadtfrage in der Schweiz 1798-1848, SZG 21 (1971) 526-582. Siehe

auch: Ideen und Vorschläge zur Begründung und Erbauung einer Hauptstadt in der Schweiz, ohne den
Staat in Kosten und Schulden zu verwickeln (Burgdorf 1833). Zur Förderung der Einheit und
Unabhängigkeit der Schweiz schlägt der anonyme Verfasser (Forstmeister Karl Kasthofer) den Bau einer
Hauptstadt vor, die in der Mitte des ganzen Vaterlandes liegen sollte (Rezension in der NZZ Nr. 78

vom 28. Sept. 1833). Siehe Hans Sommer, Ein seltsames Hauptstadtprojekt, NZZ Nr. 59 vom 4.
Februar 1972

28 Ausserhalb der Stadt wohnender Stadtbürger.

513



hörige, Beisaß und Unterthan. Euere Namen sind im Himmel geschrieben; sie

heissen: Christen, Eidgenossen, Helvetier, Bürger — freie, gleiche, innig verbundene
Schweizer. Da ist weder Sklave noch Freier, weder Junker noch Landvogt, weder
Urner noch Genfer. Ihr alle seyd Eins in Christus Jesus! Darum hebet einander!

Sehg sind die Demüthigen, die nicht auf alte Titel trotzen; Ihrer ist das Himmelreich,

das Reich anspruchsloser Kindlichkeit. Sehg sind die Sanftmüthigen, die
nicht um ungerechte Vorrechte streiten; sie werden glücklich Helvetien besitzen.
Selig die Barmherzigen, die auch den ärmsten Heimathlosen als ein Kind Gottes
aufnehmen und als Mitbruder in Christus lieben, denn auch sie werden Barmherzigkeit

erlangen. Sehg sind, die nach Freiheit, Gleichheit, Einheit, also nach aller
schweizerischen Gerechtigkeit dürsten, denn sie werden unter der Leitung von
oben ihren herrhchen Endzweck überschwenglich erreichen. Selig, die reinen,
republikanischen Herzens sind, ohne anmassende Herrschsucht, ohne
eigennützige Habsucht, ohne zur Sklaverei führende Fleischeslust, denn sie werden
Christi Herrlichkeit in ihrem brüderlichen Freistaate anschauen!

Selig sind, die in den Kantonen und zwischen den Kantonen Frieden stiften,
denn sie werden Kinder Gottes heissen. Sehg sind, die um der Gerechtigkeit willen
Verfolgung leiden und unter schwerem Kampfe in Schwyz und Wallis, in Basel und
Neuenburg nach freisinnigen Verfassungen streben, denn ihrer ist das Himmelreich.

Sehg sind die wegen Helvetiens Zerreissung Trauernden, denn sie werden
bald getröstet werden. Sehg seyd Ihr, wenn Euch die Menschen um der christlichen
Grundsätze willen verfolgen; verfolgen, weil Ihr nach einer besseren
Bundesverfassung strebet und deswegen Euch lästern und Böses aller Art wider Euch
lügen, als etwa: 'Dir wollet Königlein einführen, Kirche und Vaterland zu Grunde
richten.' Freuet Euch und frohlocket, denn groß ist Euer Lohn in den Himmeln. So
haben sie die Propheten, die vor Euch waren, zu allen Zeiten auch verfolgt.

Ihr habt gehört, daß den Alten gesagt worden ist: Jeder Kanton muß für sein

eigenes Wohl sorgen und mehr auf sich als die Schweiz schauen. Die kleinern
Kantone müssen sich vor den größern in Acht nehmen und diese sich vor den

Anmassungen der kleinern schützen. Die alten Kantone müssen zusammenhalten
und die neuen einschränken und die Städtekantone sich vor den Ländlerkantonen
hüten. Ich aber sage Euch: Ihr Alle habet nur Einen Kanton das Vaterland, und
sein Wohl muß Euer erstes Augenmerk seyn. Da heißt es nicht: Kleiner und
großer, alter und neuer, Stadt- und Ländlerkanton, denn der neue ist dem alten, der
kleine dem großen gleich in allen wesenthchen Rechten und Pflichten, und in den
Städtekantonen haben sie die gleichen Grundgesetze wie in den Popularständen.
Darum fort mit allen Sektennamen und allem Sektenstreite!

Ihr habt gehört, daß den Alten gesagt worden ist: Die Katholiken müssen sich

vor den Protestanten, die Protestanten vor den Papisten und die Christen vor den

Juden scheuen. Ich aber sage Euch: Ihr Alle habet nur einen Vater — Gott, nur eine

Mutter — das Vaterland, nur einen Lehrer — Christus, nur eine Bestimmung — die
Himmel und die Vorbereitung dazu durch tugendlichen Wandel und ungeheuchelte
Menschenliebe. Katholiken, hebet die Reformierten! Reformierte, liebet die Katholiken!

Christen, hebet die Juden! Denn wenn Ihr nur Euere Kirchgenossen hebet,
was für einen Lohn werdet Ihr dafür haben? Thun dies nicht auch die Türken? Und
wenn Ihr nur Euere Glaubensbrüder grüßet, was thut Ihr da Vorzügliches? Thun
dies nicht auch die Heiden? Seyd also vollkommen, wie Euer Vater im Himmel
vollkommen ist. Demnach liebet alle Menschen, selbst Euere Glaubensgegner.

514



Segnet die, die Euch verfluchen und im Unverstände oder in Bosheit Euch Himmel
und Seligkeit absprechen. Thut denen Gutes, die auf Euere Religion oder auf Euer
Kirchenthum nicht gut zu sprechen sind, und bethet für die, die Euch verkennen,
damit Dir Kinder seyd Eures himmlischen Vaters, der Seine Sonne über Christen
und Juden aufgehen und über die Türken und Heiden, wie über uns Christen, regnen

läßt.
Ihr habt gehört, daß den Alten gesagt worden ist: Der ist ein deutscher, der ein

französischer, der ein italienischer, der ein romanischer Schweizer; und der ein
Demokrat, und der ein Aristokrat, und der ein Ultra, und der ein Liberaler, und der
ein Radikaler, und der noch etwas Ärgeres; und der ein französisch-, und der ein
östreichisch Gesinnter. Und diese Alle können sich nicht gut vertragen. Ich aber

sage Euch: Bei Euch gibt es ohne Unterschied der Sprache nur Eidgenossen, und
ohne Unterschied der Verfassung und Gesinnung nur freie Helvetier. Darum fort
mit allem Sektenwesen und Sektenzank!

Dir seyd durch Euere Freiheit das Salz von Europa. Wenn das Salz seine Kraft
verliert, womit kann man sie ihm wieder geben? Es taugt zu nichts, als daß es

hinausgeworfen und von den Leuten zertreten werde. Wer Ohren hat zu hören, der
höre! Habet also Salz in Euch und haltet Frieden unter einander!»29

Fuchs fügt seinen «Vorschlägen für eine Bundesverfassung» einen Auszug aus

Ludwig Meyer von Knonaus «Geschichte der Schweizerischen Eidsgenossenschaft»
bei, die «in den Händen aller Helvetier seyn sollte» (S. 112 - 119).30

29 Vorschläge 102-105 - Die Seiten 102-107 wurden in der «Appenzeller Zeitung» Nr. 88 vom 2.
November 1833 abgedruckt.

30 Ludwig Meyer von Knonau (1769-1841). Staatsmann und Geschichtsschreiber. Rechtsstudien in Halle.
1800 Kantonsrichter, 1803 Großrat und Oberrichter. 1805 Kleinrat, 1829 Staatsrat, 1831-39
Regierungsrat. 1807-13 Prof. für Rechtswissenschaft am Politischen Institut in Zürich. Hauptwerk: Handbuch

der Geschichte der Schweizerischen Eidsgenossenschaft, 2 Bde (Zürich 1826/1829).
Dr. phil. h. c. der Universität Zürich (1836). «Durch Jahrzehnte gehörte er der zürcherischen Regierung

an, trat aber in der Politik wenig hervor, weil sein Herz der Wissenschaft verfallen war» (Feller/
Bonjour 602). — Ferdinand Elsener, Die Schweizer Rechtsschulen vom 16. bis zum 19.
Jahrhundert..., Zürich 1975, bes. 359-363 (Lit.); Richard Feller/Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung der
Schweiz vom Spätmittelalter zur Neuzeit, 2. Hbd., Basel-Stuttgart 19792, 602-605.

515



34.2.3 Aufnahme und Beurteilung der «Vorschlägefür eine Bundesverfassung»

Fuchsens «Vorschläge für eine Bundesverfassung» erschienen, als nach bald
dreijähriger Diskussion das Interesse an der Revision des Bundesvertrages erlahmte,
was im Beschluß der Tagsatzung, die ganze Angelegenheit ad acta zu legen, zum
Ausdruck kam.1 Dennoch fand die neue Schrift erfreuliche Beachtung, und zwar bis
in die Gegenwart,2 einmal wegen der gefühlvollen, mitunter prophetischen
Sprache, der feurigen Vaterlandsliebe und erstaunlichen Toleranz, noch mehr

wegen der großen Zahl von Vorschlägen, vor allem aber wegen der ausführlichen
Darstellung des Verhältnisses von Kirche und Staat, die die Badener Artikel von
1834 vorbereiten half.3

Joseph Anton Henne, der an der Verfassungsbewegung großen Anteil hatte,4
schrieb in dem von ihm redigierten «Freimütigen»5: «Diese neue Schrift des Hrn.
Prof. Alois Fuchs — ein neuer Beweis seiner reinen Religiosität und glühenden
Vaterlandsliebe — ist der Erguß frommer Herzenswünsche für's Wohl des Heimatlandes

durch Einigung der Bundesbrüder, Läuterung des Gottesdienstes, Ordnung
des Verhältnisses der Kirche zum Staate und Verbesserung des ganzen
kirchlichbürgerlichen Zustandes, vorzüglich in den katholischen Landestheilen. Wer sein
Vaterland glückhch und stark, seine Kirche acht evangelisch-katholisch und ihre
Diener wahrhaft priesterlich-ehrwürdig wünscht, der findet im Büchlein Seite für
Seite den Ausdruck seines eigenen Gefühls, seiner sehnhchsten Hoffnungen und
Wünsche.» Henne schreibt mit Recht, daß mancher Gedanke von andern schon
früher ausgesprochen worden sei, daß auch manches vielen Lesern als unerreichbar
erscheinen werde.

«Auch das Alte aber ist in dieser gemütlichen, seelenvollen Sprache jedem wie
das Neueste willkommen», fährt Henne fort, «und das pur Ideahsche findet bei
irgend einer Saite der Brust Anklang und erregt wenigstens hohe Ahnungen wie
die Betrachtung ferner, unersteiglicher, nebelgrauer Alpenfirnen. Nichts hegt dem
Verfasser so sehr am Herzen als die Belehrung und Erhebung der mittlem und
untern Klasse, des Bürgers und Landmannes, vorzüglich des kathohschen. In die
niedrigsten Hütten möchte er das Licht bringen und sein liebes Volk in den
Bergländern mit den Ergebnissen der vorgeschrittenen Kultur bekannt machen, um es

zu überzeugen, daß nichts Böses davon zu erwarten seie, sondern nur Gutes,
welches wir nicht länger entbehren dürfen.» Henne vertritt die Auffassung, daß
Fuchsens «Vorschläge für eine Bundesverfassung» auch «für den strengst orthodoxen

Katholiken keine anstössige Stelle» enthalten und empfiehlt die Schrift
besonders jenen, «die berufen sind, auf neue Gestaltung des kirchlich-politischen
Lebens kräftig einzuwirken».

1 10. Oktober 1833, vgl. S. 493.
2 Fuchs, Denkschrift II 7; ADB 8 (1878) 161; Simon Kaiser/Johannes Strickler, Geschichte und Texte

der Bundesverfassungen der schweizerischen Eidgenossenschaft von der helvetischen Staatsumwälzung
bis zur Gegenwart, Bern 1901, 112 (Teil A); Theodor Curti, Geschichte der Schweiz im XIX. Jahrhundert,

Neuenburg 1902, 451 f.; Dierauer V (1922) 589; Jean-Charles Biaudet, La Suisse et la monarchie
de juillet (1830-1838), Thèse lettres Lausanne 1941, XXXI; Dian Schefold, Volkssouveränität und
repräsentative Demokratie in der schweizerischen Regeneration 1830-1848, Basel-Stuttgart 1966, 41
Anm. 201 ; Steiner, Religiöse Freiheit 648.

3 Siehe den Anhang zu Kapitel 33 (S. 548 - 569).
4 Siehe: Votum dreier St. Galler über den neuen Bundesentwurf der Tagsa[t]zungs-Kommission vom 15.

des Christmonats 1832, St. Gallen 1833, 3-17. Vgl. Reinacher 39 f.
5 Nr. 98 vom 9. Dezember 1833.

516



Johannes Niederer, der Leiter des von Pestalozzi gegründeten Töchterinstitutes in
Yverdon, wie Alois Fuchs ein enthusiastischer Patriot und Idealist mit schwärmerischen

Zügen, sah in den «Vorschlägen für eine Bundesverfassung», wie er in der
«Appenzeller Zeitung» schrieb,6 das «Ideal einer vaterländisch-christlichen
Republik» verwirklicht. Die ganze Schweiz stellte sich ihm «als eine Gemeinde, das

versammelte Volk als ein Volk Gottes vor die Seele, dem ein begeisterter Prophet
und Seher wie einst im alten Testamente predige und den Willen des Ewigen
verkündige». Niederer sah in Fuchs einen neuen Apostel, der dem Volk eine
Bergpredigt aus dem Munde Christi hält, einen «Bettagsprediger an das Gesammtvolk
der Schweiz».

Mitte Oktober 1833 schrieb der Yverdoner Pädagoge dem Rapperswiler Professor:7

«Dire herrliche Schrift über die Bundesverfassung wird vielleicht weniger als

Ihre frühern Schriften wirken, obgleich sie über allen steht und wohl gerade
deswegen. Mir gewährt sie nicht nur Freude, sondern auch vielseitige Belehrung. Ich
studire sie und würde das Volk der Schweiz sehg preisen, wenn es darin seine

Natur, Bedürfnisse und Aufgabe erkennte. Mit größter Begierde werde ich den

Eindruck, den sie macht, abpassen, als einen Witterungsanzeiger unsers
Volkszustandes. Dire Religions- und Volksansicht hat Sie zum christlichen Politiker und
Verfassungsrath gemacht. Dire Pohtk muß Sie aber, glaube ich, noch weiter führen
und zum Kulturpädagogen im höchsten Sinne des Wortes wie im einfachsten
machen. Das wird Ihnen nach meiner Überzeugung auch die volle Ruhe und
Übereinstimmung des Geistes und Gemüths geben, die Sie zwar innerlich in ihrem
Glauben haben, deren Darstellung aber auch im Äußern als ein unendliches
Bedürfniß in Ihnen liegt.»

Niederer lädt Freund Fuchs nach Yverdon ein, um das Buch Punkt für Punkt
durchzuberaten und meint: «Wir hätten ein Jahr lang an ihm des Stoffs zur
Unterhaltung genug.» Nach den bald eintretenden kirchlichen Veränderungen im
Bistum St. Gallen8 sieht er aber von seiner Einladung ab, überzeugt, daß Fuchsens
«Arbeits- und Kampfplatz aufs Neue unverkennbar bezeichnet ist».9 Die vielen
«Vorschläge für eine Bundesverfassung» hat Niederer Ende Oktober durchgearbeitet.

Mit den einzelnen Punkten — 227 an der Zahl — stimmt er «im Ganzen sehr
überein», glaubt aber mit Recht, daß eine beträchtliche Anzahl nicht in die Verfassung

gehöre, sondern der Gesetzgebung überlassen sein sollte.
Der freigesinnte Protestant meint weiter: «Dann sind Sie mir in einem Punkt

nicht liberal genug, ich meine in allem Ernst nicht christlich-liberal, namentlich im 7.

u. folg. Artikel. Sie fordern ein Glaubensbekenntniß, dogmatisch-chiistYiche Überzeugungen.

Christus war freisinniger und stellte das höchste Symbol der Freisinnigkeit
in den Worten auf: Gott läßt seine Sonne aufgehen über Gute und Böse und

Regen über Gerechte und Ungerechte [Mt 5,45]. In diesem, im allerweitesten und
umfassendsten göttlichen Sinne muß eine Konstitution liberal seyn, d.h. auf positive

Prinzipien des Glaubens wie der Liebe, der Wahrheit wie der Gerechtigkeit
gegründet, aber keine positiven Glaubenssätze aufstehend, sondern jeden an sein
Gewissen wendend. Für den Atheisten mit Unmorahtät ist das Gesetz und zuletzt

6 Nr. 88 vom 2. November 1833 - Die Verfasserschaft geht aus Niederers Brief an Fuchs vom 3.

November 1833 hervor.
7 NAF, J. Niederer an A. Fuchs, 15. Oktober 1833.
8 Vgl. Kapitel 30.
9 NAF, J. Niederer an A. Fuchs, 3. November 1833 (auch das folgende Zitat).

517



der Henker da. Der Atheismus mit Morahtät — und es gibt solches — ist ein
Unglück, ein Mangel an Ganzheit menschlicher Individuahstik. Es mangelt seinem
Bekennen ein geistiges Glied, das Organ für Gott und das Göttliche. Er wird
gleichsam nicht durch sich selbst, sondern in der Geburth verfehlt. Auch sind deren
mehr als man glaubt, und die Natur produzirt geistige wie physische Krüppel.
Abgesehen davon können die Ungläubigen durch kein positives Gesetz, am wenigsten

durch eine Konstitution von ihrem Wahn zurückgebracht werden. Schule und
Kirche müssen dafür sorgen.»

Niederer wünscht, daß in einer neuen Auflage der «Vorschläge für eine
Bundesverfassung» Moses als Typus der Verfassungs- und Gesetzgebung dargestellt wird.
«Er gibt in den 10 Geboten das absolute Verfassungsprinzip, die Nationalidee, die

eigentliche Konstitution, dann im Levitikus die Kirchen-, in Numeri die bürgerliche

Verfassung. Eine Schulverfassung im gleichen Sinne — neben dem Kirchen-
und Civilkodex — hat noch kein Gesetzgeber, solang die Welt steht, aufgestellt. Sie

müßte hinzukommen. Was Sie hinsichtlich der Schule aufstellen, eignet Sie darzu.
Eine genaue Kenntniß des Pestalozzianismus würde Ihnen darzu, wie ich glaube,
behilflich seyn.» Niederer bedauert sehr, daß diese Sicht in dem sonst so herrlichen
Werk nicht berücksichtigt ist, besonders deswegen, weil Unverständige dazu
verleitet werden könnten, das Ganze als pure Phantasie und eitle Theorie zu verlachen.

Georg Joseph Sidler, Statthalter des Kantons Zug, entdeckte in Fuchsens Schrift
«viel Schönes und Herrliches». «Es ist unmöghch, die reinsten vaterländischen und
christlichen Gesinnungen darin zu verkennen», schrieb er nach Rapperswil.10 Nein,
ein solcher Samen kann nicht verloren sein. Viele seiner Körner müssen früher
oder später aufgehen und in Herzen wurzeln, die sich nicht einmal mehr bewußt
sind, woher sie selbe empfangen haben.» Der aus Rapperswil stammende Rechtsanwalt

Basil Ferdinand Curti, ein Schüler Troxlers, fand in den Vorschlägen von
Professor Fuchs «viel gute Ideen und fromme Wünsche», die seiner Ansicht nach
reahsierbar sind und auch einmal verwirklicht werden. '1

Von kirchlich-konservativer Seite meldete sich Franz Geiger in der «Schweizerischen

Kirchenzeitung» zum Wort.12 Der bekannte Apologet findet, daß Alois
Fuchs die Verfassungsprojekte, die «bei der ersten Revolution im Jahre 1798 die
Schweiz wie eine Sündflut überschwemmten», aus der Vergessenheit hervorgezogen

habe. Geiger ist über Fuchsens Toleranz erstaunt, die in der neuen
Bundeshauptstadt neben verschiedenen katholischen und reformierten Pfarreien auch eine
jüdische Gemeinde zulassen will. Spöttelnd meint der streng römisch gesinnte
Theologe, der Verfasser habe vergessen, «auch für die neue schismatische Kirche,
welche die Fuchsianer in der Schweiz — wie Châtel in Frankreich — errichten
wollen, einen besondern Tempel zu besorgen».13 «Vielleicht nennt sich diese
Kirche gar die romantische», schreibt Geiger weiter, denn «in der That zeigt H. Fuchs
in eben diesem Libelle große Anlagen zum Romantischen. Alle diese neuen Reformatoren

wollen immer die Mutter, statt ihre unruhigen Kinder reformiren.»14

10 NAF, G J. Sidler an A. Fuchs, 14. Februar 1834.
11 StAR, Tgb. B. F. Curti LIV 53, 1. November 1833 - «Curti wurde Uberai bis in die Knochen, aber im

tiefsten Grunde seines Wesens blieb er zeitlebens ein Idealist» (Adolf Hüppi, Das st. gallische
Linthgebiet. Schweizerische Voralpenkultur im Spiel zwischen Landschaft und Mensch, Uznach 1937, 26).

12 Nr. 2 vom 11. Januar 1834 - Vgl. Hurter I 170.
13 Vgl. S. 76 und 417.
14 Vgl. dagegen die Ausführungen von A. Fuchs, S. 123 Anm. 45

518



Geiger glaubt im weitern, daß Fuchs die kirchliche Macht der welthchen Obrigkeit

in die Hände spiele, «wodurch die Despotie ihren Kulminationspunkt erreichen
würde, wenn der weltliche Regent zugleich Summus Pontifex - wie bei den
heidnischen Kaisern - wäre».15 Der Rezensent zieht aus Fuchsens Vorschlägen einige
«Kuriosa» heraus, die aber bei näherem Zusehen und wohlwollender Interpretation
größtenteils nicht als Merkwürdigkeiten taxiert werden sollten, da sie vernünftige
Reformen anregen.16

Einer ernsten Betrachtung wert ist Geigers Kritik an Fuchsens Behauptung, daß
das Christentum «reiner Rationalismus» sei.17 Er fragt: «Wozu also eine
Offenbarung?» und meint: «Das Heidenthum ist auch reiner Rationalismus.» Hiezu ist zu
sagen: Für Fuchs ist das Christentum rational oder vernünftig, weil es von Gott -
der ewigen, höchsten Vernunft — stammt, der den Menschen, die er als vernünftige
Wesen geschaffen hat, nichts Irrationales oder Unvernünftiges offenbaren kann.18
Das Christentum ist für ihn die ewige, von Gott wiederhergestellte und verklärte
Natur- oder Vernunftreligion, die die reinste Lehre von Gott vertritt, die
erhabenste Ethik verkündet und den einfachsten Kult ausübt, nämlich einen vernünftigen

Gottesdienst (Röm 12,1) oder die Anbetung Gottes im Geist und in der
Wahrheit (Joh 4,24).19

Geiger übergeht weitere Einzelheiten, da «wir über alle die Unrichtigkeiten ein
Werk schreiben müßten, das wohl dreimal größer ausfallen sollte als die Schrift des

Herrn Fuchs». Dieser ging auf Geigers Kritiken nicht ein. Vielmehr eröffnete er
noch im gleichen Jahr im «Freien Schweizer» (Zug) eine lange, teils weitschweifige
Artikelserie, in der er erneut seine Ansichten und Wünsche für eine neue
Bundesverfassung vortrug.20 Die von Fuchs beabsichtigte Veröffentlichung in Buchform21
ist aber nicht zustande gekommen.

Alois Fuchs ist wohl der einzige katholische Geisthche der Schweiz, der in einer
eigenen Schrift seine Wünsche und Vorschläge für eine neue Bundesverfassung
ausgearbeitet hat.22 Er hat damit die Arbeit von freisinnigen katholischen Laien
fortgeführt, die an der Verbesserung der Bundesverhältnisse führend beteiligt

15 A. Fuchs schreibt in Vorschläge 8: «Der Staat kann das Kirchliche, d.i. das höchste und edelste Gebiet
menschlicher Freithätigkeit, nicht beherrschen und unterdrücken. (Eine großartige, hochherzige
Controlle liegt... allerdings in seiner hl. Pflicht.) Aber eben so wenig kann und darf selbst die beste
Kirche gewaltthätig im Staate auftreten. Ihr Gebiet ist von Innen, ist rein geistig; ihr Tagewerk sanfte
Belehrung, wohlthätige Beleuchtung sowie Veredlung aller menschlichen Verhältnisse.» Betr. Iura circa
sacra s. auch: Die Rechte der Staaten in Bezug auf die Kirchen. Aus der Geschichte erörtert und den
Eidgenossen gewidmet von mehreren Katholiken (Burgdorf 1832).

16 Zum Beispiel: Abschaffung von pomphaften Zeremonien und Prozessionen, Beseitigung des Risses
zwischen der innern Gemütswelt und der äußern Kirche, Abschaffung des strikten Nüchternheitsgebotes

und der fremden Sprache im Gottesdienst.
17 Vgl. S. 500.
18 Reformpredigt 12, Wünsche 133 - «Wo die Vernunft - die göttliche - herrscht und waltet, da flammt

die Liebe, die Begeisterung, die Hingabe und Opferung für alles Gute, Edle, Große und Schöne,
während das blosse, kalte Verstandesthum sich nur mit dem befaßt, was sich berechnen und ausmessen
läßt und für schnöde Selbstsucht ein allerliebstes und wohlbehagliches System bildet» (Glauben II114).

19 Wünsche 68 f., Vorschläge 28 f., Glauben II 51 - Vgl. S. 88.
20 1834 Nr. 51/52; 1835 Nr. 1-9, 12/13, 16-18, 21 (17 Folgen).
21 FrS Nr. 21 vom 22. Mai 1835.
22 Auf reformierter Seite nahm sich Pfarrer Thomas Bornhauser (1799—1856) der Revision des

Bundesvertrages am eifrigsten an. Siehe Jacob Christinger, Thomas Bornhauser. Sein Leben, Wirken und
Dichten nach den Urkunden und nachgelassenen Schriften für das Schweizerische Volk, Frauenfeld
1875, 157-176.

519



waren.23 Den Vorwurf, sich in die Pohtk zu mischen, wollte Fuchs nicht gelten
lassen, denn es «wirket ja auch recht eigentlich für die Kirche, wer für die bessere

Gestaltung politischer Verhältnisse arbeitet, so wie hinwieder Jener für den Staat,
der im Kirchlichen aufräumt».24

Fuchsens Vorschläge waren zweifellos die rehgiöseste Schrift zur Frage der
Bundesrevision. Dieser religiöse und auch kirchliche Grundzug in einer verfas-
sungspolitischen Broschüre war auch bei einem katholischen Geisthchen keine
Selbstverständlichkeit, betrachteten doch nicht wenige Priester, ja selbst Bischof
Salzmann, die Revision des Bundesvertrages als eine politische Angelegenheit, in
die sich der Klerus nicht einmischen solle.25

Die überwiegende Mehrheit der Politiker wollte die religiöse Seite der Verfassung

auf die im Bundesvertrag von 1815 enthaltene Präambel «Im Namen Gottes
des Allmächtigen!» beschränkt wissen und kirchliche Fragen den kantonalen
Verfassungen überlassen.26 Nur wenige hatten in ihren Wünschen und Vorschlägen
auch der Religion gedacht. Dem konservativen Staatsmann und Publizisten Karl
Ludwig von Haller und den Mitgliedern der sog. Kathohschen Vereine war der
«Schutz der Religion» ein Herzensanliegen,27 und der eigenwillig-freisinnige Professor

Troxler, der zeitlebens ein überzeugter Christ und Katholik geblieben ist,
bestimmte in seinem «Entwurf eines Grundgesetzes für die schweizerische
Eidgenossenschaft», § 13: «Die Wahrheiten der christlichen Religion nach dem Glau-
bensbekenntniß und der Sittenlehre der kathohschen und evangehschen Eidgenossen,

das Licht, die Tugend, das Recht sind unser höchstes Erbtheil und Eigenthum
- Nationalgut, sollen uns Alles weihen und heiligen zum höchsten Gottesdienst in
Gesinnung und Wandel. Das Christenthum soll in unserer Republik Wahrheit auch
für das Staatsleben werden.»28

Die «Vorschläge für eine Bundesverfassung» waren nicht nur die rehgiöseste,
sondern auch die an Idealen reichste Schrift zur Frage der Bundesrevision. Fuchs

war darauf gefaßt, als «politischer Träumer» abgestempelt zu werden.29 «Hin und

23 Zu nennen sind (alphabetisch): Gallus Jakob Baumgartner, Joseph .Anton Henne, Johann Matthias
Hungerbühler, Meinrad Imfeid (vgl. S. 257 Anm. 17), Joseph Munzinger, Eduard und Kasimir Pfyffer,
Pellegrino Rossi, Georg Joseph Sidler, Ignaz Paul Vital Troxler, Johann Baptist Weder.

24 Vadiana, A. Fuchs anj. A. S. Federer, 1. August 1833.
25 Vgl. S. 492.
26 Baumgartner, Schweiz I 367; Steiner, Religiöse Freiheit 643. Vgl. S. 490.
27 Entwurf eines Bundes der Getreuen zum Schutz der Religion, der Gerechtigkeit und der wahren Freyheit.

Gedruckt in der Schweiz 1833 (anonym, von KX.v.Haller, möglicherweise in Verbindung mit
Chorherr Geiger; NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs, 14. Mai 1833). Der «Restaurator» Haller beabsichtigte
mit dieser Schrift zunächst die Vereinigung aller kantonalen «Katholischen Vereine», dann aber auch
die Bildung eines konservativen Bundes, der über die Grenzen der Schweiz hinausreichen sollte. Vgl.
Fritz Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel (1834/35), Diss. phil. Fribourg,
Solothurn 1960/61, 52 (SA aus dem «Jahrbuch für Solothurnische Geschichte»). Haller vertrat die Idee

vom ständischen Patrimonialstaat — die Wortbildung stammt von ihm - auf religiöser Grundlage
(NDB 7, 1966, 549 f.). Von Haller stammt wahrscheinlich auch die Schrift: Einige Worte über Staat
und Volk mit besonderer Beziehung auf die Schweiz. Von einem Ungenannten (Schwyz 1833). —

Ronald Roggen, Studien zur Haller-Rezeption in Europa. Ein Beitrag zur Geschichte des frühen
Konservativismus. Laufende Diss. phil. Fribourg (Bulletin AGGS, Nr. 16 vom Dez. 1982, S.23).

28 Die eine und wahre Eidgenossenschaft im Gegensatz zur Centralherrschaft und Kantonsthümelei so
wie zum neuen Zwitterbunde beider, Rapperswyl 1833, 33 — Alois Fuchs schätzte Troxler, weil er das

Volk beständig vor Gefahren warnte und es «mit ewigen Idealen laben und begeistern» wollte
(Wünsche 151).

25 Wünsche 47.

520



wieder dürften selbst Freunde der hier ausgesprochenen Ansichten lächeln»,
schrieb er im Schlußwort.30 «Aber was ihnen auffallend scheinen mag, könnte ich
vielleicht durch ganz eigenthümliche Beziehungen beleuchten und rechtfertigen.»

Die politischen Schriften von Alois Fuchs mit ihrem großen Idealismus, ihrer
Originalität und dem Hang zur Schwärmerei brachten ihn in Verbindung zum Berner

Forstmeister und Publizisten Karl Kasthofer, einem «ausgesprochenen Anhänger

Troxlers»,31 der als «einer der größten Idealisten unter den Berner Politikern
wohl aller Zeiten» bezeichnet worden ist.32 Fuchs hat Kasthofers Geist und Gesinnung

mehrmals gerühmt und dessen Schriften wärmstens empfohlen.33 Kasthofer
seinerseits nannte Fuchs einen «acht kathohschen, acht christhchen Priesten>,34

«fromm, hellsehend und kühn».35 Nach den Aussagen von Johannes Niederer, der
ebenfalls stark idealistisch gesinnt war, trug sein Schwager Kasthofer an den
politischen Verhältnissen ebenso schwer, wie Fuchs unter den kirchhchen Zuständen
litt.36

Zahlreiche Vorschläge von Alois Fuchs und vielen andern sind in der
Bundesverfassung vom 12. September 1848 oder in spätem Verfassungsrevisionen und
Gesetzgebungen verwirklicht worden.37 Einige Wünsche waren freilich unerfüllbar
oder wurden gar abgelehnt.38 Alois Fuchs bedauerte sehr,39 daß die neue
Bundesverfassung keine eidgenössische Universität vorschrieb40 und das Polizeiwesen den
Kantonen überließ.41
30 Vorschläge 100.
31 Spieß, Baumgartner-Heß 280 Anm. 1.

32 Hans Sommer, Ein seltsames Hauptstadtprojekt, NZZ Nr. 59 vom 4. Februar 1972 (vgl S. 513 Anm. 27).

- «Ein dem Ihrigen sehr verwandtes Gemüth» (NAF, Johannes Niederer an Alois Fuchs, 29. Juni
1833). Gleiche Äußerung in einem Brief von Karl Hunziker (1806-1865), einem Neffen Kasthofers,
an Alois Fuchs (NAF, 10. März 1835). - Vgl. Dierauer V 592 und Spieß, Baumgartner-Heß 466.

33 Vaterland 159 und 207, Wünsche 78, Vorschläge 56.
34 Der Lehrer in den Vaterländischen Wirren und Drangsalen. Von dem Verfasser des Lehrers im

Walde, Zürich 18332, 91.
35 Karl Kasthofer, Das Schweizerische Bundesbüchli, Burgdorf 1833, 7; NAF, K. Kasthofer an A. Fuchs,

20. Juni, 15. September und 22. September 1833.
36 NAF, J. Niederer an A. Fuchs, 2. März 1835.
37 Theodor Curti, Geschichte der Schweiz im XIX. Jahrhundert, Neuenburg 1902, 452.
38 Zum Beispiel Fuchsens Wunsch nach Vertretung der Geistlichkeit im eidgenössischen Parlament. Die

«Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft» vom 12. September 1848 bestimmte in
Artikel 64: «Wahlfähig als Mitglied des Nationalrathes ist jeder stimmberechtigte Schweizerbürger
weltlichen Standes.» Dieselbe Bestimmung enthält die bis heute gültige Bundesverfassung vom 29. Mai
1874 (Art. 75). In den Ständerat sind die Geistlichen jedoch wählbar. Der Verfassungsentwurf der

Expertenkommission für die Vorbereitung einer Totalrevision der Bundesverfassung sieht in Artikel
70.1 vor: «Jeder Stimmberechtigte ist in die Bundesversammlung [National- und Ständerat], in den
Bundesrat, in das Bundesgericht und in alle weiteren Behörden des Bundes wählbare (Bern 1977, 18).

39 NZZ Nr.221 vom 9. und Nr. 222 vom 10. August 1851.
40 «Der Bund ist befugt, eine Universität und eine polytechnische Schule zu errichten» (Art.22). Der

Entwurf vom 8. April 1848 enthielt die Bestimmung: «Die Eidgenossenschaft wird für Errichtung einer
schweizerischen Universität, einer polytechnischen Schule und für Lehrerseminarien sorgen. Die
Organisation dieser Anstalten sowie die Leistungen der Kantone, in welche sie verlegt werden, sind
durch Bundesgesetze zu bestimmen» (Simon Kaiser/Johannes Strickler, Geschichte und Texte der
Bundesverfassungen der schweizerischen Eidgenossenschaft von der helvetischen Staatsumwälzung bis

zur Gegenwart, Bern 1901, 277 Anm. 33 (Teil B). Vgl. S.120 Anm. 32.
41 «Dem Bunde steht das Recht zu, Fremde, welche die innere oder äußere Sicherheit der Eidgenossenschaft

gefährden, aus dem schweizerischen Gebiete wegzuweisen» (Art. 57). Mit diesem Artikel war die

verfassungsmäßige Grundlage für eine politische Polizei des Bundes, wenigstens in bezug auf die Fremden,

geschaffen. Aufgrund von Artikel 107 der Bundesverfassung von 1848 wurde mit dem Bundesgesetz

vom 5. Juni 1849 die Bundesanwaltschaft eingeführt. Siehe Martin Müller, Die Entwicklung der

Bundespolizei und ihre heutige Organisation, Diss. iur. Zürich 1949,32—50.

521



35. Alois Fuchs erhält 2ahlreiche Stellenangebote

Ab Ende 1832, vor allem aber nach seiner Suspension (8. März 1833), erhielt Alois
Fuchs immer wieder — teils ohne sein Zutun - Stellenangebote von Schulen
verschiedener Stufen, gelegentlich auch von Instituten und Zeitungen.
Die beste Stelle wurde ihm von Solothurn aus offeriert, wo der mehrheitlich liberale
Große Rat auf Antrag des Kleinen Rates am 13. Dezember 1832 die Umwandlung
des alten kirchlichen Kollegiums in eine welthche Lehranstalt beschlossen hatte.
Das neue Schulgesetz vom 16. Dezember 1832 löste das geistliche Konvikt auf, ließ
Laienlehrer zu, schaffte das Vorschlagsrecht der Professoren bei Neuwahlen ab und
vermehrte das Fächerangebot.1 Noch im selben Monat versuchte der Präsident des

Erziehungsrates, Dr. med. Balthasar Ziegler,2 Alois und Christophor Fuchs für die
Übernahme von theologischen Professuren zu gewinnen.3 Mitte Januar 1833
doppelte der bekannte Solothurner Naturforscher Franz Joseph Hugi, der Alois
Fuchs in Landshut kennengelernt hatte, nach:4

«Sie wissen, daß in letzter Zeit unsere höhere Studienanstalt ziemlich tief
gesunken war und daß von der geringen Bildung und Energie - von ächter Wissenschaft

war schon längst keine Spur mehr - unsrer jesuitischen Lehrer nichts
ersprießhches mehr auf die studierende Jugend, die immer noch zahlreich aus der

ganzen Schweitz sich einstellte, übergehen konnte.5 Unsere Regierung erkennt es
als erste und heiligste Pflicht, nun durch kräftig-wissenschaftliche Bildung dem
Vaterlande einen edleren Aufschwung zu geben. Künftige Ostern werden die
Professuren der theologischen und philosophischen Zweige besetzt. Man ist wirklich

in Verlegenheit, für die Moral oder andere theologische Zweige einen Mann zu
finden, der Geist, Kopf und Herz am rechten Fleck hat.»

Hugi berichtet weiter, daß ihm oft die Frage gestellt worden sei, ob wohl Prof.
Alois Fuchs einen Ruf zu einer theologischen Professur nach Solothurn annehmen
würde. Er glaubt, daß Fuchs in Solothurn «eine Menge gleich gestimmter Seelen
finden würde, ebenso rüstige Freunde ächter Wissenschaft». Der Große Rat habe

1 Siehe bes. Ferdinand von Arx, Geschichte der Höhern Lehranstalt in Solothurn, Solothurn 1911,
33-39 (Beilage zum Jahresbericht der Kantonsschule Solothurn 1910/11; abgekürzt: von Arx,
Lehranstalt). Vgl. Hurter I 203-212 (über die 30erJahre)

2 Balthasar Ziegler (1797-1864) von Solothurn. Studien in Landshut, Wien und Basel. Promotion in
Landshut (1819). Arzt im Urserntal, in Büren BE und Dornach. 1829 Stadtarzt von Solothurn.
1831-50 Großrat (freis.). 1833-51 Mitglied der Wahlbehörde. Mitgründer und Redaktor des «Solo-
thurner-Blattes». Mitglied der Schweiz. Naturforschenden Gesellschaft (1825). — Solothurner
Zeitung Nr. 13 vom 30. Januar 1864; Verhandlungen der Schweiz. Naturforschenden Gesellschaft 48
(1864) 502-506; Friedrich Fiala, 400 kleine Biographien solothurnischer Schriftsteller (15.-19. Jh.),
Ms. in der Zentralbibliothek Solothurn

3 Tgb. A. Fuchs, 29. Dezember 1832 und 1. Januar 1833
4 NAF, Hugi an Fuchs, 13. Januar 1833 (vgl. Biogr. A. Fuchs I 77)
5 Nach von Arx (Lehranstalt S. 29) galten als unverkennbare Mängel «hauptsächlich der herrschende

Geist der Stagnation, der an der Tradition des Jesuitenkollegiums festhielt, die scholastische Lehrmethode,

das Aufsteigen der Professoren in die höhern Klassen nach der Anciennität, ihr Präsentationsrecht

bei der Neubesetzung von Lehrstellen». Vgl. auch die sehr kritischen Äußerungen von Urs Peter
Strohmeier in: Der Kanton Solothurn, historisch, geographisch, statistisch geschildert, St. Gallen und
Bern 1836, 117-120 und 274 (Gemälde der Schweiz, Bd. 10). — Urs Peter Strohmeier (1805-1845)
von Büsserach SO. Nach der Priesterweihe (1828) Lehrer in Ölten. Schulinspektor. 1837 bis zum Tod
Pfarrer von Obergösgen SO. Verfasser historischer Arbeiten. «Als Privatmann ganz dem liberalen
System ergeben, hat er doch seine persönliche politische Ansicht nie auf die Kanzel gebracht, sondern
nur das Evangelium gepredigt» (Solothurner-Blatt Nr. 17 vom 26. Februar 1845). HBLS VI 578

522



dem Kleinen Rat den Auftrag gegeben, für die Lehrer der höhern Schulen eine

angemessene Besoldung festzulegen. An tüchtige Professoren werde die Regierung
wohl Kanonikate vergeben, die in der Regel jährlich 4000 Franken eintragen
würden. Hugi ruft deshalb seinem verehrten Freund zu: «Die Ernte ist groß, gesellen

Sie in Solothurn sich zu den Arbeitern!»
Drei Wochen später glaubt Hugi,6 daß von den neu zu wählenden Professoren

mehr als die Hälfte von liberaler Gesinnung seien. So lasse sich herrlich wirken für
das gesamte Vaterland. Tüchtige Gottesgelehrte, der Bischofssitz sowie die ungünstigen

Verhältnisse von Luzern und Freiburg würden viele TTieologiestudenten
nach Solothurn führen.7 Viele Freunde der Reform würden auch Stadtpfarrer Fuchs

gerne in Solothurn sehen. Anfang März 1833 läßt Hugj über Erziehungsratspräsident

Ziegler und viele Bildungsfreunde ausrichten,8 daß man immer mehr die
Notwendigkeit einsehe, wahrhaft christliche Männer von Herz, Geist und Liebe zum
Vaterland und zur Wissenschaft an die Spitze der reorganisierten Lehranstalt zu
stellen, damit die künftigen Volkslehrer nicht wieder verschroben werden. «Auch
soll ich Dir sagen», fährt der freisinnige Schulmann fort, «daß Deine jetzige
Geschichte hier für Dich keinen bösen Einfluß haben wird; daß auch im Falle einer
Suspension man Dich hierher wünscht, wenn am Ende auch nur zu einer
philosophischen Stelle oder einer andern. Nur sollst Du sorgen, daß man nicht gar Dich
aufhänge!»

Mitte April 1833 beschloß die Regierung des Kantons Solothurn, alle Professuren

an der Lehranstalt ausschreiben zu lassen. Die Anmeldefrist wurde auf den
15. Juni, der Wahl- oder Berufungstag auf den 5. Juli festgesetzt.9 Hugi bat Fuchs
und seinen Freund Christophor erneut, sich zu melden. Mit seinen Gesinnungsfreunden

wünscht er in Solothurn eine echt christliche Theologie, in der der
Schweizer Jüngling «einen Centralborn reiner Lehre» finden könne. Die in Aussicht
gestellten zwei Kanonikate als Professuren würden kaum auf Schwierigkeiten
stoßen. Die Wahlbehörde, bestehend aus den 17 Mitghedern des Kleinen Rates und
10 Großräten, werde fest und entschlossen handeln, wie es der Große Rat
verlange. «Auch als Ketzer oder nicht in den römischen Schafstall gelassen, bist
willkommen. Man harrt mit gespannter Ungeduld auf Euern Entschluß.» Noch in vier

6 NAF, Hugi an Fuchs. Anmerkung von A. Fuchs: «Erhalten 9. Februar 1833, beantwortet 16.

Februar.»
7 An der theologischen Abteilung des Lyzeums Luzern dozierten damals folgende Professoren: Joseph

Widmer (Moral- und Pastoraltheologie, ab 1819), Melchior Kaufmann (Dogmatik und Kirchengeschichte,

ab 1828), Melchior Rickenbach (Exegese, ab 1831). Widmer, ein Schüler Sailers und Freund
Güglers, galt als gemässigt «orthodox» (vgl. Biogr. A. Fuchs I 63). Kaufmann, ebenfalls ein
Sailerschüler und Freund der Jesuiten, wird als strenger und enger Scholastiker beschrieben (Anton Müller,
Père Girard in Luzern [1824-1834], in: Freiburger Geschichtsblätter 43/44 [1952] 136-202, hier
167 f.). Rickenbach war streng konservativ gesinnt. — Melchior (von) Rickenbach (1804—1867) von
Arth und Eschenbach LU. Studien in Luzern, München und Tübingen. 1845 bis zum Tod Stadtpfarrer
von Luzern (Nachfolger von Georg Sigrist). Chorherr im Hof und erster Dekan des Kapitels Luzern
(s. bes. Xaver Herzog, Geistlicher Ehrentempel.. 5. Reihenfolge, Luzern 1868, 95—101). — Das
Kollegium St. Michael in Freiburg wurde 1818 wieder von den Jesuiten übernommen (vgl. Biogr.
A. Fuchs I 69-73).

8 NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs, 2. März 1833
9 NAF, F.J. Hugi an A. Fuchs, 20. April 1833 (auch die folgenden Angaben) - Bereits am 18. April

1833 meldete der in Aarau erscheinende «Schweizerbote» (Nr. 16), daß Prof. A. Fuchs an die Höhere
Lehranstalt des Kt. Solothurn berufen werde. Diese Meldung wurde von der «Appenzeller Zeitung»
übernommen (Nr. 33 vom 24. April 1833).

523



Briefen versuchte Hugi - teils im Auftrag der einflußreichen Liberalen Ziegler und
Munzinger10 -, Alois Fuchs für die Besetzung des Lehrstuhls der Philosophie,
Christophor Fuchs aber für die Übernahme einer theologischen Professur zu gewinnen.11

Im Frühjahr 1833 war auch von einer Berufung an die neugegründete Universität
Zürich die Rede. Ob Alois Fuchs eine diesbezügliche Anfrage erhalten hat, z. B.

von Bürgermeister Melchior Hirzel, den er außerordentlich schätzte und verehrte,12
ist nicht bekannt. Jedenfalls schrieb Redaktor Heinrich Escher,13 der sich der
Fuchsschen Sache angenommen hatte, in der «Neuen Zürcher Zeitung»:14 «Einstweilen

scheint das Interesse des Rechtes der politischen Behörde zu fordern, daß
der bischöflichen Suspension das Exequatur verweigert und Hr. Professor Fuchs im
Genuß seines Einkommens geschützt werde. Sonst möchten wir wünschen, daß
derselbe als Professor an die zürcherische Hochschule berufen würde, um hier
kanonisches Recht und Kirchengeschichte zu lehren.»15

Auch in Luzern dachte man an eine Berufung von Alois Fuchs. Der einflußreiche
liberale Erziehungsdirektor Eduard Pfyffer wünschte sich eine wissenschaftlich
gebildete und vaterländisch gesinnte Geistlichkeit.16 Von Alois Fuchs hatte er schon
verschiedentlich gehört, und nachdem dieser ihm seinen «Großen Abfall vom
Vaterlande» zugeschickt hatte,17 lernte er auch die Ideen und Anhegen des Rapperswiler

Professors kennen. Als Fuchs nach seiner Suspension in eine schwierige
Stellung geraten war, versuchte Pfyffer, den eifrigen Schulmann als Schuldirektor und
Lehrer an den Stadtschulen zu gewinnen.18 Fuchs antwortete dem Luzerner
Erziehungsdirektor,19 daß die Stadt Luzern ihn in verschiedener Beziehung am meisten
ansprechen würde, u. a. weil sie so nahe bei seiner Heimat liege. Er habe aber —

10 Joseph Munzinger (1791-1855) von Ölten. Handelsmann. 1817-25 Stadtschreiber von Ölten. 1831-48
Regierungsrat, dann bis zum Tod Bundesrat. Seele der solothurnischen Regenerationsbewegung
(Grüner I 426, Lit.). Sein Sohn Walter Munzinger (1830-1873) wurde mit Augustin Keller der
bedeutendste Laienführer der christkatholischen Bewegung in der Schweiz (Grüner I 206 f., Lit.).

11 NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs: 14. Mai, 21./28/30. Juni 1833.
12 Vgl. S. 318 f.
13 Heinrich Escher (1789-1870) von Zürich. Jurist. 1831 Präsident des Kriminalgerichtes. 1833-39

Regierungsrat, dann Anwalt. Ab 1833 Prof. an der Staatswissenschaftlichen Fakultät der Universität
Zürich. Redaktor der NZZ (1832-37, mit Ausnahme des 1. Halbjahres 1834). — ADB 6, 355-357;
Leo Weisz, Die Redaktoren der Neuen Zürcher Zeitung bis zur Gründung des Bundesstaates

(1780-1848), Zürich 1961, 113-151 und 191-219; Ferdinand Elsener, Die Schweizer Rechtsschulen
vom 16. bis zum 19. Jahrhundert. Zürich 1975, bes. 361—364.

14 Nr. 26 vom 30. März 1833 (vgl. auch Nr. 19 vom 6. März und Nr. 25 vom 27. März 1833).
15 Die Universität Zürich wurde am 29. April 1833 eröffnet. Die Theologische Fakultät zählte zwei

ordentliche und drei außerordentliche Professoren. Erster Prof. für Dogmatik, Kirchengeschichte und
Exegese des Neuen Testamentes wurde Dr. Heinrich Christian Michael Rettig (1799-1836) aus Giessen

(1833-35 Dekan der Theol. Fakultät, 1835/36 Rektor; HBLS V 590). Siehe bes. Georg von Wyß,
Die Hochschule Zürich in den Jahren 1833-1883 (Festschrift), Zürich 1883, 17 f. und 30.

16 «Wir haben im ganzen einen unwissenden, unvaterländischen Clerus, an dessen Spitze schwache, der
Nuntiatur dienstbare Bischöfe stehen; wir haben in der katholischen Schweiz ein tiefstehendes, vor-
urtheilsvolles, abergläubisches Volk» (E. Pfyffer an G. J. Baumgartner, 11. Nov. 1833, zit. bei
A. Baumgartner, Biogr. 105 und Spieß, Regeneration I 298).

17 Tgb. A. Fuchs, 27. November 1832.
18 ReA SZ, A. Fuchs an Magdalena von Reding-Freuler (Brieffragment, geschrieben im letzten Drittel

des Monats April 1833; NAF, N. v. Reding an A. Fuchs, 29. April 1833).
" ZBL, Ms. 105.4: 44 Briefe an E. Pfyffer; Brief (34.) von A. Fuchs, 1833 (wahrscheinüch Mitte Juni)

524



vorab in finanzieller Hinsicht — noch günstigere Anträge (Solothurn). Er sei auf ein

gutes Gehalt angewiesen, da ihm wegen fanatischer Verfolgung, die nun schon ein
Jahr daure, ökonomische Wunden geschlagen worden seien. Fuchs bittet Pfyffer,
seine Aufgabe in Luzern genauer zu umschreiben.

«Als Direktor müssen Sie die Anstalt beaufsichtigen, als Lehrer mögen Sie das

Fach wählen, so Ihnen am besten zusagt», schrieb der Luzerner Schuheformer nach
Rapperswil.20 «Gut wäre es, wenn Sie den deutschen Unterricht übernehmen
würden, welcher hier der wichtigste Zweig ist. Oeconomisch wird man thun, was
nur immer mit Vernunft geschehen kann. Freye Wohnung oder eine verhältniß-
mässige Entschädigung dafür und wenigstens 800 Franken würden Ihnen zu Theil
werden.» Staatsrat Pfyffer bittet Professor Fuchs, die Aussichten, die sich ihm
eröffnen, gut ins Auge zu fassen: «Erhöhung wird auf jeden Fall in Hinsicht des

Gehalts leicht erfolgen. Das Stadtbürgerrecht dürfte Ihnen bald geschenkt werden;
hiedurch erhalten Sie Anspruch auf alle Pfründen in dem hiesigen Kanton. Überhaupt

glaube ich, Ihnen eine glückhche Zukunft zu weissagen.»

Alois Fuchs war von den «Anerbietungen, wie sie für einen Geistlichen nicht
ehrenvoller und aussichtsreicher seyn könnten», überrascht.21 «Die Verfolgungen
haben mir mehr genützt, als die besten Freunde kaum vermocht hätten», schrieb er
seiner Geisthchen Mutter nach Schwyz.22 «Denken Sie: Den armen Spitaler
[Spitalpfarrer] will man zum Domherrn in Solothurn, den unbedeutenden Schulmeister
zum Professor an Zürichs Hochschule, den armen Bergpfarrer von Riemenstalden
auf einen der ersten Plätze in Luzern. Mich freut es unendlich, Ihnen Solches
schreiben zu können, weil ich weiß, daß es Ihr Mutterherz erfreut. Am eindringlichsten,

am rührendsten sind die Aufforderungen nach Solothurn, Schlag auf
Schlag, posttäglich! Früher wollte man mich zum ersten Professor der Theologie
erwählen, nun aber zu jenem der Philosophie. Und hinwieder hat Zürich, voraus
in der Hauptsache, in wissenschaftlicher Hinsicht, so viel, viel Einladendes! Und
dann Luzern! So himmlisch schön gelegen! Keine andere Gegend spricht mich so
an! So nahe bei Schwyz, wo ich so oft in die Schmidgaß kommen könnte!»

Als Nazar von Reding vom Angebot aus Solothurn erfahren hatte, beschwor er
seinen frühern Lehrer,23 die ehrenvolle Berufung anzunehmen, «ehe und bevor die

Intriguen der Nuntiatur und der Curia von St. Gallen und Chur sie auch dort
verfolgen und zu verdrängen suchen». Gleiches hätte Reding wohl auch bezüglich
Luzern geschrieben.

NAF, E. Pfyffer an A. Fuchs, 24. Juni 1833 - Über die damaligen Verhältnisse an den Luzerner
Stadtschulen s. Hans Frei-Moos, Kleine Schulgeschichte der Stadt Luzern, Luzern 1960, 15-19 (Luzern im
Wandel der Zeiten, Heft 17) und Alois Häfliger, Schultheiß Eduard Pfyffer (1782-1834), Förderer des
Luzerner Schulwesens, Diss. phil. Fribourg, Willisau 1975, 40-44 (Beiheft Nr. 18 zum «Geschichtsfreund»).

Anlässlich des 200. Geburtstages schrieb .Alois Häfliger in einer Würdigung von Pfyffers
Schul- und Kirchenpolitik: «Eduard Pfyffer war in keiner Weise der Halbgott, zu dem ihn seine

Gesinnungsgenossen und Bewunderer hochstilisierten, der das luzernische Schulwesen aus den Klauen der
Pfaffen und des dunklen Ultramontanismus befreite. Anderseits war er ebensowenig der erklärte
'Kirchenfresser', wie es noch in Wahlkampfbroschüren aus der Mitte unseres Jahrhunderts zu lesen ist»
(Vaterland Nr. 238 vom 13. Oktober 1982).
Suspension 64 f.
Quelle in Anm. 18

NAF, N. v. Reding an A. Fuchs, Mitte März 1833 (das Datum fehlt)

525



Der den Radikalen nahestehende Franz Joseph Greith hingegen, ein Bruder von
Subregens Karl Greith,24 bat Alois Fuchs inständig, im Kanton St. Gallen zu
bleiben.25 «Die Vorsehung hat sie nach dem heben St. Gallen gesandt», schreibt der aus

Rapperswil stammende Aarauer Gesanglehrer, «und an Ihre Person knüpfte sie die

zukünftige kirchliche Reformation. Der Canton St. Gallen leuchte vor in diesem
großen Kampfe, und darin hat sich eine Kern-Truppe gebildet. Soll es gut gehen —

und jetzt dürfen wir sicher glauben und hoffen —, so darf sich diese Phalanx nicht
trennen. Nur in den geschlossenen Reihen wird der Kampf siegreich geführt.»
Greith fragt Freund Fuchs, was er in Solothurn wolle und ob er die Herren und das
Volk dieser Stadt kenne. Man dürfe sich nicht durch Frieden täuschen lassen,
sondern müsse den jetzigen Zustand in seiner ganzen Erbärmlichkeit und Elendigkeit
mit ruhigen Augen betrachten. Der biedere, feste und konsequente Mann habe dort
nur Elend und Jammer zu erwarten, denn kein Zustand sei einem gesunden
Menschen unerträglicher als der der Halbheit und des Lavierens zwischen Gut und
Bös.26 «Fragen Sie Federer, was Brosi dem Canton Solothurn gethan -, und hören
Sie, wie gerade diese Freunde, die zwar Jahre hindurch ihn Tag und Nacht in
Anspruch nahmen, jetzt nichts mehr wissen wollen. Ja, da werden Sie schon wissen,

welches Loos Ihnen bevorstehen würde.» Greith fragt auch: «Was ist nun mit
Luzern? Eine gute Regierung, aber was wollen Sie mit der Geistlichkeit? Oder was
glauben Sie dort zu wirken?»27 Fuchs pflichtete Greiths Meinung bei, daß man «im
hl. Brüdervereine» viel erfolgreicher wirken könne als vereinzelt, meinte aber doch
auch wieder: «Vielleicht liegt es im Interesse der guten Sache, daß Gleichgesinnte,
statt zusammengestellt, auf verschiedene Punkte vertheilt werden.»28

Alois Fuchs konnte dem verlockenden Angebot aus Solothurn fast nicht
widerstehen.29 Doch die «hehre Aufgabe» erfüllte ihn mit «heiligem Schauer». Zudem lag
Solothurn so weit von Schwyz entfernt, an dem er «immerfort mit blutendem

24 Franz Joseph Greith (1799-1869) von Rapperswil. Höhere Studien in St. Gallen und Luzern. Theologie¬
studium an den Universitäten Landshut und Freiburg i. Br. (7 Semester), konnte aber aus Gewissensgründen

nicht Priester werden. 1822 Musiklehrer am Fellenbergschen Institut in Hofwil, 1824
Gesanglehrer an den städtischen Schulen in Aarau, 1833 Musikprofessor an der Kantonsschule St. Gallen
und Kapellmeister an der Kathedrale. Eifriger Verfechter des politischen und religiösen Radikalismus,
namentlich während seiner Aarauer Zeit (befreundet u. a. mit I. P. V. Troxler, H. Zschokke, K. R.
Tanner, L. Snell, J. A. S. Federer, J. B. Brosi, J. W. L. Aebi). Herausgeber von 15 Liedersammlungen.
Komponist des Rütli-Liedes «Von ferne sei herzlich gegrüsset». — BLA 266 f. (Lit.); Reg. bes. bei
Zeller, Federer und Spieß, Troxler. - Über seinen Sohn Emil Franz Karl (1828-1887) siehe Karl
Jakob Eisenring, Karl Greith. Der größte schweizerische Kirchenmusiker. Ein Lebens- & Charakterbild

des weiland Domkapellmeisters von St. Gallen und von München, nebst fünf Proben von Karl
Greith's musikliterarischer Thätigkeit (Ingenbohl 1900).

25 NAF, F. J. Greith an A. Fuchs, 2. Juli 1833.
26 Ahnlich schrieb Greith am gleichen Tag an Federer (Vadiana, F. J. Greith an J. A. S. Federer, 2. Juli

1833). - Auch Landammann Baumgartner rechnete um diese Zeit Solothurns führenden Mann Joseph
Munzinger zum Juste-milieu (s. Spieß, Baumgartner-Heß 201 und 253).

27 In Luzern residierte der päpstliche Nuntius (seit 1579, mit Unterbrüchen). Hier entstand 1831 der
erste «Katholische Verein», der im folgenden Jahr die «Schweizerische Kirchenzeitung» herausgab
(Hauptredaktor: Melchior Schlumpf; wichtige Mitarbeiter in Luzern: Franz Geiger, Joseph Widmer
und der Görres-Schüler Maximilian Zürcher [1806-1864] von Menzingen, seit 1830 Kaplan am
Chorherrenstift; Itenl 465). Vgl. S. 149-151. Siehe Johann Baptist Villiger, Wie es zur Gründung der
«Schweizerischen Kirchenzeitung» kam, in: SKZ 150 (1982) 410-417. - .Als gemässigt liberal galt
Jakob Waldis (1791-1846) von Weggis, 1826-40 Stadtpfarrer von Luzern (Nachfolger des Wessenber-
gianers Thaddäus Müller), ab 1829 auch Bischöflicher Kommissar.

28 Vadiana, A. Fuchs anj. A. S. Federer, 1. August 1833.
29 Quelle in Anm. 18 (auch die folgenden drei Zitate).

526



Herzen» hing, und Franz Joseph Greiths Warnung vor Solothurns «Halbheit» (Juste-
milieu) konnte auch nicht in den Wind geschlagen werden. Je näher der Wahltag
heranrückte, desto ungeduldiger warteten Solothurns Gesinnungsfreunde von Alois
und Christophor Fuchs auf Bescheid. «Pater Girard tritt in Ruhestand», schrieb
Hugi Ende Juni 1833 nach Rapperswil.30 «Dollmayr, der die Philosophie wollte, ist
nach Luzern berufen.31 Die Hoffnung der liberalen Seite ist auf Dich gerichtet.
Auch den Pfarrer Heinrich [Christophor] Fuchs betrachtet man zur Wiederbelebung

unsrer gesunknen, geist- und kraftlos gewordnen TTieologie als unentbehrlich.
An Kanonikate und bis dahin an Gehaltszulage läßt sich nicht zweifeln Also
schnellste Antwort!»

Fuchsens Antwort war offenbar nicht eindeutig. Jedenfalls gelang es den
liberalen Mitgliedern der Wahlbehörde am 5. Juli 1833, alle für die Professur der
Philosophie vorgeschlagenen Kandidaten zu verwerfen und damit den Lehrstuhl
noch freizuhalten.32 Die theologischen Lehrstellen hingegen wurden besetzt.33

Alois Fuchs scheint erst im Spätsommer 1833 eine endgültige Absage erteilt zu
haben.34 Bedenken wegen mangelnder philosophischer Ausbildung wie auch wegen
der Suspension müssen ausschlaggebend gewesen sein.35 Ab 1. November 1833

(Beginn des neuen Schuljahres) bis 11. Mai 1834 dozierte dann der Girard-Schüler
Anastasius Adam Philosophie.36 Hierauf wurde die Professur mit dem bereits

30 NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs, 30. Juni 1833.
31 Père Girard, seit 1828 Philosophieprofessor in Luzern, wollte mehrmals demissionieren, doch Eduard

Pfyffer gelang es, den berühmten Pädagogen bis Ende des Schuljahres 1833/34 zu verpflichten
(s. Müller, Girard 178-181; vgl. Anm. 7). Auf der Suche nach einem Nachfolger wurde dem Luzerner
Erziehungsdirektor vom Zürcher Prof. Lorenz Oken (1779-1851) am 31. Mai 1833 Dr. Joseph Anton
Dollmayr empfohlen (s. Spieß, Troxler 518 und 633; über den Naturforscher und Philosophen Lorenz
Oken, 1833—35 erster Rektor der Universität Zürich, s. die Arbeit von Emil Kuhn-Schnyder, Zürich
1980 / Schriften zur Zürcher Universitäts- und Gelehrtengeschichte, Bd. 3). Dollmayr wurde aber am
11. Juni 1834 nach Solothurn gewählt (vgl. Anm. 37). Nachfolger Girards wurde im Sept. 1834
Dr. Ernst Großbach (1803-1878) von Bamberg (s. Hans Jörg Galliker, Die Geschichte des
Gymnasiums und der philosophischen Abteilung des Lyzeums in Luzern 1830—1847, Diss. phil. Fribourg,
Bern 1978, Reg.).

32 NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs, 7. Juli 1833.
33 Dogmatik, Kirchengeschichte und Kirchenrecht: Prof. Franz Joseph Weissenbach (1788-1860; s. von

Arx, Lehranstalt 106 f.). Moral- und Pastoraltheologie: Prof. Anton Kaiser (vgl. Biogr. A. Fuchs I
142). Exegese und orientalische Sprachen: Prof. Franz Xaver Nüßle (1782-1856; s. von Arx,
Lehranstalt 106). Franz Joseph Hugi, der zum Prof. für Physik und Naturgeschichte gewählt wurde,
kommentierte (NAF, Hugi an Fuchs, 7. Juli 1833): «Alle Wahlen sind gut, nur die Theologie miserabel.
Denke Dir: Nüssle, Weißenbach, Kaiser!» Letzterer habe in die Theologie wechseln müssen, «weil kein
anderes Loch für ihn war». Kaiser sei freilich besser als alle früheren Professoren.

34 Vadiana, A. Fuchs an J. A. S. Federer, 1. August 1833.
35 Über die philosophische Ausbildung vgl. Biogr. A. Fuchs I 53—55 (J. Widmer) und 221—223

(A. K. A. Eschenmayer). - Die Bedenken wegen der Suspension sind nicht unbegründet. Nach Hugi
waren im Juli 1833 die Einflüsse der Oligarchie in Solothurn noch groß. «Auch soll sich der Bischof
(sc. J. A. Salzmann), wahrscheinlich von Geiger getrieben, wegen Dir oder besser gegen Dich an
einzelne Rathsherren gewendet haben» (NAF, F. J. Hugi an A: Fuchs, 20. Sept. 1833).

36 Anastasius Adam (1795-1848) von Oberdorf SO. Franziskanerpater. Guardian in Solothurn (1827-33,
1839-42), Provinzial (1833-39, 1845-48). - Helvetia Sacra V/1 (1978) Reg.

527



früher im Gespräch gestandenen Dr. Dollmayr aus Sigmaringen besetzt.37 Die
Gründe für die Absage an Luzern sind nicht hinlänglich bekannt. Im Vordergrund
stand aber sicherhch ebenfalls die Tatsache der Suspension. Ein seines Amtes
enthobener Priester wäre von der Luzerner Geistlichkeit kaum akzeptiert worden.38

Enttäuscht über die intolerante und heblose Haltung vieler seiner Glaubensgenossen,

suchte Alois Fuchs eine passende Anstellung im überwiegend reformierten

Kanton Bern.39 Zu diesem Zweck wandte er sich an den Berner Forstmeister
Kasthofer, dessen Schriften er im «Großen Abfall vom Vaterlande» warm empfohlen

hatte.40 Kasthofer, der den Bestrebungen von /\lois Fuchs nahestand, wünschte
diesem von Herzen eine Anstellung in Bern und schrieb deshalb sofort an das
kantonale Erziehungsdepartement. Von diesem erhielt er die vorläufige Antwort, daß

Alois Fuchs ohne Zweifel die «Predigerstelle in Bern für den kathohschen Kultus»
erhalten würde, wenn diese nicht bereits besetzt wäre.41

Erziehungsdirektor Neuhaus42 äußerte eine Woche später gegenüber
Forstmeister Kasthofer den aufrichtigen Wunsch, «die Dienste dieses aufgeklärten
Mannes zum Nutzen unsers Landes in Anspruch zu nehmen».43 Das Erziehungs-

37 Joseph Anton Dollmayr (1804—1840), geb. in Neu St. Johann. Studien in Pfäfers, Solothurn (Mitgründer
des Zofingervereins) und München (1827—33: Philosophie und Geschichte). Doktorierte 1833 in
Erlangen. Wegen demagogischer Umtriebe aus Bayern ausgewiesen. 1834 bis zum Tod Prof. für
Philosophie und Geschichte in Solothurn. «Er starb, 37 Jahre alt, geliebt und gehaßt von Vielen, geachtet
von Allen!» (Solothurner-Blatt Nr. 45 vom 3. Juni 1840). — Ferdinand von Arx, Lehranstalt 108;
Walter von Arx, Franz Knitter (1807-1873). Sein Leben und seine Schriften, Solothurn 1908,
passim; Hurter I 208.

38 I. H. v. Wessenberg, der im Mai 1834 in Luzern weilte, schrieb in sein Tagebuch: «Die Nunciatur ist
noch immer thätig, minder öffentlich, desto mehr aber insgeheim. Die Zahl der Dunkelmänner unter
dem Luzernischen Klerus hat seit der Trennung vom Bisthum Konstanz sehr zugenommen» (Wessenberg

IV 313).
39 A. Fuchs trug sich vorübergehend mit dem Gedanken, reformiert zu werden. In einem Brief von

Johannes Niederer (NAF, 27. Juli 1833) lesen wir: «Daß Ihre Glaubensgenossen Sie so sehr verkennen,

ist eine traurige Erscheinung unsrer Zeit, aber aus der Erfahrung aller Zeiten, aus dem Zustande
des Volks, seines Unterrichts und der es beherrschenden Einflüsse erklärlich.. Gewiß rechtfertigen
nur außerordentliche Fälle eine Konfessionsveränderung. Für eine Johannesseele wie die Ihrige
würde ich eine solche besonders fürchten. Jetzt kann Ihnen kein Unrecht und keine Verfolgung die
Heimath Ihres Gemüths zerstören, und ich kann mir nichts Traurigeres vorstellen als Heimathlosigkeit
des Gemüths, wenn sie nicht Gott selbst, durch besondere Anzeichen, als Opfer für eine ewige Wahrheit

und für die Heimath darin gebietet.» Ein Jahr zuvor (26. Juli 1832) schrieb Fuchs: Wir müssen
nicht protestantisch werden, «sondern wir müssen durch zeitgemässe Vorkehrungen die katholische
Kirche erst recht aufs neue wieder erhalten und ausbreiten» (Vaterland, Biogr. Skizze 40). - Betr.
Übertritte zum Protestantismus im 19. Jh. s. bes. Wilhelm Heinsius, Krisen katholischer Frömmigkeit
und Konversionen zum Protestantismus, Berlin 1925 (behandelt werden u. a. die in dieser Studie
bereits genannten: Martin Boos, Johann Michael Sailer, Johann Nepomuk von Ringseis, Johann
Evangelista Goßner, Ignaz Lindi, Ignaz Heinrich von Wessenberg, Karl Maria Alexander Reichlin-
Meldegg, Ignaz von Döllinger). Siehe auch den instruktiven Beitrag von Peter Vogelsanger im
«Evangelischen Kirchenlexikon», Bd. II, Göttingen 1958, 929-933 (Lit.)

40 Vgl. S. 521.
41 NAF, K. A. Kasthofer an A. Fuchs, 15. September 1833 — Zum kath. Pfarrer von Bern wurde am 8.

Dezember 1832 Antoine Baud (1805—1867) von Chêne-Thônez GE ernannt (s. Jakob Stammler,
Geschichte der römisch-katholischen Gemeinde in Bern, Solothurn 1901, 24—31).

42 Charles Neuhaus (1796-1849) von Biel. Handelsmann. Verfassungsrat (1831), Großrat (1831-49),
Regierungsrat (1831—46). Als Vorsteher des Erziehungswesens Schöpfer der modernen bernischen
Volksschule und der Universität Bern (1834). 1848/49 Nationalrat. Führer der radikalen Partei;
verfeindete sich aber 1845/46 mit den Jungradikalen. - Grüner I 207 f. (Lit.)

43 NAF, Ch. Neuhaus an K. A. Kasthofer, 21. September 1833. - Kasthofer schickte den Brief von
Neuhaus sofort an A. Fuchs (NAF, 22. September 1833).

528



département müsse aber wissen, auf welchem Gebiet Alois Fuchs zu arbeiten
wünsche. «Ist er der französischen Sprache vollkommen mächtig, um allenfalls ein

Inspektorat unserer catholischen Schulen im Jura zu übernehmen? Oder wünscht er
eine akademische Wirksamkeit an unserer künftigen Hochschule, und welche
Fächer würde er in diesem Falle vortragen?44 Endlich fragt es sich, ob er vielleicht
als Redaktor eines populären Zeit- und Schulblattes aufzutreten bereit wäre und
sich entschliessen könnte, dieses Unternehmen auf seine Gefahr - wenn auch mit
Unterstützung der Behörde — durchzuführen.»

Alois Fuchs lag die dritte, von Neuhaus genannte Aufgabe ganz besonders am
Herzen. Er entwarf deshalb den Plan zu einem «ächten, gut geschriebenen und
möglichst wohlfeilen Volksblatt», das, zentral redigiert, in allen vier
Landessprachen «wöchentlich in viel tausend Exemplaren in alle helvetische Thäler und
Hütten Trost und Licht über die vaterländischen .Angelegenheiten in Kirche und
Staat etc. brächte».45 Ein Blatt für die ganze Nation schwebte Alois Fuchs also vor:
Ein nationales und zentralisiertes Volksblatt «thäte doch vor Allem noth und würde
am meisten zur allerbesten Zentrahtät, nämlich zur geistigen, beitragen», schrieb er
Ende 1833.46 Regionale und kantonale Blätter gebe es schon genug.47

Ein solches Projekt ging aber über die Absichten des Berner Erziehungsdirektors
Neuhaus hinaus. Es übertraf auch die Vorstellungen des Pubhzisten Johann Jakob
Reithard, der auf das Jahr 1834 neben dem radikalen «Schweizerischen Republikaner»,

der als rein politisches, scharf argumentierendes Juristenblatt galt, «ein wahres
Volksblatt» gründen und Alois Fuchs die Redaktion übertragen wollte.48 Kasthofers
Schwager Johannes Niederer meinte zu Fuchsens hochfliegendem Plan: «Mir
scheint die Zeit dazu gegenwärtig noch für Sie, noch für das Schweizervolk da.

Erziehung und Schicksal müssen es allgemein noch um eine Stufe höher führen, ehe

es in Ihren Anschauungskreis treten und für Ihre Ansichten fähig wird.»49

Niederer schlägt deshalb Freund Fuchs vor, «ein Jahr lang ganz unabhängig auf
eigene Kosten zu leben», und zu diesem Zweck in sein Erziehungsinstitut nach
Yverdon zu kommen, «um diese Zeitdauer ganz und ausschliesslich der
französischen Sprache und der Pestalozzischen Bildungs-Idee und Methode zu widmen».

44 Neben Neuhaus befaßten sich auch Kasthofer und Niederer mit einer evtl. Berufung von A. Fuchs an
die am 15. November 1834 eröffnete Universität Bern (NAF, Kasthofer an Fuchs, 15. September
1833 und Niederer an Fuchs, 14. August 1834; vgl. Spieß, Troxler 655).

45 Vorschläge 59 Anm. 18 — Dieses Wochenblatt sollte den Titel «Der Pilger in die Hütten» tragen.
46 AZ Nr. 102 vom 21. Dezember 1833 - Die Zentralredaktion sollte in Zürich oder Luzern stationiert

sein.
47 Nach einer Übersicht der «St. Galler Zeitung» (Nr. 10 vom 1. Februar 1834) gab es in der ganzen

Schweiz im Jahre 1817 16 politische Blätter, 1830 29 und 1834 bereits 54, davon 6 in Zürich, 4 in
Genf und je 3 in Bern, Luzern, St. Gallen, Schaffhausen, Lausanne und Lugano. Eine «Charakteristik
der Journale der deutschen Schweiz» veröffentlichte die «St. Galler Zeitung» 1835 (Nr. 79, 81, 83, 86,
87 und 89). Alois Fuchs beschrieb «Die Schweizerzeitungen» im «Freien Schweizer» Nr. 5 vom
29. Januar 1836.

48 Rudolf Hunziker, Johann Jakob Reithard, in: Neujahrsblatt, hg. von der Stadtbibliothek Zürich, Hefte
1912-14 / 2. Teil, 1913, S. 28 - Hunziker schreibt (ebd.): «Dieser Gedanke nimmt sich insofern
etwas sonderbar aus, als dem mutigen, von der bischöflichen Kurie in St. Gallen verketzerten Alois
Fuchs Unmögliches zugemutet wurde. Wenn die Zürcher Protestanten aus den mittelalterlichen
Anwandlungen des Tribunals der St. Galler Geistlichkeit für sich Kapital schlagen wollten, so war das

eine gänzliche Verkennung der Sachlage.» - Ab 3. Januar 1834 erschien dann tatsächlich das «Freitags-
Blatt», Eine Zeitung für das Volk (Untertitel), unter der Redaktion von J. J. Reithard (s. Blaser 414
und Regula Renschier, Die Linkspresse Zürichs im 19. Jh., Zürich 1967, 36—43).

49 NAF, J. Niederer an A. Fuchs, 15. Oktober 1833 (auch die folgenden Zitate).

529



«Beides hesse sich umso besser miteinander verbinden», fährt Niederer fort, «als Sie
Pestalozzische Gedanken und Schriften zum Übersetzungsstoff ins Französische
machen würden. Während dieser Zeit würden Sie mit dem Stand des Pestalozzianismus

bekannt, und es ergäbe sich, ob Sie in der Mitwirkung für denselben und im
Anschliessen an seine Anstalten Befriedigung für Geist und Herz fänden, vielleicht
selbst zur Leitung einer Pestalozzischen Anstalt sich entschlössen.»50

Der Tod des Bischofs von Chur und St. Gallen (23. Oktober 1833) hatte
schwerwiegende Folgen.51 Bereits am 28. Oktober wurde das Doppelbistum aufgehoben
und am 19. November sogar das St. Galler Domkapitel aufgelöst. Als «Vikar der
Diözese St. Gallen» amtierte Johann Nepomuk Zürcher, der als einziges Mitglied
des Geistlichen Rates und Gerichtes Alois Fuchs und den kirchlichen Reformfreunden

wohlgesinnt war. Im neuen Geistlichen Rat sassen nun die altgedienten Wes-

senbergianer Joseph Anton Blattmann und Dominik Schmid, vor allem aber Fuchsens

enger Freund Joseph Anton Sebastian Federer, der neugewählte Rektor der
kathohschen Kantonsschule, der das einflußreichste Mitglied dieses Gremiums
werden sollte. In St. Gallen lebten und wirkten zudem der neugewählte
Regierungsrat Felix Helbhng, Prof. Franz Joseph Höfliger (beide aus Rapperswil),
Stiftsarchivar und Redaktor Joseph Anton Henne, Landammann Gallus Jakob
Baumgartner und Advokat Johann Matthias Hungerbühler, die alle zum Freundeskreis
von Alois Fuchs gezählt werden können. Wir verstehen deshalb gut, daß Fuchs
dem von vielen Seiten und wiederholt geäußerten Wunsch entsprochen hat, die
Stiftsbibhothek St. Gallen zu übernehmen.

Über Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827) siehe u. a. Walter Guyer, Pestalozzi aktueller denn je

(Zürich 1975); Otto Müller, Besinnung auf Pestalozzi (Schaffhausen 1977); Hermann Levin
Goldschmidt, Pestalozzis unvollendete Revolution (Schaffhausen 1977); Mary Lavater-Sloman, Pestalozzi.

Die Geschichte seines Lebens (Zürich — München 19772).

Vgl. Kapitel 30.

530



36. Die Nichtrevokanten verlassen Rapperswil

Stadtpfarrer Christophor Fuchs versuchte gegen Ende der zwanziger Jahre, auch in
der Politik der Rosenstadt ein gewichtiges Wort mitzureden.1 Allzusehr hatte er
sich — zusammen mit den Gebrüdern Braendhn — mit den Straßen- und
Bauunternehmungen beschäftigt, «die den größten Theil des Ortsbürgergutes, wie sich

später ergab, nutzlos absorbirten und den Pfarrer in schweren Zwiespalt mit dem
größeren Theil der Bürgerschaft versetzten».2 Zu Beginn der dreißiger Jahre führte
sein starkes Engagement in der Reformbewegung auch zu einer kirchlichen Spaltung

der Gemeinde. Schließlich hatte sein sitthcher Fehltritt von 1828, der spätestens

im Herbst 1832 ruchbar geworden war,3 seinem Ansehen schweren Schaden

zugefügt. Pfarrer Fuchsens Aufrufe, «daß Alle sich gegenseitig die Hand reichen
und dann mit vereinten Kräften die gemeinsame Wohlfahrt befördern. und allen
Privathaß und Privatabsichten ablegen»,4 fruchteten wenig. Der Stadtpfarrer sah
sich deshalb nach einer andern Stelle um.

Eine Zeitlang stand die Pfarrstelle in Zürich im Vordergrund, auf die Moritz
Meyer, ein enger Freund Wessenbergs,5 verzichtet hatte. Die Zusage scheiterte
wohl am Umstand, daß das «Einkommen übel, Haus und Kirche schlecht» waren.6
Seit Beginn des Jahres 1833 wurde Christophor Fuchs wiederholt eine theologische
Professur an der Höheren Lehranstalt Solothurn angeboten, deren Reorganisation
im vergangenen Dezember vom Großen Rat beschlossen worden war.7 Doch auch
das Lyzeum Luzern, d. h. dessen theologische Abteilung, sollte in liberalem Geiste
umgewandelt werden. Erziehungsdirektor Eduard Pfyffer faßte deshalb den Plan,
die konservativ gesinnten Sailerschüler Joseph Widmer (Moral/Pastoral) und
Melchior Kaufmann (Dogmatik/Kirchengeschichte) zu entlassen und sie durch
Christophor Fuchs und Joseph Burkard Leu zu ersetzen.8 Fuchs war bereit, dem Ruf des

1 Vgl.S.12.
2 Nekrolog Chr. Fuchs 173.
3 Vgl. S.152 fundS. 159.
4 AZ Nr. 21 vom 13. März 1833.
5 Moritz Meyer (1778-1857) von Solothurn. Konventuale des Klosters Rheinau. 1796 Profeß. Nach der

Priesterweihe (1802) Professor an der Klosterschule und Bibliothekar (1805). 1826 säkularisiert. 1807

- 33 erster katholischer Pfarrer von Zürich seit der Reformation; nachher Chorherr im Stift Schönenwerd.

Mit J.M.Sailer befreundet. Bruder von Konrad Meyer, dem Schöpfer des ersten sanktgallischen
Strafgesetzbuches (Konventuale des Klosters St. Urban und Sailerschüler). — Henggeler II 366;
Eduard Wymann, Geschichte der katholischen Gemeinde Zürich, Zürich 1907 (Reg.); Gedenkblätter
aus der Geschichte der alten Augustinerkirche und der Katholischen Kirchgemeinde Zürich
(1873-1923), Zürich 1923, 38-49; Rainald Fischer, Die Anfänge der katholischen Diaspora in der
Stadt Zürich, in: 100 JaKre St. Peter und Paul (1874-1974), hg. von Guido Kolb, Zürich 1974, 24-26;
Wilhelm Schirmer, Aus dem Briefwechsel I. H. von Wessenbergs, weil. Verwesers des Bistums Konstanz,
Konstanz 1912 (Reg.); Thomas Mettler, Konrad Meyer (1780-1813) und die st. gallischen
Strafgesetze der Mediation, Diss.iur. Zürich, St. Gallen 1979 (St. Galler Kultur und Geschichte, Bd.8).

6 NAF, Franz Joseph Hugi an Alois Fuchs, 20. April 1833.
7 Vgl. S. 522 ff. - NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs, 13. Jan., 9. und 15. Februar, 2. März, 20. April,

14. Mai, 28. und 30. Juni 1833.
8 Dommann, Kirchenpolitik 38; Anton Müller, Père Girard in Luzern (1824-1834), in: Freiburger

Geschichtsblätter 43/44 (1952) 136-202, hier 184 f.; Wüest, Leu 43 f.

531



ihm freundschaftlich verbundenen Eduard Pfyffer zu folgen und an seinen frühern
Studienort zurückzukehren.9

Père Girard, Professor der Philosophie und Mitghed des Erziehungsrates, der für
die theologische Lehranstalt einen neuen Studienplan ausgearbeitet hatte, gab Pfyffer

den Rat, den einflußreichen Professor Widmer nicht einfach abzusetzen, weil
ein solches Vorgehen beim breiten Publikum wie bei den Studenten Ärgernis erregen

könnte. Wenn man Widmer verfolge, werde er nur noch mehr Einfluß gewinnen.

Es sei besser, Widmer in seiner Stellung zu isolieren. Prof. Kaufmann hingegen,

dessen «Untauglichkeit an des Tages Lichte» stehe, könne man ohne weiteres
entlassen. Wenn an dessen Stelle ein tüchtiger Lehrer, z. B. Burkard Leu gesetzt
und für das Kirchenrecht Pfarrer Fuchs berufen werde, «käme Prof. Widmer in
eine Stellung zwischen Kollegen zu stehen, wo er ganz übermannt sein würde».10

Girards Meinung drang im siebenköpfigen Erziehungsrat nicht durch. Auf dessen

Vorschlag übertrugen «Schultheiß und Kleiner Rath des Kantons Luzern» an
ihrer Sitzung vom 14. September 1833 dem seit 1804 an der Höheren Lehranstalt
wirkenden Prof. Widmer — um ihm «einen Beweis des Wohlwollens und der
Achtung» zu erweisen - ein Kanonikat am Kollegiatstift Beromünster11. Gleichzeitig
ernannte die Regierung ohne Gegenstimme Stadtpfarrer Christophor Fuchs - wie
Widmer ein Lieblingsschüler Sailers — 12 zum Professor der Theologie am
Lyzeum, «und zwar für das Fach der Pastoral, des Kirchenrechts und der damit
verbundenen Kirchengeschichte», mit Anspruch auf ein Kanonikat am Stift St. Leodegar.13

Der Erziehungsrat gab der Hoffnung Ausdruck, daß Pfarrer Fuchs in dieser
Wahl eine Anerkennung seiner «ausgezeichneten Verdienste, welche die ganze
Schweiz ehrt, erbhcken» und nun wesenthch dazu beitragen werde, nicht nur im
Kanton Luzern, sondern in der ganzen katholischen Schweiz «einen wahrhaft
christlichen Geist zu verbreiten, der wohlthätig auf alle irdische und überirdische
Zwecke einwirken muß».14

9 E. Pfyffer lernte Chr. Fuchs am Eidgenössischen Freischießen in Luzern (1832) kennen, an dem dieser
eine begeisterte patriotische Rede hielt (Eidg. Nr.57 vom 16. Juli 1832; [Joseph Burkard Leu], Die
Jesuiten in Luzern, St. Gallen 1848, 10). Vgl. Beat Henzirohs, Die Eidgenössischen Schützenfeste

1824—1849. Ihre Entwicklung und politische Bedeutung, Diss. phil. Fribourg (Altdorf 1976).
10 Wüest, Leu 44.
1 ' Erinnerungen an den Hochw. Herrn Joseph Widmer, gewesenen Professor und Chorherrn in Luzern

und nachherigen Probst in Beromünster, von einem Vertrauten desselben, Baden 1848, 58— Diese
aufschlußreiche Gedenkschrift stammt wahrscheinlich von Joseph Göldlin (1807—1888), «Vierhen» in
Sursee (vgl. das Vorwort). Über J. Göldlin siehe Carl Beck: Kirche, Pfarrei und Klerus von Sursee,
Sursee 1938, 91 (mit Quellen- und Literaturangaben).

12 I. P. V. Troxler bemerkte nach seiner Absetzung als Professor der Philosophie am Lyzeum Luzern:
«Eine nicht unbedeutende Rolle spielten die zahlreichen Schüler von S**, dieses persönlich ehrwürdigen

Mannes, der aber, wenn er nach seinen Schülern aus verschiedenen Perioden beurtheilt werden
sollte, als ein wahres hierarchisches Chamäleon erscheinen müßte» (Luzern's Gymnasium und Lyceum,
Glarus 1822, 86). - Alois Fuchs schrieb in seiner «Blume auf Sailers Grab» (Helvetien 1832, 3 f.): «Um
aber dem Publikum gleich vorne hinein unsere Ansicht über Sailern und viele seiner sogenannten
Schüler mitzutheilen, sagen wir eben so von unserm Sailer, was Jean Paul vom Heiland sagt ('der nicht
zur Gesellschaft Jesu gehörige Jesus!') [dasselbe Zitat in Vaterland 12]: Wir sagen mit voller Überzeugung

und aus guten Gründen von ihm: der nicht zur Gesellschaft vieler Sailerianer gehörige Sailer.» In einem
Privatbrief drückte sich Fuchs noch deutlicher aus: «Die ganze Welt soll es wissen, daß ich nicht zu
dem im Ct. Luzern herrschenden Sailer-Klubb und überhaupt nicht zu den Sailerianern gehöre»
(Vadiana, A. Fuchs anj. A. S. Federer, 4. Dezember 1832).

13 Spieß, Regeneration II 191.
14 A.a.O 192.

532



Dem Neupriester Joseph Burkard Leu, der sich in Tübingen und Berlin auf eine
Professur vorbereitet hatte und Christophor Fuchsens Gesinnung nahestand, wurde
die Moraltheologie übertragen.15 Melchior Kaufmann beheß man die Dogmatikpro-
fessur, weil sich noch kein geeigneter Nachfolger finden ließ. Melchior Rickenbachs

Lehrstuhl für Exegese scheint nicht gefährdet gewesen zu sein, da der aus
Arth stammende Theologe — er zählte erst 29 Jahre — Mitglied der liberalen
Studentenverbindung Konkordia war, u. a. in Tübingen studiert hatte und einen vorzüglichen

Unterricht erteilte.16
Prof. Widmer dankte der Regierung für das von ihr bezeugte Wohlwollen,

äußerte aber gleichzeitig den lebhaften Wunsch, «in den vorigen Verhältnissen seine

bisherigen Arbeiten im Fache der Erziehung, die eine so ausgezeichnete Anerkennung

vom hohen Kleinen Rathe zu erhalten das unschätzbare Glück gehabt, ferner
und zwar so lange fortzusetzen, als Gott ihm Gesundheit und die bisherigen Kräfte
lassen werde».17 Die Regierung antwortete Widmer, daß die Umgestaltung der
theologischen Lehranstalt notwendig eine Vermehrung der Lehrstunden verlange,
weshalb sie am selben Tag, an dem ihm ein Kanonikat als Ruhepfründe zuerkannt
worden sei, für die weitere Besetzung der Lehrstühle bereits Vorsorge getroffen
habe. Widmer, der als 54jähriger noch keineswegs eine Ruhepfründe begehrte,
erwiderte der Regierung u. a., daß eine Vermehrung der Lehrstunden einem «Professor,

der sich 29 Jahre im Lehramte geübt hat, weniger als jedem Anfänger im Fache
beschwerlich fallen dürfte». Doch die Regierung verharrte bei ihrem Beschluß und
ließ Widmer mitteilen: Sie kennen aus unserer Antwort «genügend sowohl die
Verhältnisse als Unsere Gesinnungen, die sich seither in nichts geändert haben».

«Widmer's Entfernung vom Katheder der Theologie und selbst von Luzern war
für die kathohsche Schweiz ein bedeutendes Ereigniß», wie Eduard Pfyffer richtig
bemerkte.18 Es war aber auch ein folgenreiches Ereignis!19 Das treukirchhch
gesinnte Volk, die Geistlichkeit der drei Landkapitel Sursee, Willisau und Hochdorf,

ja selbst liberale Bürger der Stadt Luzern «erhoben sich, um durch dringende
Bitten den Kleinen Rat zu vermögen, einen so allgemein verehrten Mann nicht
wider seinen Willen von der Lehranstalt abzuberufen».20 Doch die Würfel waren
bereits gefallen.

In der Berufung von Christophor Fuchs sah Eduard Pfyffer «ein Fortschreiten»,
das vor 20 Jahren noch nicht möglich gewesen wäre.21 Die Liberalen lobten denn

15 Wüest, Leu 43-45.
16 Vgl. S. 523 Knm. 7 - Über Melchior Rickenbach (1804-1867) siehe auch die Register folgender Werke:

Alois Steiner, Kathohsche Kirchgemeinde Luzern 1874—1974. Ein Beitrag zur Luzerner
Geistesgeschichte, Luzern 1973; Gottfried BoescVAnton Kottmann (Redaktoren), 400 Jahre Höhere
Lehranstalt Luzern 1574-1974, Luzern 1974; Wüest, Leu; Hans Jörg Galliker, Die Geschichte des Gymnasiums

und der philosophischen Abteilung des Lyzeums in Luzern (1830-1847), Diss.phil. Fribourg,
Bern 1978 (Europäische Hochschulschriften IH/112).

17 Erinnerungen an den Hochw. Herrn Joseph Widmer..., Baden 1848, 59 (auch die beiden folgenden
Zitate 64 f.).

18 E. Pfyffer an G. J. Baumgartner, 31. Okt. 1833 (Spieß, Regeneration I 294).
19 «Von diesem unglückseligen Akte an... datirt das Unglück des Kantons Luzern, die Berufung der

Jesuiten, Sonderbund und seitherige Verwirrung und Leidenschaft, Abfall von der Kirche und ihre
Unterordnung unter den Staat; von jener unglückseligen Schlußnahme datirt zugleich auch der Zerfall
unserer höhern Lehranstalt» (Xaver Herzog, Geistlicher Ehrentempel..., 4. Reihenfolge, Luzern 1866,
149).

20 Erinnerungen an den Hochw. Herrn Joseph Widmer..., Baden 1848, 60.
21 Quelle in Anm. 18.

533



auch diese Wahl, und der radikale Geistliche Franz Joseph Hugi rief begeistert aus:
«Heil ihm, dem Herkules, der nun rüstig an die Säuberung des Stalles Hand legen
wird!»22 Der liberale Prof. Leu urteilte aber rückblickend: «Mit dieser Berufung war
die Hintertüre den Jesuiten geöffnet.»23

Am 20. September 1833 teilte Pfarrer Christophor Fuchs dem Verwaltungsrat
Rapperswil, der zugleich Kollaturrat war, seine Wahl zum Professor der Theologie
am Lyzeum Luzern mit und bat um Entlassung vom Pfarramt.24 In seinem
Resignationsschreiben betonte er, daß ohne irgendwelches Zutun von seiner Seite «diese

unerwartete Ernennung zu einem ebenso ehrenvollen als in kirchlicher und
vaterländischer Beziehung beachtungswürdigen Wirkungskreis» an ihn ergangen sei.
Er habe den Ruf angenommen, weil er als Priester und Eidgenoße darin eine höhere

Leitung erkannte. Nach Allerheiligen werde er also mit Gottes Beistand in eine
neue Laufbahn eintreten. Christophor Fuchs schließt sein Schreiben an den Kollaturrat

Rapperswil mit den Worten: «So lange ich lebe und athme, ist mein
Wünschen und Flehen für Rapperswyls Heil und Gedeihen, und wenn und wo ich auch

nur ein Schärflein für das Glück meiner inniggeliebten Vatterstadt beytragen kann,
wird es mir hl. Pflicht und süsse Freude seyn. Ich habe als Seelsorger und Bürger
meine Pfarre immer innig geliebt und unter manchen Kämpfen und Leiden es
fortwährend gut gemeint. Dieses darf ich jetzt als scheidend unumwunden und ohne
Eigenruhm aussprechen.» Der Verwaltungsrat der Stadt Rapperswil beschloß an
seiner Sitzung vom 20. September, «daß dem Herrn Stadtpfarrer sein Entlassungsgesuch

geeignetermaßen erwidert, seine geleisteten Dienste bestens verdankt und
eines Theils das lebhafte Bedauern über seine Entfernung sowie die besondere
Theilnahme an seiner Beförderung ausgedrückt werden».25

Am 20. September 1833 unterrichtete Stadtpfarrer Fuchs auch Generalvikar
Haffner über die Annahme des «ungesuchten Rufes» an die theologische Lehranstalt

Luzern und bat um die übhchen «Litterae dimissoriales».26Als Bischof
Salzmann die unerwartete Nachricht aus Luzern vernahm, erschrak er zutiefst, weil
Pfarrer Fuchs «in den unglücklichen Handel des Herrn Professor Fuchs innigst
verwoben» war. «Unmöglich kann der Bischof von Basel einen solchen Professor der
Theologie für gut erachten», schrieb er dem Luzerner Schultheißen Xaver Schwytzer

(1774—1837).27 «Kein einziger von seinen Schülern würde jemals von mir zu
den heiligen Weihungen admittiert werden, und Herr Pfarrer Fuchs würde selbst

von dem Ordinariat Basel niemals die Erlaubnis, Beicht zu hören und die heilige
Messe zu lesen, in meiner Diözese erhalten können, weil er die Entlassungsschrift
aus dem Bistum St. Gallen nebst dem nötigen Zeugnis von reiner Lehre und
vollkommenen Sitten von seinem hochwürdigsten Bischof in Chur nicht bekommen
wird».

22 NAF, F. J. Hugi an A. Fuchs, 20. September 1833.
23 Die Jesuiten in Luzern, wie sie kamen, wirkten und gingen. Ein Beitrag zur Geschichte

dieses Kantons von Josef Imhof, Professor der katholischen Theologie, St. Gallen 1848, 10

(Josef Imhof ist der Deckname für JosefHutkzrd Leu im HofSt. Leodegar.).
24 StAR, H. 9.5, 20. September 1833.
25 StAR, J 15: Protokoll des Verwaltungsrates vom 20. September 1833, S. 231.
26 Spieß, Regeneration II 193 — Im älteren Sprachgebrauch bezeichnen Dimissorien oder Dimissorialien

(litterae dimissoriae oder litterae dimissoriales) sowohl Empfehlungsschreiben wie Entlaßschreiben
aus dem Bistumsverband (IThK 3, 394).

27 Dommann, Kirchenpolitik 38 f.

534



Gleichzeitig machte Bischof Salzmann den Neugewählten auf die schwerwiegenden

Folgen aufmerksam und gab ihm deshalb den dringenden Rat, die Ernennung
nicht anzunehmen.28 Pfarrer Fuchs antwortete dem Bischof,29 daß er solche
Hindernisse nicht erwartet habe, da er seit 15 Jahren mit den besten Zeugnissen
pastoriere und nie gewarnt oder zensuriert worden sei. Deshalb habe er den Ruf
nach Luzern angenommen und in Rapperswil seine Demission eingereicht. Er
könne nun nicht mehr zurück, ohne seine Zukunft zu gefährden, sei aber bereit, als
katholischer Priester und Professor alle beruhigenden Garantien zu geben, die man
von ihm verlangen könne. Von «beruhigenden Garantien» hielt der Bischof von
Basel aber nicht viel.

Der Oberhirte der Diözese Basel wandte sich deshalb «voll Vertrauen» an Schultheiß

und Kleinen Rat des Kantons Luzern30 und legte diesen die Bitte vor, Pfarrer
Christophor Fuchs den theologischen Lehrstuhl nicht anzuvertrauen, da dieser sich
öffentlich zu den Grundsätzen von Prof. Alois Fuchs bekannt habe, die vom
Bischöflichen Ordinariat St. Gallen als falsch, ärgerlich und irrig verurteilt worden
seien und bald auch vom Apostolischen Stuhl verworfen würden. Aus diesem
Grunde könne er «die kanonische Dimissionsakte mit empfehlendem Zeugnis seiner

reinen Lehre und tadellosen Wandels» von seinem geistlichen Vorgesetzten
nicht erhalten. Sollte Pfarrer Fuchs dennoch Vorlesungen halten, sähe er sich

gezwungen, seinen Studenten die Erteilung der heihgen Weihen zu verweigern. Auf
dieses bischöfliche Schreiben hin gab die Luzerner Regierung dem Erziehungsrat
den Auftrag, Christophor Fuchs mitzuteilen, daß ihm die Ausübung des Lehramtes
erst dann gestattet werden könne, wenn er sich wegen der Anschuldigungen
vollständig gerechtfertigt habe.31 Pfarrer Fuchs schilderte hierauf der Regierung eingehend

seine Lage, zeigte sich erstaunt über die Beanstandung seiner kathohschen
Gesinnung und betonte, daß er sich keineswegs im Anklagezustand befinde.32

Wie vom Bischof von Basel vorausgesagt, wurde Christophor Fuchs die
Entlassungsschrift aus dem Bistum St. Gallen nicht ausgehändigt. Bischof Karl Rudolf,
der schwer krank darniederlag, gab nämlich Generalvikar Haffner den Auftrag,33
mit der Ausfertigung der Dimissorialien zuzuwarten, bis die Angelegenheit von
Prof. Alois Fuchs, in die Pfarrer Christophor Fuchs «auf verschiedene Weise
verflochten» sei, zu den Akten gelegt werden könne.

«Gekränkt durch ein solches Verfahren»,34 wollte Pfarrer Fuchs sofort nach
St. Gallen reisen, um sein Anliegen mit Bischof Karl Rudolf persönhch zu besprechen.35

Als er aber vernehmen mußte, daß sein Oberhirte wegen schwerer Krankheit

unzugänglich sei, wandte er sich erneut an das sanktgallische Ordinariat,36
stellte diesem seine unangenehme Lage dar und betonte noch deutlicher als im

28 A.a.O. 39.
29 A.a.O. 42.
30 A.a.O. 42 f.
31 A.a.O. 44.
32 StAL, 24/109 C, 19. Okt. 1833.
33 Spieß, Regeneration II 193.
34 Chr. Fuchs an G. J. Baumgartner, 20. Okt. 1833 (Spieß, Regeneration II189).
35 Chr. Fuchs an E. Pfyffer, 8. Oktober 1833, in: Kurze Geschichte des Ursprungs der Badener-

Konferenzartikel. Ein Neujahrsgeschenk, hg. von F. L. Schnyder, Luzern 1841, 3.
36 Quelle in Anm. 34.

535



Schreiben an den Bischof von Basel, «daß, seit ich geisthch bin, und somit seit
15 Jahren, nie auch nur eine Rüge, umsoweniger Klage über mich weder von kirchlicher noch

politischer Behörde obwaltete, daher ich meine gehörigen Dimissoriales fordern dürfe, als unbe-

klagter Priester und Kantonsbürger». Generalvikar Haffner zeigte zwar «warme Theil-
nahme» an der «kritischen, äußerst unangenehmen Lage», in die Christophor Fuchs
versetzt worden war, sah sich aber außerstande, ohne den Bischof, der wegen
seiner schweren Krankheit nicht zu sprechen sei, etwas zu unternehmen und wußte
«nicht einmal einen Rath zu ertheilen».37

Pfarrer Fuchs bat deshalb Landammann Baumgartner um einen «freundschaftlichen

Rath».38 In seinem Brief an den einflußreichen St. Galler Politiker beteuerte

er, daß er trotz seiner widrigen Lage den von der St. Galler Kurie und Dekan
Rothlin geforderten unbedingten Widerruf der Grundsätze von Alois Fuchs nicht
unterschreiben werde: «Ich bin zu allen Opfern bereit und werde mich eher
verbrennen lassen, als gegen meine Überzeugung reden und handeln.»39 Auch
Baumgartner nahm lebhaften Anteil an der schwierigen Lage von Christophor Fuchs,
glaubte aber kaum an eine Lösung des Problems, da er der Luzerner Regierung, vor
allem Eduard Pfyffer, zuwenig Entschiedenheit zutraute.40

Der Tod des Bischofs von Chur-St. Gallen (23. Oktober 1833) gab nun «der
Sache eine andere Wendung».41 Pfarrer Fuchs unterstrich die Annahme seiner Berufung

nach Luzern mit der Abschiedspredigt, die er am folgenden Sonntag (27.
Oktober) in Rapperswil hielt.42 Zwei Tage später schlug ihn der ausschließlich freisinnig

besetzte Kathohsche Administrationsrat des Kantons St. Gallen — zusammen
mit den Pfarrherren Brägger und Blattmann, aber an erster Stelle — zum
Bistumsverweser vor.43 Anfang November reiste Christophor Fuchs nach St. Gallen, um
seine «Angelegenheit selbst zu betreiben».44 Er traf dabei sicher mit Landammann
Baumgartner zusammen, vor allem aber mit dem neugewählten Kapitelsvikar
Johann Nepomuk Zürcher, der aber auch in Schwierigkeiten steckte, da der Kathohsche

Administrationsrat seine durch das St. Galler Domkapitel rechtmäßig vollzogene

Wahl nicht anerkennen wollte.45 Als Regens Zürcher auch vom Katholischen

37 Spieß, Regeneration II194.
38 Spieß, Regeneration II 189 f.
39 Noch deutlicher schrieb Chr. Fuchs in Suspension 114: «Da läßt sich der deutsche Mann eher rädern

und stirbt vor Hunger, ehe er solches (sc. Abschwören) mit Hundedemuth und Weibesschwäche

gegen seine Überzeugung thut.» Vgl. auch Suspension 154. Ahnlich im Brief von Chr. Fuchs an
E. Pfyffer vom 21. Januar 1834 (Schnyder, Badener Konferenzartikel 16, vgl. Anm. 35). Schon als

Pfarrer von Libingen (1819—23) ermahnte Chr.Fuchs seine Schüler, das ganze Leben treu und
unerschütterlich zur Wahrheit zu stehen und dafür selbst den Tod zu erleiden (Arnold Keller,
Augustin Keller [1805-1883]. Ein Lebensbild und Beitrag zur vaterländischen Geschichte des XIX.
Jahrhunderts, Aarau 1922, 458 f.).

40 Spieß, Regeneration II 160.
41 Chr. Fuchs an G. J. Baumgartner, 25. Oktober 1833 (Spieß, Regeneration II 195).
42 St. Galler Zeitung Nr.89 vom 6. November 1833.
43 VgL S. 393. Die «St. Galler Zeitung» (Nr. 87 vom 30. Oktober 1833) bemerkte zu diesem Vorschlag:

«Wenn es auch nicht erwartet werden kann, daß die Wahl unserer geisthchen Camarilla Herrn Fuchs
in Anspruch nehme, so muß doch dem männlichen Kämpfer für sittliche Veredlung unseres
Volkslebens eine solche, von der höchsten kathol. Verwaltungsbehörde ihm gewordene Anerkennung seines
unerschrockenen Strebens wohlthun und ihn wieder für eine Tracht kurialistischer Kothwürfe
hinlänglich entschädigen, welchen Zweck auch die Administration vielleicht erreichen wollte.»

44 Chr. Fuchs an G. J. Baumgartner, 25. Oktober 1833 (Spieß, Regeneration II 196). Alois Fuchs in der
«Appenzeller Zeitung» Nr. 100 vom 14. Dezember 1833 (Original in der Kantonsbibliothek KR.,
Trogen).

45 Vgl. S. 397.

536



Großratskollegium in seiner Stellung bestätigt worden war, wollte der Kathohsche
Administrationsrat Christophor Fuchs sogar an die Spitze des Priesterseminars
St. Gallen stellen, was Zürcher aber zu verhindern wußte.46

Der in Schwyz erscheinende rechtskonservative «Waldstätterbote» war eifrig
bestrebt, Christophor Fuchs von Luzern fernzuhalten. In einer Parodie47 erinnerte er
an Pfarrer Fuchsens unehelichen Sohn, um zu beweisen, daß die Ausfertigung der
Entlassungsurkunde, die außer der Rechtgläubigkeit auch einen tadellosen Lebenswandel

voraussetze, unmöglich sei.48 Alois Fuchs nahm seinen engen Freund
Christophor sofort in Schutz. «Männer, die keineswegs Speichellecker des banditenmäßig

Angegriffenen sind, haben ihre Entrüstung, ihre Empörung über solchen
freveln Meuchelmord aufs Stärkste ausgesprochen», schrieb er in der «Appenzeller
Zeitung» und stellte die Frage: «Wie steht es mit dem Wissen und Gewissen eines

Menschen, der so Etwas unter das Publikum wirft?» Fuchs glaubt, daß es um die
Sache der Ultramontanen in der freien Schweiz schlecht besteht sein muß, wenn sie

in der Verzweiflung zu solchen Waffen greifen müssen.49 In seinen Augen ist
Christophor Fuchs ein Priester, dem «alle Mönche und Pfaffen und die Servilen mit
ihnen weder seltene Gaben und Eigenschaften absprechen noch die
wohlbegründete Achtung des bessern Publikums rauben können».50

Landammann Baumgartner wünschte nun sehr, «daß Hr. Pfarrer Fuchs endlich
unter Dach käme».51 Sein theologischer Berater Federer, seit kurzem Mitghed des

neuen Geistlichen Rates und enger Freund von Christophor Fuchs, nahm sich der
Sache des Bedrängten kräftig an, so daß dieser Ende Dezember 1833 endlich die
ersehnte Entlassungsurkunde in Empfang nehmen konnte.52

46 Staerkle, Priesterbildung 120.
47 Waldstätterbote Nr. 99 vom 13. Dezember 1833 (St. Christophoro's Traumgesichter).
48 «Und es geschah, daß da abfielen zwölf Jünger von den Fuchsischen Lehrsätzen. Darob lärmten und

stampften die listigen Layen, denen ein Schisma in den Kram diente, gar sehr. St. Christophor, der
wankete auch in seinem Sinn und Glauben. Fast hätte er mit den andern die Aloisischen Sätze widerrufen.

Doch Heil ist diesem Gottesmann widerfahren. Er hatte einen glücklichen Traum, der ihn vom
Widerruf abhielt. Es erschien ihm nach einem nüchternen Tage in dunkler Mitternacht ein Mann mit
einem Bündel Reiser [Alfred Reiser, vgl. S.152 f.]; den zündete er an. Da schwebete vor Christophor in
rother Beleuchtung ein gelbhaariges Knäblein, das sprach: 'Mann Gottes, Du darfst nicht weichen von den
beschworenen Sätzen, absonderlich nicht von dem aufgestellten Satz über den Cöiibati Mann Gottes,
bedenke wohl und bleibe konsequent!' Der Genius verschwand mit warnendem Finger. Den Mann
Gottes überfuhr es eiskalt, und er schwur beim Erlischen des Feuers, starrsinnig zu bleiben in Ewigkeit.

Amen!» Vgl. auch «Waldstätterbote» Nr.103 vom 27. Dezember 1833.
49 KL Nr. 101 vom 18. Dezember 1833 (Original in der Kantonsbibliothek AR, Trogen) - Verfasser des

Artikels war wahrscheinlich Oberstleutnant Felix Kolumban Diog (.AZ Nr. 29 vom 9. April 1834).
Nazar von Reding wunderte sich darüber, daß Pfr. Chr. Fuchs «den elenden, verächtlichen Herausgeber

dieses Blattes zur Nennung des Einsenders oder vielmehr der Einsender gerichtlich» nicht
belangen will. Er zweifelte nicht, «daß gerade durch einige Preßprozesse dieses schändliche Blatt, das

man ohnedieß nicht leicht unschädlich zu machen im Stande seyn wird, am meisten verlieren würde»
(NAF, N.v.Reding an A. Fuchs, 17. Februar 1834). Alois Fuchs schrieb zwar J. A. S. Federer: «Sobald
der Waldstätter den Namen des Injurianten angibt, wird er von Christophor den Gerichten überliefert»
(Vadiana, 23. Januar 1834).

50 AZ Nr. 100 vom 14. Dezember 1833 (Original in der Kantonsbibliothek AR, Trogen) - Es ist nicht
bekannt, ob Alois Fuchs über die Sittenaffäre seines Freundes Christophor wahrheitsgetreu unterrichtet

war.
51 G. J. Baumgartner an E. Pfyffer, 31. Dezember 1833 (Spieß, Regeneration H 161 f.).
52 BiA SO, Personalia Chr. Fuchs: Litterae dimissoriales von Diözesanvikar Johann Nepomuk Zürcher,

30. Dezember 1833.

537



Der neuernannte Professor schickte seine Dimissorialien sofort Bischof
Salzmann und bat diesen um die Admission in die Diözese Basel. Im Laufe des Monats
Januar konnte er noch drei weitere Zeugnisse über seine Pastoration in Mörschwil,
Libingen, St. Gallen und Rapperswil vorweisen.53 Bischof Salzmann antwortete
Professor Fuchs,54 daß er nur das wiederholen könne, was er bereits im Warnbrief
vom 17. September 1833 geschrieben habe, daß er nämlich keinem Zuhörer seiner
theologischen Vorlesungen die heiligen Weihen erteilen werde. «Da Ihnen die
unterm 17. September 1833 erschienene Apostolische Bulle bekannt sein muß,55 können

Sie von mir als einem katholischen Bischof nichts anderes erwarten.» Auf die

von Zürcher ausgestellten Dimissorialien ging Salzmann gar nicht ein, da der
St. Galler Diözesanvikar von Rom nicht anerkannt war.

Christophor Fuchs war über das Schreiben des Basler Oberhirten sehr empört.56
In einem Brief an die Regierung des Kantons Luzern bemerkte er: «Gälte es nicht
die Sache, ich gäbe gerne meine Person preis.»57 Alois Fuchs reagierte auf die gleiche

Weise. Seiner Ansicht nach mangelte dem bischöflichen Schreiben «die Seele,
der Sinn und Geist eines christlichen Kirchenvorstehers».58 Die «Schweizerische
Kirchenzeitung»59 unterstützte das Vorgehen des Bischofs und stellte die
wahrscheinlich richtige Behauptung auf, daß Christophor Fuchs nur wegen des Todes

von Bischof Karl Rudolf der Suspension entgangen sei.60 Da er die von St. Gallen
und Rom verurteilten Grundsätze von Alois Fuchs nicht widerrufen habe, dürfe er
«von jedem Katholiken als bereits suspendirt und in diesem Stande als für jede geistliche

Funktion oder als kathohscher Lehrer untauglich gehalten werden». Bischof
Salzmann verbot denn auch Pfarrer Fuchs alle priesterlichen Verrichtungen mit
Ausnahme der heiligen Messe.61

In Ausführung eines Großratsbeschlusses entschied die Regierung des Kantons
Luzern, Christophor Fuchs die Professur zu übertragen, da nach der Einreichung
der Dimissorialien kein Hindernis mehr bestehe; die Admission durch den Bischof
von Basel wartete sie nicht ab.62

Am 3. März 1834 wurde Christophor Fuchs von Eduard Pfyffer den Studenten
der Theologie als neuer Professor vorgestellt.63 «Nicht nur sämmtliche Studenten
des Lyzeums und Gymnasiums fanden sich dabei ein, sondern eine Menge Stadtbewohner

wie auch fast alle Großratsherren waren zugegen, so daß der Saal gedrängt
voll war. Alles war gespannt, den Mann, von dem seit einiger Zeit so viel gespro-

53 BiA SO, Personalia Chr. Fuchs: Zeugnisse der Dekane Rudolf Anton Rothlin, Meinrad Ochsner und
Dominik Schmid (2., 8. und 30. Januar 1834).

54 StAL 24/109 C, Nr. 2087, 9. Januar 1834.
55 Vgl. S. 400-406.
56 Chr. Fuchs an E. Pfyffer, 12. Januar 1834 (Schnyder, Badener Konferenzartikel 14; vgl. Anm. 35).
57 Zitiert bei Dommann, Kirchenpolitik 45.
58 Ausführlicher Kommentar in der «Appenzeller Zeitung» Nr. 8 vom 26. Januar 1834; Original in der

Kantonsbibliothek AR, Trogen.
59 Nr. 2 vom 11. Januar 1834.
60 Vgl. S. 382 - Dieselbe Bemerkung machte der «Waldstätterbote» Nr. 79 vom 30. September 1836.
6i Vadiana, Chr. Fuchs an J. A. S. Federer, 19. März 1834.
62 «Letzter Tagen sprach ich Herrn Pfarrer Fuchs. Er erwartet nun seine Dimissorialien, u. sobald diese

in Ordnung sind, wird er hieher berufen werden, der Bischof von Basel mag ihn admittiren oder
nicht» (E. Pfyffer an G. J. Baumgartner, 27. Dezember 1833 bei Spieß, Regeneration II 160).

63 Der Eidgenosse Nr. 20 vom 10. März 1834.

538



chen und geschrieben worden, zu sehen und zu hören.» In einer langen, mit großer
Begeisterung vorgetragenen Rede betonte Prof. Fuchs, daß die Anfeindungen und
Verfolgungen ihn nicht entmutigt, sondern nur in seinem Glauben und Streben
gestärkt hätten. Er sei Katholik aus Überzeugung und werde es auch immer bleiben.
Der echte Christ lasse sich durch nichts irremachen. Er stehe fest wie der Steuermann

auf wogendem Meere und segle nicht nach den Winden, sondern nach den
Sternen.64 Fuchs gedachte auch seines Vorgängers Widmer, den er als seinen
frühern Lehrer immer hochgeachtet habe, was er hier öffentlich aussprechen wolle.65

Am folgenden Tag begann Prof. Fuchs seine Vorlesungen. Er wußte aber, daß
«die Dämonen hinter der Tenne» alles daransetzen, «um die Theologen mit der
Furcht, nicht ordiniert zu werden, zu ängstigen», und vom Bischöflichen Kommissar

Jakob Waldis erfuhr er, daß Bischof Salzmann die Dimissorialien nach Rom
geschickt habe. Er war deshalb auf alles gefaßt.66 Gregor XVI. gab denn auch in
einem Breve vom 8. März 1834 die Weisung, Prof. Christophor Fuchs von der

theologischen Lehranstalt Luzern fernzuhalten und allen Kandidaten der Theologie
den Besuch seiner Vorlesungen strengstens zu verbieten.67 Der päpstliche
Entscheid bewirkte, daß die Vorlesungen von Prof. Fuchs immer weniger besucht wurden.

Mitte April saßen noch ganze zwei Theologen zu seinen Füßen, die als Bürger
des Kantons Luzern Stipendien bezogen, darunter der spätere radikal gesinnte Pfarrhelfer

Joseph Ehrsam.68
Der Große Rat des Kantons Luzern faßte deshalb am 8. Mai 1834 folgende

Beschlüsse:69 /. Die theologischen Vorlesungen sind eingestellt. 2. Die Professoren
Kaufmann und Rickenbach werden nach Ende des Schuljahres auf ihre
Chorherrenpfründen verwiesen; die Professoren Fuchs und Leu hingegen beziehen auch
weiterhin ihr volles Gehalt. 3. Den TheologieStudenten weist der Erziehungsrat die
Universitäten Gießen und Tübingen an und unterstützt sie mit dem Gehalt der
abgedankten Professoren. 4. Wer sich nicht gehorsam fügt, verliert jeden Anspruch
auf Pfründen im Kanton. 5. Der Kleine Rat nimmt die Rekonstituierung der
theologischen Lehranstalt an die Hand.

Diese Beschlüsse des Luzerner Großen Rates standen in keinem Verhältnis zur
Situation. Umstritten waren ja nur die Vorlesungen von Prof. Christophor Fuchs,
der zudem nun lediglich Kirchenrecht und Pädagogik dozierte.70 Doch die Behörden

wollten den freisinnigen Professor mit allen Mitteln retten.71 Erneut wurden
Briefe zwischen der Regierung und dem Bischof ausgetauscht, in denen beide
Seiten ihre Standpunkte darlegten.72 Die Regierung beharrte auf der von ihr
vorgenommenen Wahl; der Bischof verlangte, von Rom und dem Nuntius unterstützt,
einen Widerruf der Grundsätze von Alois Fuchs. Um dem unhaltbaren Zustand ein

64 Vgl. Suspension 154 und den Denkspruch von Chr. Fuchs bei Müller, Uznach 16.
65 Mit dessen Geisteshaltung war er aber sowenig einverstanden wie A. Fuchs (siehe A. Fuchsens

Besprechung einer gedruckten Predigt Widmers vom 6. Januar 1834 in der «Appenzeller Zeitung»
Nr. 13 vom 12. Februar 1834; Original in der Kantonsbibliothek AR, Trogen).

66 Quellein Anm. 61.
67 Dommann, Kirchenpolitik 46.
68 SKZ Nr.16 vom 19. April 1834.
69 SKZ Nr. 19 vom 10. Mai 1834.
70 Eidg. Nr.20 vom 10. März 1834
71 Hurter I 217 (über den ganzen Handel 213-219)
72 Dommann, Kirchenpolitik 45 f.

539



Ende zu setzen, mußten beide Seiten nachgeben. Christophor Fuchs beriet sich
besonders mit Père Girard, Erziehungschef Eduard Pfyffer, Schultheiß Joseph Karl
Amrhyn, Staatsrat Jakob Robert Steiger 73 und Staatsschreiber Constantin Siegwart-
Müller, 74 der ein enger Freund des neuen Theologieprofessors werden sollte.75 Die
Erklärung oder der Widerruf, der schließlich zustandekam, hatte folgenden Wortlaut76

:«Bey folgewichtigen obwaltenden Umständen und vielseitig aufgeregten
Zweifeln erklärt Unterzeichneter - da er weder bestimmte Klagen noch Kläger
kennt — ehrerbiethigst zu Handen Sr. Hochwürden und Gnaden, des Hochwürdigsten

Herrn Joseph Anton, Bischof von Basel, mit voller Freiheit, reiner
Überzeugung und freudiger Bereitwilligkeit, daß er, der Unterzeichnete:
1. Den Institutionen, Lehren und Disciplinen der heil, katholischen Kirche, wie

selbe in den heil. Schriften, der Tradition und amtlichen Erklärung und
besonders im Tridentinischen Konzilium gegründet und ausgesprochen sind,
von ganzer Seele, mit Herz und Mund ergeben sey, daher alles dasjenige glaube
und bekenne, was die heil, katholische Kirche glaubt und bekennt.

2. Unterzeichneter verwirft die aus der Predigt von Herrn Alois Fuchs -
gegenwärtigem Stiftsbibliothekar in St. Gallen — gezogenen Sätze in dem
Sinn und Geist, wie dieselben die heil, katholische Kirche verurtheilt und
verwirft; darf und muß anbey zur Steuer der Liebe und Wahrheit bezeugen,

daß er die Überzeugung hege, Herr Alois Fuchs habe absichthch
weder Irrthümer predigen noch verbreiten wollen, so wenig als die Herausgeber
seiner Rede. Dabey bezeugt Unterzeichneter unumwunden, daß er es für heil.
Pflicht halte, dem Entscheide der katholischen Kirche sich zu unterwerfen,
daher er mißbilliget und verwirft, was den Grundsätzen, den Lehren und dem
Glauben der katholischen Kirche widerspricht oder von ihr abweicht, und es

für eben so ungebührlich als sündhaft hält, etwas zu lehren oder herauszugeben,
was den Glauben oder die Lehren der kathohschen Kirche untergrübe oder der
von Jesus Christus dem Oberhaupte unserer Kirche übertragenen Gewalt und
Vollmacht widerstritte oder überhaupt die Kirche Gottes ärgerte. Indem
Unterzeichneter diese wohlerwogene und unverfängliche Erklärung zu Handen Sr.

Hochwürden und Gnaden einreicht, hofft er dadurch, eine heil. Pflicht gegen
Hochdenselben zu erfüllen, allfällige Anstände und Zweifel zu heben, seine
Feinde zu versöhnen, Freunde zu beruhigen, wozu der Vater aller Gnade und
alles Lichtes Seinen Segen verleihen wolle.»

73 Im Urteil von Regierungsrat Steiger war Prof. Chr. Fuchs kein wissenschaftlich gebildeter Mann,
sondern nur «ein oberflächlicher Vielwissen> und «ein seichter Schwätzer» (Gilg, Christkatholizismus
in Luzern 62).

74 Schweizerischer Republikaner Nr. 78 vom 30. September und Nr. 80 vom 7. Oktober 1834; Der
Erzähler Nr. 80 vom 7. und Nr. 84 vom 21. Oktober 1834; Schweizerbote Nr. 14 vom 17. Februar
1836.

75 C. Siegwart-Müller lernte Chr. Fuchs im Sommer 1832 auf der Rigi kennen, wo der Rapperswiler
Pfarrer auf den Urner Landesfürsprech mit einer Predigt über die Gemeinschaft der Heiligen großen
Eindruck machte. An Siegwarts Gesinnungswandel hatte Chr. Fuchs wesenthchen Anteil. Siehe Elisabeth

Ruf, Constantin Siegwart-Müller (1801-1869). Versuch einer Deutung seiner Persönlichkeit,
Diss, masch. Zürich, 85—87 (Exemplar in der Zentralbibliothek Zürich. Das 8. und letzte Kapitel
erschien im Druck: Der Stellungswechsel Constantin Siegwart-Müllers 1839-1840, Wien 1952);
Stiftsbibliothek Einsiedeln, EM 523: Tagebuch von Joseph Gmür (1821-1882), 26. Juni 1846

76 BiA SO, Personalia Chr. Fuchs: Widerruf vom 16. September 1834; SKZ Nr.40 vom 4. Oktober
1834; Freim. Nr.80 vom 6. Oktober 1834; Hurter I 218; Herzog, Kälin 16 f.

540



Bischof Salzmann, im Grunde genommen friedliebend und einem milden Liberalismus

nicht abgeneigt, war mit diesem Widerruf zufrieden und teilte deshalb der
Luzerner Regierung mit, daß er «von nun an nichts ferner gegen den hochw. Hrn.
Christophor Fuchs einzuwenden habe und ihn auch zur Seelsorge admittieren
werde».77 Nuntius de Angehs hingegen soll die Erklärung als ungenügend befunden

haben, da darin der Papst nirgends ausdrücklich genannt sei.78

Die Radikalen gingen nun mit dem bis anhin kirchlich wie politisch
freigesinnten Professor hart ins Gericht. Man warf ihm Schwäche, Egoismus,
Menschenfurcht und Heuchelei, vor allem aber Abfall von Alois Fuchs und
Verrat an dessen Grundsätzen vor.79 Im «Schweizerischen Republikaner» 80

stellte ein Mitarbeiter - wahrscheinlich Dr. Ludwig Snell - resigniert fest:
«Jetzt geht Christophor Fuchs zum römischen, ultramontanen Monarchismus
über, der weder um die Bibel noch um die alten Konzilien sich kümmert,
sondern den päpstlichen Willen als oberstes Gesetz hinstellt.» Der Literat
Johann Jakob Reithard, der Christophor Fuchs fast vergöttert hatte, reimte in
seinem «Freitagsblatt»81: «Der Fuchs lebt herrlich in der Welt; er thut, was
jedem wohl gefällt.» Landammann Baumgartner, der sich für Pfarrer Fuchs
stark gemacht hatte, war nun über dessen «nackten Widerruf»82 empört. «Meinte
doch dieser Schwarzrock», schrieb er dem Zürcher Bürgermeister Heß,83 «Himmel
und Erde sollten sich in Bewegung setzen seinetwegen. Man that es, zeigte Ernst,
und nun endet der Heros als Harlekin [Hanswurst].» Ein Rapperswiler,
wahrscheinlich der radikale Geistliche Pankraz Helbhng, der im Oktober 1833 nicht
widerrufen hatte, schrieb in die «St. Galler Zeitung»84: «Wären die Apostel so
schwach gewesen wie Christophor, so würde die christliche Religion keine so große
Fortschritte gemacht haben. Fuchs hat die Menschheit betrogen und demzufolge
wird ihm keine Parthei mehr trauen.»

«Der Eidgenosse»85, der der Luzerner Regierung nahestand, nahm aber Christophor

Fuchs in Schutz. «Diese Erklärung ist der Art, wie dieselbe ein kathohscher
Priester und Professor der katholischen Theologie geben kann, soll und darf», gab
er seinen Lesern zu verstehen. «Die brüderlichen Freundschaftsbande mit dem
gegenwärtigen st. gallischen Stiftsbibliothekar, Hrn. Alois Fuchs, sind weder verletzt
noch gelöst. Im Gegentheil läßt sich hoffen, daß gerade die Schritte von Hrn. Chr.
Fuchs auch zur Beendigung der noch unerledigten Sache von Hrn. Bibliothekar

77 Dommann, Kirchenpolitik 47
78 Schweizerischer Republikaner Nr.80 vom 7. Oktober 1834 - Chr. Fuchs spricht in seiner Erklärung

vom «Oberhaupte unserer Kirche», womit ja nur der Papst gemeint sein kann. In seinem zweiten, alle

Zweifel behebenden Widerruf vom 17. Dezember 1841 ist dann mehr vom Oberhaupt der
katholischen Kirche als von der katholischen Kirche selbst die Rede (SKZ Nr. 52 vom 24. Dezember 1841).

79 Freim. Nr.80 vom 6. Oktober 1834; Freitagsblatt Nr.41 vom 10. Oktober 1834; SGZ Nr.81 vom 8.

und Nr.83 vom 15. Oktober 1834; G. J Baumgartner an K. Pfyffer, 29. September 1834 (Spieß,
Regeneration IV 132); NAF, J. Niederer an A. Fuchs, 12. Oktober 1834; ZBZ, Nachlaß Gerold
Meyer von Knonau, Brief von P. Franz Sebastian Ammann vom 5. Dezember 1834; NAF,
N. v. Reding an A. Fuchs, 11. April 1835

80 Nr. 78 vom 30. September 1834
81 Nr. 46 vom 14. November 1834
82 G. J. Baumgartner an K. Pfyffer, 29. September 1834 (Spieß, Regeneration IV 132)
83 2. Oktober 1834 (Spieß, Baumgartner-Heß 449). Siehe auch: Baumgartner an Heß, 27. September

1834 (Spieß 448) und Vadiana, Baumgartner an Federer, 20. März 1835
84 Nr.81 vom 8. Oktober 1834
85 Nr.77 vom 26. September 1834

541



A. Fuchs beitragen werden.»86 Und in einer späteren Nummer beteuerte dieselbe

Zeitung 87: «Die Freunde des wahren Christenthums müssen nicht befürchten, daß

Christophor Fuchs zur Fahne des Pfaffenthums geschworen habe. Er ist Katholik,
aber nicht Römling; er ist Priester, aber nicht Pfaffe.»

Die Bemerkung des «Eidgenossen», daß sich in der Freundschaft zwischen Alois
und Christophor Fuchs nichts geändert habe, wollte die «St. Galler Zeitung» 88

nicht gelten lassen. Sie betonte, daß Alois Fuchs an seinen öffentlich
ausgesprochenen Grundsätzen festhalte und daß ihn deshalb das Verhalten seines
früheren Freundes tief schmerzen müsse. Das radikale St. Galler Blatt erwartete
von Alois Fuchs eine entschiedene Erklärung, in der die elende Schwäche seines.
Namensvetters gehörig gerügt werde. Doch Alois Fuchs gab keine Erklärung ab,
denn er erwartete von Diözesanvikar Zürcher, der ihm wohlgesinnt war und seine

Angelegenheit genau kannte, sehnsuchtsvoll die Aufhebung der Suspension 89 und
damit eine «ehrenvolle Rehabilitation».90

Anonym scheint sich Alois Fuchs aber dennoch geäußert zu haben, denn im
«Freien Schweizer»,91 dessen Mitarbeiter er war, erschien folgende Einsendung:
«Die Erklärung, welche wir wiederholt lasen, ist rein katholisch und so, wie er (sc.
Chr. Fuchs) sie dem Sinne nach schon Anno 1833 noch als Mitglied des Kapitels
Uznach abgab,92 und wie sie der gegenwärtige Herr Stiftsbibliothekar A. Fuchs
selbst abgeben wollte, aber leider damals wegen leidenschaftlicher Hetzen nicht von
ihm angenommen wurde, was nachher sehr bedeutsame Folgen hatte. Hr. Prof.
Chr. Fuchs hat seinen vieljährigen Freund A. Fuchs durch seine Erklärung nicht
nur nicht etwa übergangen, sondern ihm durch dieselbe einen erneuten Beweis
seiner Achtung und Liebe gegeben.»

Uns scheint, daß «Der Eidgenosse» und «Der freie Schweizer» die Erklärung von
Prof. Christophor Fuchs richtig beurteilt haben. Der Text des Widerrufes war klar
abgefaßt. Mit Erstaunen muß man deshalb zur Kenntnis nehmen, daß sowohl
konservative wie radikale Zeitungen von einer zweideutigen Abfassung gesprochen
haben.93 «Der Freimütige»94 verstieg sich sogar zur Behauptung, daß auch der
Einfältigste merke, daß Christophor Fuchs «im Herzen Aloysens Grundsätze noch
theile».95 Fatal war nun freilich, daß der Luzerner Theologieprofessor wegen der
vielen harten Urteile seinem Widerruf nachträghch einen Sinn gegeben hat, den
jeder aufmerksame Leser darin nicht vorfinden konnte.96 Dieses Beispiel zeigt
einmal mehr, wie problematisch von kirchlichen Behörden verlangte Erklärungen

86 Der ^Artikel stammt möglicherweise von Chr. Fuchs selbst.
87 Eidg. Nr.2 vom 5. Januar 1835
88 Nr.81 vom 8. Oktober 1834
89 StiB SG, Ms. 2000: A. Fuchs an Bistumsverweser J. N. Zürcher, 23. Januar 1834 (ebenfalls ein Pri¬

vatschreiben vom selben Tag)
90 Vadiana, A. Fuchs an J. A. S. Federer, 11. Dezember 1833 - Siehe auch die Briefe vom 23. Januar

und 13. Februar 1834
91 Nr. 39 vom 26. September 1834
92 8. August 1833; vgl. S. 357 f.
93 Waldstätterbote Nr.79 vom 30. September 1836; Freitagsblatt Nr.39 vom 26. September 1834
94 Nr.80 vom 6. Oktober 1834
95 Siehe auch Henne, Pragmatische Erzählung 111
96 Freim. Nr.85 vom 24. Oktober 1834

542



oder Widerrufe sein können. Jeder Satz, ja jedes Wort sind darin von Bedeutung,
und schließlich können selbst die Worte wieder verschieden ausgelegt werden.97

Nach dem Rücktritt von Stadtpfarrer Christophor Fuchs begann in Rapperswil
eine rege Diskussion über dessen Nachfolge. Dabei stellte sich die grundsätzliche
Frage, ob man einem Fremden oder wiederum einem Mitbürger den Vorzug geben
wolle. Nach der «St. Galler Zeitung»98 bevorzugten manche Rapperswiler Bürger
einen Auswärtigen, «weil sie wünschten, daß ein Pfarrer nicht mehr in ihre politischen

Angelegenheiten sich mische», wie dies bei Einheimischen häufiger vorkomme.

«Diese Leute betrügen sich sehr», fährt das radikale St. Galler Blatt fort, «und
werden bald von ihrem Wahne zurückkommen, wenn sie sich auch nur einiger-
massen im Kanton umschauen und die Erfahrung machen, daß auswärtige
Pfarrherren, sobald sie sich ein wenig in ihrer Gemeinde eingenistet, ebenso sehr als

Einheimische in alle politischen und Familienverhältnisse — und vielleicht mit
weniger Liebe und Aufopferung als jene — sich einmischen und eindrängen.» Nur
«höchst befangene Menschen» würden glauben, daß die Wirksamkeit eines Priesters
von jedem bürgerlich-politischen Einfluß getrennt werden könne.

Die kirchlich Konservativen versuchten begreiflicherweise, einen Mann ihrer
Richtung an die Spitze der Pfarrei Rapperswil zu stellen. Kustos Karl Maria Curti,
der wegen Alter (59) und Krankheit für die Nachfolge nicht in Frage kam, agierte
wie gewohnt hinter den Kulissen. Eines seiner Sprachrohre, Oberstleutnant Felix
Kolumban Diog, verlangte einen Pfarrer, der nicht dem «Dämon», sondern der
«wahren Katholizität» huldige.99 Der einflußreiche Subregens und Prof. Karl
Greith, Berater des vor kurzem verstorbenen Bischofs Karl Rudolf, hatte zur Pfarr-
wahl von Rapperswil bereits genug gesagt. Er war deshalb «gesonnen, kein Wort
mehr darüber zu verlieren».100 Auf Curtis Anfrage hin nahm er aber zu dieser

wichtigen Frage nochmals Stehung. «Sorgen Sie, Ihren Einfluß dahin zu
verwenden, daß kein Bürger gewählt wird», schrieb er dem Rapperswiler Kustos. Der
im Gespräch stehende Fruhmesser Joseph Helbhng, dem manche gute
Eigenschaften attestiert wurden,101 kam deshalb schon aus diesem Grunde nicht in Frage.
Joseph Helbhng, ein Bruder von Regierungsrat Felix Helbhng, galt zudem als

gemäßigt liberal, hatte aber kurz zuvor in der Causa Alois Fuchs einen unbedingten
Widerruf unterschrieben.102 Daß Prof. Greith und manchen Rapperswilern ein
eingefleischter Aufklärer wie Pfarrhelfer Hübscher nicht genehm sein konnte,
liegt auf der Hand. Hübscher durfte aber als Pfarrverweser fungieren.103

97 Erinnert sei an die Widerrufe von Scipione de'Ricci (vgl. S. 166 Anm.4 und IThK 8, 1284 f.),
Lamennais (vgl. S. 140 Anm.10), Alois Lerchenmüller (vgl. S. 329 Anm. 14) und Alois Fuchs, der
seinen Widerruf von 1842 auf eine «diabolische Intrige» zurückgeführt hat (vgl. Biogr. A. Fuchs 112).
— Die Umgestaltung der theologischen Abteilung des Lyzeums Luzern in den Jahren 1833/34 mit
dem Christophor-Fuchsenhandel bedarf einer eingehenden Darstellung.

98 Nr.89 vom 6. November 1833
99 AZ Nr. 104 vom 28. Dezember 1833

100 NAFj K Greith an K. M. Curti, 6. Dezember 1833 (auch die folgenden Zitate)
101 Vgl. S. 14 Anm. 48
102 Vgl. S. 379.
103 StAR, J 15: Sitzung des Verwaltungsrates vom 25. Februar 1834, S.404

543



Auf Greiths «Viererliste» figurierten folgende Pfarrherren: Johann Peter Mirer
(Sargans), 104 Johann Kaspar Rohner (Fislisbach), 105 Christian .Andreas Hardegger
(Kirchberg)106 und Rudolf Good (Mörschwil). Greith zweifelte aber, daß einer
dieser «ultramontan» gesinnten Geistlichen den Rapperswilern genehm sein werde,
weshalb er in seinem Brief an Kustos Curti bemerkte: «Es scheint aber beinahe, das

lebende Geschlecht von Rapperschwyl ist zum Untergang reif und bestimmt.
Darum muß es sich mit eigener Hand wie ein an seiner eignen Besserung verzweifelnder

Selbstmörder das Schwerdt in die Brust stoßen.»
Um die vakante Pfarrstelle bewarben sich drei Geistliche.107 Die Konservativen

und Freisinnigen, die sich seit Jahren befehdet hatten, einigten sich in dieser
Angelegenheit erfreulicherweise auf einen Mann der Mitte, nämlich Mark Aurei Müller,
Pfarrer von Goldach,108 so daß dessen Ernennung bereits vor dem Wahlakt
praktisch feststand.109 Wirkhch wurde dann an der Versammlung der Ortsbürgergemeinde

vom 15. Dezember 1833 der Goldacher Pfarrer «mit ungefähr 80 bis 90
Stimmen» zum Stadtpfarrer von Rapperswil gewählt.110 Der Neugewählte erhielt
nun aber - wie es hieß - mehrere anonyme Briefe, in denen dem gemäßigt liberal
gesinnten Priester bei Annahme der Wahl mit Widersetzlichkeit gedroht wurde.
Ein Brief, der ihn auf die schwierigen Verhältnisse in Rapperswil hinwies, soll auf
Pfarrer Müller einen solchen Eindruck gemacht haben, daß er die Wahl ausschlug.
Ausschlaggebend für die Nichtannahme der Wahl waren aber wohl kaum zwei, drei

anonyme Briefe, sondern der von Diözesanvikar Zürcher ergangene Ruf an die
Regensstelle des Priesterseminars St. Gallen, den Müller Ende Dezember 1833 mit
Freuden angenommen hat.111

Die Rapperswiler Kirchenbehörde hielt nun wiederum Ausschau nach einem
Mann des Ausgleichs. Sie fand ihn in Franz Joseph Lütinger, dem der Ruf eines

klugen, friedliebenden und treugläubigen Priesters vorausging.112 Am 30. Januar

104 Greith hat auch die Wahl von Pfarrer und Dekan Mirer zum Apostolischen Vikar der Diözese St. Gal¬
len beeinflußt (Baumgartner, St. Gallen III167).

105 Johann Kaspar Rohner (1798-1877) von Baldingen und Kaiserstuhl AG. Nach der Priesterweihe (1823)
Mittelmesser in Rapperswil (vgl. S. 162 Anm. 4). 1827 Pfarrhelfer in Baden, 1829 Pfarrer von Fislisbach

AG, 1848 bis zum Tod Pfarrer von Sarmenstorf. Kammerer des Kapitels Mellingen. «Sein
Leben lang war der Verblichene der hl. Kirche treu zugethan, und während seiner über fünfzigjährigen

priesterlichen Wirksamkeit war er für ihre gute Sache stets der Ritter ohne Furcht und Tadel»

(SKZ Nr. 46 vom 17. November 1877). Siehe Martin Baur, Geschichte von Sarmenstorf, Einsiedeln
1942 (Reg.)

106 Christian Andreas Hardegger (1784—1860) von Garns SG. Studien in Augsburg und Meran (Priester¬
seminar). Nach der Ordination (1807) Pfarrer in Weißtannen (1808), Kaplan in Berneck (1811),
Pfarrer in Alt St. Johann (1813), Bütschwil (1818), Kirchberg (1820) und Bernhardzell (1839 bis zum
Tod). Ruralkanoniker (1830-36 und ab 1847). Dekan des Kapitels Untertoggenburg (1836-39).
Kantonsrat (1835-37). — Schob 72; Meile 137 f.; Der Wahrheitsfreund Nr.10 vom 9. März 1860

107 Eugen Halter, Die Ehrenbürger der Stadt Rapperswil und ihre Zeit, Rapperswil 1976, 20
108 SGZ Nr.103 vom 28. Dezember 1833 - Über Pfr. Mark Aurei Müller s. auch Josef Reck, 700 Jahre

St. Mauritiuspfarrei Goldach, Goldach 1959, 155 f.
109 Vadiana, A. Fuchs anj. A. S. Federer, 11. Dezember 1833
110 SGZ Nr. 103 vom 28. Dezember 1833
111 Staerkle, Priesterbildung 120; Freim. Nr.103 vom 27. Dezember 1833
112 Franz Joseph Lütinger (1803—1879) von Oberbüren SG. Studien in St. Gallen und Solothurn. 1823—33

Prof. am Kath. Gymnasium St. Gallen (1831 Präfekt). 1834 bis zum Tod Stadtpfarrer von Rapperswil.

Ab 1849 Dekan des Kapitels Uznach. Schulinspektor. 1847 Ruralkanoniker (stand bei der
Bischofswahl von 1862 auf der Fünferliste). Ehrenbürger von Rapperswil (1855). — Eugen Halter,
Die Ehrenbürger der Stadt Rapperswil und ihre Zeit, Rapperswil 1976, 15-22 (Schriftenreihe des

Heimatmuseums, Nr. 4); Schob 101; HBLS IV 722; Meile 138 und 230; Oesch, Greith 104; Staerkle,
Priesterbildung 149

544



1834 wählte ihn die Bürgerschaft der Rosenstadt einstimmig zum neuen Stadtpfarrer.

Die Freude der «Schweizerischen Kirchenzeitung»113 war so groß, daß sie

diesem Ereignis einen siebenspaltigen Artikel widmete, in dem sie tief in Rapperswils

treukatholische Vergangenheit zurückgriff und die Entwicklung seit der
Französischen Revolution sehr bedauerte. Niemand hätte zu prophezeien gewagt, daß
Pfarrer Lütinger bis zu seinem Lebensende in Rapperswil ausharren werde. Nach
seinem Tode waren sich Konservative wie Liberale darin einig, daß Lütinger die
nicht einfache Pfarrei mit viel Klugheit, Friedenshebe, Toleranz, Güte und
Leutseligkeit geleitet hatte. Daß ihm dabei «Mangel an Entschiedenheit und Energie»
nachgesagt wurde, kann keinen Eingeweihten erstaunen.114

Alois Fuchs dachte schon 1830 an einen Wegzug von Rapperswil, da ihn die
dreifache Verpflichtung als Professor an der Lateinschule, Pfarrer am Heiliggeist-Spital
und Kaplan an der Stadtkirche stark belastete.115 Ende 1832 kam noch «ein neues
Leiden» hinzu, nämlich die vorab von den Ultrademokraten(Diog) verursachte
«Anarchie und Pöbelherrschaft» in Rapperswil.116 «Lange kann ich nicht mehr hier
bleiben», schrieb Fuchs Freund Federer.117 Gerne hätte er sich nach Schwyz
zurückgezogen, doch er wußte, daß er dort seine geistigen Bedürfnisse nicht befriedigen
konnte.

Nach der Suspension war die Stellung von Alois Fuchs in Rapperswil
begreiflicherweise schwieriger geworden.118 Konservative Kreise konnten nicht mehr
zusehen, daß ein suspendierter Priester Schule hält, weshalb sie dessen Entlassung
als Professor verlangten.119 Von den 57 Unterzeichnern - alle Bürger von Rapperswil

- seien genannt: Karl Maria Curti, Kustos; Karl Adelrich Curti, Pfarrverweser
von Bollingen; Karl Dominik Curti, Gemeindeschreiber; Felix Kolumban Diog,
Oberstleutnant; Heinrich Greith, Leutnant; Basil Helbhng, alt Gemeindeschreiber
und Leopold Suter, Präsident des Ortsverwaltungsrates.

«Um den ewigen Intrigen der finstern Kaste ein für allemal ein Ende zu
machen», kündigte Alois Fuchs seine «hiesige Anstellung auf den Hl. 3 Königen-
Tag».120 Fuchs will in seinem Rücktrittsschreiben vom 5. Dezember 1833121 nicht
auf die Verfolgungen und Maßnahmen eingehen, denen er seit seiner Reformpredigt

vom 13. Mai 1832 ausgesetzt war, da «diese Sache ohnehin genau genug
bekannt ist». «Alle diese meine verschiedenen Schicksaale sind schon der
Geschichte anheimgefallen, und ich habe ihr Urtheil hierinfalls nicht zu scheuen»,
fährt Fuchs fort, «während bei gewissenloser Heuchelei mich mein Inneres verdammen

und brandmarken müßte, wenn auch kein Menschenaug meine Charakterlosigkeit
durchschauen könnte und die blinde, bethörte Menge mich jubelnd erhöbe. Für

seine wohlerwogene, gewissenhafte Überzeugung zu stehen vor aller Welt, das ist
des Priesters Pflicht; sein Schicksaal aber steht in höherer Hand.»
113 SKZ Nr. 7 vom 15. Februar 1834
114 St. Galler Volksblatt 1880, Nr. 2-4; Wochenblatt vom Seebezirk und Gaster Nr.3 vom 10. Januar

1880
115 Vgl. S. 26 und 169
116 Vgl. S. 154 Anm. 15
117 Vadiana, A. Fuchs von J. A. S. Federer, 4. Dezember 1832
1,8 ReA SZ, A. Fuchs an Magdalena von Reding-Freuler, Mitte April 1833; Vadiana, A. Fuchs an J. A. S.

Federer, 1. August 1833
119 StAR, Chronik Franz Xaver Rickenmann, IIIN 36, S. 793-796, 29. Oktober 1833
120 Vadiana, A. Fuchs anj. A. S. Federer, 11. Dezember 1833
121 StAR, H.9.5: Resignationsschreiben von A. Fuchs an den Verwaltungsrat Rapperswil, 5. Dezember

1833

545



Alois Fuchs betont in seinem Resignationsschreiben, daß er seine Stelle auch
nach der Suspension beibehalten habe, da der «Stillstand in den kirchlichen
Verrichtungen» nicht den Entzug der Pfründe nach sich ziehe. Die Regierung des

Kantons St. Gallen habe ihn in seinen Einkünften geschützt (22. April 1833) und
der Große Rat habe diesen Beschluß bestätigt (11. Juni 1833). «Indem ich nun bis

zum Ausgang meiner Angelegenheit unter dem erhebenden Schutze der hohen

Regierung stehe, dürfte ich unbekümmert und ruhig bis dann meine Anstellung
beibehalten, und ich könnte sie dann nicht blos beim günstigen Entscheide
lebenslänglich fortbehalten, sondern selbst auch im Falle fortdauernder Suspension, insofern

ich die kirchlichen Verrichtungen gehörig versehen heße.»

«Allein, Meine Herren!» schreibt Alois Fuchs weiter, «so begründet mein Recht
und so gesichert es ist unter dem Schutze der hohen Regierung, so daß ich mich
nicht zu fürchten habe und allfällige Schritte nur zum Nachtheile meiner Gegner
und ihrer Anstifter ausfallen müßten, - so wenig hegen jedoch Streitsucht und
Händel in meinem Charakter, und die mir immer achtungswürdige Pfarrgemeinde
ist mir zu lieb und zu theuer, als daß ich ihre Ruhe, ihren Frieden, ihre öffentliche
Wohlfahrt meinerseits auch nur im geringsten gefährden möchte; zumal ich noch
nie für meine Person gekämpft und andere Personen bekämpft habe. Wohl aber
habe ich für Grundsätze schon oft gekämpft und gelitten. Nein, für diese
Stadtgemeinde, in der ich so viele theure Freunde und Gönner zählte — und hingegen
meistens nur irregeführte Gegner - könnte mir kein Opfer zu groß sein. Selbst

wenn es auch eine höchst einträgliche und unbeschwerhche Pfründe gelten würde,
würde ich sie dennoch dem allgemeinen Frieden zu Heb hingeben, sogar wenn ich auch
keine andere weit günstigere Aussichten hätte, was indessen Gottlob gar nicht der
Fall ist. Keiner wird wohl antreten dürfen und behaupten, ich hätte je den Frieden
der Gemeinde gestört oder mich in ihre Angelegenheiten eingemischt. Hingegen
habe ich in aufgeregten Momenten Worte des Friedens, der Versöhnung gepredigt,
und nicht ganz umsonst. Diese Worte will ich nun dadurch besiegeln, daß ich
meine Stelle dem löbl. Verwaltungsrathe hiemit zurückgebe, zu Handen der löbl.
Pfarrgemeinde, so, daß sie über dieselbe wieder ganz frei — nach Beheben —

verfügen kann.» Alois Fuchs schließt sein Rücktrittsschreiben an den Verwaltungsrat

Rapperswil mit den Worten: «Haben Sie die Güte, dafür zu sorgen, daß meine

allseitigen Verrichtungen vom 7. Jänner an durch Andere besorgt werden und mir
Ihre huldvolle Entlassung zu ertheilen.»

Der Verwaltungsrat der Stadt Rapperswil beschloß an seiner Sitzung vom
6. Dezember 1833122: «Die freiwillige Resignation des Herrn Professors Fuchs
müsse genehmiget werden, jedoch sei dieselbe nicht als durch die Verhältnisse

erzwungen zu betrachten, zumal der Verwaltungsrath — gestützt auf diesfällige
hoheitliche Beschlüsse — im Falle gewesen wäre, alle Gesuche, um seine Entlassung
anzubegehren, abzuweisen und benannten Herrn bei seinen Rechten zu schützen.
In Folge dieses freiwilhgen, großmüthigen Abtrettens des Herrn Professor Fuchs
solle demselben vermittelst Zuschrift der besondere Dank des Verwaltungsraths für
seine Leistungen in seiner Stellung als Spitalpfarrer und Professor bezeugt und die
Zusicherung völliger Zufriedenheit gegeben werden.»

Der Verwaltungsrat Rapperswil versuchte hierauf, die frei gewordene Lehrstelle
dem Priester Pankraz Helbhng, Sekundarlehrer in Uznach, zu übertragen; doch die-

122 StAR, J 15: Protokoll des Verwaltungsrates, S. 324

546



ser lehnte ab.123 Alois Fuchs mußte deshalb weiterhin Schule halten.124 Gegen
Ende Februar erklärten sich aber Prof. Helbhng (Primissar) und Sekundarlehrer
Gagg bereit, die Professur für das laufende Schuljahr zu übernehmen,125 so daß
Alois Fuchs Anfang März die ihm am 3. Februar 1834 übertragene Stelle eines
Stiftsbibhothekars in St. Gahen antreten konnte.126

Mit Alois Fuchs verheß auch dessen Freund Jakob Franz Breny, Verweser der

Spitalpfründe, seine Heimatstadt Rapperswil,127 um an der neuerrichteten
kathohschen Kantonsschule in Disentis eine Lehrstelle zu übernehmen.128 Anfänglich
bereiteten ihm der Bischof von Chur und der Nuntius Schwierigkeiten, da er im
Oktober 1833 nicht widerrufen hatte.129 Als Breny aber von St. Gahen die
Dimissorialien erhielt, wurde mit ihm «einstweilen Waffenstillstand gemacht».130

123 StAR,J 15: Protokoll des Verwaltungsrates, Sitzung vom 7. Januar 1834,S. 363 f.
124 Vadiana, A. Fuchs anj. A. S. Federer: 14. Januar, 13. und 20. Februar 1834
125 StAR, J 15 : Protokoll des Verwaltungsrates, Sitzung vom 20. Februar 1834, S. 402; J 16 : Sitzung des

Verwaltungsrates vom 14. April 1834, S. 28
126 Die Spitalpfründe wurde mit Gemeindebeschluß vom 6. Oktober 1833 der Pfarrpfründe einverleibt

(StAR, J 15, Protokoll des Verwaltungsrates, Sitzung vom 15. Dezember 1834)
127 StAR, J 15: Protokoll des Verwaltungsrates, Sitzung vom 31. Dezember 1833, S.360 f.
128 Qer Gärtner Nr. 11 vom 20. November 1833; A. Fuchs in der «Appenzeller Zeitung» Nr.97 vom 4.

Dezember 1833; Iso Müller, Die Professoren an der katholischen Kantonsschule in Disentis
1833-1842, in: Bündner Monatsblatt, Januar/Februar 1971, 1-19

129 Vadiana, A. Fuchs an J. A. S. Federer, 14. Januar 1834; StiB SG, Ms. 2000: A. Fuchs an Diözesan¬
vikar J. N. Zürcher, 23. Januar 1834; A. Fuchs in der «Appenzeller Zeitung» Nr. 13 vom 12. Februar
1834

130 Vadiana, A. Fuchs anj. A. S. Federer, 12. Februar 1834

547



Anhang
(zu Kapitel 33)

I. Errichtung eines Metropolitanverbandes

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Eidgenossenschaft garantiert der katholischen Kirche ihre uralte und heilvolle
Kirchenverfassung» (Vorschläge Nr. 38).
«Sie schützt und beläßt demnach die Katholiken in ihrem kirchenrechtlichen
Verhältnisse zum Papste oder zum hl. Vater» (Vorschläge Nr. 39).
«Sie wird um der allgemeinen Wohlfahrt willen eine Nationalkirche mit einem Erz-
bischofe gründen, indem nach den Kirchengesetzen jeder Bischof einem Erzbischof
untergeordnet seyn soll» (Vorschläge Nr. 40).
«Der Erzbischof steht in Verbindung mit dem Papste, die Bischöfe aber durch das

Organ des Erzbischofes» (Vorschläge Nr. 41).
Inmitten von sechs Bistümern, inmitten der Schweiz «sollten wir ein Erzbisthum
gründen zu Luzern, das die vier Waldstätte, Zug und Glarus und die Katholiken in
den Kantonen Zürich und Schaffhausen, also über 200 000 Seelen zu besorgen hätte.

Und so würde unsere Schweiz eine recht schöne, selbständige Kirchenprovinz
bilden, und dieser Metropolitanverband müßte für das liebe Vaterland von den
segensreichsten Folgen seyn» (Vaterland S. 162).1

Text des Badener Artikels1

«Von dem Gefühle der Nothwendigkeit durchdrungen, die kirchlichen Interessen des

kathohschen Volkes im gemeinsamen schweizerischen Vaterlande zu einigen und
die verschiedenen Theile der katholischen Bevölkerung zu einem den Forderungen
des Staats und dem Bedürfnisse der Kirche entsprechenden Ganzen zu verbinden,
haben sich die hienach benannten Stände zur besondern Aufgabe gemacht, die
Idee eines Metropolitanverbandes, wie solche schon in den ältesten kanonischen
Vorschriften und den kirchlichen Einrichtungen der altern und neuern Zeit
begründet und ausgeführt ist, auch in der Eidgenossenschaft ins Leben zu führen, und
geben um so mehr der Hoffnung Raum, es werden diesem ihrem Streben auch die

übrigen katholischen und paritätischen Stände sich anschließen, als die Vortheile,
welche von einem solchen Unternehmen zu erwarten, die Interessen des Staates
und der Kirche in gleichem Maße zu befriedigen geeignet sind, und als namentlich
die Kirche, die da eine wahre Gemeinschaft der Gläubigen darstellen soll, in der

Bildung eines solchen höhern Verbandes - wie ihn die Errichtung eines erzbischöflichen

Stuhles in der Schweiz, oder, wenn diese, wider besseres Verhoffen, nicht
erzielt werden könnte, die Anschließung an ein auswärtiges Erzbisthum herbeiführen

würde — ein wesentliches Mittel zur Erreichung ihrer schönsten Zwecke
finden wird.

Näheres s. S. 121 - Vgl. Wünsche 133 - Siehe Alois Häfliger, Gott bewahre Luzern vor einem
Bischöfl Eduard Pfyffers Kampf gegen einen Bischofssitz Luzern, nach Briefen an J. A. Balthasar, P. Usteri

und I. H. von Wessenberg, in: Festschrift Gottfried Boesch, Schwyz 1980, 143-151.
Abdruck der 14 Artikel aus: Bekanntmachung und Beleuchtung der Badener-Conferenz-Artikel von
dem Kleinen Rathe des Kantons Luzern an die Bürger desselben, Sursee 1835, 4—10.

548



Von dieser Ansicht ausgehend und von dem Gedanken geleitet, durch Einführung
höherer kirchlicher Institutionen das öffentliche Leben in Staat und Kirche zu
heben, geben sich die mehr erwähnten Stände folgende Zusicherung und Erklärung:
Die kontrahirenden Kantone der Eidgenossenschaft, in Ausübung ihres landesherrlichen

Rechtes, solche kirchliche Institutionen zu begründen, die den vom Staate
anerkannten geistigen Bedürfnissen seiner Glieder entsprechen, verpflichten sich

gegenseitig, die bisherigen Immediatbisthümer, denen sie angehören, einem
Metropoliten zu unterstellen, und werden zu dem Ende Seine päpstliche Heiligkeit
ersuchen, das Bisthum Basel (als eine der ältesten Diöcesen, die zugleich am reichsten

ausgestattet und die größte der Schweiz ist) zum Rang eines schweizerischen Erz-
bisthums zu erheben und diesem die übrigen vorerwähnten Immediatbisthümer
einzuverleiben.3
Auf den Fall, daß diese kirchenrechtlich begründete Regulirung der schweizerischen

Bisthumsverhältnisse nicht erzielt werden sollte, bleibt den kontrahirenden
Ständen die Ausmittlung desjenigen auswärtigen Erzbishums, an welches sie sich
anschließen würden, und die Anbahnung der zu dieser Anschheßung geeigneten
Unterhandlungen vorbehalten.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Allervorderst stellt die Badenerkonferenz die Errichtung eines Erzbisthums auf.

Die Verbindung mehrerer Bisthümer unter einen Ober- oder Erzbischof ist uralt
kirchlich, ist kirchengesetzhch, ist tridentinisch (Sitzung 24, Kap. 2 von der
Reformation)4; sie geht aus dem Geist des Christenthums, der ein Geist der Liebe, der
Einheit ist, hervor, wie der hochberühmte Dr. Möhler in seinem ausgezeichneten
Buche von der ,Einheit der Kirche' bewiesen hat.5 Wer darf nun gegen die Errichtung

eines schweizerischen Erzbisthums auftreten?»6
«Wie die Schweizer von drei Nationen herstammen — von der deutschen, französischen

und italienischen —, so gehörten sie auch zu drei Nationalkirchen — zur
deutschen, französischen und italienischen — bis in die letztern Zeiten. Und wie nun
die Schweiz diese drei verschiedenen Völkerschaften politisch in eine neue Nation
verschmelzt, so muß sie dieselben auch kirchlich in eine Nationalkirche, in eine
Schweizerkirche vereinen. Und wie die rhätische Kirche z.B. beim Wechsel der
politischen Herrschaft früher unter einen andern Erzbischof kam (vom mailändischen
hinweg unter den mainzischen), so müssen nun sämtliche Schweizerbisthümer unter

einen inländischen Ober- oder Erzbischof kommen. Kirchhche Einheit und
Nationalität thut uns so noth wie politische.
Wie also die dermalige Schweiz politisch aus den verschiedensten Bestandtheilen
früherer StaatsVerbindungen zusammengesetzt ist und nothwendigerweise nach
Einheit strebt und streben muß, so ist die nämliche Schweiz auch kirchhch aus sehr
verschiedenen Bestandtheilen zusammengesetzt und sie muß den Kirchengesetzen,
3 Vgl. S. 211 Anm. 44
4 Dieses Kapitel bestimmt u. a., daß die Metropoliten in ihrer Kirchenprovinz wenigstens alle drei Jahre

eine Synode (Provinzialsynode) abhalten, «zur Bildung der Sitten, zur Verbesserung der Vergehungen,
zur Beilegung von Streitigkeiten und zu andern nach den heiligen Kanones ihnen zugestandenen
Dingen» (Egli 246).

5 Siehe Biogr. A. Fuchs I 220 f. und Harald Wagner, Die eine Kirche und die vielen Kirchen. Ekklesio-
logie und Symbolik beim jungen Möhler, München-Paderborn-Wien 1977 (Beiträge zur ökumenischen
Theologie, hg. von Heinrich Fries, Band 16).

6 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.

549



ja selbst dem Tridentinum zufolge, in eine kirchliche Provinz, in ein Erzbisthum
verschmolzen werden; denn jederzeit hat sich die kirchhche Eintheilung nach der
politischen gebildet.
Unser erzbischöfliche Verband mit der deutschen Kirche (Mainz) und mit der
französischen (Besançon und Tarentaise) hat aufgehört, und nur die Tessiner und
Puschlaver (in Bünden) haben noch einen Erzbischof zu Mailand. Chur, St.Gallen,
Basel, Lausanne und Sitten hingegen stehen, den Kirchengesetzen zuwider, unter
keinem Erzbischof. Unsere kathohsche Schweizerkirche ist also gegen die Idee und
gegen alle Gesetze der Kirche eine zerstreute Heerde; sie hat keinen Mittelpunkt,
kein Alle einigendes und leitendes Oberhaupt. Die Bischöfe stehen vereinzelt und
einander fremde und unbekannt da, ohne einen so wohltätigen Oberbischof mit den

hochwichtigen Provinzial- oder Nationalsynoden.»7
«Möge also das so heilsame, vom Tridentinum selbst neu aufgestellte Metropolitan-
system sammt den Provincialconcilien wieder aufblühen. Wie wohlthätig werden
ausgezeichnete Erzbischöfe auf die Bischöfe und Kirchen ihres Metropolitanspren-
gels einwirken, und welch ein schönes, kirchliches Nationalleben würde sich bei
solcher heilsamen Centralität in unserer — dermalen so zersplitterten — kathohschen
Schweiz gestalten! Denn obwohl das kathohsche Christenthum von schroff getrennten

Nationalkirchen nichts weiß und seine Ansicht von Religion und Kirche der
heidnischen ganz entgegengesetzt ist, da die heidnische Ansicht diese bloß national,
das Christenthum hingegen sie universell auffaßt, so ist denn doch ,die Furcht
wahrhaft lächerlich, die gewisse Leute engen Herzens und beschränkten Kopfes
nicht oft genug äußern können, wenn von einer deutschen [oder schweizerischen]
Kirche die Rede ist, so daß sie diese Vereinigung als eine entschiedene Trennung
von Rom ausschreien und das Streben nach solcher Vereinigung als Jakobinismus
verdächtigen. Allein ist nicht die Einheit im Einzelnen zugleich das Grundprincip
der Einheit im Ganzen? Wird die katholische Kirche [z.B. der Schweiz] als ein stark
verbundener, großer Körper nicht fester stehen als mehrere kleine Gheder ohne
Zusammenhang? Wird sie selbst, durch viele Fäden in ein starkes Band vereint,
nicht fester mit ihrem Mittelpunkt, der ihr wesenthch ist, zusammenhängen?'»8

7 FrS Nr. 24 vom 12. Juni 1835 - «Der St. Gallische Wahrheitsfreund» griff diesen Artikel an (Nr. 26

vom 26. Juni und Nr. 27 vom 2. Juli 1835). A. Fuchs verteidigte sich in der «St. Galler Zeitung»
(1835, Nr. 56-59 und Nr. 61). Hinweis von A. Fuchs im «Freien Schweizer» Nr. 33 vom 14. August
1835.
A. Fuchs wünschte 1832, daß die Schweiz in sieben Bistümer eingeteilt werde (s. S. 121). 1836
wünschte er neun Bistümer, nämlich Chur: Kt. Graubünden; St. Gallen: Kantone St. Gallen, Appenzell,
Thurgau, Schaffhausen. Ein Bistum der Kantone Uri, Schwyz, Unterwaiden, Zug und Glarus; Aargau:
Kantone Aargau und Zürich; Solothurn: Kantone Solothurn, Bern und Basel; Freiburg: Kantone
Freiburg und Neuenburg; Wallis: Kantone Wallis, Waadt und Genf; Tessin: Kt. Tessin, «und in Mitte von
allen ein Erzbisthum Luzern. Zu viele Bisthümer wären es nicht, denn die bischöfliche Kirchenleitung
soll Geist und Leben und nicht bloße Bureaukratie seyn» (Glauben II 495). — Der am 4. Juni 1982
offiziell bekanntgewordene Bericht einer 24köpfigen Kommission schlägt die Errichtung von drei neuen
Bistümern vor: Luzern, Zürich und Genf, neben den sechs bestehenden: Basel, Chur, Lausanne-Genf-
Freiburg, Sitten, St. Gallen und Lugano. Siehe: Projektkommission «Bistumsgrenzen» der Schweizer
Bischofskonferenz, Neueinteilung der Bistümer in der Schweiz, Bd. 1: Kommissionsbericht, Bd. 2:
Dokumentation (Historische Bistumsprojekte: 133-141; Literaturhinweise: 154—156), St.Gallen
1980. Von der Gründung einer eigenen Schweizerischen Kirchenprovinz ist noch nicht die Rede. Vgl.
Biogr. A. Fuchs I 207 Anm. 132.

8 Glauben II 478. Zitat aus: ThQ 1 (1819) 468. Verfasser des Beitrages ist - nach Lösch 58 - Prof. Peter
Alois Gratz. Über Gratz s. Biogr. A. Fuchs I (Reg.) und: Tübinger Theologen und ihre Theologie,
Reg. (s. Anm. 11).

550



II. Verhältnisse und Rechte des Staates in Kirchensachen

Erster Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Schweiz fordert unwidersprechhch die alljährlichen Bisthumssynoden und alle
drei Jahre ein Metropolitan- oder Nationalconcilium» (Vorschläge Nr. 44).
«Die Schweiz schützt die Rechte der Geistlichkeit zu Bisthums- und Nationalsynoden»

(Vorschläge Nr. 51).

Text des Badener Artikels

«Um den Verwickelungen zu begegnen, die bei der Unbestimmtheit der Verhältnisse
zwischen Staat und Kirche sich leicht ereignen, dabei die Rechte des Staats gehörig
zu wahren und die Wohlfahrt der Kirche möglichst zu fördern, haben die
nachbenannten Kantone folgende Übereinkunft getroffen:
1. Die kontrahirenden Kantone verpflichten sich, die durch die kanonischen
Vorschriften geforderte Abhaltung von Synoden zu bewirken, werden jedoch Vorsorge
treffen, daß diese Versammlungen nur unter Aufsicht und mit jeweiliger Bewilligung

der Staatsbehörde Statt finden.»

Verteidigung von Alois Fuchs9

«Nr. 1 ordnet die vom Tridentinum neuerdings vorgeschriebenen Synoden an, unter

Aufsicht und Bewilligung der Staatsbehörden. Diese Aufsicht und Bewilligung
von Seite des Staates ist uralt, hat in den besten Zeiten der Kirche statt gefunden,
kann oft sehr nothwendig und wohlthätig sein und wird von großen, eifrigen
katholischen Gottesgelehrten, z.B. Dr. Frey10 und Dr. Drey11, ohne weiteres dem Staate

eingeräumt.12 Hiezu kömmt noch, daß, wenn z.B. im Bisthum Wallis eine Synode
wäre, die dazu vom Staate Abgeordneten ja selbst auch wirkliche Mitglieder der

9 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
10 Franz Andreas Frey (1763-1820). 1795 Prof für Kirchenrecht und Kirchengeschichte an der Universität

Bamberg (seit 1803 Lyzeum). Zunächst gemäßigter Aufklärer, trat er später dem Josephinismus
und zuletzt Wessenberg energisch entgegen. Verfasste mehrere Denkschriften, die für das Bayrische
Konkordat von 1817 von großer Bedeutung waren. «Er versuchte, ein ausgewogenes kanonistisches
System zu entwerfen, in dem Kirche und Staat voneinander unabhängig sind» (Schuler 393, s. u.).
LThK 4 (1960) 365; Euchar-Franz Schuler, Die Bamberger Kirche im Ringen um eine freie Kirche
im freien Staat. Das Werden und Wirken des Bamberger Kirchenrechtlers und Kirchenpolitikers Franz
Andreas Frey (1763—1820) in den Auseinandersetzungen mit dem josephinistischen Staatskirchentum.
Diss, theol. Freiburg i. Br., Bamberg 1979 (Historischer Verein für die Pflege der Geschichte des
ehemaligen Fürstbistums Bamberg, 115. Bericht).

11 Über Prof. Johann Sebastian von Drey (1777-1853) s. auch: Tübinger Theologen und ihre Theologie.
Quellen und Forschungen zur Geschichte der Katholisch-Theologischen Fakultät Tübingen, hg. von
Rudolf Reinhardt, Tübingen 1977, bes. 43-166 (Beiträge von Rudolf Reinhardt und Abraham Peter
Kustermann) und Max Seckler, J. S. Drey und die Theologie, ThQ 158 (1978) 92-109.

12 Siehe Glauben II 371 (betr. Frey) und Glauben II bes. 96 und 98 (betr. Drey).

551



Kirche wären. Und der höchst orthodoxe Kastner13 selbst erklärt sich ernst, daß auf
kirchlichen Versammlungen die ehrwürdige Laienschaft durchaus nicht übergangen

werden darf, sondern höchst beachtet und berücksichtiget werden muß.14 Hiefür

zeugt auch die Geschichte der Concilien, z.B. des Tridentinums.
Hoffentlich werden die Geistlichen auf Synoden keine Ehrenmänner zu scheuen
haben, und es wird da so zugehen, daß ausgezeichnete Staatsmänner mit Freuden und
wahrer Erbauung beiwohnen können. Geheimnisskrämerei ist dem Christenthum so
fremd als die Finsterniß, und in allen kirchlichen Anstalten hat von jeher die größte
Öffentlichkeit gewaltet.
Nebstdem hat der Staat die hl. Pflicht, die kirchliche Gesellschaft zu schützen und
zu schirmen. Diese Schutz- und Schirmpflicht gibt ihm das Aufsichtsrecht; beide
bedingen einander. Auch hat der Staat bei allen in seinem Gebiete sich vorfindenden
kirchlichen oder weltlichen Gesellschaften das Verhütungsrecht, d.h. dafür zu sorgen

und zu wachen, daß von ihnen nichts Schädliches geschieht oder unternommen
wird.»

Zweiter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Der Bischof hat die Würde, die Rechte und Pflichten des Episcopats» (Katholische
Schweiz Nr. 21).
Jeder Bischof muß «Bischof im vollen Sinne des Wortes sein, also im kollegialischen
Verhältnisse zum Metropoliten und Papst, und nur in konstitutioneller Unterordnung»

(Katholische Schweiz Nr. 6).
«Die Schweiz ehrt und schützt, wie die Hierarchie überhaupt, so insbesondere das

Episcopat, aber auch das Presbyterat in allen seinen Verzweigungen» (Vorschläge
Nr. 43).
Die Schweiz sorgt, «daß durch kanonische Wahl Männer, durch Tugend und
Wissenschaft ausgezeichnet, zu Bischöfen erhoben werden und diese ihre erhabenen
Pflichten so erfüllen, wie die Kirchengesetze, die Concilien und namentlich das
Tridentinum es vorschreibt» (Vorschläge Nr. 47).15

Text des Badener Artikels

«2. Die Kantone machen es sich zur Pflicht, die - nach den in der Schweiz aner¬
kannten Kirchensatzungen — den Bischöfen zukommenden Rechte, welche in
ihrem ganzen Umfange von denselben auszuüben sind, aufrecht zu erhalten
und zu schützen.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 2 will den Bischöfen geben, was den Bischöfen gehört. Ist das nicht Recht?
Hat Rom nicht Vieles an sich gezogen, was durchaus in den Rechten und Pflichten

13 Johann Baptist Kastner (1775-1841). Pfarrer und Schriftsteller aus der Oberpfalz. Veröffentlichte eine
Reihe von Schriften und Aufsätzen streng katholischer, meist polemischer oder apologetischer Tendenz

(ADB 15, 438 f.).
14 Siehe Glauben II 284 ff. Fuchs beruft sich auf Kastners Schrift: Die katholische Kirche Deutschlands in

ihrer projectirten und möglichen Verbesserung, Sulzbach 1829, 49.
15 Vgl. Suspension 161 f. Betr. die Forderungen und Ermahnungen des Tridentinums s. S. 57 f.

552



eines jeden Bischofs liegt? Hierüber liessen sich 100 und 100 Zeugnisse aus Schriften

hochberühmter, allverehrter Katholiken anführen.»16
«Während der Bischof nach göttlicher Einsetzung sein Bisthum in den allerwichtig-
sten Beziehungen verwaltet, wie sollte er dann in allen Kleinigkeiten — wegen
Ehedispensen, wegen Speise- und Altersdispensen (bei Weihungen), wegen sogenannten

privilegierten Altären, wegen Bruderschaftsbullen, wegen Verminderung von
Feiertagen u. dgl. sich an Rom wenden müssen?17 Wie ist dies mit der Idee des

hehren Episcopats vereinbar?...Besteht etwa in solchen Kleinigkeiten die Einheit
der göttlichen, rein geistigen Heiligungsanstalt, die Einheit der Kirche? Wird diese
Einheit durch solche Mittel erhalten? Ist das nicht vielmehr unchristliche,
unapostolische, unkirchliche Herrschsucht?... Derjenige, der solcher kleinlichten römischen

Bevormundung und Bevogtigung bedarf, ist des Bischofsamts unwürdig, soll
also auch nicht Bischof werden. Wer aber der höchsten Kirchenstelle in einem
Bisthum würdig ist, den sollen auch die römischen Curialisten nicht — wie ein Fätschen-
kind — in Windeln einwickeln.»18

Dritter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

Das Recht der höchsten Aufsicht, «das jeder Staat, als Staat, über seine religiösen
Gesellschaften hat, wird nur mit größter Umsicht, Schonung und Zartheit ausgeübt
werden und nur in ehrerbietiger Rücksprache mit den betreffenden Kirchenbehör-
den, ohne Verletzung der Gewissensfreiheit bestehen und mehr ein Aufmerksammachen,

ein Fingerzeig auf gewisse Übelstände als etwa ein kathegorischer Befehl

seyn» (Vorschläge Nr. 23).
Die Schweiz «prüft die kirchlichen Anordnungen und genehmiget jede gerne, die
dem Staatswohl nicht entgegen ist, und um so lieber, wie segensreicher sie in ihren
Folgen seyn muß». Die Rechtsgelehrten nennen dieses Recht «das Placetum, die

Genehmigung kirchlicher Vorschriften» (Vorschläge Nr. 26).
Die Schweiz wird alle der Kirche gemachten Vorschläge «nur mit gehöriger
Rücksprache und Beachtung der betreffenden kirchhchen Stellen» in die Tat umsetzen
«und hierinfalls mehr irenisch als diktatorisch verfahren» (Vorschläge Nr. 77).

Text des Badener Artikels

«3. Sie (sc. die Kantone) verbinden sich gemeinschaftlich zu Handhabung des lan¬

desherrlichen Rechts, vermöge dessen kirchliche Kundmachungen und
Verfügungen dem Placet der Staatsbehörden unterliegen, des nähern bestimmend,
was folgt:
Dem Placet sind unterworfen:
a) Römische Bullen, Breven und sonstige Erlasse.
b) Die vom Erzbischof, vom Bischof und von den übrigen kirchhchen Oberbehörden

ausgehenden allgemeinen Anordnungen, Kreisschreiben, Kundmachungen

etc. etc. an die Geistlichkeit oder an die Bisthumsangehörigen, so

16 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
17 Vgl. S. 416.
18 Glauben II 473 f. - - Fätschenkind Wickelkind (fätschen oder faschen, vom ital. fasciare mit einer

Binde umwickeln).

553



wie die Synodalbeschlüsse und beschwerende Verfügungen jeder Art gegen
Individuen oder Korporationen,

c) Urtheile von kirchhchen Obern, insoweit deren Ausfällung nach Landesgesetzen

überhaupt zuläßig ist.19

Von solchen kirchhchen Erlassen darf keiner bekannt gemacht oder auf irgend
eine Weise vollzogen werden, es sei denn derselbe zuvor mit dem von der
kompetenten Staatsbehörde zu einheilenden Placet versehen worden, ohne welches

er weder Verbindlichkeit noch Vollziehung erhält.
Die Kundmachung des Hauptakts und der das Placet enthaltenden Erklärung
der Staatsbehörde soll gleichzeitig geschehen. Geistliche Untergebene sind
verpflichtet, was immer in Widerspruch mit diesen Bestimmungen ihnen
zukommt, nicht nur unbeachtet zu lassen, sondern sogleich der betreffenden
Amtsstelle zu Handen der obern Staatsbehörden mitzutheilen.
Die Kantone verpflichten sich, auf dem Wege der Gesetzgebung wirksame
Strafbestimmungen gegen Übertretung aher dieser Vorschriften festzusetzen.
Geisthche Erlasse rein dogmatischer Natur sollen der Staatsbehörde ebenfalls

mitgetheilt werden, der sodann überlassen ist, ihre Bewilligung zur Bekanntmachung

unter der Form des Visums zu ertheilen.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 3 handelt von der Staatsgenehmigung der verschiedenen kirchlichen Erlasse,

von dem sogenannten Placet. Wir erinnern hier nur an das Verhütungs- und
Aufsichtsrecht des Staates und an seine Schirmpflicht. Das Staat hat das Recht
zu verhüten, daß kirchlicher Seits nichts für ihn Nachtheiliges angeordnet wird.
Er hat die Pflicht, die kirchliche Gesellschaft in ihren wohlgetroffenen
Anordnungen zu schützen und zu schirmen. Beide nun, diese Schirmfrflicht und
jenes Verhütungsrecht, haben zur nothwendigen Bedingung das Aufsichtsrecht.
Der Staat muß wissen, was er schützen und schirmen soll, und er wird schützen
und schirmen gerne Alles, was christlich, also gut und vernünftig ist.
Ein ausgezeichneter Katholik schreibt hierüber:20 ,Wie die Menschen, ihre
Einrichtungen, ihre Denkungsart, ihre Tugenden und Laster nicht mehr dieselben
sind wie in den ersten Jahrhunderten des Christenthums oder wie im Mittelalter,

so kann auch die Kirchenzucht jetzt nicht mehr dieselbe seyn wie in jenen
Zeiten. Nur das Alte selbst bis auf die kleinste, charakteristische Form
wiederherstellen, würde zu nichts führen. Die Kirche muß also ihre Disciplin nicht
blos wiederherstellen, sondern im eigentlichsten Sinne erneuern. Da wir
voraussetzen, daß sie überall von den lautersten Absichten ausgehen, die kirchlichen

Correctionsmittel dem Geiste der Zeiten anpassen, sich lediglich auf ihrem
Gebiete halten und alle Rücksichten, die zu nehmen sind, vorher wohl überlegen

werde, so wird sie sich auch nicht scheuen dürfen, ihren disciplinären
Anordnungen die größte Öffentlichkeit zu verschaffen.

19 Mit dieser Bestimmung sollten Verurteilungen wie jene von Alois Fuchs vermieden werden (Hanselmann

186).
20 A. Fuchs nennt als Quelle die Tübinger «Theologische Quartalschrift» (6, 1824, 618 f.). Vgl. Glauben

II 267 f. Verfasser der Abhandlung ist - nach Lösch 86 - Prof. Drey.

554



Hierunter verstehe ich die nach bestehenden Verhältnissen zur Bekanntmachung

kirchlicher Verfügungen überhaupt erforderlichen Formen; also wo das
gefordert wird, das Vorwissen und die Zustimmung der Authoritäten des Staats,
und in der Weise, wie das Eine oder das Andere gefordert wird. Selbst wenn
die Kirche von der äußeren Nothwendigkeit einer solchen Rücksichtnahme
absehen wollte, sollte es ihr nicht entgehen, daß das Umgehen der Heerstraße,
das Suchen der Heimlichkeit, gewöhnlich übel gedeutet und ohne andere
Prüfung für einen Beweiß einer unlautern Absicht, eines zu Recht nicht beständigen

Treibens und Strebens gehalten wird. Was seiner Natur nach einmal öffentlich

werden muß, steht sich am besten gleich von vorn herein als ein solches
dar.'»21

«Wären alle Kirchenbeamten, vom obersten bis zum untersten, was sie nach
der Idee ihres Berufes sein sollten, so hätte sich der Staat vor keinen Eingriffen
in sein Gebiet, vor keiner Nichtachtung seiner Rechte zu fürchten. Er müßte
sich nie beklagen, daß ihm durch Nachläßigkeit oder Unfähigkeit der Kirchendiener

Schaden erwüchse. Da wäre Placet, Oberaufsicht, sogenanntes
Reformationsrecht, Prüfung der Geisthchen u.s.w. rein unnötig.»22

Vierter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs: Keine23

Text des Badener Artikels

«4. Die Kantone, in denen Ehestreitigkeiten nicht in allen Beziehungen dem Civil-
richter unterstellt sind, werden in ihren bürgerhchen Gesetzgebungen den
Grundsatz befolgen, daß der geistlichen Gerichtsbarkeit jedenfalls keine höhere
Kompetenz in Ehesachen zustehe oder eingeräumt werden dürfe als diejenige,
über das Sakramentalische des Ehebands zu urtheilen. Ahe übrigen Verhältnisse
werden die Kantone dem bürgerhchen Richter vorbehalten.»

Verteidigung von Alois Fuchs24

«Nr. 4 überläßt bei der Ehe das Sakramentalische der Kirche, die andern Verhältnisse,

mehr bürgerlicher Natur, weist sie an die bürgerliche, politische Gesellschaft, an
den Staat. Nun heißt es: Gebet Gott, was Gottes, und dem Kaiser, was des Kaisers
ist — also der Kirche, was der Kirche, und dem Staate hinwieder, was des Staates
ist!25 Was sagen ferners hierinfalls die besten Canonisten? Doch, viele geistliche
Lärmer, bhnde Führer der Bhnden, wissen vom Kirchenrecht keine Silbe, und die
größte Pflicht des Geisthchen, das Studieren, ist ihnen fremd und verhaßt.

21 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
22 FrS Nr. 43 vom 23. Oktober 1835.
23 Die Schweiz «wird die Ehe heilig halten und für die wichtigste und folgereichste Institution im gesell¬

schaftlichen Verbände ansehen. Sie wird dieselbe begünstigen und nicht dulden, daß durch entgegengesetzte

Einrichtungen irgendwoher — mittelbar oder unmittelbar — ein Schatten auf sie geworfen werde»

(Vorschläge Nr. 109).
24 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
25 Nach Mt 22, 21; Mk 12, 17; Lk 20, 25 «Das letzte allerdings, was sich sagen läßt (sc. über Staat

und Religion), dürfte in dem Wort Jesu beschlossen sein: 'Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist'» (Lexikon der Religionen, begründet von Alfred Bertholet, Zürich 19773, 563).

555



Hingegen schreibt ein wohldenkender Gottesgelehrter in der Tübinger Quartalschrift

(1825, 484f.)26: An sich läuft das Dispensationsrecht mit dem
Gesetzgebungsrecht parallel. 'Es haben also Staat und Kirche in ihren Gesetzen zu dispensi-
ren an undfür sich. Allein man kann sich nicht vorstellen, was der Kirche daran
liegen mag, daß sie dispensiret. Es kann ihr nur darauf ankommen, daß ihre Gesetze
ausgeübt werden. Hätte also ein Staat ihre Gesetzgebung völlig anerkannt und
aufgenommen, so ist nicht abzusehen, was sie weiter wünschen kann. Sie könnte sich
vielleicht des lästigen Untersuchens und Dispensirens ganz entheben und es dem
Staate überlassen, etwa ganz wichtige Fälle ausgenommen, in denen sie sich ihr
besonderes Urtheil vorbehalten könnte. Ihre Geschäfte würden vereinfacht, und die

Thätigkeit, die in diesen sich verliert, möchte zu Besserem zu verwenden seyn.
Auch wäre zu wünschen, daß manche — früher nicht unwichtige — Gesetze jetzt
ganz hinweggenommen und so das Ganze um Vieles vereinfacht würde.'»

Fünfter Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«In ganz Helvetien sind die gemischten Ehen erlaubt» (Katholische Schweiz Nr. 20).

Text des Badener Artikels

«5. Die Eingehung von Ehen unter Brautleuten verschiedener christlicher Konfes¬
sion wird von den kontrahirenden Kantonen gewährleistet. Die Verkündung
und Einsegnung unterliegt den gleichen Vorschriften wie jene von ungemischten

Ehen und wird den Pfarrern ohne Ausnahme zur Pflicht gemacht. Die
angemessenen Coërcitiv [StrafJ-Maßregeln gegen die sich weigernden Pfarrer
werden die einzelnen Kantone bestimmen.»

Verteidigung von Alois Fuchs11

«Wenn Nr. 5 die gemischten Ehen gewährleistet, so geschieht hier rein nichts anderes,

als was der Papst selbst im frommen Baierlande erlaubt und gestattet hat.»28

26 Vgl. Glauben II 395. Verfasser des Beitrages ist - nach Lösch 90 - Prof. Johann Adam Möhler. Fuchsens

Lehrer hat aber die Badener Artikel abgelehnt (s. Möhlers Brief vom 8. Januar 1836 an seinen
Schüler Joseph Burkard Leu, bei Wüest 99-105).

27 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836
28 Vgl. Glauben II 396 f. — Den Mischehenstreit zwischen Bayern und Rom beendete eine Instruktion

des Hl. Stuhles vom 12. September 1834. «Wenn anders größere Übel und Ärgernisse nicht zu vermeiden

waren, so sollten nach der Instruktion bei jenen gemischten Ehen, bei denen die katholische
Kindererziehung nicht zugesichert wurde, keine kirchlichen Zensuren angewendet werden und die
Vornahme des Aufgebots und die Ausstellung von Zeugnissen hierüber gestattet sein. Jedoch sollte beim
Aufgebot die Religion der Brautleute nicht erwähnt und auf den Ledigscheinen das Verbot der Kirche
wegen des Ehehindernisses der gemischten Religion ausgedrückt werden. Zugleich sollte alles vermieden

werden, was als Billigung oder Zustimmung gedeutet werden konnte. Äußerstenfalls wurde in
den bezeichneten Fällen noch geduldet, daß der katholische Pfarrer ohne allen kirchlichen Ritus den
Ehekonsens der Brautleute entgegennehmen und die solchermaßen gültig geschlossene Ehe in sein

Trauregister eintragen könne» (Rupert Hacker, Die Beziehungen zwischen Bayern und dem Hl. Stuhl
in der Regierungszeit Ludwigs I. [1825-1848], Tübingen 1967, 99; ganzer Mischehenstreit: 74-103).

556



Sechster Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«Natürlich liegen die wichtigsten Punkte des Episkopats den Bischöfen ob, wenn
sie selbe nur erfüllen würden, und ihre Korrespondenz mit Rom dreht sich
meistens um folgende, höchst unbedeutende Gegenstände: Speise- und Ehedispensen,
Altersdispensen bei Weihungen, Privilegien für gewisse Altäre, Privilegien für
Bruderschaften u.s.f., und das Alles größtentheils um des heben Geldes wegen. Und
das Alles hat Oestreich gutentheils abgeschafft, und derjenige müßte doch ein
erbärmlicher Bischof sein und einen elenden geistlichen Rath um sich haben, der solche

Kleinigkeiten nicht von sich aus gehörig schlichten könnte; sind und müssen
ihm doch viel wichtigere Geschäfte überlassen bleiben» (AZ Nr. 100 vom 14.

Dezember 1833).

Text des Badener Artikels

«6. Die kontrahirenden Kantone werden die Festsetzung billiger Ehedispenstaxen,
sei es durch Verständigung mit dem Bischöfe, sei es durch Unterhandlung mit
dem päpstlichen Stuhle zu bewirken suchen. Würde der Zweck auf dem
bezeichneten Wege nicht erreicht, so behalten sich die kontrahirenden Kantone
dießfalls ihre weitern Verfügungen vor.»29

Verteidigung von Alois Fuchs30

«Wenn Nr. 6 billige Ehedispenstaxen bewirken will durch Verständigung mit
Rom oder dem Bischof, und in dem Falle, daß dieses nicht gelingen sollte (was
wir unsererseits durchaus nicht befürchten), sich weitere Verfügungen vorbehält,
was Böses ist dann hierin? In der Tübinger Quartalschrift heißt es weiter:31 'Mehrere

Gesetze, z. B. die vom 3ten und 4ten Grad der natürlichen und die von der
geisthchen Verwandtschaft sämtlich, waren in der alten Kirche nicht bekannt; es ist
auch kein tüchtiger Grund da, warum sie jetzt bestehen.' Gegen solche Dinge muß
man sich aussprechen 'und auf jeden Fall auch dagegen, daß der Papst sich besondere

Fälle zur Dispense immer noch vorbehält, was doch gewiß nicht mehr verthei-
digt werden kann. Denn was unlängst gesagt wurde: In Rom will man doch auch
leben, und es sey bilhg, daß Beiträge von allen Theilen der katholischen Welt geliefert

würden, ist in der That seltsam. Dispensirt man denn, damit Geld eingeht?
Man soll nur das weitläufige, nach byzantinischer Art eingerichtete Curialwesen
vereinfachen und überall weniger brauchen. Es müssen das alle Regierungen
thun.'»

29 Dieser Artikel wurde durch den sog. Wohlenschwilerhandel veranlaßt (s.S. 328 Anm. 13).
30 FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
31 ThQ 7 (1825) 485 f. (Möhler, vgl. Anm. 26). Wiederabdruck in Glauben II 395 f.

557



Siebter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Schweiz wird den Tag des Herrn stets heilig halten, hingegen — eingedenk,
daß sechs Tage zur wohlthätigen Arbeit bestimmt und nothwendig sind — nebst den
Sonntagen nur die höchsten und ältesten Feste des Herrn beibehalten, die Feier der
Heiligen aber auf die nächst einfallenden Sonntage verlegen oder - wie schon theil-
weise geschehen — mehrere ihrer Feste ganz abstellen» (Vorschläge Nr. 19).
«Die Schweiz wird für die Heiligung der Sonn- und Festtage wachen, ohne dabei
ein kleinherziges, finsteres Wesen einzuführen» (Vorschläge Nr. 21).

Text des Badener Artikels

«7. Sie (sc. die Kantone) verbinden sich, eine wesenthche Verminderung der Feier¬

tage oder die Verlegung derselben auf die Sonntage - nach dem Grundsatze
möghchster Gleichförmigkeit - auszuwirken und werden zu diesem Behufe sich
mit dem Bischöfe ins Einverständniß setzen. Eben so werden sie sich gemeinsam

für Verminderung der Fasttage - mit besonderer Rücksicht auf das

Abstinenzgebot an Samstagen — verwenden, jedenfalls ihre hoheitlichen Rechte auch
in diesen Disciplinarsachen sich vorbehaltend.»

Verteidigung von Alois Fuchs32

«Allbekannt ist es, daß das göttliche Christenthum sich nicht bis zu den Küchenzetteln

verstiegen, hingegen allen Christen — ohne Ausnahme - Mäßigkeit und
Selbstverläugnung vorgeschrieben hat und keinen davon dispensiert. In diesem Geiste
und im genauen Einklänge mit den Worten des Erlösers: 'Nicht was zum Munde
eingeht, verunreinigt den Menschen' (Mt 15,11) und des Apostels Paulus, der
gegen das Speiseverbot eifert: Da Gott die Speisen geschaffen habe, daß sie mit
Danksagung von den Gläubigen genossen werden, und weil alles von Gott
Geschaffene gut und nicht verwerflich ist, soferne es mit herzlichem Danke genossen
wird (1 Tim 4,3 f.); im Einklänge mit dem gleichen Apostel, der im christlich-freien
Geiste die Kolosser (2,20 f.) tadelt, daß sie sich Menschensatzungen aufdringen
lassen, wie da sind: 'Rühre dieses nicht an, verkoste es nicht und taste es ja nicht an'.
In diesem Geiste wird allbekannt nun jährlich das Fleischessen selbst während der
hl. Fastenzeit erlaubt, und die Fastenzeit bleibt deßwegen dennoch Fastenzeit. In
diesem Geiste ist ferners in sehr vielen Bisthümern das Fleischessen auch an den
Samstagen erlaubt.
Und dieweil die götthchen Worte lauten: 'Du sollst im Schweiße deines- Angesichtes

dein Brod essen!' (1 Mose 3,19); dieweil der Müßiggang der Anfang aller
Laster, hingegen Arbeit die Mutter vieles Guten und so gar nichts Böses, sondern
vielmehr so gut ist, daß man selbst vor dem allerheiligsten Tabernakel arbeiten darf
und nicht selten arbeitet; dieweil überdieß Paulus die Kolosser und damit zugleich
alle Christen belehrt (2,16), man könne sie eben so wenig wegen eines Festes
verdammen als wegen Speis und Trank; dieweil endlich das Christenthum uns die
Anbetung Gottes im Geiste und in der Wahrheit lehrt (Joh 4,24) und - recht
aufgefaßt und ausgeübt — das ganze Leben in einen heiligen Gottesdienst umwan-

32 FrS Nr. 44 vom 30. Oktober und Nr. 45 vom 6. November 1835.

558



delt, haben selbst die frömmsten Päpste sehr viele Feiertage aufgehoben, und während

in vielen katholischen Ländern nur wenige Festtage mehr bestehen, sind sie

mit päpstlicher Erlaubniß in Frankreich sogar bis auf vier herabgesetzt worden.33
Wir fragen nun, wie Hr. Professor und Pfarrer Höfliger in_ seiner vielgelesenen
Schrift über Synoden34: 'Warum sollen wir Schweizer unter allen Deutschen allein
noch am Samstag nicht Fleisch essen oder die Dispense halb erbetteln, halb bezahlen

müssen?' In den kathohschen Ländern Deutschlands sind mit päpstlicher Bewilligung

die Feiertage sehr vermindert. 'Warum sollen wir in diesen und vielen
andern dergleichen Dingen mehr haben und mehr thun als alle andern Deutschen?'
Indessen brauchen wir in Hinsicht der gewünschten Verminderung der Feiertage
nicht über unsere Grenzen hinauszugehen. Wir haben in unserer Schweiz selbst, im
Kanton Genf, ein Beispiel von einer sehr großen Verminderung der Festtage; denn
dort müssen sie nicht mehr als 8, sage mit dem Worte: acht Feste, und zwar mit
päpsthcher Genehmigung feiern, während wir hingegen Kantone haben, die bis zu
zwanzig ganze und dazu noch ein paar Dutzend halbe Feiertage feiern müssen.35

Und wie vielen 1000 Eidgenossen wäre es gedient, wenn auch sie, wie ihre genfer'-
schen Mitbrüder, nur mehr 8 Feste hätten! Es sind folgende: Weihnacht und
Himmelfahrt, Neujahr, Fronleichnamstag, Allerheiligen, Maria Geburt und Aufnahme
in den Himmel und der Bisthumsheilige von Genf, Franz von Sales.»
Nichts ist natürlicher und angemessener, als daß sich die Kantone in der Feiertagsfrage

mit den Bischöfen ins Einverständnis setzen. «Denn der Papst ist Bischof von
Rom, und wir hoffen — ein guter Bischof; er ist Erzbischof seines Metropohtan-
sprengels, und wir hoffen - ein guter; er ist überdies Landesfürst seines Staates, und
wir hoffen — auch ein guter. Welche Last von Arbeiten hegt nun schon in diesen
drei Beziehungen auf ihm! Er ist endlich der hl. Vater der katholischen, allverbreiteten

Kirche; seine Sorge muß sich über alle Erdtheile in den wichtigsten Beziehungen

erstrecken. Wie könnte er sich nun mit gar allen Einzelheiten und unbedeutenden

Sachen befassen? Das ist rein unmöglich. Daher wird von den Bischöfen in

33 Papst Pius V. (1566-72, 1712 heiliggesprochen) beschränkte die Zahl der Heiligenoffizien auf 87
(Brevierreform von 1568). Urban VIII. (1623-44) ließ in der Bulle «Universa per orbem» (1642) nur noch
34'Eeste als gebotene Feiertage bestehen. Im 18. Jh. erfolgte, hauptsächlich auf Betreiben der bourbonischen

Höfe, eine weitere Verminderung: Benedikt XIII. (1724-30) gestattete den spanischen Katholiken,

17 dieser Feste als Halbfeiertage zu begehen (mit dem Gebot des Meßbesuchs, aber ohne Arbeitsruhe).

Gleiche Indulte erhielten Neapel und Sizilien (1748) sowie Österreich (1753), wo nur noch 15

ganze Feiertage bestehen blieben. Klemens XIV. (1769-74) hob auf Ersuchen der Kaiserin Maria Theresia

auch die halben Feiertage auf Ahnliche Regelungen erfolgten für Bayern (1772), Preußen (1772
und 1788), Spanien (1791) und andere Länder (LThK 4, 98; Jedin V 603; vgl. Glauben II 139).

34 Siehe Glauben II 139. - Vgl. S. 70 Anm. 70.
35 Obwalden feierte noch in den 30er Jahren des 19. Jh. «36 ganze und zudem noch 17 sog. halbe Feierta¬

ge (an denen die Arbeit nur bis zum Mittag ruhte). Ähnliche Zahlen galten im ersten Viertel des
Jahrhunderts auch für Nidwalden, Uri und Schwyz sowie für die katholischen Teile von Graubünden.
Wohl ist in Betracht zu ziehen, daß stets einige dieser Feiertage auf Sonntage fielen; doch genügten
auch die verbleibenden noch vollauf, um einen ganz merklichen Ausfall an Arbeitstagen herbeizuführen,

der unter den veränderten wirtschaftlichen Verhältnissen sich immer stärker als Last fühlbar
machte. Das bewog die verschiedenen Regierungen dieser Kantone der Reihe nach, unterstützt von
den Priesterkapiteln ihrer Länder, an ihren Bischof und durch diesen an den Papst zu gelangen, um —

mit dem Hinweis auf die ökonomische Situation — für eine Anzahl von Festtagen die Aufhebung oder
die Verschiebung auf Sonntage zu erwirken. So Uri 1835, Schwyz und Graubünden 1839, Obwalden
1842. Die Dispensgesuche wurden durchwegs genehmigt» (Louis Schihin, Sozial-politische Ideen im
schweizerischen Katholizismus. Die Anfänge 1798-1848. Diss. oec. pubi. Zürich, Schöffiisdorf 1937,
177 £). Vgl. S. 124 Anm. 48 Über die heutige Regelung der Feiertage in den Kantonen siehe:
'83 Schweizer Almanach, Baden 1982, 283 f.

559



ihren Sprengein Vieles abgethan und wohl zuletzt dem hl. Vater zur Genehmigung
vorgelegt, was ja — wohlgemerkt — die Badenerkonferenz keineswegs verbietet.
Vielmehr wird man diese Genehmigung gerne sehen, und man darf sie von der
Güte des Papstes hoffen, mit der sie anderwärts schon ertheilt worden ist.

Gerade so erging es im Kanton Genf. Dort wurden in verschiedenen Gemeinden
verschiedene Festtage gefeiert. Es war ein großer Übelstand, wie es bei uns ein sehr
großer Übelstand ist, wenn man so oft in einer Gemeinde wacker arbeitet und in
der andern Nachbargemeinde feiert und mitunter ein wahres Juheleben führt. Die
weise Regierung Genfs wollte hierinfalls Ordnung und Einheit; sie unterhandelte
mit dem Lausannerbischof Jenni zu Freiburg. Man kam miteinander über die 8
bemeldten Feste ins Einverständniß. Nun schrieb der hochw. Bischof an Pius VII.
seligen Andenkens, schilderte ihm den Übelstand und wie angemessen und vortheil-
haft die getroffene Anordnung sei, und suchte um die päpstliche Genehmigung
nach. Der Papst erließ dann am 8. Mai 1821 ein Breve, worin er seine Genehmigung

aussprach, da Leo der Große erkläre, es gebe in der Kirche einige ganz
unveränderliche Punkte, aber auch viele, die man nach Zeit und Umständen anordnen
könne. Daher er, um Einheit unter diejenigen zu bringen, die, wie kirchlich so auch

politisch unter gleichen Behörden stehen, in das Ansuchen einwillige und die
Katholiken im Kanton Genf von allen übrigen Festen vollkommen dispensiere; gleichviel,

durch welche Behörden, aus welchen Ursachen und ob selbst aus Gelübden
diese Feiertage eingeführt gewesen seien. Dieser Anordnung sollen weder die
Gesetze von Bisthums- und Provinzialsynoden, noch sogar von allgemeinen
Kirchenversammlungen im Wege stehen. Wir fragen nun: Wäre es nicht auch für die ganze
Schweiz — wie für den Kanton Genf — sehr vorteilhaft, wenn weniger Feiertage
wären? Und wäre hierin nicht Einheit schön, wie sie laut päpstlichen Worten für
einen einzelnen Kanton schön ist?»36

Achter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Schweiz sorgt dafür, daß die Priesterseminarien ihrer erhabenen Bestimmung
entsprechen, besonders also dafür, daß diesen hochwichtigen Pflanzschulen
ausgezeichnete Regenten oder Directoren vorstehen» (Vorschläge Nr. 57).
«Die Schweiz führt eine genaue Controll über die Aufnahme in die Priesterseminarien;

kein Unsittlicher, aber auch kein Talentloser darf zum priesterlichen Stande
befördet werden. Indeß darf diese Controll nicht erst mit dem Eintritt ins Seminarium

beginnen. Nein, sie muß schon bei dem Gymnasium anfangen und durch alle
Schulen — die Theologie inbegriffen — fortgeführt werden. Es sei unabänderliches
Grundgesetz, daß nur geistvolle, reich begabte Jünglinge in den Predigerstand
aufgenommen werden» (Vorschläge Nr. 55).37

36 Siehe William Martin, La situation du catholicisme à Genève 1815-1907. Etude de droit et d'histoire.
Paris-Lausanne 1909, 70-77, bes. 72.

37 Fuchs nennt den Priesterstand auch «Lehrerstand» (AZ Nr. 102 vom 21. Dezember 1833). Um diese
Zeit schrieb er anj. A. S. Federer, daß ihn außer der Predigt wenige kirchliche Funktionen ansprechen
würden. Demnach sei ihm die Suspension in mancher Beziehung gleichgültig (Vadiana, 11. Dezember
1833). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 134 f. und Wünsche 134 ff.

560



«Keiner wird zum theologischen Studium hinzugelassen, ohne die gehörigen
Lehrgaben und philologischen und philosophischen Studien, und keine theologische
Anstalt geduldet, wo nicht die Exegese des alten und neuen Testaments, die Kirchen-
und Dogmengeschichte, die Moral und Pastoral von wissenschaftlichen Männern
auf würdige Weise vorgetragen wird. Die Weltgeschichte, das Kirchenrecht und die
Pädagogik muß jeder Candidat in der Philosophie studirt haben» (Vorschläge
Nr. 122).38
Die Schweiz «sorgt für edle Thätigkeit und fortgehende Bildung des Klerus, also für
Lesezirkel und für angemessene schriftliche Arbeiten, vorzüglich im hochwichtigen
Fache der Volksbelehrung durch gute Volksschriften» (Vorschläge Nr. 53).
«Wie die Studien der Weltgeistlichen, so werden auch die Studien der Klöster
beaufsichtigt, und auch da wird keinem Sitten- und Talentlosen die Aufnahme
gestattet» (Vorschläge Nr. 69).
«Keine Ordensperson kann in oder außer dem Kloster in der Seelsorge angestellt
und gebraucht werden, ohne bischöfliche Prüfung und Genehmigung, und nur mit
ausdrücklicher Genehmigung des Staates nach abgelegtem Diensteid» (Vorschläge
Nr. 73).

Text des Badener Artikels

«8. Die kontrahirenden Kantone verpflichten sich zur Ausübung ihres landesherr¬
lichen Rechts der Oberaufsicht über die Priesterhäuser (Seminarien).
Sie werden in Folge desselben Vorsorgen, daß Réglemente über die innere
Einrichtung der Seminarien, insoweit sie von kirchhchen Behörden ausgehen, der
Einsicht und Genehmigung der Staatsbehörde unterlegt werden, und daß die
Aufnahme in die Seminarien nur solchen Individuen gestattet wird, die sich vor
einer durch die Staatsbehörde aufgestellten Prüfungskommission über befriedigende

Vollendung'ihrer philosophischen und theologischen Studien ausgewiesen

haben.
Auch werden sie sich durch Prüfungen der Wahlfähigkeit der Geisthchen vor
deren Anstellung als Seelsorger versichern und überhaupt für die weitere
Ausbildung derselben durch zweckdienliche Mittel sorgen.
Die Regulär-Geistlichen sind in Hinsicht auf den Antritt von Pfründen und auf
Aushülfe in der Seelsorge ganz den gleichen Vorschriften unterworfen wie die
Säkular-Geistlichkeit. Was insbesondere den Kapuzinerorden anbetrifft, so werden

die Kantone die angemessenen Maßregeln ergreifen, damit auch über die von
dessen Ghedern auszuübende Seelsorge die erforderliche Staatsaufsicht walte.»

Verteidigung von Alois Fuchs19

«Nr. 8 redet von der hoheitlichen Aufsicht über die Seminarien, die ja der Staat

schützen, also nothwendigerweise auch beaufsichtigen muß. Er redet von ihrer
inneren Einrichtung, und hoffentlich wird diese so gut getroffen, daß man die
Prüfung des Staates nicht zu scheuen hat. Ferners, um der landesverderblichen Unwissenheit

der Geistlichen zu steuern,40 wird eine Prüfungskommission für die Auf-

18 Siehe Glauben II 201—204. Gemeint ist jenes Kirchenrecht, das im Naturrecht grundgelegt ist
(Wünsche 126 f., Glauben II 203).

» FrS Nr. 7 vom 12. Februar 1836.
40 Siehe Glauben II 204 ff. - Vgl. S. 13 Anm. 36 (Schrift von F. X. Hübscher).

561



nähme in die Seminarien und für die Wahlfähigkeit zu Pfründen angeordnet,41 und
die Ordenspriester werden den gleichen Vorschriften wie die Weltpriester
unterworfen, insofern sie auf Pfründen wollen.42
Und das konnte man verketzern?! Wahrlich, wer hier verketzert, der verketzert das

Tridentinum, ist also selbst von vorne herein ein Ketzer. Ihr Verketzerer! Schlaget
doch nach die tridentinischen Verordnungen über die Ordensgeistlichen43, über
Pfründenbesetzung44 u. s. w. Die Badenerkonferenz ist hier in vollem Einklang mit
dem preiswürdigen Tridentinum. Entscheidend ist und bleibt, daß die 850 000
Katholiken in der Schweiz ein wesentlicher Theil der Kirche sind, die, wie große
Pflichten, ebenso auch große Rechte haben. Die Kirchenbeamten können die
Kirchenbürger nicht mit dem Worte 'Staat' und 'Das geht den Staat nichts an' zur Kirche

hinaus jagen. Laut dem Tridentinum haben Geistliche und andere kluge, des

göttlichen Rechtes kundige Männer die Priestercandidaten zu prüfen.45 Ihr Begehren,

zu Priestern befördert zu werden, muß öffentlich in ihrer Pfarrkirche verlesen
werden.46 Bei der Weihe selbst muß der Bischof das Volk noch einmal um seine
Zustimmung fragen.47 Ferners darf keiner geweiht werden, ohne eine Pfründe zu
haben oder einen hinlänglichen Versorgungsschein.48 Haben also die Laien und in
ihrem Namen ihre Behörden nichts zu sagen bei der Beförderung ihrer Mitlaien zum
Priesterthum? Wer darf beim Anbhck obiger Kirchengesetze so etwas behaupten?
Nebstdem sind, wie der berühmte Dr. Zimmer schreibt, die Geistlichen auch
Staatsbeamte und Lehrer der Staatsreligion, und der Staat darf also, ja er muß wissen,

wer von ihm beamtet werden will und ob er seiner großen Aufgabe gewachsen
sei.49 Und der ernste Sambuga, den noch niemand gewagt hat zu verketzern,50
schreibt: 'Die Aufnahme in die Seminarien muß mit mehr Auswahl geschehen. Der
Staat darf nicht so leicht in der Aufnahme künftiger Kirchendiener sein. Selbst die
mitstimmenden Geistlichen erinnern sich nicht alle Mal lebhaft genug an die
unentbehrlichen Eigenschaften eines Priesters. Wo Menschenwohl bewirkt werden soll,
wo Menschenwohl davon abhängt, muß alles Mitleiden und sonstiges Wohlwollen
gegen Andere schweigen.'51
Wie der Staatsbürger nur gute und taughche Staatsbeamte will, so will auch der
Kirchenbürger nur gute und taugliche Kirchenbeamte, und die Kirchengesetze
entsprechen seinen Wünschen vollkommen, wenn sie nur besser beachtet würden.

41 Vgl. S. 20 (Wahlfähigkeitszeugnis für A. Fuchs).
42 Siehe Glauben II 388-391.
43 23. Sitzung, 12. Kap. von der Verbesserung (Egli 220 f.).
44 7. Sitzung, 13. Kap. von der Verbesserung (Egli 79).
45 23. Sitzung, 7. Kap. von der Verbesserung (Egli 217).
46 23. Sitzung, 5. Kap. von der Verbesserung (Egli 216). Siehe Glauben I 276, II 209 f. und 319.
47 Siehe auch A. Fuchs, Die Demokratie in der katholischen Kirche (AZ Nr. 102 vom 21. Dezember

1833) und Glauben II 321 f.
48 21. Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egü 177 f.). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 98.
49 Siehe Glauben II 210 f. — Unter Staatsreligion versteht Prof. Zimmer die Anerkennung der drei ewigen

Grundideen: Gott, Tugend und Unsterblichkeit (s. Biogr. A. Fuchs I 89).
50 Joseph Anton Sambuga (1752-1815). 1778 Hofprediger in Mannheim, 1784 Pfarrer zu Herrnsheim,

1797 geistlicher Erzieher des spätem Königs Ludwig I. von Bayern. Verband religiöse Wärme mit
verstandesmäßig klarer Moral und beeinflußte Ludwig im Sinn des christlich-patriarchalischen Absolutismus.

Mit J. M. Sailer befreundet, war er auch literarisch tätig. LThK 9, 295 f. (Lit.); Reden und
Aufsätze von Joseph Anton Sambuga, hg. von Johann Baptist Schmitter-Hug, Lindau 1834.

51 Vgl. Glauben I 273 Anm. 1 und Glauben II 210.

562



Wahrlich, es stünde um unsere katholische Schweiz weit besser, wenn wir
durchgängig gute und wissenschaftlich gebildete Priester hätten. Beide aber, Tugend und
Wissenschaft, fordern die Kirchengesetze sehr streng. Mit rohen Waldbrüdern im
Priesterrocke ist der Kirche nicht geholfen; sie bedarf tugendliche und erleuchtete
Priester. Bisher war in der Schweiz zuwenig Aufsicht über die Studien der künftigen
Priester, und es wurde von ihnen zuwenig gefordert. Auch haben wir zur Stunde
noch hie und da erbärmliche niedere und obere Schulen. Vieles aber hat sich Gottlob

gebessert, und es ist, statt Ketzerei, hl. Christenpflicht, noch mehr zu verbessern.

Gott ist Licht, und das Christenthum eine Religion des Lichtes, und unsere hl.
Kirche eine Licht- und Verklärungsanstalt.»

Neunter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Schweiz garantiert allen drei Glaubensbekenntnissen — also den Katholiken,
den Protestanten und den Juden - ihre kirchlichen, ihre milden und ihre
Bildungsanstalten; sie wacht für ihre Erhaltung, Verbesserung und nothwendige Ausbreitung»

(Vorschläge Nr. 63).
«Sie garantiert demnach auch den Katholiken ihren allseitigen Kirchenfonds und
insbesondere die Klöster» (Vorschläge Nr. 64).52
«Die Klöster müssen theils allseitige Bildungs-, theils Verbesserungs-, theils
Krankenpflegeanstalten seyn. Das /Alles waren sie ursprünghch und müssen es wieder
werden und stets fortbleiben. Die katholische Schweiz bedarf solcher Institute im
hohen Grade; sie hat aber auch große und herrliche Eundationen» (Vorschläge
Nr. 66).
«Alle Kirchen- und Klostergüter tragen die Staatslasten, wie die Besitzungen anderer

Bürgen) (Vorschläge Nr. 67).53
«Das Gesammt-Klostergut wird zum allgemeinen Kirchen-, Schul- und Armengut
geschlagen» (Katholische Schweiz Nr. 55).

Text des Badener Artikels

«9. Die kontrahirenden Kantone anerkennen und garantiren sich das Recht, die
Klöster und Stifter [Stifte] zu Beiträgen für Schul-, rehgiöse und milde Zwecke
in Anspruch zu nehmen.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 9 verpflichtet die kirchlichen Corporationen (die Klöster und Stifte) zu Beiträ-

52 «Mit dem ist aber nicht gesagt, daß, wenn eine Kirchenpfründe oder ein Spital oder eine Lehranstalt
oder ein Kloster seiner Stiftung und seinem Zwecke nicht entspräche, daß damit auch sein jetziger,
faktischer und fehlerhafter Zustand garantiert und somit die höchstnöthige Verbesserung dadurch verhindert

wäre» (Vorschläge Nr. 65). «Die Schweiz läßt vielmehr den betreffenden Konfessionen und
Kantonalbehörden hierin allen möglichen Spielraum, innert den Grenzen ihres Kirchenrechtes und ihrer
Gesetze. Sie garantiert keine Institution, die der Idee der Menschheit, des Christenthums, der Kirche
und ihrer Institute widerspricht und dringt auf ihre Verbesserung» (Vorschläge Nr. 66).

53 «Jeder Geistliche von allen Konfessionen so wie die Klosterleute stehen wie alle anderen Einwohner
unter den Gesetzen und Gerichten, sind diesen verantwortlich so wie zur Eidesleistung dem Staate

verpflichtet» (Vorschläge Nr. 67, Fortsetzung). «Hingegen genießen sie auch alle Rechte eines
Staatsbürgers, wie sie seine Pflichten erfüllen und seine Lasten tragen; sie sind stimm- und wahlfähig»
(Vorschläge Nr. 68).

563



gen für Schulen und für religiöse und milde Zwecke. Zu dem Allem sind sie ohnehin

ursprünglich und stiftungsgemäß verpflichtet. Alles Klostergut ist Kirchen-,
Schul- und Armengut.»54
Das gesamte Vermögen der Klöster «ist Kirchengut — heiliges, unantastbares Gut
der katholischen Gemeinde. So wenig das allseitige Pfrundgut 'Pfaffengut' ist, eben
so wenig ist das allseitige Klostergut 'Mönchs- oder Nonnengut'. Nein, es gehört
der Gesammtgemeinde, der ganzen katholisch-kirchlichen Gesellschaft, nicht einem
einzelnen Theile derselben. Und wie z. B. die einzelnen zeitlichen Nutznießer eines

Spitals offenbar nicht dessen selbstherrliche Eigenthümer sind und mit dem Spitalgute

nicht nach Belieben schalten und walten können, sondern das Spitalgut
ungeschmälert, ja geäuffnet das Erbgut und Vermögen der Barmherzigkeit für alle künftigen

Zeiten bleiben muß und die zeitlichen Bewohner nur das Nöthige ansprechen
können, so ist es bei jedem Kloster, groß und klein.»55
«Wir haben es schon wiederholt und unwidersprechlich, besonders in den
Verfassungswünschen für Schwyz56 erwiesen, daß die Klöster ihrer Idee und ihrer so
ansprechenden Urgeschichte nach für die edelsten Zwecke des Christenthums und der
Menschheit gestiftet sind, daß sie Bildungs-, Verbesserungs- und
Vervollkommnungsanstalten sevn müssen, und die Kirche hat alle Augenblicke das Recht, ja die
Pflicht, sie zu ihrer Bestimmung zurückzuführen, da, wo sie von ihr abgewichen
sind — und sie sind es nur zu vielseitig. Die Beweise — die traurigen, schreienden
Beweise —, sie liegen vor aller Welt Augen. Ferne von uns, daß wir ihr heiliges
Kirchen-, Schul- und Armengut, wie anderswo, gewissenlos verschleudern und ihre
ehrwürdigen Gebäude zerstören. Aber für ihre vollständige Verbesserung dürfen,
müssen wir sorgen. Aus Verdummungsanstalten müssen sie wieder Lichtanstalten
werden und aus bloßen Abfütterungsinstituten für einige Wenige, die große Summen

für die verkehrtesten Zwecke verschleudern, müssen sie sich wieder zu hl.
Pflegeanstalten für die leidende Menschheit, 'für Christus in den Armen' umwandeln.»57

Zehnter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Die Klöster alle — ohne Ausnahme — stehen kirchlich unter ihrem Bischöfe,
politisch unter den betreffenden Regierungen, und diese führen immer eine genaue
Controlle über ihren allseitigen Etat und über die Aufnahme, die Ankunft und den

Abgang all ihrer Mitglieder» (Vorschläge Nr. 69).
«Die Klöster sowie die Chorherrenstifte stehen kirchlich unter ihrem Bischöfe,
ökonomisch unter dem Administrationsrathe» (Katholische Schweiz Nr. 42).

54 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
" Glauben II 294 f.

Vgl. S. 471.
Glauben II 295 f.

56

564



Text des Badener Artikels

«10. Sie (sc. die Kantone) werden gemeinsame Anordnungen treffen, daß in Auf¬

hebung der bisherigen Exemtion die Klöster der Jurisdiktion des Bischofs
unterstellt werden.»

Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 10 unterstellt die Klöster den Bischöfen im vollen Einklänge mit dem
Tridentinum.»58

Elfter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

Die Schweiz «stellt den Klerus ins gehörige Verhältniß zu den Regierungen und
dem Volke und räumt diesem überall jenen Antheil für seine unmittelbaren kirchlichen

Angelegenheiten ein, die es schon in hundert und hundert Gemeinden,
namentlich in den Urkantonen, seit undenklichen Zeiten hat. Jedoch sorgt sie dafür,
daß dies nicht in 'Pöbelherrschaft und in heillose Zersplitterung ausarte und in
nichts Wesentliches schädlich eingreife» (Vorschläge Nr. 54).59
Die «Volkswahlen können nur nach dreifachem Vorschlage der Kantonalkirchen-
räthe statt finden. Da, wo bisher die Kollatur in der Hand des Bischofs oder eines
Andern lag, hat dieser einen dreifachen Vorschlag zu machen» (Vorschläge Nr. 60).

Text des Badener Artikels

«11. Die Kantone werden nicht zugeben, daß Abtretungen von Kollaturrechten an
kirchliche Behörden oder geistliche Corporationen Statt finden.»

FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836 - - Konzil von Trient, 25. Sitzung, Kap. 9-11 (Egli 286 ff). Vgl.
Biogr. A.Fuchs I 160.
«Das Tridentinum war bestrebt, den Bischof wieder zum einheitlichen Leiter und Oberhirten der Diözese

zu machen und, vor allem in Angelegenheiten der Seelsorge und des Kultus, seine Jurisdiktion
möglichst von Exemtionen zu befreien. Aus diesem Grund sollte auch die Exemtion der Orden und
Klöster weitgehend eingeschränkt werden. Um dieses Ziel zu erreichen, wurden einerseits dem Bischof
weitgehende Rechte erteilt beziehungsweise abhandengekommene wiederhergestellt, und anderseits
wurden ihm Amtsvollmachten verliehen, die ihn ermächtigten, als Apostolischer Delegat auch gegenüber

den Exemten seine Jurisdiktion auszuüben. Aus den Vorschriften des Tridentinums ist deutlich zu

verspüren, daß das Ziel in dieser Richtung sehr weit gesteckt war. Es wurde nicht in vollem Maße
erreicht, und im Verlauf der Zeit traten sogar wieder gewisse Einschränkungen der Autorität des
Bischofs ein, allerdings in wesentlich sinnvollerer und geordneterer Form, als dies bisher der Fall war»
(Willibald M. Plöchl, Geschichte des Kirchenrechts, Band III, Wien 19702, 517 f.).
«Es gibt viele schweizerische Gemeinden, die nicht blos ihre Geistlichen selbst wählen, sondern theils
an Gemeindeversammlungen, theils durch ihre Ausschüsse — die Kirchenräthe —, vereint mit der
Ortsgeistlichkeit, ihre kirchlich-ökonomischen Angelegenheiten selbst ordnen und ortsgemäße Verfügungen

über den Cuit u. s. f. treffen» (Anm. zu Vorschlag Nr. 54).

565



Verteidigung von Alois Fuchs

«Nr. 11 sichert den kirchlichen Gemeinden (Pfarreien etc.) das uralte, wesentliche

Wahlrecht ihrer Priester.»60
«Wie die Laienschaft die Pflicht und das heilige Recht hat, für die würdige
Bildung der Priesterkandidaten zu sorgen, nur würdige Personen in den hehren
Priesterkreis zuzulassen und für fortwährende amtsgemäße Thätigkeit derselben

zu wachen, eben so hat sie auch das Wahlrecht bey allen Kirchenbeam-
tungen; versteht sich, unter den kirchengesetzlichen Bedingungen. Wir sind - und
wir glauben aus guten Gründen - keinem Absolutismus in Kirche und Staat hold
und wir möchten den absoluten Demokratismus, dessen grobe Auswüchse wir von
Jugend an politisch mit angesehen haben,61 durchaus nicht in die Kirche hin
überspielen.»62

Zwölfter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs: Keine63

Text des Badener Artikels

«12. Sollte von Seite kirchlicher Obern gegen die von der Staatsbehörde vermöge
ihr zustehenden Wahlrechts vorgenommene Besetzung einer Lehrerstelle irgend
einer Art - Einsprache erfolgen, so ist dieselbe als unstatthaft von dem
betreffenden Kanton zurückzuweisen.»64

Vorbehalte von Alois Fuchs65

Ich nehme kein Blatt vor den Mund und erkläre, «daß diese Nr. 12 nicht gehörig
abgefasst ist; sie lautet zu allgemein. Versteht man unter der Lehrerstelle z. B. einen
Rechtslehrer, so ist die Sache ganz in Ordnung. Dann aber gehört sie nicht hieher,
weil das kein Gegenstand ist, der die Kirche berührt! Versteht man aber unter der
Lehrerstelle Professoren der Theologie und katholische Religionslehrer an
Gymnasien u. s. w., dann muß diese Nr. anders abgefasst werden und etwa den Beisatz
erhalten: 'Insofern der gewählte Lehrer der Theologie die kanonischen Eigenschaften

besitzt'. Denn wie der Seelensorger die bischöfliche Genehmigung haben muß,
ebenso muß sie auch der Professor der Theologie haben, und der Bischof darf hier
die kirchengesetzlichen Eigenschaften fordern. Die Sache ist sehr einfach: Eine
republikanische Staatsbehörde z. B. wird keinen Professor des Despotismus dulden,
und ebenso wenig wird jemand kirchlichen Behörden zumuthen dürfen, unkirchliche

Religionslehrer zu dulden.»66

60 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
61 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 33 f.
62 Glauben II 230 - Vgl. Kap. 17 (bes. S. 286).
63 «Überzeugt von der hochwichtigen Stellung der Religionslehrer in jedem Staate, läßt sie (sc. die

Schweiz) die betreffenden Rabbiner nicht unbeachtet und schenkt ihre vollkommenste Aufmerksamkeit
und alle Unterstützung den christlichen Theologen» (Vorschläge Njr. 121).

64 Anlaß zur Aufnahme dieses Artikels gaben die Auseinandersetzungen wegen der Berufung von
Chr. Fuchs als Theologieprofessor an das Lyzeum Luzern (vgl. S. 532—543).

» FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
66 Vgl. Glauben II 212.

566



Dreizehnter Artikel

Vorschläge von Alois Fuchs

«Jeder Geistliche von allen Konfessionen so wie die Klosterleute stehen wie alle
anderen Einwohner unter den Gesetzen und Gerichten, sind diesen verantwortlich so
wie zur Eidesleistung dem Staate verpflichtet» (Vorschläge Nr. 67).
«Hingegen genießen sie auch alle Rechte eines Staatsbürgers, wie sie seine Pflichten
erfüllen und seine Lasten tragen; sie sind stimm- und wahlfähig» (Vorschläge
Nr. 68).
Die Schweiz wird dafür sorgen, daß ihre «Geistlichen immer sind und bleiben, was
sie vor Allem und von Jugend an waren: Staatsbürger, Eidgenossen» (Vorschläge
Nr. 123).

Text des Badener Artikels

«13. Die kontrahirenden Stände gewährleisten sich gegenseitig das Recht, von ih¬

rer gesammten Geistlichkeit gutfindenden Falls den Eid der Treue zu fordern.
Sie werden einem in dem andern Kantone den Eid verweigernden Geistlichen
in dem ihrigen keine Anstellung geben.»

Verteidigung von Alois Fuchs61

Dieser Artikel gefährdet weder die Religion noch die Kirche. «Den Beweis hiefür
wollen wir weder aus frühern Zeiten noch aus andern Ländern, noch von weltlichen

Autoritäten herholen. Nein, wie beim siebenten Artikel wollen wir fein
hübsch in unserer Zeit, in unserem Vaterlande und bei kirchlicher, und zwar bei der
höchsten, nämlich bei päpstlicher Autorität bleiben.
Im Kanton Genf müssen die hochw. katholischen Geistlichen der Regierung
folgenden Eid schwören, und zwar mit päpstlicher Genehmigung: 'Ich schwöre,
nichts gegen die Sicherheit und Ruhe des Staates zu thun und meinen Pfarrangehörigen

Unterwürfigkeit unter die Gesetze, Gehorsam gegen die Vorgesetzten und
Eintracht mit allen ihren Mitbürgern zu predigen. Ich schwöre, der festgesetzten
Ordnung eben so gewissenhaft zu gehorchen, als ich standhaft den Gesetzen der
Kirche und meinen kirchhchen Obern folgen werde in Allem, was die Religion
betrifft.'

Der hochw. Herr Bischof von Lausanne, Jenni, hatte in einem feierlichen Vertrag
mit der Genferregierung diesen Eid den 1. Hornung 1820 mit eigenhändiger
Unterschrift genehmigt. Mehrere Pfarrer aber weigerten sich beharrlich, diesen Eid zu
schwören. Diese Weigerung veranlaßte langwierige Erörterungen zwischen der
Regierung und dem Bischof. Dieser wandte sich sehr weise an den heil. Vater selbst
und erhielt von ihm die befriedigendste Antwort. Pius VII. höchstseligen Andenkens

schrieb mit eigenhändiger Unterschrift den 14. Weinmonat 1820 dem hochw.
Bischof Jenni: Da der Endzweck des geforderten Eides kein anderer sei, als den
Klerus mit seiner neuen Regierung zu verbinden, ohne allen Eintrag der Verpflichtungen,

welche die katholische Religion ihm auflege, — und da die genfer'sche
Regierung wiederholt versichert habe, daß sie nie Etwas gegen die katholischen Glau-

67 FrS Nr. 46 vom 13. November und Nr. 52 vom 24. Dezember 1835.

567



benssätze und Kirchengesetze fordern werde, so erkläre er die vorgeschriebene
Eidesformel für erlaubt, und der Clerus dürfe dieselbe mit gutem Gewissen ablegen.

Zugleich drückte der hl. Vater seine vollkommene Zufriedenheit mit dem Eifer
und der Sorgfalt aus, die der hochw. Bischof Jenni zur glücklichen Beendigung dieser

wichtigen Angelegenheit angewandt habe.
Der Herr Bischof beeilte sich, unter dem 8. Wintermonat 1820 dem genfer'schen
Clerus diesen beruhigenden päpstlichen Ausspruch in einem eigenen Hirtenbriefe
bekannt zu machen, und zeither wird nun obiger Eid ohne Widerspruch von der
katholischen Geistlichkeit der Regierung des Kantons Genf geleistet. Was nun im
Kanton Genf mit päpstlicher Genehmigung geschieht, das wird auch in andern
Kantonen geschehen dürfen. Was die Genferregierung mit ihrem hochwürdigen
Landesbischofe ausgemacht und angeordnet hat, das werden auch andere Regierungen

mit ihren hochw. Landesbischöfen ausmachen und anordnen dürfen. Und was
der hl. Vater anno 1820 im Kanton Genf ausdrücklich erlaubt hat, das wird er auch

jetzt in andern Kantonen erlauben, wenn man ihn gehörig belehrt; wenn man 'die

gleisnerischen Zeloten und ehrsüchtigen Zwischenträger'68 entlarvt und entwaffnet
und wenn die Regierungen und Bischöfe unmittelbar mit dem hl. Vater selbst
unterhandeln.69

Es zeigt sich, daß selbst der große Mann Franciscus Geiger im Jahre 1798 dem
helvetischen Staate einen unbedingten Eid schwur. Einen ähnlichen schwuren die
aargauischen Geisthchen schon 1816, die thurgauischen aber in den letzten Jahren,
und im Kanton St. Gallen legten 1833 einen unbedingten Staatseid ab: Drei
Klosterherren von Wettingen, zwei von Fischingen, einer von Einsiedeln, mehrere von
Pfäfers; ferners der damalige Domherr, Regens und geistliche Rath Zürcher von
Menzingen; der höchst orthodoxe Domherr Nußbaumer von Oberägeri70; selbst
auch der bischöfliche Caplan a Porta; der bischöfliche Commissarius Fritz; Dekan
Ochsner von Einsiedeln; Dekan Heinrich von Oberägeri; Domherr und Dekan
Blattmann von Oberägeri; Dekan Rothlin von Lachen; Herr Fischer von
Merenschwand im Aargau, Caplan zu Kaltbrunnen, ein höchst orthodoxer Mann71, und
noch viele andere Geistliche, ohne daß diese Sache das geringste Aufsehen
machte.

68 Siehe S. 569.
69 Siehe Hugo Vonlanthen, Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830. Ein

Beitrag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz, Diss. phil. Fribourg, Freiburger Geschichtsblätter
55 (1967) 7-231 (betr. Staatseid: 100-108).

70 Johann Joseph Nußbaumer (1787—1862) von Oberägeri. Studien in Freiburg i. Br. und Landshut
(1809/10 bei J. M. Sailer). Nach der Priesterweihe (1811) Kaplan in St. Gallenkappel (1812). 1813 in
St. Gallen 3. Pfarrer (Domkatechet) und Prof. am Priesterseminar. 1823 bis zum Tod Pfarrer von Nie-
derhelfenschwil. Ruralkanoniker (1830/1847). - - Iten I 335 (Lit.); Meile 137 f.; Staerkle 135; Nekrologe:

Toggenburger Bote Nr. 18 vom 5. Mai, Neues Tagblatt aus der östlichen Schweiz Nr. 108 vom
10. Mai, Wahrheitsfreund Nr. 20 vom 16. Mai 1862.

71 Johann Heinrich Fischer (1791-1853) von Merenschwand. Studien in Luzern, Landshut (J. M. Sailer)
und St. Gallen. 1818 Frühmesser in Rüeterswil (oberhalb von St. Gallenkappel), 1822 Kaplan in
Kaltbrunn, 1835 Josefskaplan in Uznach, 1840 bis zum Tod Pfarrer von Uznach (Nachfolger von Pfr.
Rudolf A. Rothlin, der ihn sehr schätzte; s. Rothlins «Beschreibung der Stadt Uznach», hg. von Alois
Blöchliger und Paul Oberholzer, Uznach 1975, 33). Führte in Uznach die Strohflechterei ein. «Seine

treu kirchliche Gesinnung kostete ihm viel Opfer und Anfeindung» (Johann Fäh, Die Geschichte der
Pfarrkirche St. Georg zu Oberkirch und Kaltbrunn, 940-1940, Uznach 1940, 165). - - Alois Blöchliger,

Die Pfarrherren von Uznach, Uznach 1932, 35-38; HBLS III 161; Lütolf 269 f.; Schob 55.

568



Hiezu kömmt noch, daß man ja früher den größten Theil der Kirche, die katholische

Laienschaft, den gleichen Eid ohne Einrede schwören ließ. Übrigens sind
wir keine Freunde des ewigen Schwörens und Beeidigens. Man treibt offenbar mit
dem Heiligsten Mißbrauch, und der Eidschwur, der nur in äußerst seltenen Fällen
statt finden sollte, sinkt zu einer bloßen mechanischen Spielerei herab. Unendlich
tiefen Gehalt haben Christi Worte: 'Euere Rede sei Ja, wo Ja und Nein, wo Nein ist,
und was darüber ist, ist vom Bösen' (Mt 5, 37). Wo die Hauptsache: Gewissenhaftigkeit,

Redlich- und Ehrlichkeit mangeln, da helfen bloße Äußerlichkeiten nichts,
und indem bei dem großen Mangel an ungeheuchelter, wahrer Frömmigkeit so viele

Eide abgelegt werden, wäre es sehr thöricht, sich über die vielen falschen Eide zu
verwundern.»

Vierzehnter Artikel

Vorschlag von Alois Fuchs

«Die Sache ist von hoher Wichtigkeit und dringend nothwendig. Aber nur Einheit
macht stark. Darum versammle sich eine eidgenössische Konferenz, mit gehörigen

Vollmachten von den Großen Räthen ausgerüstet und handle einmüthig und
fest, der Väter würdig. Ihr Verdienst um das Vaterland wird groß sein» (Katholische

Schweiz, Schluß).

Text des Badener Artikels

«14. Endlich verpflichten sich die Kantone zu gegenseitiger Handbietung und ver¬
eintem Wirken, wenn die vorerwähnten oder andere hier nicht aufgeführte
Rechte des Staats in Kirchensachen gefährdet oder nicht anerkannt würden
und zu deren Schutz gemeinsame Maßregeln erforderlich sein sollten.»

Verteidigung von Alois Fuchs12

«Wir fragen: Ist dieses etwas Böses, Unerlaubtes? Und nachdem wir alle Punkte der
Badenerkonferenz gewissenhaft und unparteiisch geprüft haben, stellen wir die Frage:

Wie konnte eine solche Fluchbulle von Rom aus gegen die Badener-
Konferenzpunkte erlassen werden? Darüber antworte uns der ausgezeichnete
Dr. Hirscher; er sagt nämlich: 'Mit dieser Sprache haben zu allen Zeiten — bis auf
unsere Tage - gleisnerische Zeloten und ehrsüchtige Zwischenträger die Päpste
getäuscht und zu Schritten veranlaßt, die ihnen Unehre und Schmach, der guten
Sache aber Schaden brachten.'»73

72 FrS Nr. 8 vom 19. Februar 1836.
73 ThQ 8 (1826) 38. Das Zitat stammt - nach Lösch 92 - von Prof. Johann Georg Herbst (1787-1836).

Vgl. Glauben I 349. Gleisnerisch: veraltet für heuchlerisch. — Über Hirscher s. die umfassende Studie

von Walter Fürst, Wahrheit im Interesse der Freiheit. Eine Untersuchung zur Theologie J. B.
Hirschers (1788-1865), Diss, theol. Tübingen, Mainz 1979 (Tübinger Theol. Studien, Band 15). Betr. das

Verhältnis zwischen Kirche und Staat plädierte Hirscher für ein «Nebeneinander in Eintracht» (Fries-
Schwaiger II 51).

569



Personenregister

Dieses Personenregister umfaßt den ganzen zweiten Teil der Fuchs-Studie (2 A, 2 B, 2 C).

Ein Personenregister zum ersten Teil erschien in A. Fuchs I, S. 266-270 (MHVS 64,1971).

Die Sternchen verweisen auf nähere biographische

ab Yberg, Theodor, 136, 413, 456*, 477f., 488,
493.

Adam, Anastasius, 527*.
Aebi, Joseph Wilhelm Ludwig, 128, 258*,259,

298, 492, 526.
Aèrios, 208.
Albrecht I., 115.

Allioli, Joseph Franz von, 199.

Ammann, P. Franz Sebastian, 15, 18*, 19,130,
181,251,260,334,471,541.

Amrhyn, Joseph Karl, 413, 441, 471, 477, 540.
Angelis, Filippo de, 245*, 268, 288-291,326, 343,

390, 401, 541.
a Porta, Benedikt, 169*, 173 f., 183 f.,225, 268,

271, 282, 306, 309, 354, 568.
Appenzeller, Johann Konrad, 307.
Aristoteles, 466.
Arx, Ildephons von, 17, 36*, 55, 57, 156, 394.

Johann von, 325.
Aschwanden, Franz Joseph, 308*.
Auf der Maur, Franz Xaver, 135*, 136.

Ludwig, 453.

Augustinus, hl., 102, 179, 198, 404 f.

Baader, Franz von, 140, 156, 199.
Baal, Johann Joseph, 337, 389.
Bachmann, Joseph Dominik, 113*.
Bajus, Michael, 405*.
Balthasar, Franz Urs, 120, 316.

Joseph Anton, 548.
Joseph Anton Feüx, 6, 8, 102,259, 293,

334 f., 337, 431.
Bamert, Gregor, 70, 379*.
Bärlocher, Karl, 302*, 314 f., 346 f., 398.
Battaglia, Johann, 380, 389.
Baud, Antoine, 528.
Baumann, Johann, 298*, 320, 325, 492.

Lorenz, 298*, 320, 492.
Baumgartner, Gallus Jakob, 10, 31*. 32, 35, 39,

45-55, 67, 98 f., 126 f., 129, 131, 154, 163 f.,
175 f., 180, 184, 186, 197, 235, 259, 268,
284, 294 f., 302, 307, 311-315, 322, 347, 349,
381 f., 388, 391, 393-395, 397, 399, 414f.,
418 f., 429-433, 445, 460, 479, 485 f., 489,
520, 526, 530, 536 f., 541.

Beck, Louise, 336.
Benedikt, hl., 471.
Benedikt XIII., 559.
Benkert, Franz Georg, 106, 151, 225.
Benziger, Joseph Karl, 457*.

Nikolaus, 457.
Bernet, Joseph Anton, 63, 64*, 196, 272,357,

370, 377-379, 383.

Angaben.

Bernetti, Tommaso, 289*, 290 f., 401.
Bernhard von Clairvaux, 170, 412.
Bernold, Franz Joseph Benedikt, 300.

Joseph Leonhard, 300*.
Beroldingen, Joseph Anton Sigismund von, 321.
Beul, Rudolf Anton, 130, 370, 378*, 383.
Bion, Wilhelm Friedrich, 263*, 269, 317.
Blattmann, Joseph Anton, 34*, 55, 64 f.,67 f., 98,

181, 274, 306, 393 f., 397 f., 530, 536, 568.
Bleuel, P. Damaszen, 260.
Blondel, David, 237.
Bodmer, Johann Jakob, 6.

Boll, Bernhard, 89, 121, 271, 421.
Bonifaz VIII., 240, 244, 420.
Bonnet, Charles, 118.

Bonstetten, Karl Viktor von, 316.
Boos, Martin, 528.

Borner, Bernhard, 328*.
Bornhauser, Thomas, 45*, 263, 317, 322,415,

484 f., 495, 519.
Bossard, Johann Jakob, 490*.
Bossart johann Jakob, 258*, 306.

Kajetan, 490*.
Bossi, Johann Georg, 399, 440*.
Bossuet, Jacques-Bénigne, 186.

Braendlin, Johannes, 318.

Brägger, Johann Nepomuk, 63 f.*, 69,196, 272,
357, 377, 379-382, 393, 536.

Bräker, Ulrich, 42*.
Brand, Jakob, 70.

Brander, Johann Evangelist, 13.

Breitinger, Johann Jakob, 6.

Brentano, Dominik von, 6, 7*.
Franz Joseph, 327.

Breny, Ferdinand, 239.
Franz Joseph, 231,232*.
Jakob Franz, 196, 230*, 233, 383f., 318,

380 f., 547.
Karl Maria, 232 f.
Markus Basilius, 231*, 239, 308.
Meinrad, 184*, 190.

Brosi, Johann Baptist, 103, 259 f.*, 410 f.,
526.

Buchner, Alois, 199.

Bühler, Joseph, 492.
Buol-Schauenstein, Karl Rudolf von, 20 f.,33,

35-38, 53, 56-61, 64-71, 98, 136 f., 155 f.,
158, 165, 168 f., 171-174, 176 f., 180, 185,
190, 201 f., 225-229, 244 f., 267 f., 270 f.,
275-278, 280-282, 287, 290, 299, 326 f., 331,
335, 337, 343 f., 348 f., 353 f., 370, 380,
382, 388-391, 398, 426, 430, 440, 535, 538,
543.

570



Büren, Klemens von, 258, 302*.
Bürgler, j\lois, 251 f.
Bürkü, David, 401.
Businger, Alois, 130, 256-258, 414, 418.

Joseph Maria, 258, 437*.

Caligula, Kaiser, 501.
Calvin johannes, 206, 208, 276.
Carové, Friedrich Wilhelm, 216*.
Chateaubriand, François-René, 80, 146.

Châtel, Abbé du, 76*, 417, 419, 518.
Chrysostomus, Johannes, 80, 90.

Claudius, Matthias, 123, 128*, 186.
Codde, Peter, 415.
Consalvi, Ercole, 139.

Curti, Basil Ferdinand, 11*, 12, 16, 46, 50f., 184,
193,258,268,335,518.

Jakob Maria, 232*.
Johann Baptist, 126*, 127 f., 195, 234, 332.

Johann Baptist Nepomuk, 126, 159, 234*.
Joseph Maria, 83.

Karl, 159 f.*, 234, 285.
Karl Adelrich, 23, 63*, 70, 232, 545.
Karl Dominik, 545.
Karl Maria, 14*, 18, 64, 70, 83, 86,

99, 152, 154 f., 158-160, 162, 169, 201,
228-233, 239, 267, 276, 282 f., 308,
326, 356, 359 f., 417, 543-545.

Karl Remigius, 18.

Cyprian, hl., 141, 356, 412.

Dalberg, Karl Theodor von, 7, 14, 32, 55,121,
247, 389, 396, 398.

Dalberti, Vinzenzo, 314.
Dereser, Thaddäus Anton, 147, 396.
Deschwanden, Melchior, 130*, 325.
De Wette, Wilhelm Martin Leberecht, 120.

Diderot, Denis, 105.

Diepenbrock, Melchior von, 337.
Diethelm, Melchior, 130, 319, 391, 456*,457,

459, 479 f.
Diog, Felix Kolumban, 48*, 51, 53 f.,83-86, 88,

97, 152, 154 f., 188, 201, 232, 314, 475,
537, 543, 545.

Felix Maria, 5, 48, 232*.
Disteli, Martin, 264*, 297.

DollmayrJoseph .Anton, 527, 528*.
Döllinger, Ignaz von, 83, 140, 156, 158,167,

197*, 198 f., 260, 528.

Drey, Johann Sebastian von, 19, 292,336, 340,
401, 437, 551, 554.

Droste-Hülshoff, Annette von, 421.
Clemens August von, 421*.

Eberle, Ulrich, 306 f.

Eder, Joachim Leonz, 296*, 484.

Egger, Flavian, 300*.
Egli, Jodok, 92*.
EhrsamJoseph, 438*, 539.
EicherJakob Anton, 68*, 70, 98.

EichmüllerJoseph, 47, 54, 314.

Eisenring, P. Joseph, 398.
ElmauthalerJohann Peter, 130.

EnglandJohn, 213.
Erasmus von Rotterdam, 19.

Escher von der Linth, Hans Konrad, 34, 316.

Escher, Heinrich, 524*.
Eschenmayer, Adam Karl August, 437, 527.

Ess, Leander van, 147.

Eugen EI. ,170, 412.

EybelJoseph Valentin, 405*.

Fäh, Anton, 301*.
Falk, Peter Alois, 32*, 33, 38, 49, 54, 156,307,

312-314,349,393.
FebroniusJustinus, 210, 338, 405, 434.

Federer, Joseph Anton Sebastian, 15, 51,57, 60,
68, 70, 97, 99*, 100, 103, 126, 128, 184, 235,
243, 258 f., 261, 268, 292, 294, 298, 318,
328, 335, 349, 354, 379, 391, 398 f., 409-411,
418, 431 f., 445, 526, 530, 537, 545, 560.

FeierabendJoachim, 130.

Felbiger, Johann Ignaz, 6.

Fellenberg, Philipp Emanuel von, 46, 259, 526.

Fels, Christian Heinrich, 49*, 50 f., 347.
Hermann von, 49*, 54, 312, 348.

Feneberg, Michael, 95*.
Fénelon, François, 95, 186*. 187, 194, 336.

Ferdinand VIL, 124.
Fessier, Ignatius Aurelius, 19*.
FetzerJoseph Anton, 293, 295*, 296.

Fischer, Johann Heinrich, 370, 568*.
Fischlin, Wendelin, 480*.
Fleury, Claude, 431*.
Florentini, P. Theodosius, 122.

Foresti, P. Bernhard, 370.
Fornaro, Alexander, 318.

Franz Joseph Anton, 48*, 234 f., 246,
393.

Franzi., 124f., 389.
Franz von Sales, hl., 559.
Franz Xaver, hl., 109.

FreiJohann Jakob, 133, 263, 488.

Frey, Franz Andreas, 551*.
Johann Joseph Anton, 103.

Nikolaus, 380*.
Friedrich III., 5.

FriedrichJohann, 199.

Fritz, Ignaz, 309*, 568.

Fuchs, Cajetan, 6*, 9 f., 13, 24.

Christophor, 6, 9-12, 15, 17-21,26, 46, 61,

64, 67-69, 72, 83-86, 88, 99 f., 102 f.,
127, 129, 152 f., 156-160, 162, 169,
171-173, 175 f., 180, 182, 194, 196,
198, 228, 234 f., 239, 241, 245, 247,
253, 256, 258-260, 268, 272, 275,
283, 292, 298, 318, 321, 334-341, 351,
353-355, 357, 370, 372, 379-381, 390 f.,
393, 398, 403, 408-411, 414, 419,

571



430-432, 435, 437, 445, 471, 522-524,
527, 531-543, 566.

Fidel, 234*, 318.
Franz Dominik, 42, 253.
Franz Johann, 302*.
Franz Xaver, 6*.
Franz Xaver Florin, 7*, 14.

Ildephons, 7*, 34.
Karl Maria, 234.
Maria Magdalena, 138.
Maria Sibilla, 26 f., 243.
Martin Anton, 42.
Nikolaus Ignaz, 7.

Thomas, 234*.
Füglistaller, Leonz, 16, 24.
Furrer, P. Sigismund, 260.
Füssli, Wilhelm, 130*, 257, 320.

Gagg, Johann Gebhard, 25*, 63, 152,163, 234,
547.

Galilei, Galileo, 256, 339 f.
Gallus, hl., 408.
GallusJohann Joseph, 301*.
Gassmann, Maria, 256.

Gaudy, Johann Baptist, 234.
Joseph, 234*.

GebertJoseph, 301.
Geiger, Emeran, 439.

Franz, 145, 149-151, 167, 170,172, 255,
263, 270, 338, 351, 372, 375 f., 385,
397, 401, 417, 424, 433, 439, 489,
518-520, 526 f., 568.

GeisseiJohannes von, 337.
Gelasius, hl., 141.

Gerbert, Martin, 13.

Gerig, Alfred, 153.
Anna Maria, 152 f.

Gessner, Salomon, 6, 316.

Girard, Père Grégoire, 255, 260, 292, 527, 532,
540.

Gmür, Dominik (1767-1835), 14, 17, 33*, 38,
49 f., 52, 54 f., 61, 307, 312-314.

Dominik (1800-1867), 190, 314*, 315.
Johann Leonhard, 18, 36*, 55.

Joseph, 540.
GoetheJohann Wolfgang von, 30, 178, 502.
Göldlin von Tiefenau, Franz Bernhard, 7, 32 f.,

390, 439.
GöldlinJoseph, 532*.
Gonzenbach, August von, 346*, 347.
Good, Franz Anton, 176*, 300, 314 f., 347.

Rudolf, 10, 182, 260*, 544.

Görresjoseph, 140, 148, 156*, 197, 199, 417,
526.

Goßner, Johann Evangelista, 528.

Gotthelfjeremias, 129.

Gratz, Peter Alois, 550.
Gregor I., 493.

Gregor IL, 237.
Gregor VIL, 170,329.

Gregor XVL, 136, 139*, 140-148, 184, 278, 289,
291, 299, 344, 354, 399-402, 404, 406,
408 f., 412 f., 421, 435 f., 539.

Greith, Emil Franz Karl, 526. *
Franz Joseph, 130, 320, 526*, 527.
Heinrich, 153*, 154 f., 162, 201, 232 f.,

381, 545.

Karl, 21, 37 f., 50, 55-58, 83, 149, 153 f.,
155*, 156-160, 165-168, 172, 178,
183, 197-199, 203-209, 211, 213 f.,
216, 228, 232 f., 240, 254, 260, 267,
269-271, 276-278, 282 f., 307 f.,
326 f., 331 f., 338-340, 351, 370, 388,
392 f., 417, 475, 526, 543 f.

Karl Dominik, 155.

Großbach, Ernst, 527.
GruberJohann Baptist, 11, 184, 193*, 309, 314.
Gugger, Franz Philipp, 321*.
Gügler, Alois, 14, 34, 46, 76 f., 149, 155, 170,

203, 292, 333, 335 f., 338, 437, 441, 523.
Gut, Franz Joseph, 441*.
Gutmann, Heinrich, 263.
Gutzwiller, Stephan, 295*, 319.
GuyonJeanne-Marie, 186.

HafenJohann Baptist, 96.
Haffner, Aemilian, 15, 21*, 36, 38, 55-57, 60-62,

65, 71, 154, 158-160, 162, 165, 168,
172f., 175-190, 192, 194, 196-198,
202, 225, 227-229, 233, 235, 238 f.,

¦ 245, 267, 269, 271, 275-277, 281,
283-285, 287 f., 297, 308, 313, 315,
326 f., 331, 346, 354, 370, 374, 377,
379,381,394,398,534-536.

Häfligerjost Bernhard, 321, 439*.
HagerJohann Baptist, 15*, 25, 64, 253.
Haller, Karl Ludwig von, 134, 149*, 179, 520.
Hanhart, Rudolf, 18*.
Hardegger, Christian Andreas, 544*.
Hardt, Hermann von der, 410*.
HartleyJohn, 264*, 265.
Hartmann, Georg Leonhard, 34.

Hauser, Johann Jakob, 263.
Heckelsmüller, Alois, 396*.
Hediger, Dominik, 26.

Johann Alois, 136.

Heer, Cosmus, 483.
Jakob, 263.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 51, 421.

Hegglin, Bernhard Rudolf, 239.
Franz Joseph, 490.

Heinrich VIII., 417.

Heinrich, Joseph Anton, 69*, 70, 273, 315, 397,
568.

Helbling, Basil, 153, 155*, 159, 231-233, 238,
381, 545.

Felix, 8, 11 f., 14, 15*, 16-19, 23-25,
47f.,50f., 53-55, 57, 60, 62-65,
68 f., 71, 83-86, 97-100, 103, 152,
157 f., 160, 162, 186, 188, 190 f.,

572



193, 196, 230, 232, 234 f., 238-242,
268, 272-275, 314, 318 f., 326, 335,
347, 349, 356, 380 f., 388 f., 391,
410, 475, 530, 543.

Johann Ulrich, 12*, 48.

Joseph, 14*, 15, 17, 23, 25, 162, 196,
233, 318, 357, 379, 383, 543, 547.

Joseph Prosper, 234*, 235, 246, 318.
Joseph Valentin, 196, 199*, 241 f., 379.

Karl, 48*, 234, 318.

Lorenz, 246.
Michael Amand, 19, 48*, 84, 234, 318.
Pankraz, 57, 63*, 318, 380, 382, 541,

546.
Hemmerlin, Felix, 408*.
Henggeler, Paul, 130,319.
Henne, Felix, 245, 309*.

Joseph Anton, 18, 43 f., 46*, 47, 50 f.,
53 f., 56, 60, 85, 129-131, 136, 155,
175 f., 180 f., 184-186, 193 f., 245,
250 f., 264, 268, 273, 301, 304, 309,
314 f., 317, 322, 325, 332, 346-349,
372, 383, 389, 392, 395, 397 f., 433,
461, 474 f., 488, 516, 520, 530.

Herbst johann Georg, 230, 415, 569.
Herder, Johann Georg, 118.

Hermes, Georg, 421.
Hertenstein, Adolf, 492.

Herzog, Eduard, 12,260.
Heß, Johann Jakob, 294*, 314, 391, 394,414,

452, 460, 485, 490, 541.

Hicklin, Alois, 126*. 127.

Himmelberger, Joseph Anton, 306*.
Hinkmar von Reims, 237.
Hirscher, Johann Baptist von, 19, 141,147, 260,

292, 378, 407, 437, 569.
Hirzel, Melchior, 130, 317*, 318, 485 f., 524.
Hofmann, Nikolaus, 370, 378*.
Höfliger, Franz Joseph, 67*, 68, 70, 72,176,

180-186, 191-193, 242 f., 250, 332, 335, 372,
463, 530, 559.

Hogh, Joseph Anton, 398.
Hohenbalken, Kaspar de Carl ab, 168*, 172.
Hohenbaum van der Meer, P. Moritz, 7.

Hohenlohe-Schillingsfürst, Gustav Adolf von,
337.

Holdener, Fridolin, 456.
P. Konrad, 26.

HontheimJohann Nikolaus von, 210.

HortigJohann Nepomuk, 199.

Hottinger, Johann Jakob, 134.
Huber, Anton, 412, 413*, 435.

Johann, 493.
Joseph Anton, 306*.

Hübscher, Franz Xaver, 12*, 13 f., 16 f., 25,
34 f., 59, 69, 96, 153 f., 157, 159 f., 163, 165,
198, 200, 241, 268, 317, 370, 379-381, 383,
387,411,543,561.

Hugjohann Leonhard, 34, 51, 292.

Hugi, Franz Joseph, 189, 256*, 520, 522-524,
527, 531, 534.

Hundt-Radowsky, Hartwig, 492*.
Hunger, Johann Michael, 5.

Hungerbühler, Johann Matthias, 11, 50,51*, 54,
99, 172, 184, 193, 309, 315, 397, 488 f., 520,
530.

Hunziker, Karl, 521.

Hürlimann, Franz Joseph, 105*, 106.

Matthias, 20*.
HusJohannes, 10.

Hüsler, P. Franz Sales, 490*.
Huwiler, Joseph, 494*.

Imfeid, Meinrad, 257*, 520.

Nikolaus, 257.

Inderbitzin, Leonard Karl, 451*, 464, 466.

Inglin, Maurus, 251.
Innozenz X., 179.
IsaakJoseph August, 298*.
Iselin, Isaak, 316.
Isidorus, Mercator, 237.

Jansenius, der Jüngere, 179.

Jean, Paul, 532.

Johann VI., König, 146.

Johannes XXII., 115.

Joseph IL, 6, 125, 210, 293, 445.

Julius IL, 227, 293.

KafaderJohann Christian, 302*.
Kaiser, Anton, 527.

Kälin, Robert, 298, 319, 378, 418, 437, 443.

Kant, Immanuel, 30.

Karl X., 40.

Karpf, Franz, 532.
Kasthofer, Karl, 473, 494*, 513, 521, 528 f.

KastnerJohann Baptist, 552*.
Kaufmann, Fridolin, 415.

Melchior, 16, 523, 531-533, 539.

Keiser, Karl Kaspar, 490*.
Keller, Augustin, 10, 99, 298*, 320, 418,524,

536.

Johann Baptist, 327*.
Johann Baptist von, 271.

Kerler, P. Meinrad, 122.
Klemens I-, 237.
Klemens XIV., 278, 559.

Klopstock, Friedrich Gottlieb, 501.
Kolumban, hl, 408.
Königsberger, Stephan, 329 f.*.
Kopp, Georg Ludwig Carl, 401*, 403 f., 408 f.

Jakob, 437.

Joseph Eutych, 16,258.
Krauer, Heinrich, 14*.

Krieg, Laurenz, 130.

Krüsi, Hermann, 131.

Knitter, Franz, 528.

Kupferberg, Florian, 401.
Küster, Michael, 7*, 11, 14.

573



Lâchât, Eugène, 437.
Lafayette, Marie-Joseph de, 462.
La Harpe, Frédéric César de, 483.

Lamennais, Hugo-Félicité-Robert de,76 f., 139,
140*, 146, 156,490,543.

Langjohann Konrad, 100*, 103, 318, 410.
LauenerJoseph Leonz, 83*, 488.
Lavater, Johann Caspar, 6, 178, 316.

LeoL, 141, 560.
Leo XII., 136, 139, 141, 255, 289.
Leo XIIL, 142.

Leopold IL, 166.

Lerchenmüller, Alois, 328, 329*, 543.
Leu joseph, 492.

Joseph Burkard, 259, 260*, 437,531-534,
539, 556.

Leuw, Alois, 258*.
Liebermann, Bruno Franz Leopold, 203, 204*.
Lindauer, Joseph Martin, 130.

Lindi, Ignaz, 528.

Linggi, Dominik, 251 f.
Llorente, Juan Antonio, 123.

Louis-Philippe, König, 40.

Lüchinger, Anton, 307*, 315.

Ludwig L, Bayernkönig, 556, 562.

Ludwig XIV., 108,210.
Ludwig XV., 108,431.
Ludwig XVIIL, 40, 136.

Luther, Martin, 204, 227, 264, 276, 376, 405.
Lütinger, Franz Joseph, 12, 544*, 545.
LutzJakob Laurenz, 302*.

Mächler, Michael, 234.
Maistre, Joseph-Marie Comte de, 139, 340.

Märchy, Klemens, 130, 138*, 249, 251, 253.
Marheineke, Philipp Konrad, 260.
Maria Theresia, Kaiserin, 6, 210, 559.
Martin V., 227.

Mazarinjules, 314.

Mersy, Franz Ludwig, 400*, 402-404, 409.
Messer, P. Beat, 250*, 251.
Metternich, Clemens Wenzel Lothar, 139, 491.
Meyer, Bernhard, 437.

Johannes, 85, 419.
Joseph Mauriz, 439*.
Konrad, 531.
Moritz, 14, 531*.

Meyer von Knonau, Gerold, 122.

Ludwig, 515*.
Meyer von Schauensee, Franz Joseph Leonz, 316*.
Mirer, Johann Peter, 35*, 36, 60, 64, 68, 98, 155,

184, 260, 300, 308, 544.
Mohammed, 44.

Möhler, Johann Adam, 19, 96, 141, 179, 204,
260, 292,419, 437, 549, 556 f.

Monnard, Charles, 120.

Montesquieu, Charles de Secondât, 29, 466.
Morel, P.Gall, 26, 122,175.
Moses, 518.
Müller, Cölestin, 10, 12, 370*, 458.

Johannes von, 30, 115, 117 f., 316, 408,
462.

Mark Aurei, 398, 399*, 544.
Thaddäus, 14, 128, 321, 437, 526.

Müller-Friedberg, Heinrich, 34, 176 f.*, 178, 185,
374, 394.

Karl, 7, 13, 29*, 30-34, 38,
46 f., 49 f., 54, 56, 177,
315.

Karl Beda, 30*, 31.

Münch, Ernst, 415.

MunzingerJoseph, 486, 520, 524*, 526.
Ulrich, 297.
Walter, 524.

Näff, Wilhelm Matthias, 54*, 312, 314, 349.

NagelJakob, 478*.
Nägeli, Laurenz, 63.

Laurenz Anton, 63*.
Napoleon L, 28, 40, 91, 140, 210, 451 f., 480,

496.
Napoleon III., 140.

Natalis, Alexander, 336*.
Neander, Johann August Wilhelm, 90*, 260, 421.

Nero, Kaiser, 108.

Neugart, P.Trudpert, 13.

Neuhaus, Charles, 528*, 529.

Niedererjohannes, 129, 131*, 132f., 262, 322,
419, 473 f., 488, 494 f., 517 f., 521,
528-530, 541.

Michael, 302.
Niederer-Kasthofer, Rosette, 131, 262*.
Nikolaus von Flüe, hl., 111, 131.
Nikolaus L, 237.
Nüßle, Franz Xaver, 527.
Nußbaumer, Johann Joseph, 568*.

Ochsner, Meinrad, 34, 55, 65*, 67 f., 70, 98,
273 f., 538, 568.

Oken, Lorenz, 527.

Overberg, Bernhard, 399.

Pankraz, hl., 72 f., 78.
Paul HL, 81.
Paul V., 259.
Paul VI., 147,422.
Perrolajohann, 160, 234, 283, 285.
Pestalozzi, Johann Heinrich, 65, 129, 131, 262,

310, 316,473, 517, 529 f.
Pfister, Franz Xaver, 69*, 98.

P.Pirmin, 104*, 105-108, 122, 134 f.,
320, 461.

POanz, Benedikt Alois, 443.

Pfyffer, Eduard, 130, 258 f., 295, 317, 349, 409,
429*, 430-433, 485 f., 492, 520,
524 f., 527, 531-533, 536, 538, 540,
548.

Kasimir, 11, 127, 149, 317*, 322, 440,
484 f., 492, 520.

Pius IL, 227.
Pius IV., 143.

574



Pius V., 559.
Pius VI., 142, 166, 182, 184, 206, 208 f., 211,

213 f., 436.
Pius VIL, 32, 36, 139, 141, 148, 444, 560, 567.

PiusVm., 139.
Pius IX., 140, 142, 278, 337, 340, 398.
Pius XII., 142.

Popp, Gall Joseph, 11, 46*, 260, 306.

Propst, Joseph, 325.
Purtscher, Gottfried, 168, 389.

Rauchenstein, Rudolf, 410.
Raymann, Kaspar Leonz, 276*.

Lorenz Alois, 47*.
Rechberger, Georg, 425*, 431.
Von Reding, Alois (1765-1818), 452 f.

Alois (1810-1889), 97, 127, 249,
342, 475 f.

Augustin, 251.
Franz, 137*, 456.
Magdalena, 250, 253 f., 414, 524,

545.
Nazar, 97, 126 f., 132 f., 154, 249 f.,

252 f., 319, 333, 342, 349, 457,
460, 475 f., 479 f., 488, 524 f.,
537, 541.

Reichlin, Nazar, 456*, 458.
Reichlin-Meldegg, Karl Maria Alexander, 76*,

89 f., 528.
Reisach, Karl August Graf von, 337.
Reiser, Alfred, 152 f., 537.

Christian Christoph, 152 f.

Christina, 153.
Reithard, Johann Jakob, 46, 60, 129*, 130, 263 f.,

322, 325, 372, 474, 529, 541.

Rettig, Heinrich Christian Michael, 524.
Reutti, Joachim Pankraz, 32, 38*, 49, 54, 267,

307, 312-314, 327, 331 f., 346 f., 349, 392.
Rheinwald, George Friedrich Heinrich, 434*.
Ricci, Scipione de', 166, 543.
Richelieu, Armand-Jean, 314, 405.
Richer, Edmond, 405*.
Rickenbach, Melchior, 523*. 533, 539.

Rickenmannjohann Baptist, 48*, 85, 231, 234 f.,
238-240, 246, 268, 284 f.,
313-315,318,475.

Joseph Bonifaz, 234*.
Riegger, Paul Joseph, 405.
RieschJakob Franz, 135*.
Rigert, Kaspar, 447, 455.
Ringold, Karl Joseph, 324*.
Ringseis, Johann Nepomuk von, 528.
Rohner, Georg joseph, 306*.

Johann Kaspar, 162, 544*.
Rorschach, Andreas, 70*, 315, 397.
Rossi, Pellegrino, 486*, 520.
Rossini, Gioacchino, 180.
Rost, Dionys Graf von, 430.
Roten, Mauritius Fabianus, 271.
Rothlin, Rudolf Anton, 13, 21, 59, 61*, 62-64,

68 f., 98 f., 174, 193, 196 f., 199, 201 f., 227,
230, 241 f., 272-277, 282, 356 f., 370 f.,
377-379, 381-383, 385 f., 536, 538, 568.

Rotteck, Karl von, 46, 51, 184, 317.
Rousseaujean-Jacques, 29, 51, 111, 255.

Rüegg, Kaspar Leonz, 370, 378*.

Sailer, Johann Michael, 10, 17, 34 f., 46, 67, 90,
92, 94 f., 123, 126, 128, 149, 163, 176, 178,
186, 193, 199, 216, 256, 259 f., 262, 292, 302,
309, 329, 335-337, 399, 404, 419, 439, 490,
523, 528, 531 f., 562, 568.

Salis—Seewisjohann Gaudenz von, 316.

Salmasius, Claudius, 204.
SalzmannJoseph Anton, 16, 271, 297, 328, 434*,

439, 443, 492, 520, 527, 534 f., 538-541.
Sambuga, Joseph Anton, 562*.
Sarasin-Forcart, Adolf, 261*.
Sarpi, Paolo, 259*.
Sauerländer, Heinrich Remigius, 401.
SauterJoseph Anton, 338*.
Savigny, Friedrich Carl von, 421.

Saylern, Klemens von, 164*, 315, 347.
SchaffhauserJoseph, 307*, 315.

Schaller, Charles de, 296*, 478, 485 f.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von, 128,
156,490.

Scherer, Konrad, 55, 57*, 168, 176, 178, 180,
183 f., 187, 194,374,394.

Schibig, Augustin, 136, 249 f., 252.
Schildknecht, Franz Anton, 307*, 315.
Schiller, Friedrich, 30, 118, 180.

Schlechtleutner, Georg, 389.
Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, 260.

Schlumpf, Alois, 155, 306*.
Franz, 309, 310*.
Melchior, 149*, 151, 172, 526.

Schmid, Dominik, 55*, 60, 64 f., 67, 69, 98, 176,
181, 306, 397-399, 530, 538.

Joachim, 319, 452*, 455-460, 477,479.
Joseph, 131.

Nikolaus, 16.

Schnell, Karl, 431, 485*.
Schnyder, Franz Ludwig, 430*, 441.

Schönenberger, Johann Nepomuk, 57.

Schubiger, Joseph Anselm, 130, 193*, 202, 275,
359, 370, 378, 382.

Schuler, Joseph Anton, 249.
Schwarz, Fidel, 234.

Schwytzer, Xaver, 534.

Segesser, Philipp Anton von, 286, 437.
Seifert, Huldrych, 348*.
Senestrey, Ignaz von, 336.
Shakespeare, William, 6.

Sidler, Georg Joseph, 130, 471, 473, 485 f., 490,
518, 520.

Siegwart-Müller, Constantin, 127*, 128, 133,
298, 415, 418, 433, 439, 441, 488, 492 f., 497,
540.

Sigismund, König, 5.

575



Sigrist, Georg, 437, 439, 523.
Sixtus IV., 227.
Snell, Ludwig, 99, 130, 257, 293, 484*, 489, 526,

541.

Spescha, P.Placidus, 77, 340.
Spichtig, Joseph, 258.

Nikodem, 257.

Spillmann, Viktor, 55.

Spittler, Christian Friedrich, 261.
Stadler, Johann Jakob, 49*, 50, 54, 311-314,

347-349.
Stähelin, Dr., 136, 250.
Stalder, Franz Joseph, 321.
Stapfer, Philipp Anton, 120.

Stattler, Benedikt, 147, 336.
Stauffacher, Werner, 110, 113, 118, 132.

Steenoven, Cornelius, 415.

Steiger, Alfred, 298.

Georg Peter Friedrich, 347*, 348.
Jakob Robert, 11, 19, 298*, 418, 540.

Steinegger, Joseph Anton, 249.
Steinmann, Daniel, 312*, 314, 349.
Steinmüller, Johann Rudolf, 34, 263.

Stephan L, 412.
Stockmann, Franz Joseph, 328.
Stolberg, Friedrich Leopold Graf zu, 178 f.*,

339 f.
Strohmeier, Urs Peter, 522*.
Strotz, Fidel, 63, 380.
Studer, Caspar, 414*.
Stutzer, Alois, 477*.

Vital, 477.
Styger—von Rickenbach, Karl, 136*.
Styger-Mettler, Karl, 136.

Suppiger, Ludwig, 103, 437.
Suter, Georg Franz, 105, 136, 413.

Heinrich, 370, 380*, 382.
Heinrich Joseph, 16*, 17, 168, 338.

Leopold, 84*, 160,283,545.

Tamburini, Pietro, 166.

Tanner, Anton, 103, 260, 437*.
Karl Rudolf, 443, 485 f., 526.
Konrad, 454.
Placidus, 437.

Tapfer, Anton, 168, 172, 338.
Teil, Wilhelm, 110, 113, 118, 120, 264.
Theiner, Augustin, 77, 147, 216.

Johann Anton, 77, 147, 216.

Tillier, Bonifazius, 232.
P.Julius, 232, 250*.

Troxler, Ignaz Paul Vital, 11, 16 f., 46 f., 99,
120 f., 123, 128*, 186, 258 f., 264, 298, 319,
321 f., 415, 441, 456, 474, 484, 488 f., 492 f.,
497, 518, 520 f., 526, 532.

Tschudi, Aegidius, 7, 115.

Tschümperlin, Melchior, 127, 138, 249.

Ulrich, Joseph Balthasar, 420.
Urban VIII., 559.

Ussermann, P.Aemilian, 13.

Usteri, Paul, 31,316, 548.

Varlet, Dominique Marie, 415.

Vettiger, Anselm, 284, 307*.
Viale-Prelà, Michele, 278*, 279 f., 332.
Vinzenz, hl., 151.

Vock, Alois, 10, 17, 128, 147, 242, 253, 321, 328,
334, 349, 401, 407, 410-412, 415.

Franz Xaver, 17*.
Vögelinjoseph Anton, 418*.
Völker, Karl, 302.

Voltaire, 105, 255.
Vorster, Pankraz, 31 f., 38.

WaldisJakob, 437*, 526, 539.

Walser, P.Iso, 181.

Johann Ulrich, 263.
Wanker, Ferdinand Gemian, 34.

WartmannJakob Friedrich, 184*.
Waser, Esther, 100*.

Joseph Anton, 258, 259*.
Wäspe, Johann Anton, 273*, 378 f.
Weber, Franz Xaver von, 136, 456, 488.
Weder, Johann Baptist, 11, 15, 51, 54, 99, 184*,

300, 309, 314 f., 397, 489, 520.
WeidmannJakob Anton, 508.
Weissenbach, Franz Joseph, 527.

Welcker, Karl Theodor, 46, 184.

Weite, Peter, 328.
Werkmeister, Benedikt Maria, 340.

Wessenberg, Ignaz Heinrich von, 7, 10, 13 f., 17,

19, 23, 25, 32-34, 55, 67 f., 70, 91, 95 f., 101,
128, 144 f., 147, 163, 181, 186, 210, 260, 262,
319, 328, 336, 382, 389, 394, 396, 398, 400 f.,
410, 412, 415 f., 418 f., 426, 428, 433, 445,
490, 528, 531, 548, 551.

Wick, Theodor, 36*, 55, 57, 176, 178, 188, 228,
374, 394.

Widmerjoseph, 10, 34, 46, 149, 155, 167, 253 f.,
268, 270 f., 278, 327, 336, 338, 351,
437, 441, 523, 526 f., 531-533, 539.

Urs Joseph, 63*, 70, 379.
WielandJosef Fidel, 418.

WigertJakob Pankraz, 159.

Wilhelm, Friedrich Joseph, 380*, 382.

Willibrord, hl., 415.
Winkelried, Arnold, 110, 113, 118.

Winter, Vitus Anton, 70.

WirthJoseph Anton, 307*, 315, 347, 391, 394.

Wissmann, Balthasar Christian, 70, 370, 378*.
WölfleJohann Kaspar, 68*, 98, 397.

Wyclifjohn, 143,204.
Wyenbergh, B. van den, 302.

Yenni (Jenni), Pierrt^-Tobie, 255, 271, 560, 567 f.

ZallingerJakob Anton, 35, 206*.
Zay, Karl von, 136*, 456.

Zeiger, Franz Nikiaus, 437.

576



ZellwegerJohann Kaspar, 250, 414, 483.

Zgraggen, Joseph Maria, 486, 488.
Ziegler, Balthasar, 522*, 523, 524.

Karl, 15*, 159, 169, 229, 380, 398.
Zimmer, Patritius Benedikt, 34 f., 41, 76, 124,

292, 335, 403, 443, 499, 562.
ZimmermannJohann Bonifaz, 231*, 233, 239,

283.

Joseph Alois, 258, 302*.
Joseph Ignaz, 439.

ZinggJohann Jakob Leonz, 302.
Zschokke, Emil, 18.

Heinrich, 17-19, 134, 317-320, 483,
526.

ZürcherJohann Nepomuk, 34, 55, 155 f., 158 f.,
171 f.*, 175 f., 178-181, 183-185,
188-192, 228, 276 f., 305, 315, 342,
374, 394, 397-399, 530, 536-538,
542, 544, 568.

Maximilian, 526.

ZurburgJohann, 315*.
Zurlauben, Beat Fidel, 316.

Zwingli, Huldrych, 276, 376, 415.

577



Sachregister

Dieses Sachregister umfaßt den ganzen ersten und zweiten Teil der Studie über Alois Fuchs und seine
Zeit.

Abendmahlsbulle, II 277 f.
Ablaßwesen, I 59, 65, 135, II 35, 112, 166, 329,

354, 403.
Absolutismus (in Kirche oder Staat), I 209, II 40,

124, 130, 145, 149, 210, 240,
262 f., 396, 420, 444, 446, 562,
566.

Abstinenztage, II 70.

Advokatenstand, I 28, 34.

Albigenser,II135, 204.
Alleinseligmachende Kirche, II 144, 240 f., 361,

384.
Allmeindrecht, II 113.

Altarprivilegien, II 416, 553, 557.
Altersklassen, II 508.
Altkatholizismus, siehe Christkatholizismus.
Ämtersucht, Hill, 467, 493.
Amtszölibat, siehe Pflichtzölibat.
Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit

(Joh 4,24), II 78, 211, 262, 351, 404,
501,519,558.

Anglikaner, II 264 f.

Anstalten, wohltätige, II 113, 322, 465, 509 f.,
563.

Antichrist, II 104, 108, 387, 460.
Antirömischer Affekt, II 255, 420, 442, 484.
Antisemitismus, II 503 f.

Appellationen, II 170, 245, 287 f.

Appellatio tamquam ab abusu (Recursus ab abu¬

su), II 238, 246, 248, 267.
Appellation an ein Allgemeines Konzil, II 227,

415.
Appellation an den Papst, II 226, 240, 244 f., 247,

279, 336, 353, 374, 444.
Appellation an das Synodalgericht, n 192, 226 f.,

230, 233, 244-246, 267, 289, 301,
312 f., 330, 340, 363, 374, 395,417.

Arbeit, knechtliche, II 116.

Arbeitshäuser, I 114, II 113, 506.
Aristrokratie (Aristokraten), I 50, 68, II 8, 13,

80 f., 97, 129, 131, 258, 263, 292,
464,492,500,515.

Armengut, II 428, 563 f.
Armenwesen, I 114, 124, II 44, 113, 116, 465,

471, 482, 504-506, 508.
Ärzte, H 507.
Askese, I 58, 83.

Asylrecht, H 121, 324, 505.
Atheismus, E 75, 233, 517 f.

Aufklärung, bes. I 57-59, 72, 79-87, 135 f., 147,
175, 214, 216, 227 f., II 6-8, 13, 41,
135, 210 f., 255, 271, 396, 445 f.,
474, 543.

Aufnahme Marias in den Himmel, II 123.

Badener Artikel (1834), H 31, 128, 164, 295, 419,
423-446, 494, 504, 548-569.

Bartholomäusnacht (1572), II 108.

Begarden, II 143.

Begnadigungsrecht, II 466, 481, 510.

Beichte, I 215, II 76, 90, 307, 336, 403.
Beisassen, II 137, 449 f., 454, 467 f.

Beisassensystem, II 468.
Benedictionale, II 70, 428.
Benediktinerorden, I 28, 119, 161, 172 f., II 122,

471.
Bergpredigt, II 127, 131, 513-515, 517.

Besoldung, gerechte, II 507 f.

Bestattung, kirchliche, II 503.

Bettag, Eidgenössischer, II 502.
Bibel (Hl. Schrift), bes. I 58, 83, II 13, 74, 79,

93 f., 131, 151, 215, 262, 269, 351 f., 362.
Bibelgesellschaften, I 123, 125, 127 f., 141-144,

210, II 7.

Bibelverbreitung, I 59 f., 140-146, II 179.

Bibelverbrennungen, I 144, II 143.

Bilderverehrung, I 81, II 78, 90, 211, 404, 501.
Binde- und Lösegewalt, II 328, 403, 434.
Bischöflicher Kanzler, II 425.
Bischofsamt (Bischöfe) I 82, 220, II 61, 92, 166,

178, 204-210, 229, 305, 326-331,
356 f., 362-364, 402, 416, 421, 423,
425, 432, 434, 436, 524, 538, 548,
552 f., 557.

Bischofskonferenzen, II 155, 420.

Bischofssynoden, II 420.
Bischofsvikar, II 425.
Bischofswahl, I 158 f., 172, II 178, 392, 398, 425,

552.

Bistumssynoden, siehe Diözesansynoden.
Bistumsverhältnisse, I 181-211, II 31-39, 121,

294, 388-399, 550.

Bistumsverweser, II 398.

Bittgänge, II 9, 23, 404.
Blindenwesen, II 508.

Blindgläubige, H 352, 361, 502.

Breviergebet, I 58, II 70, 163.

Bruderschaften, I 59, H 9, 70, 404, 416, 553, 557.
Brutalradikalismus, II 131.

Bücherverbrennungen, II 136, 142-144.
Bullen: «Unam sanctam» (1302), II 240.

«In Coena Domini» (1627), siehe
Abendmahlsbulle.

«Auctorem fidei» (1794), II 166, 182, 206,

209,212,339,409,436.
Bundesgericht, II 119, 468, 484, 487, 512.

Bundeshauptstadt, II 487, 513, 518.

Bundespolizei, II 521.

Bundesregierung (Bundesrat), II 119, 484, 511 f.

578



Bundesrevision (Revision des Bundesvertrages
von 1815), II 31, 119, 126, 128,
186, 257, 263, 296, 317,
322-324, 429, 459, 472,
483-521.

Bundesverfassung (1848), II 317, 431, 444, 456,
482, 487, 503, 521.

Bürgerrecht, H 113 f., 119, 505.
Bußandachten, II 70.

Carbonari, II 143, 486.
Chorgebet, H 78, 427.
Chorherrenstifte, II427, 564.
Christentum, bes. I 82, 188, 198, 227, H 41, 43 f.,

75 f., 80 f., 88 f., 107 f., 123, 130,
135, 167, 175, 178, 203, 300, 302,
321, 332 f., 351 f., 361 f., 372, 375,
387, 427, 466, 473 f., 499, 501, 505,
519 f., 542, 558.

Christkatholizismus, H 197, 260, 298, 384, 401 f.,
409, 415, 444-446, 490, 524.

Christophor-Fuchsenhandel, II 531-543, 566.
Christozentrik, I 85 f., II 90.

Deismus, I 64, 80, 89, 139 f., 215, E 134, 265.
Dekanenamt, II 426.
Demokraten, ü 51 f., 83, 515.
Demokratie, II 45, 122, 462-464.
Demokratie in der Kirche, II 6, 91, 167, 178, 207,

262, 269, 330, 362, 375, 403, 417,
562.

Demokratismus, II 566.
Denkgläubige, II 297, 502.
Departementalsystem, II 311.
Dereserhandel, I 65—69.

Despotismus, kirchlicher, II 292, 340, 343.
Deutscher Geist (im Gegensatz zum römischen

Geist), n 147, 197, 257, 336, 374,
396,416,536.

Diakon, II 205, 427.
Diözesansynoden, I 82, H 60-72, 75, 77 f., 91-93,

97 f., 100, 102 f., 121, 124,
150,152, 159, 166, 192, 198 f.,
205, 207 f., 228 f., 244, 247 f.,
258, 268, 275, 279, 286, 292,
299-301, 309 f., 341, 345, 354,
357 f., 369, 373-375, 384 f.,
387, 390, 392, 396, 416, 422 f.,
425, 432, 435, 439, 470, 551,
559 f.

Dogmen, II 165, 173, 226, 228, 257, 299, 329,
335,375,517.

Domkapitel, II 56, 337, 390, 392-395. 397 f.,
426.

Ecclesia semper reformanda, II 123.
Eglise catholique-française, II 76.

Eglise constitutionnelle, II 167.
Ehe, II 38, 77, 93-95, 141, 215 f., 432, 506, 555.
Ehedispensen, E 92, 328, 416, 553, 557.

Ehedispenstaxen, II 432, 557.

Ehegericht, E 390, 424, 555.

Ehelosigkeit, E 94 f., 214, 216.

Ehescheidung, E 94.
Eheverbot, n 93, 215.

Ehrenprimat, II 262, 344, 403, 415, 421, 436.
Eidesleistung, n 508.
Einehe, II 94.
Einsiedlerhandel (1828/29), I 176.
Einsiedler Gnadenkapelle, E 404.
Einsiedler Bistumsprojekt, 1149-180, II 333.
Eisenbahnen, II 505.
Eklektizismus, Ì 79, 84.

Emser Punktation (1786), E 206, 293, 434.
Enzykliken: «Ubi primum» (1824), I 143.

«Mirari vos» (1832), II 136, 140-147.
«Singulari nos» (1834), II 140, 146.

«Quanta cura» (1864), n 140.

Episkopalismus (Episkopalsystem), I 58, 82, 219,
227, E 7, 90, 147, 207, 209 f.,
263, 356, 376, 405, 420, 434,
444-446.

Erzbistum (Erzbischof), I 220, E 121, 247, 293,
376, 416, 432, 470, 513, 548-550,
552.

Evangelisch-katholische Kirche, n 418, 516.
Examinatorenkollegium, E 424, 428, 561.
Exemtion der Klöster, I 160, E 170, 422, 432,

434, 436, 564 f.
Exkommunikation, E 115, 197, 226, 259, 278,

369, 382, 384, 406, 423.
Exorzismus, I 59, E 427.

Familienrecht, II 506.

Fastenverpflichtung, II 76, 208.

Fasttage, II 432, 436, 558.

Febronianismus, I 82, 158, n 91, 139, 206, 210.

Fegfeuer (Reinigungszustand), I 135, II 90.

Feiertage, I 59, 210, II 102, 124, 236, 329, 408,
416, 432, 436, 553, 558-560.

Feldprediger, II 513.

Filioque, I 99 f.

Firmung, E 57 f., 208, 390, 425.

Flüchtling, II 324, 505.
Föderalismus, siehe Kantonalsouveränität.
Folter, II 226, 506.
Formalismus, religiöser, II 78, 210.

Forschung, freie, II 339.
Frankfurter Pragmatik (1818), E 433.
Französische Revolution, bes. II 104 f., 108, 134,

146.

Frauenvereine, II 116.
Freie Kirche im freien Staat, II 128, 551.
Freies Wort in der Kirche, II 144, 170, 412.
Freiheit (geistig, kirchlich, politisch), n 13, 62,

94, 96, 142, 213 f., 259, 292, 352, 361,
373, 387, 396, 508.

Freiheit und Gleichheit (Begriffspaar bei A. Fuchs),
I 33 f., II 43, 79, 81, 108 f., 111, 113,
116, 119, 137, 146, 178, 203, 321, 372,

579



375, 450, 462, 467, 469, 496 f., 499 f.,
514.

Freimaurer, II 134 f., 320.
Freisinn, siehe Liberalismus oder Radikalismus.
Fremdenpolizei, II 505.
Friedensgericht, II 468.
Fronarbeit, II 116.

Frühchristentum, II 356, 362.
Fuchsianismus (Fuchsianer), E 341, 378, 417, 518.
Fuhrwesen, II 505.

Gallikanismus, II 17, 91, 186, 210, 431.
Gassengericht, II 449, 451, 468.
Gefängnisse, II 506.
Gefühlschristentum, I 188, II 17, 519.
Gehörlose, II 508.
Gehorsam, blinder, II 92, 209.
Geisteschristentum, I 188, 198.
Geistlichkeit (Klerus), bes. I 58, 81, 117, 158-160,

171-178, 239, II 13, 144-148, 179,
184, 243, 263, 373, 382 f., 403, 415,
425 f., 433, 492 f., 507, 509, 511,
521, 524, 551, 561, 563, 565-567.

Gelübde, II 41, 94 f., 214 f., 427, 471.
Gemeindewesen, II 505.
Gemeinnützige Gesellschaft, Schweizerische, I 37,

II 101.
Gemeinschaftsmesse, I 217.
Gesetzeschristentum (Legalismus), I 193, II 352,

361.

Gewaltentrennung, I 28,11 45, 248, 294, 448, 458,
466, 468, 481, 499 f.

Gewerbefreiheit, II 30, 53, 487, 505.

Gewichtsordnung, II 119, 487, 505, 509.
Gewissensfreiheit, II 140, 142, 144 f., 504, 553.
Glaubensfreiheit, II 140, 142, 503 f.
Gnadenbilder, I 144, II 404.
Gnadenkapellen, I 144, II 404.
Gnadenmedaillen, II 404.
Gnostiker, E 135.

Gott, Tugend und Unsterblichkeit (ewige Grund¬
ideen), I 89, II 75, 79, 124, 500 f., 562.

Gottesdienst (Kult), I 58, 78, 81 f., II 89, 96, 102,
123, 179, 203, 210-212, 373, 503

Gottesdienst, vernünftiger (Röm 12,1), II 75, 404,
502, 519, 565.

Gottheit Christi, E 123.

Handelsfreiheit, E 30, 489, 505.
Handelsschulen, E 507.
Häresie (Irrlehre, Ketzerei), I 238, II 10, 166, 173,

182 f., 188, 226, 298 f., 327-329, 341 f.,
362 f., 373, 405, 445.

Hebammen, II 507.
Heidentum, bes. E 79, 124, 404, 505, 515, 519,

550.

Heiligenverehrung, I 59, 81, 135, 173, II 35, 90,
404.

Heiliges Römisches Reich Deutscher Nation, II
104, 108, 389.

Heimatlose, II 113, 120 f., 262, 449, 482, 487,
505.

Hellsehen, I 223.
Helvetische Gesellschaft (gegr. 1761), I 59, 122, II

30, 101 f., 120, 128, 258, 302,
316-325, 387, 439, 483, 485,
493-495.

Helvetische Gesellschaft, Neue (gegr. 1914), II
323.

Helvetische Konkordia-Gesellschaft (gegr. 1768),
II 316.

Hermesianismus, E 421.
Herrnhuter, II 19.

Herz-Jesu-Verehrung, I 59, E 166.

Hexenwahn, I 59.

Hierarchie, bes. II 62, 78, 90-93, 96, 123, 165,
172, 179, 183, 203-206, 209-212,
335, 338, 357, 373, 548, 552.

Hinduismus, II 81.

Historismus, christlicher, II 118.

Hochschule, eidgenössische, II120, 513, 521.
Hübscherhandel, II 13.

Hugenotten, II 108.

Humanismus, christlicher, I 84.

Illuminatismus, I 79.
Immediatbistümer, II 210 f., 295, 417, 549.
Index der verbotenen Bücher, I 79, 139, 143,

217 f., 229, II 18, 77, 142, 147, 336,
339 f., 400-414, 425, 431, 440.

Indifferentismus (Gleichgültigkeit), I 58, 65 f., 84,
135, II 77, 141 f., 148, 332, 435,
489, 492, 505.

Injurienklagen, I 176, II 153, 226, 355.
Instruktionenwesen (bei der Tagsatzung), II 117,

511.

Integralismus, II 140.

Interkonfessionalismus, I 228, II 31, 400.

Interpretation eines Werkes, II 181, 183, 337.
Ireniker, 181, 135,11271.
Islam (Türken), II 44, 75, 505, 515.
Iura circa sacra, I 61, II 6, 37, 102, 200, 235, 238,

246, 259, 286, 292, 295, 299 f.,
334, 337, 347, 393, 396, 399,
421, 429, 431 f., 442 f., 445, 519,
551-569.

Ius advocatiae (Schutzhoheit des Staates), II 102,

179,238,246.
Ius cavendi (Verhütungsrecht des Staates), II 102,

238, 246, 442, 502, 552, 554.
Ius exclusivae (Vetorecht des Staates), II 238.
Ius executionis et defensionis canonum, II 330,

502.
Ius inspiciendi (Aufsichtsrecht des Staates), E 238,

246, 442, 552, 554, 561.
lus piaceri, siehe Plazet,
lus protectionis (Schutzrecht und Schutzpflicht des

Staates), II 442, 502, 552, 554,
561.

580



lus reformandi (Verbesserungsrecht des Staates),
E 102, 243, 442, 497, 502, 555.

lus supremae inspectionis (Oberaufsicht des Staa¬

tes), II 102, 553, 555.

Jakobinismus (Jakobiner), E 107, 136, 178 f., 550.
Jansenismus, II 19, 139, 156, 166, 179, 186, 194,

210 f., 405,415,417.
Jesuitenmissionen, I 146-148, 164, 227.
Jesuitenorden, II 18, 214 f., 251, 434, 532.
Jesuitenschulen, bes. I 39, 69-71, 131, 146-148, II

24, 522 f.
Josephinismus, bes. I 158, 218, II 19, 30, 91, 166,

210 f., 405, 425, 430, 433, 445 f.,
551.

Judaismus, II 334.
Juden (Judentum), II 81, 119, 124 f., 178, 203,

339, 352, 361, 372, 503-505, 513-515,
518,563,566.

Judenemanzipation, II 503 f.
Judenverfolgungen, II 503 f.
Jugendgottesdienst, II 162, 503.
Jurisdiktionsprimat (des Papstes), II 123, 205,

262, 344, 403, 408, 420-422,
436.

Juste-milieu, II 67, 397, 429, 486, 526 f.
Justizmorde, II 121, 226, 335.

Kantonalismus («Kantönligeist»), E 114, 117,
472.

Kantonalsouveränität, II 119, 324, 483 f., 488 f.,
508 f.

Kapitelsvikar, II 398.
Kapuzinerorden, I 27, 39, II 19, 160, 250 f., 334,

381,471,490,561.
Kardinalskollegium (Kardinäle), n 91, 147 f.,

336 f.

Kartäuserorden, II 41, 146.
Kasuistik, I 86, 218, 228.
Katechismus, I 38, II 9, 70, 428.
Katharer,E135.
Katholiken-Protestanten, I 81 f., 85, 135, 199,

205, 218, II 50, 84, 89, 95, 117,
123-125, 129 f., 132, 137, 261-265,
316, 343, 388, 422, 504, 514.

Katholische Bewegung, II 446.
Katholischer Verein (Katholische Vereine), E 46,

149, 258, 271, 273, 384,
438, 520, 526.

Katholizismus (Katholische Kirche), bes. I 58 f.,
80-85, 89 f., 219-221, 237 f., II 19,
78, 84 f., 89 f., 123, 129 f., 147 f.,
183, 198, 210, 240, 261, 264, 270,
294, 300, 307, 310, 327, 332-334,
339, 341, 356, 361 f., 373, 376,
384-387, 401, 407, 410, 414, 419,
428, 439, 473 f., 480, 500,
503-505, 528, 540-542, 548, 550,
563.

Katholizität (katholischer oder allgemeiner Geist),
E 43, 77, 172, 185, 215, 335,
351,361,408.

Kinder, II 504.

Kindergarten, E 508.
Kirche und Staat, bes. I 58, 68, 81, 89 f., 218, E

37 f., 42, 52, 61,66, 74, 79, 89,
114, 124, 135, 140, 143, 145,
206, 304, 313, 323, 329-332,
343, 346, 349, 428 f., 431, 438,
441-446, 470, 473, 516, 519 f.,
529, 548, 569.

Kirche als Republik, E 81, 269, 403.

Kirchenaustritt, E 376, 417.
Kirchenbann, siehe Exkommunikation.
Kirchenbauten, I 58, 233, II 428.

Kirchenbegriff, I 58, 81 f., 85, 219-221, 228, E
41,74,443.

Kirchendisziplin, bes. II 78, 96, 166, 179, 203,
208-212, 214, 216, 335, 344,
361, 403, 435.

Kirchengut, II 424, 427 f., 470, 504, 508 f., 563 f.

Kirchenprovinz, siehe Metropolitanverband.
Kirchenrecht, bes. II 206, 210, 304, 555, 561.
Kirchenreform, bes. I 84, 229, E 68, 76, 78, 85,

89, 123, 141, 157, 179 f., 199,
210, 212, 237, 261, 265, 270,
335, 338 f., 358, 373, 376, 400,
402, 419, 430 f., 433, 438, 444 f.,
518, 526.

Kirchenstaat, E 143, 197, 443.
Kirchenvereinigung, I 81, E 123 f., 132, 178, 197,

210, 262, 504.

Kirchenverfassung, siehe Hierarchie.
Kirchlichkeit, I 227, 229, E 96.
Klöster, I 46 f., 75, 81, 83, 123, E 18, 33, 44, 80,

89, 94, 122 f., 135, 137, 262, 381, 416,
427 f., 434, 458, 460, 471 f., 489 f.,
563 f.

Klosteraufhebungen, I 175, E 31 f., 128, 398,
494.

Klostergut, E 427 f., 489, 563 f.
Kollaturrechte, E 38, 46, 283-287, 350, 390,

396 f., 432, 565.

Kollegialität der Bischöfe, II 147, 420, 423, 552.

Konfessionalismus, II 29, 310.
Konservativismus (Konservative), bes. II 50, 140,

486, 493, 520, 543-545.

Konstitutionalismus, kirchlicher, E 167.

Kontroverspredigten, 158,135.
Konversionen zum Katholizismus, E 149, 178,

302.

zum Protestantismus, I 141, 239,
II 19, 76, 89, 256, 528.

Konzelebration, I 119, 217.
Konzil, Allgemeines oder Oekumenisches, II

75-77, 91-93, 124, 205-207, 209, 355,
373-375, 385, 421 f., 560.

Konzil von Basel-Ferrara-Florenz (1431-1442), I
99, II 396.

581



von Konstanz (1414-1418), n 204, 396,
410.
siehe auch Laterankonzil, Tridentinum,
Vaticanum I und E.

Konziliarismus, II 91, 210, 227, 375, 396, 405.
Korporationsgut, II 505, 509.
Krankenwesen, II 44, 80, 113, 123, 427, 471,

504 f., 563.
Kriminalwesen, II 506, 512.
Kulturradikalismus, II 131.

Kunstschulen, II 507, 510, 513.
Kurialismus, I 46, 209 f., II 91, 130, 295, 347,

389, 416, 420, 553, 557.

Küßnachterzug (1833), n 477 f., 493.

Laienkelch, I 220.
Laienschaft (Laie), bes. I 229, E 81, 93, 178,

203-208, 356, 362, 372, 392, 398,
403, 423 f., 446, 562, 566, 569.

Laisierung, E 70 f., 204, 403 f., 424.
Landwirtschaft, II 316, 482, 507.
Laterankonzil, 4. (1215), II 63, 240.

5. (1512-17), II143, 227.
Lebenslänglichkeit der Stellen, E 116, 458, 469 f.,

481.
Legitimismus, E 146.

Lehrer(innen)seminarien, II 122, 427, 469, 508,
521.

Lehrfreiheit, II 140,507.
Lernfreiheit, II 507
Liberalismus (Liberale), bes. B 43, 50 f., 96, 118,

126-133, 142, 154, 232, 257 f., 266,
269, 271, 298, 314 f., 320, 326, 437,
446, 458, 483, 486, 490, 492, 515,
517 f., 541, 543-545.

Linden- und Hartenhandel, Elli.
Liturgie (siehe auch Gottesdienst), II 60, 78, 83,

86, 210-213, 373.
Lokalismus (Ortsdienst), II 334, 404, 501.

Magie, I 59, 223.

Magnetismus, I 223.
Manichäismus, I 82, II 135.
Marchenstreit zwischen Schwyz und Einsiedeln, I

159, 164, 176.

Marianismus, II 404.

Marienverehrung, I 135, II 404.

Maßordnung, II 119, 487, 505, 509.

Materialismus, II 211 f., 404.
Mechanismus, religiöser, I 59, 82, 134, 217, II 78,

86, 164,210.
Menschenrechte, II 43, 95, 106, 111, 114, 116,

118, 137, 143 f., 462.
Messe, Heilige, I 58, 119, 134, 217, II 124, 212 f.,

229, 307, 404, 407.
Meßstipendien, I 119, E 404.
Metropolitanverband (Kirchenprovinz), II 91,

121, 205, 211, 292-294,
346, 376, 392, 417, 429,
431, 436, 445, 548-550.

Militärsystem in der Kirche, II 92, 209.
Militärwesen, II 120, 316, 469, 474, 476, 481,

487,490, 512 f.
Mischehen, E 53, 70, 236, 350, 425, 429, 432,

435, 446, 556.
Missale, II 428.
Monarchie, E 80, 122, 500.
Mönchtum (Mönche), II 41, 55, 58, 97, 107, 151,

337.
Moralismus, I 57 f., 81, 86, 216.

Mündigkeit, kirchlich, E 294.

politisch, II 464, 481.
Münzwesen, E 119, 487, 505, 509.

Mystik, I 63 f., 84, 88, 139, 188, n 143.

Mystizismus, I 222, II 7.

Nationalbistum, I 187, II 34, 418.
Nationalkirche (Schweizerkirche), I 58, 150, E

210, 247, 375, 411, 414, 418,
423, 428, 444, 548-550.

Nationalstaat (Nationalitätsprinzip), II 483.

Nationalsynoden (Nationalkonzilien), I 58, II 75,
77, 91, 93, 122, 124, 292, 300,
375, 385, 416, 423, 428, 434,
550 f.

Nationalverein, Schweizerischer, II 11, 258, 322,
494 f.

Naturrecht, I 158, E 111, 146, 561.

Neologie, I 139 f., E 198, 269 f.
Neunergericht, I 29, II 449, 451, 468.
Neuscholastik, II 197.

Niederlassungsfreiheit, E 53, 119, 476 f., 484,
487, 489 f., 503, 505.

Nüchternheitsgebot, E 519.
Nuntiatur (als Institution), II 35, 258, 292 f., 295,

300, 336, 389 f., 409, 420, 429, 434,
437, 524, 526, 528.

Obskurantismus (Dunkelmänner, Finsterlinge), I
68, 203, E 13, 34, 50 85, 126,
340, 528.

Öffentlichkeit im Staats- und Kirchenleben, E 45,
53,458, 464,481, 509 f., 552.

Oekumenismus, I 85, 142, E 141, 422.
Okkultismus, I 222.
Oligarchie, E 28, 130, 527.

Ordensgeistlichkeit, I 58, 160, 172-177, II 214,
428, 561 f.

Orthodoxe, II 125.

Papalismus (Papalsystem), I 46, 82, 219, 228, II
90 f., 147, 179, 207, 209 f., 335 f.,
376, 420, 422.

Papst als Diktator, II 92, 179, 209, 373.

Papsttitel, II 403, 420, 559.

Papsttum (Papst), bes. I 58, 82, 220, E 18, 80 f.,
91 f., 145, 147 f., 166, 170, 178,
205-210, 233, 240, 259, 262, 330,
334 f., 344, 363, 374, 376, 400-407,

582



410, 412-415, 417, 420-423, 428, 436,
443 f., 540 f., 548, 552, 557, 559.

Papstwahl, II 139, 147, 238.
Parapsychologie, I 222.
Parteien, E 49-51, 486, 515.
Partikularismus, römischer, II 147, 334.
Pastoralklugheit, E 333.
Pastoralkonferenzen, I 59, E 101, 426.
Patriarch, II 75, 91, 423.
Patrimonialstaat, E 520.
Patrimonium (für Priester), I 98 f., II 424 f., 562.
Pestalozzianismus, E 518, 530.
Petitionsrecht, E 46, 53, 236, 292-303, 305-310,

445.
Pfaffentum (Pfaffe),. I 75, E 81, 85, 97, 127 f.,

178, 198, 203, 243, 258, 336, 372,
443, 525, 542.

Pfarreien, E 426.
Pfarrwahl, E 470, 565 f.
Pflichtzölibat, I 58, 82 f., 229, E 71, 76 f., 83 f.,

93-96, 141, 144, 150, 179,
214-216, 242 f., 307, 329, 372 f.,
403 f., 408, 424, 537.

Pfründenjägerei, E 112.

Philosophiestudium, E 428, 507.
Plazet, II 66, 102, 236, 246, 313, 330, 355 f., 399,

413, 425, 432-435, 438, 442, 502, 549,
553-555, 561

Pockenschutzimpfung, I 235, II 507.
Polen, II 120 f., 143 f., 146.
Polizeiwesen, II 113, 465, 482, 506, 521.
Polytechnikum, Eidgenössisches, E 120, 521.
Pontifikale, II 428.
Postwesen, II 119, 487, 505, 509.
Predigtamt (Predigten), I 58, 134-140, E 23, 58,

86, 165, 229, 333, 390, 425, 501, 560.

Presbyterialsystem, II 91, 102, 207.
Pressefreiheit, I 195, II 40, 46, 53, 93, 105, 140,

142, 146, 184, 192, 227, 236, 244,
247, 297, 330, 396, 445, 458, 463,
480, 484, 507.

Priesterkapitel, II 72, 91, 102, 207, 236, 390, 395,
426.

Priesterkassen, I 114, 124 f., E 424.
Priestermangel, I 134, II 230, 472.
Priesterseminarien, I 58, II 57 f., 390, 424-426,

428, 432, 435, 560-562.
Priestertum (Priester), II 58, 81, 178, 203-209,

355, 362, 424, 427, 470, 501, 552,
562.

Priesterverein, liberaler, II 99-103, 318, 321.
Priesterweihe, I 100 f., E 208, 403, 425.
Primas (eines Landes), II 247, 423.
Primat des Papstes, I 219, E 204, 209, 261 f., 329,

334, 356, 422, 436.
Privatmesse, I 59, 119, 217, II 166, 404.
Protestanten (siehe auch Katholiken-Protestan¬

ten), 1188 f., 191,199, II 9, 51, 97,
125, 261-264, 300, 307, 489, 503 f.,
563.

Protestantismus, I 85, 188, 199, II 123, 132, 135,
300, 473.

Provinzialsynoden (Provinzialkonzilien), n 78,
91 f., 93, 205, 207, 213, 228,
244, 301, 373, 375, 385, 422,
470, 549 f., 560.

Prozessionen, I 59, II 23, 70, 78, 127, 211, 501,
519.

Pseudoisidorische Dekretalen, II 70, 237, 249.

Qualifikationen, theologische, II 183, 203-216,
405.

Radikalismus (Radikale), bes. II 99, 118, 135, 142,
178 f., 262, 270, 289, 298,
314 f., 326,443,484, 515, 528,
541.

Rationalismus, 158, 80, 139, 188, 221 f., 227,
II 41, 88, 118, 148, 255, 500,
519.

Rechte des Staates in kirchlichen Dingen, siehe

Iura circa sacra.

Rechtsgleichheit, E 45, 450, 453, 458, 460, 475,
478,484,511.

Rechtsverletzungen, kirchliche, II 352—355,
362-364.

Recursus ab abusu, siehe Appellatio tamquam ab
abusu.

Redefreiheit, E 170, 297, 426, 465, 480.
Reformation (siehe auch Kirchenreform), II 108,

111, 145, 179, 227, 430, 518,
526.

Reformkatholizismus, E 158, 211, 324.

Reformkonzilien, E 396.
Rekurs (im Kirchenrecht), E 245, 395.

Religion (Begriff), I 57 f., 82, E 362.

Religionsfreiheit, E 53, 142, 503.

Religionsunterricht, E 506.

Reliquienverehrung, I 59, 81, E 90, 166.

Repräsentativsystem, politisch, E 117, 509 f.

kirchlich, E 81, 90, 92,
203-209, 373, 375 f.

Revokationen (Widerrufe), 1237 f., E 185-189,
252, 369-378, 543.

Revolutionen, E 77, 114 f., 137, 215, 270 f.
Ritualien, II 59, 70, 345, 428.
Romanismus (Römlinge) bes., 146, 177, E 130,

240, 243, 332, 334, 383, 385 f.,
415, 419 f., 433, 444.

Romantik, I 215, 220, 223, 227.

Rosenkranzgebet, 159, 135, E 9, 23, 25, 86,
162-164,396.

Sailerianer, bes. I 197 f., 203, E 532.

Sakramente, I 58 f., 134, E 9, 432, 435, 555.

Sarnerbund (1832), II 165, 258, 296, 459, 478,
491, 493.

Schießwesen, E 120, 532.
Schiffswesen, II 505.

Schisma, E 75, 89, 166, 326, 330, 338, 341 f.,
405.

583



Schismatische Bestrebungen, II 256 f., 263, 279,
290,414-422,518,550.

Schlüsselgewalt des Papstes, E 403.
Scholastik (Scholastiker), I 58, 63, 70, 83, 215,

218, 228, E 41, 335, 403, 405,
522 f.

Schuldenwesen, II 508.
Schulgut, II 428, 509, 563 f.

Schulmeinungen, theologische, I 238, II 330, 335,
337.

Schulwesen, bes. 159, 104-133, 233 f., II 113,
122 f., 316, 323, 390, 427, 460,
465, 467, 481 f., 504, 506, 509,
563.

Schutzverein, Schweizerischer (Schutzvereine),
II 130, 149, 258, 301, 317,
485, 493, 495, 497.

Schwärmerei, religiöse, I 222.
Schwyz, Kanton (Entstehung und Entwicklung),

II 447-482.
Schwyzer (Charakter), II 110.
Sektenwesen, I 126, II 76, 88, 137, 362, 384, 419,

503, 513-515.
Selbstsuspension, II 229, 381.
Semirationalismus, I 227.
Sexualität und Christentum (siehe auch Ehe und

Pflichtzölibat), II 243.

Siebnergericht, I 29, II 449, 451, 468.
Siebnerkonkordat (1832), II31, 105 f., 459,

484 f.
Sigristenamt, II 427.
Sizilianische Vesper (1282), II 108.
Söldnerdienst, II 112.
Somnambulismus, I 223.
Sonderbund (Sonderbundskrieg von 1847),

II 127 f.,314,433, 441, 456 f.,
459, 533.

Sonntagsheiligung, II 558.
Sozialismus, christlicher, II 140.

Speisedispensen, II 92, 416, 553, 557, 559.

Speiseverbot, II 558.

Sportein, E 424.
Staat (Staatszweck), I 58, II 109, 119, 499, 506.
Staatseid der Geistlichen, II 236, 301, 347-350,

423,432, 561,563, 567 f.
Staatsformen, II 80 f., 500.

Staatsgut, II 508 f.
Staatskirchenrecht, II 398, 401, 445.
Staatskirchentum, bes. I 58, 81, II 7 f., 11, 31, 33,

51, 99, 184, 210 f., 246,
271, 398, 438, 444-446,
533, 551.

Staatsmänner, I 75, 144, 231, E 507, 509.

Staatsreligion, I 58, 89, II 124, 562.
Steuerwesen, E 508.

Stolgebühren, E 424.
Straßenwesen, E 113, 119, 465, 481 f., 505,

509.
Studentenverein, Schweizerischer, II 136.
Subdiakon, II 229, 427.

Subjektivismus, II 148.
Sukzession, apostolische, II 415.
Sulpizianer, E 156.

Superrationalismus, I 222.

Suspensionen, bes. II 169, 225 f., 229, 233,
276, 286, 329 f., 343,
408.

Syllabus (1864), I 238, E 140, 197.

Synodalbewegung im Kt. St. Gallen, bes.

E 60-71.
Synodalismus, II 67, 71.

Synodalkonstitutionen, Konstanzer, I 98, II 62,
185, 275, 341, 354,
358, 363 f.

Synodalrichter (Synodalgericht), E 92, 192, 226,
244 f., 247 f., 279, 281,
286-290, 299, 303, 330, 340,
343, 353, 358, 363, 374, 424,
427.

Synode von Pistoia (1786), E 166, 182, 184,
206, 208 f., 212, 214, 404, 409, 434,
436.

Synoden, 1218, 227, 229, II76, 78, 82, 91,
93, 207, 261, 355, 425, 445 f., 552.

System, katholisches, II 241, 385, 417, 423.
römisches, II 240, 411, 417.

Tagsatzung, II 117-119, 487, 509-511.
Taubstummenwesen, II 508.
Taufe, I 65, 101.

Territorialsystem, II 121.

Terrorismus, kirchlicher, II 387, 501.

Tierquälerei, E 508.
Tischtitel (für Priester), I 98, II 562.
Titulaturen (in Kirche und Staat), E 389, 426,

465 f.
Töchterschulen, E 122.

Todesstrafe, E 469, 506.
Todsünden (Die sieben), II 263, 492 f.
Toleranz, 158, 139, 199, II 124, 142, 262, 316,

518, 545.
Toleranzpatent (1781), II 125.

Tonsur (Haarschur), E 427.
Totenmessen, II 23, 208, 404.
Traditionalismus, I 62, II 376.
Tridentinum (Konzil von Trient, 1545—63), bes.

165, 97-100, 143, 146, 149,
212, E 57 f., 63, 67, 78, 81, 86,
92 f., 121, 139, 143, 148, 150,
158, 179, 181 f., 184, 192,
204 f., 208 f., 212-214, 216,
226, 228 f., 233, 236, 244-248,
261, 275, 279, 281, 285-288,
333, 341, 353, 357 f., 362 f.,
374 f., 393, 403 f., 425, 431,
540, 549-552, 562, 565.

Triumphalismus, kirchlicher, II 139 f.

Trölsucht, E 111,469.
Tübinger Schule, bes. I 212—230.

Turnschulen, I 65, 111, II 120, 469.

584



Ueberkonfessionelles Christentum, Ell, 46, 130,
263, 265.

Ufïikonerhandel (1833/34), E 412 f.
Ultramontanismus (Strengkirchlichkeit, Rom¬

hörigkeit), I 46, 82, 227,
II55, 96, 139 f., 144,
149-151, 199, 211,263,
294 f., 342, 420, 422,
434, 446, 525, 537, 541,
544.

Unbefleckte Empfängnis Marias (römisches Dog¬
ma von 1854), E 123, 197, 260,
415.

Unfehlbarkeit (Lehrunfehlbaikeit) der Kirche, E 339 f.

des Papstes, I 58, E 123, 139 f.,
155, 166, 197, 210, 240, 265,
336, 339 f., 415, 420, 422, 437.

Universalepiskopat (des Papstes), I 58, E 139 f.,
415.

Urchristentum, E 259.
Urkundenrecht, II 111, 146.
Utrechter Kirche (Kirche von Utrecht), II 415.

Vaterunser, E 95, 373.
Vaticanum I (1869/70), 1212, E 96, 123, 139,

147, 227, 340, 420.
Vaticanum II (1962-65), 159, 84 f., 207,

II 141 f., 147, 340, 420,
444-446.

Verbannungsstrafen, II 487, 506.
Verbesserungsanstalten, E 80, 113, 427, 469,

471,506, 512, 563.
Vereinsfreiheit, E 140, 145, 445.
Verfassungsrat, eidgenössischer, E186, 488,

493 f., 497.
Vernunft und Christentum (Begriffspaar bei

A.Fuchs),E 81,88,90, 109, 116,
462 f.

Vernunftreligion (Naturreligion), I 67, 188, 197,
207, E 123, 503, 519.

Versicherungswesen, E 80, 465, 482, 508.
Vetorecht, II 51 f., 54, 119.
Vierwaldstätterbistum, I 162, 169, 181 f.,

184-187, 190, 192,
196, 207, 210.

215,
422,

Vierwaldstätterkapitel, 1181-186, 191 f., 208
Visitationen, bischöfliche, II58, 70, 158-161,

228, 390, 423,
425.

Visum, staatliches, E 432, 554.

Volksbibliotheken, I 126-128.
Volksbildung, E 45, 506, 524.

Volksbildung, Schweizerischer Verein fur,
II 325, 493.

Volksblatt, nationales, E 529.

Volksfrömmigkeit, I 59, 81, 84, II 396.

Volksmissionen, I 146—148.

Volksschriften, II 325, 506, 561.
Volkssouveränität, II 45, 53, 104, 143, 298, 458,

480.

Volkssprache in der Liturgie, 158 f., 83, 217,
220, E 70, 76, 78, 89, 123, 150,
166, 179, 211-213, 329, 355,
446, 519.

Vormundschaftswesen, E 482.

Waisenwesen, E 44, 80, 113, 123, 427, 471,
482, 504, 506.

Waldenser, II 108, 143, 204.
Wallfahrten, I 59, 135, E 501.

Weihedispensen, I 100, E 416, 553, 557.

Weihen, niedere, E 427.

Weltuntergang, E 108.

Werkheüigkeit, I 83, II 352, 362.

Wirtshäuser, II 506.
Witwenwesen, E 506, 508.
Wohlenschwiler-Handel (1832), II 328, 435, 557.

Wunderglaube, I 59, 135, E 502.

Zeitgeist, E 145, 173.

Zensus, E 28.
Zentralismus,kirchlicher, E 170, 420, 445

politischer, E 120, 472, 483, 488,
529.

Zofingerverein, Schweizerischer, I 224, E 258.

Zölibat, siehe Pflichtzölibat.
Zollwesen, II 119, 487, 505, 509.
Zunftwesen, II 505.

Zwangszölibat, siehe Pflichtzölibat.
Zweikammersystem, II128, 456, 488.

585




	Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 - 1834). C, Widerruf der grossen Mehrheit der Uznacher Kapitularen, Auch der Papst verurteilt Fuchsens Reformkatholizismus, Alois Fuchs und die Badener Artikel von 1834, Die politischen Aktivitäten von Alois Fuchs
	...
	...
	Die Kapitularen der Regiunkel Uznach ziehen sich zurück
	Der Widerruf im Federkampf zwischen Fuchs und Geiger
	Widerruf der grossen Mehrheit der Uznacher Kapitularen
	Der Tod des Bischofs von Chur-St. Gallen und die unmittelbaren Folgen
	Auch der Papst verurteilt und verbietet die Reformpredigt von Alois Fuchs sowie vier weitere Schriften
	Reaktionen auf die Indizierungen
	Alois Fuchs und die Badener Artikel von 1834
	Fuchsens politische Aktivitäten
	Alois Fuchs erhält zahlreiche Stellenangebote
	Die Nichtrevokanten verlassen Rapperswil
	Anhang zu Kapitel 33
	Personenregister
	Sachregister


