Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 71 (1979)

Artikel: Dekan Balthasar Trachsel von Arth und die Frith-Reformation in
Schwyz 1520-1524

Autor: Rey, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DEKAN BALTHASAR TRACHSEL
_ VON ARTH UND DIE
FRUH-REFORMATION IN SCHWYZ

1§20—1524

von ALOIS REY






Inhaltsverzeichnis

DEKAN BALTHASAR TRACHSEL VON ARTH UND DIE
FRUH-REFORMATION IN SCHWYZ 1520-1524

L
II.
I1I.

IV.

VI

Einleitung .
Die historische Sicherung des Dekanates Trachsels .

Die Datierung des Dekanates . .
1. Die Chance eines Amtsjahres 1520/21 ,
2. Exkurs iiber die Rolle des Dekans im V1erwaldstatterkap1tel
3. Der Datierungshinweis der Wappenscheibe
auf ein Dekanatsjahr 1522/23 :

Die Toleranzpraxis der Schwyzer Regierung
1. Schwyz und der Einsiedler Kreis . :
2. Reform- und Reformationsansitze am Hauptort .

Schwyz und die neugliubigen Aktivititen Trachsels .
1. Die kirchenpolitische Problematik der Existenz Trachsels .

2. Die Begriindung der Staatstoleranz gegeniiber dem Konkubinat .

Die Verschirfung der nenglinbigen Offensive
wie des altgliubigen Kurses der Regierungen . :
I. Der zunehmende Abwehrwille von Kurie und Tagsatzmg

2. Der politische Kurswechsel in Schwyz und der Abgang Trachsels .

VIL. Schlufwort und Wirdigung .

221

225
229

233
292
234

237

240
240
241

246
246
248

251
251
252

255






I. Einleitung

Wer die Geschichte als «Fragment» versteht, bezieht sich damit auf ihren Aus-
wahlcharakter oder auf die Bruchstiickhaftigkeit ihrer Quellenlage. Davor macht
auch die Qualitit der Lokalgeschichte nicht halt. Wer sich mit der schwyzerischen
Frith-Reformation befaf3t, muf3 mit Bedauern den Verlust der Rats- und Gerichts-
protokolle des Landes Schwyz feststellen; dazu muf} er das Fehlen von Chroniken
und ausgiebigeren Briefwechseln zur Kenntnis nehmen und so auf Quellen verzich-
ten, die einer Zeit erst recht Profil, Atmosphire und Farbe zu geben vermogen.

Im Gegensatz zu diesen frithreformatorischen Verhiltnissen steht die Epoche
von Morgarten oder die Zeit der bauerlich-demokratischen Bewegung nach 1400,
wo Schwyz entweder selber eine eigene Geschichtsdarstellung hervorbrachte oder
sie als kontradiktorische Polemik beim Gegner provozierte. Neben seinen groBen
politischen Koépfen, wie die Stauffacher oder Reding, standen ihm auch gleich
Minner der Feder, wie Friind oder von Bonstetten, zur Verfiigung, die neben der
Kommentierung der laufenden politischen Ereignisse auch Landschaft und Schau-
plitze in ihre Darstellungen einbezogen; anderseits haben die Radegg und Hem-
merli versucht, die politischen Siinden von Schwyz gebiihrend an den Pranger
zu stellen. Daran war das nahe Ziirich nicht wenig beteiligt.

Demgegeniiber nimmt sich das schwyzerische Schriftgut in der Friith-Refor-
mation ziemlich bescheiden aus. In der Anfangsphase des Erasmus, Luthers und
Zwinglis wird man den unguten Eindruck nicht los, der dynamisch vorgetragene
Sto3 der Links-Humanisten oder auch der Glaubensneuerer hitten die ur-
schweizerische Fiihrung in Kirche und Staat auf peinliche Weise iiberrascht und
sogar iiberrumpelt, so da3 es diesmal nicht blofl den Politikern, sondern auch den
Chronisten fiirs erste Sprache und Schrift verschlug. Die Voten der Lands- und
Viertelsgemeinden oder die populiren Schlagsitze der Wirtsstuben miissen uns
unbekannt bleiben. Die stirkere Dauerwirkung des Schriftlichen in der Form
einer Chronik wiirden auch sie ohnehin kaum je erreicht haben. Die Linder der
Urschweiz konnen so von Gliick reden, wenn ihnen die einzige Stadt im Vier-
waldstitterbund wenigstens in einer etwas spiteren Phase der Reformation Ge-
schichtsschreiber, wie Murner und Salat, zur Verfiigung hielt. Es wird deren
ewiges Verdienst bleiben, da3 die Linder der Urschweiz in dieser Zeitspanne
nicht ganz verstummten.

In der uns hier interessierenden Zeit hatte der Stand Schwyz — gern oder un-
gern — zur Kenntnis nehmen miissen, wie sehr der Zenit seiner politischen Gel-
tung bereits iberschritten war. Es lebte lingst nicht mehr von der einstigen
Griindungslegende, vom Mythos der drei Tellen oder vom popularen Ansehen der
groflen demokratischen Bauernbewegung zwischen 1400 und 1450, wo Schwyz
den Schritt vom Urort zum geheimen Vorort der Eidgenossenschaft getan hatte
und in jene Fihrerrolle aufgeriickt war, die ihm den Ehrenvorrang verschaffte,
auf den gemeineidgendssischen Schlachtfeldern jeweils den Vorstreich zu fiihren.
Das Ort Schwyz war unterdessen als gleiches unter gleichen in Reih und Glied
zurlickgetreten und hatte sich begniigen miissen, seine urspriingliche Rolle in Er-
innerung zu halten: es hat seinen Namen, sein Banner und seine heraldischen
Zeichen aber fiir immer an die Gemeine Eidgenossenschaft weitervererbt.

225



Es wire immerhin vermessen zu glauben, die Bauerndemokratie unter den My-
then habe zu dieser Zeit Uber gar keinen fihigen Schreiber verfiigt. Der Ob-
mann der Schwyzer Landeskanzlei, der «Protonotarius», der aus dem Hauptort
stammende Balz Stapfer, ein Freund Zwinglis wie der kirchlichen Reformbewe-
gung, wullte nur zu gut, was er seiner Stellung als Schulmeister und seinem Amt
als Landschreiber schuldig war. Als Dienstmann der Regierung wie als Kontakt-
mann zum Ziircher Reformator hin erfreute er sich gewissermafen einer Doppel-
rolle, die ihm den Ruf einer profilierteren Unparteilichkeit im frithen Reformations-
geschehen wie auch einer Vorherbestimmung zum Ausgleich zwischen den Par-
teien zugute hielt. Gemessen am gewaltigen Schriftwerk des Toggenburgers
nimmt sich allerdings der einzige Brief Stapfers nur sehr bescheiden aus, doch
kann nicht von der Hand gewiesen werden, dal diesem einen Zeugnis eine
mehr als nur gewdhnliche Bedeutung als geschichtliche Quelle zukommt, denn
es wird darin zum ersten und einzigen Mal ex professo der Glaubensstandpunkt
eines Schwyzers aus dem Alten Land aufgezeigt und artikuliert. Stapfers Schreiben
an Zwingli ist zwar nicht die direkte und hauptamtliche Verlautbarung des offi-
ziellen Schwyz, aber er geht dennoch in seiner Bedeutung iiber ein reines
Privatschreiben hinaus. Er reprisentiert die Denkweise der Alten Landschaft
wie der iberragenden Mehrheit der Schwyzer Laienschaft. Sein Urteil zur Sache
diirfte sodann Urteil der Maflgebenden im Lande wiederspiegeln, wenn nicht die
eigentliche Formel der Staatsspitzen zu den Ereignissen reflektieren. Es war da-
mals ein allgemeines Diktum, dafl die Zeitprobleme sich am schirfsten und
schlagendsten in Briefform zu fassen pflegten.

In einem gewissen Gegensatz zum Brief Stapfers steht das Schreiben des Ar-
ther Pfarrers Balthasar Trachsel, dessen Dekanat wir hier zu behandeln haben.
Es fillt wertmdBig merklich ab. Es steht schon nach seiner Zwecksetzung in
einem tieferen Horizont. Die Qualitit eines bloBen Gelegenheits-, wenn nicht
sogar Verlegenheitsschreibens iiberschreitet es nicht. Sein banaler Inhalt verrit
dies deutlich. Trachsels Pfarrhelfer in Arth hat sein Amt wohl etwas unversehens
zur Verfiigung gestellt, seine Praxis quittiert und den Pfarrer verlassen und sich —
aus irgendeinem Grunde — zum Waffendienst mit den Einheimischen gemeldet,
moglicherweise als Feldprediger. Nun teilt der Pfarrer Zwingli mit, er konne
die ihm (von Zwingli?) zugedachte Ausweichstelle in Einsiedeln nicht beziehen.
Er bittet wohl unter Zeitdruck um Predigtgedanken zu zwei Vaterunserbitten.
Wiirde man im Trachsel-Brief einen AufschluB} iiber die religiose Lage in Arth
erwarten, so sihe man sich im Stich gelassen.

Wenn man nun im Hinblick auf das Gesamtspektrum der neugliubigen Ak-
tivititen, sei es im Aligefryten Land Schwyz oder in dessen iibrigem Hoheits-
gebiet die Rangfrage stellt, so miilte man dem Einsiedler Kreis ohne weiteres
unzweifelhaft den ersten Platz einriumen, dann wiirde sich das Reformations-
experiment Trachsels in Arth unmittelbar anschlieBen. Dall Trachsel fiir eine
Zeit nach Einsiedeln empfohlen war, deutet auf entsprechende Beziehungen.
Der Lirm um Pfarrer (und Dekan) Trachsel ist immer weit groBer als die Zahl
seiner Anhingerschaft. Tatsachlich bleibt sein Kreis immer sehr eng: soweit
die Quellen vorliegen, sind es neben dem Pfarrer nur die Pfarrmagd und der
Ratsherr Adrian Fischli. Reform- und Reformationsfreunde sind immer klar
zu unterscheiden. Nur zu oft vereinnahmt der Schwammbegriff «Reform» Leute
fiir die Reformation, die dieser im Grundsatz fernstanden.

226



Die Neuerungen, die in der Frithphase der Reformation auf das Land Schwyz
zukamen, stammten vornehmlich aus stidtisch-humanistischen Kreisen, hatten
aber mit einer kirchlichen Abfallbewegung anfinglich nichts zu tun. Erst die
Reformation besafl schismatischen Charakter. Aus erasmischen und lutherischen
Anfingen ficherten sich die heterogenen Bestinde des Lehrgutes erst allmihlich
in Teilbewegungen auf und schlossen sich dann zur Gesamtbewegung der «Re-
formation» zusammen, die auch die tiuferische Komponente mit umschloB. So
kann es nicht auffallen, wenn Trachsels Heirat das Parallelphinomen zur frithen
Lutherbewegung im Deutschen Reich darstellt. J. J. Hottinger will wissen, dal3
Trachsel mit Melanchthon im Briefwechsel stand, dessen Rat aber der Priester-
ehe entgegenstand, wihrend andere dafiir waren. Wihrend die Tdufer in der
Zeit Trachsels und spiter unbekannt bleiben, sind sie um 1525 bereits am Haupt-
ort vertreten. Die Herkunft der Neuerung aus Ziirich war in Schwyz kaum eine
Voraus-Empfehlung, dies nicht nur wegen der verschiedenen Beschaffenheit der
Eigenart von Stadt und Land oder der etwas gespannten politischen Beziehungen,
die noch nicht allzu weit zuriicklagen, sondern auch wegen der Abneigung der
Bergbevolkerung gegen «Theorien» und stidtischen Ideenimport. Das Altge-
wohnte war auch das Altbewihrte. In Religionsfragen aber hielt die Oberschiche
mit dem Volk, so sehr sonst im Profanen die Interessen auseinanderliegen
mochten. Es war der fatale Irrtum Zwinglis, mittels Propaganda Volk und
Fihrung von einander trennen zu konnen. Man erwartete eine Erneuerung der
Kirche, aber keine kirchliche Neuerung und keinen Umsturz der bisherigen Ge-
samtordnung. Man dachte eminent praktisch, nicht begrifflich-spekulativ und
lehrhaft. Ein Mann, wie der Reichenburger Pfarrer Ulrich Bolt aus der March,
der nach konfessionellen Irrfahrten schlieflich zu Zwingli zuriickfand, hatte noch
als reformierter Pfarrer von Niederhasli (ZH) seine liebe Miihe und Not, sich
im Ritus festzulegen: er mischte katholische, reformierte und tauferische Kult-
formen so sehr, daB man den von der Ziircher Synode Beanstandeten fiiglich
einen frilhen Nikodemiten nennen mochte. Einem Bolt lag die straff verfaBte
Staatskirche ebensowenig wie der Moralrigorismus einer iiberwachenden Heils-
anstalt. Einzelginger neigten leicht einem Synkretismus oder noch leichter der
Sektiererei zu, die sich individuelle Eskapaden erlaubte. Der Bruder Ulrich Bolts,
seines Zeichens ein Taufer (Eberli Bolt) predigte nur wenig spiter in St. Gallen
zugunsten der Erlaubtheit des Ehebruchs, so dafl ihn Schwyz verhaften lief.

Den penetranten Fall von kirchlicher Eigenwilligkeit stellte auch der Stil
unseres Balthasar Trachsel dar. Er lief seinen Schweizer Freunden mit seiner
Heirat in Luzern 1521 gleich um zwei, wenn nicht drei Jahre voraus. Er folgte
hier offenbar dem Kampfruf der Friih-Lutheraner, Thomas Miinzers oder des
Propstes B. Bernhardi. Seine dogmatisch-moralische Verunsicherung riihrt von
einem bedenklichen Mangel an theologischer Vorbildung her. Sein Magistertitel
widerspricht dem Fehlen fundamentalen Fachwissens keineswegs. Bei Trachsel
wurde das Manko des Pfarrers auch zum gleichzeitigen Fehlbetrag eines Dekans.

Als wir 1944 in den Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz (Heft 44) den Reformationsversuch Trachsels in Arth (SZ) behandelten,
besaen wir Griinde, auf sein Dekanat damals nicht einzugehen. Diese Aus-
klammerung des Dekanates geschah mit Bedacht auf die Ungunst der Quellen-
lage. Mehr als die nackte Existenz des trachselschen Dekanates war damals nicht
bekannt. Die unterdessen eingetretene Erweiterung des geschichtlichen Fund-

227



materials, das auch noch bescheiden genug bleibt, vermochte uns nochmals auf das
Thema zu verpflichten, diesmal mit Einschlul des Dekanates. Dabei lief} sich eini-
ges erginzen, anderes sogar berichtigen. Wahrscheinlich ist aber auch tiber Trachsel
noch nicht das letzte Wort gesprochen, denn es mul} auffallen, wie einseitig das
Quellenmaterial nur aus Trachsels Strafregister stammt und die positive Seite
seines Bildnisses zu kurz kommt. Es erhebt sich der Verdacht des Torsos, des
leidig Fragmentarischen. Die kluge Auskunft Jakob Burckhardts fiir die Kunst-
geschichte, das heilt sein Hinweis auf die schopferische Fihigkeit des kunstbe-
trachtenden Menschen, kiinstlerisches Triimmergut jeweils durch die optische
Phantasie zu erginzen, wird dem Historiker nicht zugebilligt. Ein Bildnis-Torso
mul3 unter dem Gesetz der geschichtlichen Wahrheit weiterhin Torso bleiben,
doch verbietet es die Geschichte nicht, sich zur Geschichte seine eigenen Gedan-
ken zu machen.



II. Die historische Sicherung des Dekanates
durch die trachselsche Wappenscheibe

Den ersten Hinweis auf ein trachselsches Dekanat verdanken wir den FuBnoten
eines Artikel aus der Feder Theodor Liebenaus vom Jahre 1885 im Anzeiger fiir
Schweizergeschichte, wo die Existenz einer Wappenscheibe Balthasar Trachsels
als Dekan des Vierwaldstitterkapitels behauptet und in die Jahre 1519-1522
datiert wird. Die beiden schweizerischen Kirchenhistoriker Th. Schwegler und B.
Fleischlin, die das Faktum des Dekanates ohne Quellenangabe erwihnen, diirfren
sich auf die Notiz von Liebenau bezogen haben. W. Brindly ist 1947 dem Sach-
verhalt genauer nachgegangen und hat in Verfolgung der heiBlen Spur dann zwar
nicht das Original, wohl aber die Fotokopie der Wappenscheibe im Schweize-
rischen Landesmuseum aufzuspiiren vermocht. An die Entschliisselung der Bild-
allegorik hat er sich allerdings nicht herangewagt, weil ihm das Metaphorische,
wie er sagt, «ritselhaft» vorkam. Indes bleibt es das Verdienst Brindlys, iiber die
bloBe Faktizitit des Dekanates hinausfiihrend, das Bildinventar der Scheibe wie
die eigentlichen Texte der Forschung erschlossen und Liebenaus Angaben ver-
bessert zu haben. Brindly ist aus Mangel an Kenntnis der dorflich-lokalen Bild-
beziige auf Arth einer Deutung nicht gewachsen und kann die Parallelismen zwi-
schen der romischen Sage und der Arther Dorfkulisse nicht entziffern. Dazu
kommt,.daf} er die tiefern Zusammenhinge zwischen der Darstellung einer ro-
mischen Sage und dem geschichtlichen Hintergrund der wesentlichen Fakten
des trachselschen Dekanates wie der biographischen Details zu wenig kannte.
Er hat aber durch die Bildbeschreibung und genaue Schilderung der Bild- und
Textelemente die Entzifferung entscheidend vorbereitet. Das Hineinverweben
der romischen Sage, auf die wir zu sprechen kommen, in die Fakten des Deka-
nates erlaubt eine Interpretation dieses Dekanates im wesentlichen, da uns Livius
die Sage und ihren Sinn deutlich hervorhebt und auf der Wappenscheibe die
Hauptpersonen der Bildstaffage namentlich beschriftet sind. Auf dem Hinter-
grund des Kampfes zwischen dem aristokratischen und dem demokratischen Prin-
zip in Rom ist die Auseinandersetzung zwischen Virginius und Appius nur eine
Einzelepisode. Man denkt an das reformatorische Schlagwort von den Oligarchen,
die das Volk der Urschweiz daran hinderten, die Reformation anzunehmen. Ne-
ben dieser Allgemeinfolie erhebt sich der Parallelismus zwischen dem Kampf
des Appius um seine Braut Virginia und dem des Arther Pfarrers Trachsel um
seine Pfarrmagd und dem etwas weiter gefalten Kampf Trachsels im Vierwald-
stitterkapitel um die Priesterehe und den amtlichen Autorititen in Kirche und
Staat. Die Denkscheibe an das Dekanat Trachsel kann nur den Sinn haben, daB}
zwischen romischer Sage und Dekanat eine entsprechende Analogie besteht.
Welches sind nun diese Elemente und Parallelismen zwischen Sage und De-
kanat? Welches ist der Wortlaut der Sage? Livius berichtet vom Volkstribun L.
Virginius und seiner Tochter Virginia, die bereits verlobt, vom maligebenden
romischen Dezemvirn Appius Claudius neuerdings umworben wird. Mittels An-
geboten und Nachstellungen sucht Appius seine Virginia in die eigene Gewalt
zu bringen; als aber alle Machenschaften nichts fruchten, sinnt Appius auf einen
Gewaltsstreich: er inszeniert uiber einen seiner Klienten einen kiinstlich aufgezo-
genen Gerichtsfall, wodurch Virginia der viterlichen Gewalt entzogen, in den

229



Ce':;-\' A

i X ¥ A ay

BT
V28 ren
bt B PV SPE




Sklavenstand versetzt und so in seine Hinde gespielt werden soll. Davon aber
erfihrt ihr Vater Virginius, Volkstribun und Provinzstatthalter. Er kehrt eiligst
nach Rom zuriick, erwirkt noch vor dem Vollzug des Rechtsspruches eine Unter-
redung mit der versklavten Tochter auf dem Romischen Forum und ersticht sie
dort, um sie nicht in die Gewalt des Dezemvirn fallen zu lassen. Soweit die Sage.

Der Bildteil der Wappenscheibe enthilt nun folgende Einzelheiten: Der von
Appius bestellte Richter und Klient setzt sich feierlich in Szene und blickt ge-
spannt in Gebirde und Mimik nach seinem eben erfolgten Richterspruch vom
Richterstuhl auf die Gerichtete, eine Frau ziemlich in der Bildachse postiert.
Niemand kann die Symbolik des gesenkten Zeigefingers milverstehen, zumal
am fernen Horizont eine schwarze, makabre Rabenschar eilends in den Himmel
entschwindet. Das kann kein Gnadenakt sein, es ist vielmehr ein deutliches
Verdikt. Von den 8 Personen der Bildstaffage sind Appius, Virginius und Vir-
ginia namentlich bezeichnet. Das restliche Bildpersonal setzt sich aus Gerichts-
dienern zusammen. Im Bildhintergrund taucht Gott Neptun mit dem Dreizack
auf. Alles steht in einer reichen Architekturkulisse: Mauerwerk, vielleicht eine
Mischung von Romischem Forum und den Mauern und Letzinen von Arth,
Tore, Sdulen usw. Zum Forum Romanum paflt die Aufstellung des Richter-
stuhls. In der Bildmittelachse mit deutlichem Bedeutungsakzent steht Virginia.
Sie wird von einem Schergen bespuckt und hinausgefithrt wie nach einem Ur-
teilsspruch. Zur Deutung mochten wir folgendes beifiigen:

Virginius-Vater deutet auf Dekan Trachsel, Virginia auf die Pfarrmagd von
Arth, deren Name unbekannt bleibt. Sie ist Trachsels «Tochter» im Sinne einer
geistlichen Jungerin und dann zuletzt seine «Frau». Das Wortpaar Virginius und
Virginia tont auffillig wie eine Einheit und besitzt unverkennbar die lateinische
etymologische Wurzel der Virgo, die zweideutig zugleich eine verheiratete wie
eine unverheiratete Person bezeichnen kann. Das stimmt mit der historischen
Wairklichkeit des Trachsel-Dekanates insofern iiberein, denn Pfarrer wie Pfarr-
magd haben einen zwiefachen, sozusagen gleitenden Zivilstand; sie sind un-
verheiratet im katholischen, verheiratet im reformatorischen Sinn, da Trachsel
mit ihr in Luzern ein matrimonium attentatum einging, dabei die biblische, alt-
testamentliche Parallele der Priestereheleute, Zacharias und Elisabeth, zum Be-
weis anrief. Gott Neptun kann auf zwei Bedeutungen hinweisen: die Lage Arths
am Wasser (Zugersee) oder er kann eine Kalenderfunktion erfiillen. Der Nep-
tunstag fillt auf den 23. Juli; nun aber wissen wir, da} die Heirat Trachsels auf
den Sommer 1521, die Bittschrift um die Gestattung der Priesterehe auf den Juli
1522 fiel, moglicherweise also beide in den Juli. Heirat und Priesterehe als
Stichworter bilden den Einheitspunkt. Virginia ist dafiir die Symbolfigur. Appius
war Mitglied des obersten Romischen Gerichtes fiir weltliche wie geistliche Ju-
dikatur. Daher kann sich in Appius die weltliche Behdrde von Schwyz wie die
geistliche von Konstanz verkorpern, unter der das Dekanat Trachsels stand. Na-
tirlich gibt es zwischen dem historischen Dekanat und dem Sagengut auch Nicht-
- analoges. Aber das Wesentliche ist stimmig. Beim Urteilsspruch gegen Virginia
handelt es sich kaum um Versklavung wie in der Sage. Bei Trachsel handelte es
sich um Fluchthilfe nach Luzern, nicht um eine Totung. Beim Urteil wird eine
unbekannte Bestrafung angedeutet, die in den Gerichtsprotokollen verloren ist,
vielleicht war es eine Ausweisung aus dem Lande mit vorldufigem Ziel Luzern.
Von einer sofortigen Mitbestrafung des Dekans verlautet nichts, doch ist sein

231



spiterer Exodus mitgemeint, je nach dem Datum, wann die Wappenscheibe ent-
stand. Wenn nicht in einem Klartext am unteren Bildrand stinde: «Balthasar
Trachsel Decanus Vierwaldstitterkapitels» (ohne Datum), schiene Trachsel selbst
auf die Seite geschoben.

DaBl ein Dekan und Inhaber eines kirchlichen Amtes sich als Denkscheibe
eine heidnisch-antike Szenerie leistete, konnte auf den ersten Blick befremden,
allein bei Trachsel handelte es sich um einen Mann, der sich wohl als Humanisten
verstand und ernst nahm. Er glaubte sich eine solche Kulisse schuldig zu sein. Der
chemalige Student der Artes hatte frith den Historiker Livius gelesen und sich
die Klassikerstelle gemerkt, so da3 er beim Eintreffen eines analogen Falles in
seinem Leben sich ihrer erinnerte und darauf zuriickgriff. Die Parallelitit beider
«Justiztragodien» bot den willkommenen Anla} zur einschligigen Polemik gegen
Kirche und Staat, auch wenn die antike Sage mehr auf das Weltliche, der Fall
Trachsel mit Heirat und Priesterehe-Propaganda und Gerichtsfall mehr auf kirch-
licher Ebene lag. Trachsels Freund in Zug, Werner Steiner, 1517 noch Schwyzer
Pfarrhelfer, beschaffte sich, 1519 Protonotar geworden, eine ihnliche Wappen-
scheibe, die das Trachselsche Seitenstiick vielleicht anregte. Eine Wappenscheibe
anliflich einer Wahl zum Dekan eines so bedeutenden Kapitels, wie es das
der Luzerner war, wurde damals offenbar nicht mehr als zu tippig empfunden.
Das Schwyzer Wappenbuch fiihrt Trachsels personliches Wappen nicht. Es zeigt
bei geradestehendem Schild auf rotem Feld eine silberne Axt freischwebend
iiber griinem Dreiberg. Stammt Trachsels Vorname Balthasar vom Dreikonigsaltar
der alten Arther Pfarrkirche, so geht die Axt im Familienwappen auf den Mittel-
teil des Wortes «Tr-ach-sel» durch Mundartinterpretation zuriick.

252



III. Die Datierung des Dekanates

AktenmiBige Unterlagen fiir eine Direktdatierung gibt es bisher nicht. Weder
die Wappenscheibe des Landesmuseums noch die Pfarrbiicher, die im Falle des
Taufbuches mit 1612, im Falle des Jahrzeitenbuches mit 1640 beginnen, tragen
irgendeinen datierenden Vermerk. Es mull vermutet werden, daf} bei der Neu-
schreibung des Jahrzeitenbuches durch Pfarrer B. J. Schweizer der Name Trach-
sels, als eines Abtriinnigen, absichtlich getilgt wurde, um bei der Lesung des
Sippenverzeichnisses vor versammelter Kirchgemeinde jedes Aergernis zu ver-
meiden, eine Art der damnatio memoriae. Fehlt somit jeder direkte Anhalt in den
Quellen, so bleibt immer noch der Ausweg in ein indirektes ErschlieBungsver-
fahren. Ein historischer Tatbestand kann auch dadurch gewonnen werden, daf3
sich Hinweise in einem Punkte treffen und die Wahrscheinlichkeiten so verdich-
ten, daf} sich eine moralische GewiBheit und annihernde Sicherheit ergibt. Ein
solcher indirekter Indizienbeweis kann wissenschaftlich bis zu einem zu erwarten-
den noch sichereren Gegenbeweis verantwortet werden. Wir handhaben das Ver-
fahren so, dal wir aus einer Reihe von gesicherten Dekanaten jene Liicke auf-
spiiren, in die ein Dekanat Trachsel, nach den Zeitumstinden zu schliefen,
hineinpafite. Da nach den Satzungen des Vierwaldstitterkapitels nur ein Pfarrer
oder Pfarr-Rektor Dekan werden und sein kann, so engt sich das mogliche De-
kanat auf die Zeit zwischen 1520 und 1524 ein. Trachsel wird 1520 als Pfarrer
kanonisch eingesetzt und resigniert sein Amt nach den Investitionsprotokollen
von Konstanz (Erzb. Archiv Freiburg i.Br.) im Jahre 1524. Hans Bodler, der
Luzerner Leutpriester (Stadtpfarrer), der im Dekanenamt mit Trachsel wechselt,
belegt nachweisbar die Dekanatsjahre 1521/22 und 1524/25. So verbleiben fiir
Trachsel nur mehr die Liicken der Jahre 1520/21 und 1522/23, allenfalls auch
1523/24. Die Amtsjahre des Dekanates folgen sich nicht nach dem biirgerlichen
Kalenderjahr, sondern sie laufen jeweils vom Dienstag nach Quasimodo (WeiBer
Sonntag) des einen zum gleichen Datum des andern Jahres. Man muf} sich daher

fragen, welche der offenen Moglichkeiten die grofite Wahrscheinlichkeit fiir sich
haben.

1. Die Chance eines Amtsjabres 1520/21

Am 15. Oktober 1519 wurde Balthasar Trachsel von Landammann und Riten zu
Schwyz den befugten Pfriindenverleihern des Arther Pfarramtes in seiner Heimat-
gemeinde nach freier Wahl der Kirchgenossen nominiert und durch Schwyz dann
dem Bischof von Konstanz vorgeschlagen und nach der Bestitigung am 8. Januar
1520 im Pfarramt kanonisch in sein Amt eingesetzt, dies laut Pfarrbrief (Ge-
meindearchiv Arth) und kurialen Investitionsprotokollen. Leider fehlen beim
Resignationsdatum Monat und Tag. W. Brindly optiert in der Wahl des De-
kanatsdatums zwischen 1520/21 und 1522-24 fiir 1520/21, dies freilich nur
konkludent: aber seine Angabe «vor 1522» kann kein anderes Amtsjahr meinen,
weil die anderen durch Hans Bodler besetzt sind. Wenn der hypothetische Schluf3
Brindlys stimmt, dann wire Trachsel nach nur dreimonatiger Pfarrtitigkeit bereits
schon Dekan des Kapitels geworden, also Vorsteher des gesamten Klerus der
drei Urkantone und der Stadt und naheren Umgebung Luzerns. Diesem ersten
Bedenken gegen eine so kurzfristige Vorbereitungszeit zum Dekanat Trachsel
fiigt sich ein zweites bei: die geringe Anzahl seiner Lebensjahre. Trachsels Mit-

135



biirger und Pfarrei-Untergebenen zu Arth finden noch 1522, wie Myconius aus
Luzern berichtet, den Pfarrer auffallend jung, zu jung, um ihn ganz ernst nehmen
zu konnen. Er ist das Biiblein, das kaum aus dem Ei geschlipft ist und die Eier-
schalen noch am Riicken tragt. Die hervorgehobene Jugendlichkeit Trachsels mag
sich polemisch auch auf seine Manieren beziehen, nachdem er sich den Kirchen-
vatern entgegengestellt hatte, doch spricht der Vergleich mit einem «Geif3bub»
ein weiteres Mal das geringe Lebensalter Trachsels an. Aber es kann schon sein,
dall man ihm — dem vermutlich Sechsundzwanzigjihrigen — etwas weniger Jahre
gab — vermoge seiner unreifen Manieren —, als er faktisch auf sich hatte. Indes
verfiigt das Jahr 1520/21 als Dekanatsjahr doch iiber einen Trumpf. In diesem
Jahr, zwischen dem 17. April 1520 und dem 9. April 1521, dem ersten moglichen
hypothetischen Amtsjahr als Dekan, standen alle jene Aergernisse, die den Pfarrer
als Dekanatskandidat spiter vorbelasteten, noch vollig aus.

Man wire versucht, nach der geistigen Verfassung jener Wihler im Kapitel
zu fragen, die Trachsel ins Dekanat verhalfen, aber auch nach der Informiertheit
jener Kurialen, die sein Dekanat zu bestitigen hatten. Der Erwartungshorizont
fiir eine Dekanatswahl mufl wohl dazumals sich vom heutigen sehr unterschieden
haben! Oder nicht? Wie konnte man nur dem blutjungen Pfarrer den Vorzug
vor den Minnern mit groBerer Erfahrung geben? Konnte damals der blofe Ma-
gistertitel am Ende dem Kandidaten einen Vorteil vor Lebens- und Amtsjahren
verschaffen? Nicht ausgeschlossen werden darf die Moglichkeit, dal Trachsel
tiber Fihigkeiten verfiigte, die in die Welt der Akten nie eingegangen sind, die
ihn empfahlen, ihm Sympathisanten und die notigen Wihler zuhielten. Oder be-
sal} er ein «Programm», das ihm die Mehrheit unter den Kapitularen zuhielt?
Hier schweigt Myconius, wo es sich um positive Seiten Trachsels handelt. Ver-
sprach Trachsels Dekanamt eine Wendung im Kapitel? Gab es eine Richtung
im Kapitel, zum Beispiel eine Partei der Jungen, die mit Trachsel an der Spitze
einen neuen Kurs anstrebte? Oder bedeutet im Gegenteil sein Scheitern, daf
diese Richtung der «Neugesinnten» nur die Minderheit hinter sich hatte? Oder
brachte ihn die falsche Taktik und der MiBerfolg im Kapitel erst um die end-
giiltig siegreiche Mehrheit? Fragen ohne Antwort. Wenn auch manches gegen
ein Dekanatsjahr 1520/21 spricht, so mochten wir doch diese Moglichkeit nicht
ganz ausschlieBen, aber der zweiten Moglichkeit die groflere Chance einrdumen.

2. Exkurs diber die Rolle des Dekans im Vierwaldstitterkapitel

Nach der Frage liber der Historizitait und der zeitlichen Ansetzung des trachsel-
schen Dekanates stellt sich auch die Frage iiber die genauere Amtstitigkeit. Mit
ihr ist das Problem tiber die Befihigung Trachsels zum Dekan bereits nach we-
nigen Monaten Pfarramt besonders eng verbunden. Leider sind die Quellen
eher allgemein als konkret gehalten. Von den Satzungen des Vierwaldstitter-
kapitels her laBt sich weit mehr Juridisches ableiten als Tatsichlich-Geschicht-
liches, da das Gesetz noch nicht seine Durchfithrung bedeutet. Dasselbe gilt na-
tirlich fiir die DitGzesanstatuten und die Synodalbeschlisse oder die kurialen Er-
lasse, die mit dem Allgemeinbegriff der Kirchenreform angesprochen sind, die
aber iiber Tatsachen nichts aussagen. Dabei leugnen wir nicht die moralische
Kraft des Gesetzes noch auch die normative Kraft des Tatsichlichen. Bei Trach-
sel iiberschnitten sich dauernd Pfarr- und Dekanenamt, weil die Sachaufgaben

234



auch immer in Personalunion standen. Im objektiven Bereich inderte sich nicht
~viel, ob Trachsel 1520/21 oder 1522—1524 sein Amt bekleidete. Natiitlich wirkte
sich 1520/21 die Jugendlichkeit und der Mangel an Amtserfahrung schirfer aus
als spdter. In beiden Fillen war der theologische und sogar menschliche Bildungs-
mangel ausgeprigt.

Trachsels Bildungsstand reichte wohl zum Dekane hin, wenn er dem Pfarramt
geniigte. Sein Studiengang hielt sich wohl an die Regeln der Zeit. Um 1493
in Arth als Ortsbiirger geboren, bezog er als ungefihr 15jahriger die Artisten-
fakultit in Koln, neben der keine andere Schule bekannt wird. Dort war er
1512 eingeschrieben, und am 31. Mai folgenden Jahres erhielt er dort mit an-
dern Schweizern den Magistertitel, der den Wert des heutigen Reifeausweises
wohl nicht {ibersteigt. Die Kanzlei von Koln fithrt den Arther unter dem
Immatrikulationsvermerk «Balthasar Tresseler de Switz» mit hoher Sicherheit auf.
Eine darauf folgende Anstellung in irgendeinem Amt wird nirgends bekannt, ob-
schon das Magistrat damals oft zu schulischer Verwendung fiihrte. Die Zeit zwi-
schen 1513 und dem Jahr der Anstellung als Pfarrer (1520) liegt im Dunkel.
Trotzdem fillt auf, daB3 zwischen Pfarrwahl und Pfarrei-Antritt rund drei Monate
liegen. Ist die Vermutung vermessen, daf} Trachsel nach der Wahl nicht sofort
abkommlich, sondern noch an eine Amtsverpflichtung gebunden war?

Trachsel war 1513 etwa 20 Jahre alt, dann wire er beim Antritt der Arther
Pfarrei 1520 27 Jahre alt geworden. Die theologischen Examina, die in Konstanz
fir die Weihekandidaten verbindlich waren, bezogen sich auf theoretische und
praktische Ficher; sie gaben das Zeugnis fiir die Befiahigung zum Pfarramt ab,
forderten aber noch ein zusitzliches testimenium fiir moralisches Wohlverhalten
und Wiirdigkeit. Im Stofflichen wurde nachweislich in diesen Priifungen recht
schematisch vorgegangen, ganz abgesehen davon, daBl die schweizerischen Kan-
didaten noch lange nicht im Rufe groBer Kenntnisse standen. Trachsel hat offen-
bar seine Examina bestanden, und doch gab es bei ihm Bildungsliicken, die be-
denklich lauten. So wird bekannt, dal} er nach bestandenem Cura-Examen den
tiberaus trivialen Kasuistik-Fall nicht zu beantworten vermochte, was zu tun
sei, wenn ein Beichtkind im Bekenntnis eine Siinde vergessen habe und doch
zum Tisch des Herrn treten moch:e, mit andern Worten, ob vor der Kommunion
die Beichte zu wiederholen sei. Diese Frage beschiftigte bis vor kurzem die un-
tern Volksschulklassen. Man muf3 schlieBen, da} die Forderungen kaum ein Rigo-
rosum darstellten. Der Magistertitel des Pfarrers sagt tiber theologisches Wissen
recht wenig aus. Und das ist nicht iiberraschend.

Von den damals 196 in Koéln immatrikulierten Theologen studierten 75 Prozent
nur die Artes (Gymnasium), bloB 2,6 Prozent studierten die Fachtheologie, die
man geliaufig den Kandidaten zum Lehrfach tberlie. Daher ist es eine Tatsache,
daB die meisten Pfarrer ohne Theologie-Fachstudium ihr Amt antraten. Ein
theologisches Doktorat beanspruchre nochmals 5—7 Jahre Studium. Die notigen
Geldmittel fehlten den Scholaren der eidgendssischen Berggebiete vor allem.
Diese Mingel erkliren oft, warum diese Geistlichen fiir ihre eigene klerikale
Lebensfihrung ungeniigend motiviert waren und daB} viele im Augenblick der
aufkommenden Glaubenskrise den Fragen und Behauptungen der Neuerer bil-
dungsmiBig nicht gewachsen waren, so dal} sie einer geschickten Propaganda
verfallen waren.

235



Diese Verhiltnisse nahmen nicht blo3 auf das Pfarramt, sondern noch etwas
mehr auf das Dekanat Einflul. Das Vierwaldstitterkapitel unterlag den allge-
meinen Bedingungen der Dibzese wie denen der Ur- und Innerschweiz. Dabei
spielte der Einflu} Luzerns eine wichtige Rolle, Nachdem es seit dem Schwaben-
krieg immer mehr an die Wand gespielt worden war und hinter Ziirich zuriick-
treten muBte, sei es als Tagungs- oder als Vorort, gewann es seit 1522 und erst
recht seit 1524, dem Stichjahr fiinfortiger Gemein-Politik — erst ohne, dann mit
Zug — seine frithere Rolle in etwa wieder zuriick. Im Kirchenverband der Ur- .und
Innerschweiz gewann es als Sitz des geistlichen Kapitels einen starken, wenn
auch nicht ausschlaggebenden Einflul. Dieses Vierwaldstitter- oder Luzerner-
Kapitel besa} im Dekan seine Spitze. Der Dekan war der Triger und Vollzieher
der kurialen Auftrige und der Gesetzgebung wie der Niedern Gerichte in diesem
Raum. Der Dekan konnte in der Schicksalsfrage der Reform bestimmend werden.
Er besaBl EinfluBmoglichkeiten auf das geistliche Leben. Es fragte sich nur, ob
er sich dessen bewuflt und dazu auch hinreichend willig war. In Krisenzeiten
wie der Frith-Reformation war die Wahrung der kirchlichen Interessen vor allem
ihm tberbunden. Sie bezieht sich auf das weite Gebiet des Pfriindenwesens und
der Stellenbesetzung, auch wenn diese durch laikale Rechte beschrinkt waren.
Wir erinnern an den Patronat. Es kam darauf an, wo er eingesetzt wurde. Bei
Wahlen von Benefiziaten drohten hinterhiltige Manipulationen und indirekte Be-
reicherungen in der Form der Entgegenkommen an die Wihler, oft zulasten
der Kirchengiiter und der Amtsnachfolger. So leisteten sich die Oberarther einen
kleinen Erpressungsversuch gegeniiber Dekan W. Ehrler, dem Vorginger Trach-
sels. Hier war es Aufgabe des Dekans, zum rechten zu sehen und den Wahlvor-
gang selbst zu tberwachen. Aergernisse im Volk oder im Klerus waren an die
Kurie zu melden, Mifverstindnisse zwischen Klerus und Regierungen, Klerus
und Kurie sollte der Dekan austdaumen. Der Dekan war der Betreuer des Klerus.
MiBhelligkeiten zwischen der Priesterschaft erledigte der Dekan anlifllich der
Kapitelsversammlungen «ambulant», er bereinigte aber auch Bagatellfille im Na-
men der Kurie (Konsistorium) und fiithrte die ibertragenen Gerichtssentenzen
aus. Im Dekanatssprengel vermittelte er Vollmachten fiir die Seelsorgepraxis, be-
sorgte Dispensen und in Kriegszeiten auBerordentliche Ausnahmerechte fiir den
Klerus. Sein Amt erlaubte ihm die Ausstellung von Ausweisen und Urkunden,
etwa Leumundszeugnisse fiir Weihekandidaten, im Krieg Verschollenheitszeug-
nisse an Kriegswitwen. Konstanz lag am Rande der Eidgenossenschaft, der Weg
dorthin von der Innerschweiz aus war weit und fithrte bald durch fremdgliu-
biges Gebiet. Da lag der Kapitelsdekan niher, der dem Kapitel vorstand und ge-
wisse Vollmachten auch an andere abtreten konnte. Aus dem Schriftverkehr des
Kapitels mit der Kurie wird die Mittlerrolle des Dekans deutlich in beiden Rich-
tungen der Adressaten. Aus der Zeit des Trachselschen Dekanates liegt kein
einziges Aktenstiick vor. Bedauerlich ist auch, daB} auf das ganze vorhandene
Material berechnet, das Treffnis seelsorglicher Belange sehr zuriicksteht. Es iiber-
wuchern die Fiskalangelegenheiten, Zahlungsaufforderungen und -quittungen, als
lage das Schwergewicht nicht in den Pastoralfillen.

Ein diesbeziiglich viel giinstigeres Bild gewinnt man aus den Akten, die zwi-
schen Kapitel und Regierungen ausgetauscht wurden. Die Obrigkeiten sind vor-
nehmlich an der Seelsorge interessiert. Fragen des Gottesdienstes, Sicherung der
Sakramentenspendung und seelische Betreuung stehen im Vordergrund der Er-

236



orterungen und Vereinbarungen. Gemeinden werden vorstellig, aber auch einzelne
Pfarrer. Beichtvollmachten werden eingeholt. Gelegentlich wird kirchliche Ver-
nachlissigung deutlich kritisiert und das Dekanat zur Abstellung von Mil-
briuchen gemahnt, vor allem in der Strafpraxis, die Unschuldige trifft. Tochter-
pfarreien werden von einer Mutterpfarrei ungeniigend mit Taufe und Kranken-
ol versorgt, so daf} die Regierung das Ansuchen der Gemeinde Illgau (SZ)
unterstiitzt, das Kapitel moge dafiir sorgen, da3 gewisse Reservate der Mutter-
pfarrei an die Kaplanei abgetreten werden. In Muotathal und Steinen haben die
Pfarrer ihre Eintrittstaxe ins Kapitel verweigert und sind darum suspendiert wor-
den, so dafl der Gemeindegottesdienst ausfallen mufl. Die Schwyzer Regierung
wird beim Dekan vorstellig, man moge die Strafe erlassen und den Gemeinde-
gottesdienst wieder sicherstellen. Der Arther Pfarrer ersucht um erweiterte Voll-
machten fiir die Absolution von Verfehlungen gegen das sextum. Es wird deut-
lich, daB} sich die Eingriffe grundsitzlich nicht gegen die Kirche, sondern gegen
den Formalismus des Klerikalismus richtet. Es soll das Augenmaf} in der Straf-
praxis gewahrt und die GroBenordnung respektiert, Unschuldige nicht benach-
teiligt werden.

3. Der Datierungshinweis der Wappenscheibe auf ein Dekanatsjabr 1522/23

Die Ausfithrungen tiber die Chancen eines Dekanatsjahres Trachsels anno 1520/21
schlossen mit der Moglichkeit, dafl infolge der Bedenken, die dort aufgezihlt
werden, auch ein anderes Amtsjahr Trachsels im Dekanat als nur das Jahr 1520/21
in Frage kommen konnte. Nun schenkt die Wappenscheibe Trachsels in ihrem
Bildinhalt positive Hinweise, dal die Wahrscheinlichkeit mit grofen Triimpfen
besser zugunsten 1522/23, allenfalls auch 1523/24 spricht.

Bildallegorie und Bildsymbolik der angefiihrten Scheibe mit ihrer Gerichts-
szene lassen die Moglichkeit durchaus offen, daf} das Bildgeschehen sich auf zwei
Ereignisse und nicht bloB auf ein einziges bezieht. Im Leben Trachsels spielt
sicher seine Heirat von 1521 eine Hauptrolle, aber sie ist dem zweiten Ereig-
nis seines Lebens, dem Kampf um die Gestattung der Priesterehe, nur zeitlich
vorgeordnet. Trachsels demonstrative Unterschrift unter die Bittschrift an Bischof
und Tagsatzung vom 2. und 13. Juli 1522 ist umstindehalber doch bedeutender
als die personliche Heirat, und dies im soziologischen Sinn. Dabei ist zu beachten,
daB die Heirat Trachsels iiberhaupt nicht in die Dekanatszeit Trachsels fdllt, denn
im Sommer 1521 ist Hans Bodler, der Luzerner Leutpriester, Dekan. In die
Dekanatszeit Trachsels fillc die Bittschrift. Wenn die Denkscheibe Ereignisse
aus der Dekanatszeit darstellen, wiirdigen und festhalten will, so ist offenbar
die Bittschrift wichtiger als die Heirat. Der Schwerpunkt der Erinnerung liegt
auf dem Jahre 1522. Das Ereignis der Supplicatio deutet auf ein Dekanatsjahr
1522/23. Die personliche Heirat Trachsels fillt auler seine Dekanatszeit, und sie
ist eine hochstpersonliche Sache. Der Kampf um die Priesterehe ist soziologisch
von groBerer Tragweite; er weitet sich zum Ereignis des Vierwaldstitterkapitels
aus. Die Bittschrift von 1522 lie3 den Kampf um die Priesterehe im allgemeinen
Rahmen entbrennen und machte ihn zum groflen Ereignis des Trachsel-Dekanates
1522/23 oder 1522-24. Trachsel stellte sich an die Spitze einer Bewegungspartei,
die die Frau in die Mitte stellte und ihr wie auf dem Scheibenbild die zentrale
Rolle in dieser Auseinandersetzung zumifit. Trachsel steht an der Spitze der Un-

237



terzeichner der Bittschrift, er steht auch an der Spitze des Kampfes und einer
Partei der Radikalen, die die Bittschrift-Postulate auf ihre Fahne geschrieben hat.
Legitimierung und Legalisierung der Priesterehe aber kann der verheiratete
Trachsel nur auch personlich wiinschen, weil er dann seine personliche Sache zur
allgemeinen macht und der Sieg im Kapitel dann sein eigener wird. Die Legali-
sierung durch den Staat und die Institutionalisierung durch die Kirche verschafft
der Priesterehe auch das Zeichen des Triumphes des neuen Evangeliums iber die
Autoritit. Diese Anliegen sind im Jahre des Fastenstreites und des beschlossenen
Schriftprinzips im Ziircher Kapitel das vorliufige Hauptanliegen. Der Kampf
wird von Ziirich, Zug und Einsiedeln aus in die Innerschweiz getragen und zum
Propagandaruf erhoben. Die Frau als solche, nicht blo die Pfarrmagd, ist in der
Lebensgeschichte Trachsels wie auf dem Scheibenbild die Figur, um die es
geht. Durch dieses Thema stellt er sich selbst wieder in die Mitte seiner
Wappenscheibe, denn er ficht an der Spitze von Bittschrift und des Kapitels als
Dekan diesen Kampf aus. Das ist ein historischer Posten, den er in der Scheibe
verewigt als die grofle Tat seines Dekanates, auch wenn der Versuch scheitert.
Es mag schon sein, dal3 Trachsel sich nicht Dekan nennt in seiner Unterschrift,
weil er keinen Auftrag des Kapitels besal}, zu unterschreiben fiir alle in nomine.
Auch von den andern Subscribenten hat keiner dem Namen ein Amt beigefiigt.
Die Traditionspartei um Bodler gewinnt im Laufe des Kampfes Ende 1522
und anfangs 1523 den Sieg. Trachsel scheitert, verliert den Sieg und zieht sich
zurick. 1524 verliBBt er das Schlachtfeld, vielleicht schon friiher, aber die Re-
signation datiert erst von 1524. Wir glauben das Scheibenbild richtig zu deuten,
wenn wir eine Verurteilung Trachsels nicht annehmen, sondern nur ein Ver-
fahren gegen die Pfarrmagd.

Brandlys Datierung des Dekanates «vor 1522» geht von Luzerner Verhilt-
nissen aus, wie das beim Historiker der Luzerner Reformation fast selbstverstind-
lich vorauszusetzen ist. Im Frithjahr 1522 brachte die Museggpredigt der neu-
gliubigen Partei in Luzern einen gewissen Achtungserfolg, indem Konrad Schmid
am 24. Mirz dieses Jahres als Zwinglifreund predigen durfte. Sein Kanzelwort
besaB die Chance einer ausholenden Propagandawirkung auf die Luzerner Volks-
massen an einem so reprisentativen religiosen Fest mit Ereignischarakter. Allein
er sah seine erstrangige Rolle im Angriff gegen die Marienverehrung, in einer
Attacke gegen den Papst als Kirchenhaupt und gegen den Leutpriester von Lu-
zern, Hans Bodler. Er wollte das «Kopfchen» des Klerus treffen, den Dekan der .
Priesterschaft, der er damals war. Der Schlag ging ins Leere. Aber als daraufhin
Trachsel Dekan wurde, begann er mit dem Kampf, der Ende 1522 halb, an der
Fasnacht 1523 aber ganz entschieden war. Tatsichlich ist dieses Jahr 1522 das
Stichjahr des Machtverlustes der Evangelischen in Luzern. Brindly kann sich nach
dem Exodus von Lesemeistern, Chorherren und Schulmeister Myconius einen
neugliubigen Dekan nicht mehr vorstellen, er wire nicht mehr tragbar gewesen.
Indes halten wir diesen Schlu} fiir voreilig. Man muf3 beachten, da3 das Vier-
waldstitterkapitel sich aus Kapitularen von vier Orten zusammensetzte, nicht um-
sonst taufte sich das Luzerner Kapitel in Vierwaldstitterkapitel um. Keine der
Kapitelsfraktionen war ausschlaggebend. Die Luzerner — nur die Stadt und Um-
gebung — waren sicher durch Bildung und Geldmittel einfluBBreich, es zahlte aber
keine hohern S:euern als die Kirchen von Arth oder Schwyz. Die Linder wachten
mit Eifersucht tiber ihre Rechte und ihre Selbstbestimmung. Darum kann die

238



Meinung Brindlys, dall 1522 und spiter ein Trachsel als Dekan nicht mehr
tragbar gewesen wire, gar nicht nur aus Luzerner Sicht beurteilt werden. Es muf}
das Ganze des Kapitels in die Rechnung einbezogen werden. Trachsel war Arther
und Schwyzer, Biirger und Einwohner jenes eidgendssischen Ortes, das in Sou-
veranititsfragen auch in Sachen Amt und Pfriinde sehr empfindlich war. Es war
das zweite Ort im Rang nach Luzern. Es hitte eine Entsetzung Trachsels von
aulen her kaum hingenommen.

259



IV. Die Toleranzpraxis der Schwyzer Regierung

Es kam also vielmehr auf die innern Religionsverhiltnisse im Lande Schwyz
an. Es war entscheidend, ob bei der Schwyzer Obrigkeit ein duldsamer oder ein
zugriffswilliger Kurs im Schwunge war. Die Chancen eines Dekanates Trachsel
um 1522 und weiter stiegen, wenn sich die Staatsfithrung zu den neugliubigen
Aktivitaten zuriickhaltend bis duldsam verhielt. Wie stand es damit?

1. Schwyz und der Einsiedler Kreis

Unter den Brenn- und Verdichtungspunkten neugliubiger Aktivititen in Schwyz
mit Einschlul} seiner Hoheitsgebiete mufl die Waldstatt Einsiedeln bedeutungs-
milig zuerst genannt werden. Hier hatte sich ein Ausstrahlungsherd neugldubiger
Propaganda mit Strahlungsrichtung auf die Innerschweiz aufzubauen vermocht,
der mit der Bezeichnung «Bibelkreis» weder faktisch noch potentiell hinrei-
chend definiert ist. Um ein vergleichsweise pietistisches «Kranzchen» handelt es
sich gar nicht. Der gut organisierte Stab um Leo Jud und seine Freundschaft
konnte Schwyz nicht verborgen bleiben, obschon der Stiftspfleger Diebold von
Geroldseck nicht mehr als die bescheidene Rolle des subalternen Gastgebers spiel-
te. Durch den Fehlgriff Papst Julius II, d.h. durch die Exemption der Abtei
aus dem Zusammenhang mit der Konstanzer Dibzese entging der Einsiedler
Kreis der Ueberwachung durch den Bischof, und von Geroldseck erfreute sich der
ungehemmten Mdglichkeit, die Stellenbesetzung in der Abtei wie in deren Kolla-
turpfarreien so zu lenken, wenn nicht gar zu manipulieren, da} sich der Pro-
testantismus in beiden ohne Anstinde fest einnisten konnte. Nur noch der Zu-
griff der Schirmherren von Schwyz vermochte es zu verhindern, daf} es in dieser
Entwicklung zum Letzten kam. Zwei Ereignisse des Jahres 1522 werfen ein un-
miBverstindliches Schlaglicht auf die religiose Lage am Wallfahrtsort wie auf
das Verhalten der Schwyzer Regierung gegeniiber dem neugliubigen Gefahren-
phinomen in ihrem Herrschaftsbereich: Einsiedeln ist nicht bloB Ausstellungs-
und Ausgabeort der Bittschrift um die Freigabe der Priesterehe vom 2. und 13.
Juli, es erlebt nur wenig spater, im September 1522, eine merkwiirdig geartete
Engelweihe, die normalerweise hitte zum Handeln zwingen miissen.

Die neugliubigen VorstdBe in der Waldstatt hat Raymund Tschudy hinrei-
chend dargestellt; wir diirffen die Kenntnis der Haupttatsachen voraussetzen und
- uns hier auf das Entscheidende beschrinken. Die Supplikatz (Bittschrift) ging von
einem Ort aus, dessen Jurisdiktion dem Bischof von Konstanz, der doch der
Hauptadressat sein sollte, entzogen war. Die Bittschrift-Exemplare gingen neben
andern Tagsatzungsorten auch an Schwyz. Alles lief unter dem Tarnzeichen der
allgemeinen «Reform», nimlich der Abschaffung des Konkubinates wie des
Pflichtzolibates durch die Ersatzform der Institutionalisierung der Priesterehe,
ihre Legitimierung und staatliche Legalisierung. Der Bittschrift lag die omindse
Lutherschrift iiber den Unwert des Monchtums in der Uebersetzung Leo Juds
bei. Sie bedeutete eine Revolution. Wihrend nun Luzern und Zug der Bittschrift
und ihren Tendenzen scharfen Widerstand entgegensetzten, nahm Schwyz man-
che in Luzern Vertriebene, wie die Kilchmeyer und Myconius in Einsiedeln
freundlich auf und verschaffte dem Schulmeister eine neue Stelle und rundete
sein Gehalt — freilich auf Stiftskosten — um 30 Gl. auf.

240



Kaum anders verhielt sich Schwyz im Paradefall der vielberufenen Engel-
weihe vom 14. bis 22. September 1522, deren Umstilisierung im Wallfahrts-
brauchtum, noch kaum im liturgischen Ritual, also einer Feier, die ein vielfach
erwartetes Volksereignis und ein Hochfest der Innerschweiz war, sehr viel zu
reden gab. Die Umgestaltung versetzte cinen Mann, wie Propst Ratzenhofer
in Luzern, der die Hintergriinde des Neuen wohl nicht durchschaute, in helle
Begeisterung, wihrend andere tiefer Blickende und Traditionsgebundene Ungutes
ahnten. Damals geschahen kleine Zeichen des Protestes an Kirche und Gnaden-
kapelle, die nicht mehr zu iibersehen waren, zumal gewisse Verantwortliche fiir
das neue Tun zur Rede gestellt wurden. Diese vorsichtigen Schritte zur Reform
oder Reformatio konnten gewagt werden, weil die Korona der Neuerer um Zwingli,
Jud usw., nicht blof} von Geroldseck gedeckt waren, sondern sich auch der Duld-
samkeit von Schwyz gewi} fiihlten. Nur wenig spiter fiihrte der Verwandte
Werner Steiners in Zug, Pensionenverteiler und Zwinglifreund Magister F. Zingg,
eine Nonne aus der Schwesternsammlung der Waldstatt «heim», wurde darob
vom Volk vertrieben, konnte aber ungehindert nach einer gewissen Quarantine
auswirts wieder nach Einsiedeln zuriickkehren. Das Volk reagierte heftig, nicht
so die Regierung von Schwyz, dies, trotzdem das kaiserliche Mandat von Worms
die Lutherschriften zu verbrennen geboten hatte und die Beilage tiber das un-
niitze Monchtum zur Bittschrift darunter fiel. Es gab in der Regierung das eine
und andere Mitglied, das ahnungslos und schnellglaubig nur {iberall «Reform»
witterte, wo es schon keimhaft um Reformation ging. Von diesem Schritt des
Denkens zeugen auch die Ritte von Schwyz aus in die Predigten des Jorg Stahli,
des Zwinglifreundes, in Freienbach. Sie fiihlten sich wohl als die Fortschritt-
lichen im Lande, und erst der Austritt von Jud und Myconius im Frithjahr 1523
nach Ziirich kiindigte die nahe Wende an. Eine neue Politik zeichnete sich fiir
Schwyz ab, und es loste sich aus dem Banne Zwinglis. Sie fiel zusammen mit dem
allgemeinen Umschwung (Februar 1523) als Reaktion auf die «Gortliche Ver-
mahnung» des Ziircher Reformators, wo Schwyz sich auf das Ureigene auch
seiner religitsen Welt besann, die noch heil war. Nur wenig vorher hatte der
pipstliche Legat Pucai Schwyz so «kirchlich wie nur moglich» gefunden.
Offenbar bekam er den Eindruck vom dullern Ansehen her, dafl das Land Schwyz
im ganzen heil war und das einheimische Mal} von religiosen «MiBBbrauchen»
selbst zu verkraften imstande war.

2. Reform- und Reformationsansitze am Hauptort

Hinter dem soliden Riicken des Standes Zug fiihlte sich Schwyz, das Alte Land,
gegen Ziirich hin hinreichend gedeckt. Jakob im Wald (1517-1519) und Dr.
theol. Heinrich Baumli (Béiimli), 1519—1566, waren die Schwyzer Pfarrer der
Frithreformation. Der Letzte trat sein Amt im Jahre Trachsels an, war auch
dessen Pfarreinachbar. Baumli war Luzerner, einer der Ausleih-Pfarrer, die Schwyz
freundeidgendssisch iberlassen wurden. Er war als Nichtlandmann unpolitisch
und ein ausgezeichneter Seelsorger, wie in einem Regierungsrapport zur kirch-
lichen Lage einmal angetont wird. Zur Neuerung stand er in keiner Beziehung,
als daB er angeblich zur Delegation an die Badener Disputatz von 1526 gehorte.
Sein Dekanat fillt in eine spitere Zeit.

Einige Sorgen bereiteten der Gemeinde Schwyz zwei Hilfsgeistliche, so der
Zuger Landammannssohn Werner Steiner, 1516 (?)-1519 (?) Pfarrhelfer in

241



Schwyz, der seine Exzesse spiter vor einem Ziircher Gericht fiir seine Schwyzer
Jahre eingesteht. Vielleicht heilt der andere Heinrich Bullinger d. Ae., der zwi-
schen 1504 (?) und 1514 (?), nach Zwischenstationen in Arbon, als Kaplan nach
Schwyz kam und iiber Widenswil (ZH) in seine Heimat Bremgarten iibersie-
delte. Thm wurden vor und nach Schwyz schwerere Zolibatsverletzungen ange-
lastet. Jedenfalls wurde sein Sohn Hans ihm in Arbon geboren, und seine Wirk-
samkeit im Kloster Hermetswil (AG) blieb in iibler Erinnerung. War einiges
tiber ihn also notorisch, so muB} anderes konkludent vom Spiteren auf die Schwy-
zer Zeit geschlossen werden; wir kommen auf gewisse vor- und frithreforma-
torische Vorkommnisse und deren Quellen noch zu sprechen. Sowohl Steiner
wie Bullinger traten zur neuen Lehre tiber. Was die Frithreformation oder die
eigentliche Reformation betrifft, so werden dreimal in den Quellen fiir Schwyz
neugldubige Predigten erwihnt. Die Klosterchronik von St. Peter a.d. Bach be-
hauptet eine «neue» Predigt in der Schwyzer Pfarrkirche, die den Unwillen des
Volkes dermaBen aufrithrt, daB3 der schuldige Pridikant post factum in der
Schmiedgasse zutode gepriigelt wurde. Allerdings ist das Datum 1518 reichlich
verdichtig. In die selbe Pfarrkirche zu verlegen ist die Predigt eines Zuger Ni-
kodemiten, der sich also verborgen hielt und seinen Namen nicht bekannt gibt,
der aber seinen Text vor dem 10. September 1531 nach Ziirich sandte. Die
eigentliche Frithreformation tiiberschreitet zeitlich vielleicht die dritte Predigt,
die vom Prior der Ziircher Predigerbriider stammte und wahrscheinlich in St.
Peter gehalten wurde. Hier ereignete sich der einzige Fall von EinfluBnahme
auswirtiger Ordensleute, wenn eine Nonne aus dem Oetenbach in Ziirich unter
dem Vorwand einer Romreise im Kloster das Gastrecht mifbrauchte und im
Konvent neugldubige Propaganda betrieb. '

Anstofe zu neuem Denken kamen oft von den Hohen Schulen her. Gelegent-
lich geschieht dies auch in den mittleren Schulen. So weill man, dal3 Schulmeister
Myconius am Luzerner Hof bereits Lateinschiiler neugliubig zu beeinflussen
suchte. Von der Schwyzer Schule wird derartiges nie bekannt. Auslindische Biind-
nispartner stellten Schwyz und seinem Jungvolk die Hohen Schulen von Pavia
und Paris zur Verfiigung, so dafl das Auftauchen von Werner und Balz Stapfer
(Schwyz) oder Adrian Fischli (Arth) in Pavia und Martin Betschart (Schwyz)
oder Hans Abyberg (Schwyz) in Paris nicht auffillt. Wihrend Trachsel (Arth)
in Kéln die artes studierte, wissen wir von Jos. Amberg («Montanus») aus
Schwyz nicht, wo er seine Schulen besuchte. Von den Genannten traten Bet-
schart, Fischli und Trachsel zur neuen Lehre i%)er. Amberg wurde ein sehr
profilierter Vetfechter der alten Kirchenordnung und als Landvogt im Thurgau
auch ein Vorkampfer der bisherigen Staats- und Sozialordnung.

Die Ausscheidung der Landleute in Alt- und Neugliubige ist sauber und si-
cher nur schwer durchzufiihren, vor allem besteht die Gefahr, Reform- und
Reformationsfreunde durcheinander zu werfen. Mit einiger Sicherheit konnen
am Hauptort Jost Matt, Werner Gerhard und Meinrad Amberg zur neugliubigen
- Gruppe gerechnet werden, ohne freilich den Begriff Frithreformation auf sie
unzweideutig anwenden zu konnen. Die Motivierung einzelner Handlungen als
«neugldubig» fillt nicht leicht, da zuviel Gemischtes und Mehrdeutiges durch-
einanderwirbelt. Da gibt es die «Franzosen» und «Pipstlichen» oder die Kaiset-
lichen oder «Herzoglichen» (Florenz, Mailand), in der Zeit der Kappelerkriege
auch «Ziircher» und «Antiziircher», «Feinde Gilg Reichmuths» und so weiter.

242



Wer kann wissen, wie die Tendenzen Heini Rickenbachs (Arth) oder der bei-
den Kergerter (Paul und Hans) motiviert waren, ob politisch oder religios?
Zur Zeit der ersten Taufer, wovon es in Schwyz einige, in Arth keine gab, kom-
pliziert sich die Lage weiter.

Allein schon die «Gottliche Vermahnung» an Schwyz, die Zwingli im Mai
1522 an die Landsgemeinde adressierte, bezeugt das brennende Interesse des
Reformators am fiihrenden Stand der Urorte. Schwyz verfiigt nicht blof iiber
Einsiedeln und iiber eine oft herausragende Fiihrergarnitur, es erfreut sich seit
den Freiheitskriegen eines mythischen Prestiges in der Gesamteidgenossenschaft.
Aber Zwinglis Erfolg nach dem Schock von Bicocca, April 1522, an der Schwy-
zer Landsgemeinde im Sinne der Abkehr vom Solddienst, war doch nicht so
wortlich und endgiiltig zu nehmen, wie der Reformator meinen mochte. Die
latenten Interessen des Landes waren die eigentlichen und realen, so traten sie
bald wieder in ihre alten Rechte: es war die Freundschaft mit Frankreich. Sie
entsprach ganz der eigenen Staatsrison. Die Jahrgelder, die Befreiung vom Be-
volkerungsdruck und Entlastung des Arbeitsmarktes, die Offenhaltung der Han-
dels- und Versorgungswege, die militirischen Riistungs- und Ausbildungsbei-
hilfen fiir Kader und Truppe, die Freiplitze und Stipendien fiir die studierende
Jugend, das alles bot Frankreich und sonst niemand. Schwyz opferte freilich seine
pazifistischen Vorsitze, aber es handelte handfeste Realpolitik, das Tdublein ge-
gen den Sperling, ein. In die Zeittiefe seiner Geschichte gesehen, rettete Schwyz
damals seine eigene Haut. Wie Zwinglis Feldzugsplan (1524/26) spiter bewies,
verlingerte sich der Federkiel des Humanisten nur allzu leicht zum Kriegsspiel3.
Die Innerschweiz sollte es bis Kappel erfahren, wie sehr sie im Notfall allein
auf sich selber gestellt war und wie sehr dann die verfemten Solddienste niitz-
lich waren. Sie glichen die Ueberlegenheit der Stiadteorte zugunsten der Linder
in etwa aus. Glaube und Machtpotential standen in Wechselwirkung. Der ge-
plante Einmarsch der Ziircher, laut Feldzugsplan, im Dorfe Schwyz, die Nieder-
brennung des Fleckens, die Ausraubung der Pfarrkirche und die Verschleppung
der Angehorigen der Oberschicht war ein frither Warnruf vor einem Idealismus
im Falle, wo auf der Gegenseite Realisten standen.

Schwyz handelte auch in der Reformfrage nach dem wirklichkeitsnahen Rezept.
Spekulative Reformrhetorik lag ihm niche. Man griff in der Reformfrage der
Kirche zuhause energisch durch und lie} es nie zu jenen Stauungen geraten, die
dann explosive Losungen zeitigen. Die Reformartikel Landammann Meinrad
Stadlers von 1517 und der Bestallungsbrief von Pfarrer Heinrich Baumli vom
5. November 1519 zeigen das Schwyzer Universalrezept, das verhindert, dal}
sich Reformwille in Reformation verwandelt. Rechtlich sauber, reformwillig und
kirchlich wohlgesinnt wirkt hier die Laienschaft jliingstvergangenen Mif}standen
entgegen, die hier «Unziemlichkeiten» heiflen. Die Strafandrohungen sind tat-
kriftig und satt. Pfrundverlust steht in Aussicht. Verpont sind Zélibatsverletzun-
gen, Appellation an das geistliche Gericht und Vernachldssigung der Residenz-
pflicht fiir Pfarrer und Hilfsgeistliche. Nach Faflbind, den wir hier mit allem
Vorbehalt wiedergeben, hitte bereits 1468 der Ortspfarrer Nik. Renz, ein Basler,
seine Frau verstoBen und wire darauf genotigt worden, diese auf Befehl der
Obrigkeit wieder zu sich zu nehmen (1482), die Lebensgemeinschaft fortzufiihren
und die Sorgepflichten fiir seinen Sohn Sebastian zu erfiillen. Von einer Bezug-
nahme der Reformartikel Stadlers auf sichere Verfehlungen Pfarrhelfer Steiners

243



und etwaige Bullingers als Kaplan in Schwyz haben wir bereits angetont. Aufer-
halb der stadlerschen Artikel vom 3. Mirz 1517 liegen die gemeineidgendssischen
Bemiihungen zur Abstellung der Pfriindenjigerei, deren besonders anstoBiger Teil
darin lag, dal einheimische Stellenanwirter gegeniiber fremden durch romische
Briefe benachteiligt wurden. Das Indigenatsprinzip mit Bevorzugung der Ein-
heimischen kam zum vollen Durchbruch.

Wie man damals im Vorfeld der eigentlichen reformatorischen Auseinander-
setzungen im Alten Land Schwyz dachte, Reform und Reformation beurteilte,davon
haben wir ein sprechendes Zeugnis im Brief Landschreiber Stapfers an Zwingli
vom 19. Oktober 1522, einem Stichdatum der beginnenden Wende von der mehr
naiven zur kritischen Lagebeurteilung. Der Brief besitzt weder einen amtlichen
noch halbamtlichen Charakter, aber vermoge der Qualitit des Schreibers, Land-
schreiber Balz Stapfer, kommt ihm doch ex obliquo reprisentative Bedeutung zu.
Der Schwyzer Schulmeister und Kalligraph der Regierung — seines Zeichens pro-
tonotarius — war kein «Akademiker» nach seiner Bildung. Er machte in Pavia
italienische Sprachstudien, nicht mehr. Von Humanisten-Alliren war er frei.
Sein gesunder Menschenverstand iiberwog bei weitem seine formale Bildung,
in der er sich mit Zwingli und den Ziirchern niemals messen konnte. Allein seine
Lebenserfahrung und die Kenntnis von Notzeiten, seine Aktenkunde und eine
gewisse literarische Versiertheit als Schulmeister und seine Freundschaft fiir
Zwingli, der ihm einst aus bitterer Not half, bestimmten ihn irgendwie zum
Mittler, zum Unparteiischen. Die Vermahnung Zwinglis, der Fastenstreit, die
Bittschrife lagen bereits zuriick, doch noch nicht die Einfiihrung des Schriftprin-
zips im Ziircher Kapitel oder die Disputationen. Die Zeit stand in der Vorphase
zur Reformation, und Stapfer fithlte dem Schwyzer Volk den Puls, aber sein
politischer EinfluB war miBig; die papstliche Partei schitzte ihn auf 10 Gl
jahrlich, wihrend der des beriihmten Gilg Reichmuth immerhin 150 GL galt.
Stapfer war gleichsam das schreibende Tdubchen auf dem Dach der Landeskanzlei.
Der Geist war wenig wert.

Stapfers Anliegen wie seine Kritik fahren diplomatisch sanft daher, aber es
gibt doch einige Stellen im Brief, um die keine Watte gelegt ist. Stapfer dankt
Zwingli nochmals fiir die einstige Nothilfe, fiir die spdtern Traktate und Pre-
digten. Er stellt sich so, als schriebe er zugunsten des Reformators und sammle
Auskiinfte, um Zwinglis Gegner zu widerlegen, die Geriichte ausstreuen. Er will
die Belege aus erster Hand haben. Dann geht er zum Thema des zwinglischen
«reinen Evangeliums» iiber und konfrontiert nun die Verfechter des neuen Evange-
lius mit dessen Evangelisten und ihrer Lebensfithrung. Und hier findet der Land-
schreiber, daf die Evangelisten das Evangelium, wie er versteht, recht eigentlich de-
mentieren. SchlieBlich geht Stapfer zu Zwingli selbst tiber. Stapfer kennt den Mann
wie seine Schriften, weill um die «Bittschrift»,um die «Vermahnung an die Schwy-
zer» und um die etwas merkwiirdige Engelweihe von unlingst. Die Kenntnis-
nahme der Einleitung zur Predigt von der «reinen Magd Maria» ist ebenfalls
still vorausgesetzt; sie erginzt das Thema, das nun zum eigentlichen Haupt-
thema wird, indem Stapfer sich der Lebensfiihrung der Neuerer widmet und die
Zwinglis dabei einschlieBt. Zwingli erfihrt nun Stapfers strengste Zensur. Zwing-
lis Reformation kann Stapfer nicht als die erwartete Reform in der Kirche aner-
kennen. Da} das Bose von Zwingli und seinen Freunden als Teil der mensch-
lichen Natur und infolgedessen als Werk Gottes in Kauf genommen wird, fru-

244



striert die Reform im katholischen Sinne des Wortes. Zwingli will gegen die Logik
des einfachen Laien eine Antwort schreiben, aber sie wird blo angefangen,
nicht vollendet und nicht abgeschickt. Der Reformer, wie ihn Stapfer erwartet
hat, kommt dann spiter im hl. Karl Borromius. Zu Zwingli kann er nicht tber-
wechseln, dariiber ist sich der Ziircher Reformator im klaren. Die Korrespondenz
zwischen beiden geht ein. Die Briicken sind von der Sache her abgebrochen.

245



V. Schwyz und die neugliubigen Aktivititen Trachsels

1. Die kirchenpolitische Problematik der Existenz Trachsels

Unser Thema ist vor allem das trachselsche Dekanat, das Pfarramt nur soweit
es auf das Dekanat Einfluf nimmt. Trachsel konnte sich solange als Dekan hal-
ten, als- er sich als Pfarrer hielt. Nur ein Pfarrwechsel innerhalb des Dekanats-
sprengels hitte Trachsel am Verlust des Dekanates hindern konnen. Allein nach
allen einschlagigen Akten ist ein solcher Fall ausgeschlossen. Da das Datum des
Jahres 1524 fiir die Resignation des Pfarramtes feststeht, mul man sich fragen,
welches die Griinde waren, daf} sich der Abgang, allenfalls auch gleichzeitig vom
Dekanat, sich derart verzogern konnte. Jedenfalls 1oste ihn als Dekan Stadtpfarrer
Mag. Hans Bodler in Luzern sicher erst in diesem Jahre ab. Keines der ihm an-
gelasteten Aergernisse, die die Zeitgenossen erregten, mufl infolgedessen hinge-
reicht haben, um ihn aus Pfrund und Amt zu entfernen. Im Gegensatz dazu wird
aus den Nachbarpfarreien Kiilnacht (SZ) und Cham (ZG) bekannt, da3 dort
deren Ortspfarrer oder Kaplan, Konrad Wagner, Jodok Miiller und Bernhardin
Benz (?) aus gleichen Griinden, wie sie fiir Trachsel zutreffen, von der Pfriinde
entfernt wurden, und zwar Wagner und Bernhardin in den Jahren zwischen 1522
und 1525. So steht der Arther Fall nicht isoliert, sondern im Zusammenhang.

Die Frage, warum Trachsels Verbleib als Pfarrer und darum auch als allfalliger
Dekan des Vierwaldstitterkapitels sich moglicherweise bis 1524 hinziehen konnte,
fihrt auf die Erorterung der bestehenden weltlichen und kirchlichen Rechts-
verhiltnisse der Zeit, die fiir eine strafweise Versetzung des Pfarrers und Dekans
die legale oder kanonische Voraussetzung waren. Der Pfarrer stand in einem
Vertragsverhiltnis zu den Pfrundverleihern und Patronatsherren, dem Land-
ammann und den Riten von Schwyz, die bei Nichterfillung des Pfarrvertrages
(Spanbrief) rechtlich eingreifen konnten. Das ging im extremsten Fall bis zur
Enthebung von der Pfrund bei Nichteinhaltung der vertraglichen Verpflichtungen,
wie Besorgung von Gottesdienst, Sakramentenspendung und Einhaltung der
«christlichen Kirchenordnung» in Sachen der Standespflichten und Kirchendiszi-
plin. Eine direkte Amtsenthebung war Sache des Bischofs nach einem fiir ewige
Benefiziaten vorgeschriebenen ProzeB, der allein die Straftaten und ihre Stich-
haltigkeit festzustellen hatte. Es wird deutlich, wie sehr sich die Punkte des staat-
lichen und kirchlichen Rechtes oft iiberschneiden konnten. Wihrend der Pfarr-
helfer innerhalb eines Monats sein Haus rdaumen mulBlte, war eine so schnelle
Entfernung von der Pfrund in Arth nicht vorgesehen (Pfarrbrief im Gemeinde-
archiv). Bei Trachsels Wirksamkeit gab es eine ganze Reihe von Klagepunkten
wegen Glaubenssachen und Kirchendisziplin, doch horen wir nicht, daf} etwas
gegen den Pfarrer wegen Vernachlissigung der Sakramentenspendung, der Resi-
denzpflicht oder Beachtung des kirchlichen Brauchtums vorgelegen hitte. Das
Corpus delicti hidlt sich im Rahmen der Sitte und der kirchlichen Disziplin,
und es stellt sich die Frage, ob einer dieser Vorstofe hinreichte, um das Straf-
recht von Staat und Kirche gegen ihn in Bewegung zu bringen. Es muf} aber so
sein, dal das gegen Trachsel Vorliegende fiir ein Vorgehen gegen ihn nicht
ausreichte, oder die Nachlassigkeit der Kliger selbst schiitzte ihn vor dem Ge-
richt, denn wir wiederholen die Feststellung, daf3 die Gerichtsszene auf der Wap-
penscheibe die Pfarrmagd, aber nicht Trachsel selber angeht.

246



Der Mangel an Straftatbestinden im eigentlichen dogmatischen Sachbereich
ist offenkundig. Was die Ablehnung der Heiligenanrufung und -fiirbitte anbe-
trifft, die Trachsel in der Predigt festhielt, wie Myconius berichtet, so leugnete
Trachsel keineswegs damit ein Dogma der Kirche: Es sollte hinreichend bekannt
sein, daB} beide Lehren, mit Einschlufl der Marienverehrung, keine Pflicht der
Katholiken waren und noch sind. Sie sind eine Sache der Tradition, keine Pflicht-
ibung. Sie sind Gegenstand katholischer Spiritualitit und freiwillig, doch hatte
Trachsel kein Recht, seinen Pfarrgenossen das Recht ihrer Einhaltung abzuspre-
chen. Die Dogmen der Mutter-Jungfrauschaft Mariens hat Trachsel so wenig
wie Zwingli und Luther angefochten.

Bleibt noch das weite Gebiet der Kirchendisziplin und der Sitten unter be-
sonderer Beriicksichtigung der Standespflichten als Kleriker. Was die Predigt
betraf, so fehlte Trachsel nicht durch Vernachlissigung, sondern durch die Art
und Weise, wie er seiner Pflicht geniigte. Er lieB es offenbar an der klugen
MaBhaltung fehlen. Der Grund aber, warum Trachsel im Lande Ldarm machte
und den hochsten Unwillen der Pfarrgemeinde bis zum Tumult erregte, war
nicht das Konkubinat, das der Heirat von 1521 wohl linger vorausging,
sondern die Heirat, der Eheabschlu} in Luzern, wenn er auch ganz besonderer
Art war. Was die angefeindete Heiligenverehrung und die Abkanzelung der
Kirchenviter beim Volk nicht vermochten, nimlich Aufruhr hervorzurufen,
das brachte die halboffentliche Heirat Trachsels in Luzern und die vorangehende
oder nachfolgende Apologie der Priesterehe in der Predigt zustande. Es war ein
Zeugnis dafiir, in welchen Kategorien das Volk dachte. Nicht die Dogmatik lieB
die Emporung der Volksseele kochen, sondern ein scheinbar nebensichlicheres
Anliegen wie die Kirchendisziplin. Es liegt darin eine Verkennung der Grofen-
ordnung im Sittenbereich. Allein, es ist zu beachten, da die Einhaltung der kle-
rikalen Standespflichten einen nach auBlen weithin sichtbaren, exponierten Punkt
der bisherigen Kirchenordnung darstellte. Das Konkubinat lebte in der Stille
eines familien- und eheihnlichen Verhiltnisses, das als Geheimehe oder wilde
Ehe die bisherige Ordnung nicht als solche in Frage stellte. Man wuBite, daf}
das Konkubinat illegal war. Nun aber dringte die Bittschrift von 1522 nach der
Legimitierung und Institutionalisierung als legalisierter Rechtszustand in der
Kirche. Das war nun eine revolutionire Attacke gegen die geltende Rechtsord-
nung in Kirche und Staat. Und die Praxis einer halboffentlichen Heirat vor Zeu-
gen in Luzern und im Namen des neuen Evangeliums war ein noch groBerer
Schritt in Richtung zu ihrer faktischen, dann rechtlichen Anerkennung. Das
Konkubinat war darum harmlos gegeniiber dem Hammerschlag der Priester-
heiraten mit ihrer begleitenden apologetischen Begriindung aus der Schrift, die
von Pflichtzolibat nichts wuBte. Irgendwie mufl dem Volke ein gewisser Instinkt
fir Zukunftsgefahren durch revolutionire Postulate und Avancen zugebilligt wer-
den. Diese Betrachtungsweise ist die rein rechtliche, nicht so sehr die mensch-
liche.

Von den zwei Behorden, die mit der Konkubinats- und Priesterehefrage vorerst
befaflt waren, stand der Staat Schwyz den kirchenpolitischen Ereignissen in Arth
unvergleichlich nzher als die Konstanzer Kirche. Man mufl zum angeschnittenen
Thema «Trachsel und das Strafrecht» einen eigenen Abschnitt beifiigen, um zu
zeigen, daf} dieser mogliche Strafpunkt ihm nicht allzu gefihrlich werden konnte,
was den nahen Staat betraf.

247



2. Die Begriindung der Staatstoleranz gegeniiber dem Konkubinat

Wir erlassen uns hier eine nihere Erorterung dariiber, dafl vor dem Tridentinum
Formfehler im Eheabschlu}, Geheimehen und wilde Ehen auch in der Laien-
schaft haufig waren. Im Falle eines Klerikers der hohern Weihen bestand die
Selbstverpflichtung, der kanonische Pflichtzolibat, das Eheverbot, dies seit der
Romer Synode von 1139. Der Pflichtzolibat basierte auf der Tradition der Kirchen-
gesetzgebung durch die ordentliche Gesetzgebende Versammlung und dem Voll-
zugsbefehl der kirchlichen Regierungsgewalt, wenn wir so sagen wollen. Das
Kirchengesetz liel sich nicht durch die «Schrift allein» begriinden, sondern
durch die «Binde- und Losegewalt», der man sich durch Gehorsam verpflichtet
wullte. In einem nicht auszumachenden AusmalBl via gegensitzlicher Praxis ent-
stand der Eindruck weitherum, da3 der Pflichtzolibat nicht mehr urgiert werde
und das Konkubinat schuldfreier, allgemeiner Brauch sei. In gewissen Gegen-
den verdichtete sich die Lage via facti zu einem scheinbaren Gewohnheitsrecht,
allein die Amtskirche hatte trotz anderslautenden Gegenstimmen deren Legalitit
stets verneint und der Erhebung der Illegalitit zur Anerkennung Widerstand ent-
gegengesetzt. Das verhinderte die Entstehung eines Gewohnheitsrechtes im ka-
nonischen Sinne. Kirche und Staat hatten den Pfarrfraven und den Priestetkindern
nicht die Rechtsgleichheit mit der Ehegesetzgebung emgeraumt sondern sie mit
dauernden Rechtsnachteilen belastet. Irgendwie waren sie minderen Standes. Leider
hatte die Kurie in der Verfolgung zahlreicher Paternititsfille zur Auskunft reiner
Poenalgesetze gegriffen und ein BuBlensystem eingerichtet, das zu Zweideutig-
keit in der Beurteilung von Zolibatsverletzungen Anla3 gab. Es schien, als ob
sich eine moralische Verurteilung des Straffalles eriibrige, sobald die Geldstrafe
(Fiskalismus) entrichtet sei. Ueber den Schein der Praxis erhielten Konkubinat
und Zolibatsverletzung einen Anschein der Legalitit und biirgerlichen Amnestie-
rung.

Ging die Kirche in ihrer Beurteilung des Konkubinates ganz allein vom Kanon
ihrer juridischen Ordnung aus, ohne dal das menschliche des Problems je Erwi-
gung fand, so stellte sich der Staat in dieser Sache von seinem Wesen her auf
einen andern Standpunkt. Thn interessierten naturgemill die Wahrung der offent- -
lichen Ordnung, bzw. das Mafl der gestorten Ordnung. Es sollte das Auftreten
von Aergernissen moglichst vermieden werden. Darum neigten die Regierungen
zu einem legalistischen Praktizismus, der der eigentlich sittlichen Seite der Frage
auch nicht gerecht wurde. Wegen der Empfindlichkeit der Ordnungstriger wollte
man ZusammenstOBe zwischen staatlichen und kirchlichen Instanzen mdglichst
vermeiden, so daB3 Konkubinarier tatsichlich geschont wurden. Es gehorte zur
Weisheit geldufiger Kirchenpolitik der weltlichen Obrigkeiten, sich auf die
Formel festzulegen, ein konkubinarischer Geistlicher sei besser als gar keiner.
Das Gewissen war seine Sache. Wenn aber Gottesdienste oder die Sakramenten-
spendung ausfielen, so wurde dies iiber kurz oder lang zum landesbekannten Po-
littkum. Den Priestermangel in den wenig begehrten Bergorten zu umgehen,
war daher von brennendem Interesse fiir die Obrigkeit. Leicht wanderte der
Klerus in andere, weniger strenge Orte ab. Sein Seltenheitswert war die Waffe
des Klerus gegen mogliche Intoleranz von oben. Schwyz machte von diesen Um-
stinden keine Ausnahme, und regierungsseits hielt man es nicht fiir unschicklich,
sich offentlich zu dieser Linie zu bekennen und auf einer Tagung der katho-

248



lischen Orte das Toleranzprinzip nur unter dem Vorbehalt des vermiedenen Aet-
gernisses einzugrenzen. Eine kleine Dosis Hypokrisie wurde ruhig in Kauf ge-
nommen.

Zum Thema Pflichtzolibat, Konkubinat und Priesterehe stehen von katholischer
Seite nur recht wenige Gegendarstellungen in #hnlicher Form wie die Bitt-
schrift von 1522, vor allem; was den praktischen Teil betrifft, zur Verfiigung.
Was da ist, sammt aus einer sehr viel spiteren Zeit als der Friih-Reformation.
Man erschopfr sich in kontradiktorischer Ablehnung durch die Amtskirche oder,
wie auf reformatorischer Seite, in Theorie oder Exegese. Zur Praxis duflert man
sich kaum, sie bleibt tabu. In der Trienter Konzilsepoche indes wird man kon-
kreter, vor allem im Jahrzehnt zwischen 1570 und 1580, wo die Konkubinats-
frage nochmals heftig aufgeriihrt wird, wird einiges Geheimnis der Oeffentlich-
keit freigegeben, was die Umstinde der Fragen etwas beleuchtet und mit wirt-
schaftlich-sozialen des Pfarrhauslebens zu tun hat. Die katholische Reformseite
stand 1522 stark unter dem Eindruck des VorstoBes des Erasmus zum Fragen-
komplex. Die «Bittschrift» ist ohne die Eingabe des «Baslers» an den dortigen
Bischof um Entbindung von Pflichtzolibat und Gestattung der Priesterehe kaum
zu denken. Obwohl Erasmus an eine Losung der Frage mit der Kirchenautoritit
sinnt, decken sich auch die Neugliubigen mit seinen Argumenten ein. Aber die
Gedankenfithrung bleibt doch sehr theoretisch, anders die Sprecher der Geistlich-
keit um 1570-1580. Sie wollen das Konkubinat und seine RechtmiBigkeit mit
Griinden der Fihrung des Pfarrhaushalts und der naturalwirtschaftlichen Basis
des Pfrundeinkommens rechtfertigen, dabei nennen sie die betriebstechnischen
Bedingungen beider Fille. Fiir sie beide wird der notwendige Einsatz weiblichen
Dienstpersonals namhaft gemacht. Es ist ein Zeugnis fiir das ungeschlachte Den-
ken der Zeit, wie selbstverstindlich die Sprecher des Klerus zwischen dieser Tat-
sache und den 6konomischen Verhiltnissen im Pfarreihaushalt und der Erlaubtheit
des Konkubinates sozusagen ein logisches Band kniipften, das einen automa-
tischen Mechanismus andeutet. Die Berechtigung des Konkubinats (und die Frei-
gabe der Priesterehe im friihreformatorischen Zeitabschnitt) ist sozusagen das
Notwendigkeitsprodukt dieser 6konomischen Verhiltnisse. Andere Gedankenginge
zum Thema bleiben unerwihnt, gehen im Tabu der Zeit unter. Selbst den Frauen
wird unterstellt, daBl sie nicht zolibatswillig sind. Manche dieser weiblichen
Dienstleute stammen aus zerriitteten Ehen und sind froh, irgendwo unterzu-
kommen und in Pfarrhiusern Zuflucht zu finden. Es handelt sich so nicht unbe-
dingt um wertvolle Menschen, sondern um Gescheiterte, die unter ausnahms-
weisen Bedingungen arbeiten und aus der Notdurft arbeiten miissen. Giinstiger
dran sind die Geistlichen mit verwandtem Dienstpersonal. Manche Konkubinen
arbeiten in der Erwartung eines dauernden Verhiltnisses auf eine Bezahlung.
Diese Summe, einmal aufgelaufen, miifite nachbezahlt werden, wenn sich die
«Geheimehe» auflosen sollte. Die Entlassung der Konkubinen und ihrer Kinder
aus den Pfarrhidusern wire unhuman, verstieBe gegen die Sorgepflicht und im-
plizierte die ewige Gefahr der versuchren Riickkehr. Dazu kommt das bittere
Thema der Altersversorgung. In Ermangelung heutiger Versorgungsformen stan-
den damals Pfarrer und Haushilterin einer bosen Lage im Falle des Alters wie
der Gebrechlichkeit beider gegeniiber. Manche Gemeinden entbehrten in geradezu
argerniserregender und vollig unchristlicher Weise des sozialen Verstindnisses.
Man nahm die Vorsorge um den alternden Klerus recht leicht. So versteht man,

249



daB} sich nur Arme fiir diesen Priesterberuf meldeten, der schlieBlich auch noch
zur Verarmung fiihrte. Die Gemeinden waren unterschiedlich groBherzig, aber
wenn man den Pfarrer schon beim Amtsantritt in seinem Vertrag beschworen
lie3, er sei einverstanden, von der Gemeinde wieder entlassen zu werden nicht
bloB wegen Amtspflichtverletzung, sondern «alle wuchen oder tag», «er sei
krumm, lahm oder blind», so wird das Problem deutlich. Statt der Bekimpfung
von Symptomen schlug man schlieBlich als wirkungsvolles Heilmittel eine neue
Kleruserziehung vor. Barbesoldung und Seminarbildung sollten dem Uebel bei-
kommen. Von der Preisgabe des Pflichtzolibates war nie mehr die Rede.

Die Haltung der Amtskirche zur Priesterehe wird von einer gewissen For-
schung kritisiert, niherhin die Ablehnung der Institutionalisierung bei gleich-
zeitiger Duldung des Konkubinates in praxi. Die Kirche lehnte beide Losungen
ab. Sie waren aber nicht beide sofort abzuschaffen, so hoffte man auf die kom-
mende Reform durch ein Konzil. Man nahm das Provisorium Konkubinat fiir den
Augenblick hin, um den Pflichtzolibat zu retten.

In der Frithreformation wurde das Schriftprinzip als Beweismittel vollig aus-
geschopft. Man nahm alttestamentliche Beispiele zur Belegung seiner Thesen
iber die Nichtexistenz des Pflichtzolibates und zugunsten der Priesterehe. Die
romische Kirche muflte zur Kenntnis nehmen, dafl die Schrift den Pflichtzolibat
nicht kennt, daf} er in der Tradition oder Spiritualitat allein zu begriinden ist,
nicht der dogmatischen, sondern der diszipliniren Ordnung angehort. Er darf
nicht absolut, sondern muf3 geschichtlich gesehen werden; so steht eine andere
Losung durch die Kirchenautoritit fir die Zukunft offen. Sie entscheidet es,
in welchem Gewichtsverhiltnis die Griinde dafiir und dagegen zueinander
stehen.

250



VI. Die Verschirfung der neugliubigen Offensive
wie des altgliubigen Kurses der Regierungen

1. Der zunebhmende Abwehrwille von Kurie und Tagsatzung

Die bisherige, taktisch bedingte Reaktionsarmut der Schwyzer Regierung auf
die wagemutigen Aktivititen der Neugliubigen in Schwyz und auswirts wurde
bis zum Jahre 1523 eine in die Augen springende Tatsache. Sie entsprang dem
Notzwang der allgemeinen kirchenpolitischen Lage in der Eidgenossenschaft
wie der Ur- und Innerschweiz. Im Friihjahr 1523 kam es in Einsiedeln zu einem
vielsagenden Exodus von Neugliubigen nach Ziirich. Daran waren Jud und My-
conius beteiligt. Von Geroldseck blieb. Damals mufite Trachsel in Arth von
Zwingli zur MidBigung ermahnt werden. Das kann groflere Gefahr, aber auch die
eigene provokativere Haltung bedeuten. Beide konnten sich bedingen. Dal} aber
die Dispositive der Tradition sich stirker sammelten und zur Frontstellung
riisteten, stand auBler Zweifel. Stand iiberhaupt ein grundsitzlicher Kurswechsel
der Exekutive bevor?

Es begann mit dem Konstanzer Oberhirten. Die schweizerische Quart der
Diozese Konstanz unterstand seit 1496 einem Zircher und Eidgenossen. Er
besa3 den psychologischen Vorteil des «Einheimischen» im allgemeinen, doch
mufl vor der Voreiligkeit des Urteils gewarnt werden, dafl dieser Vorteil im
Geschehen der Zeit allzusehr zum Tragen kam, denn diesem Bonus standen
Nachteile gegeniiber, die die Vorteile wettmachten. Der «Ziircher» Bischof Hugo
von Hohenlandenberg auf Schlo8 Hegi bei Winterthur (1496-1528) war Reichs-
first fiir das weltliche Bistum Konstanz. Die Kurie war adelig. Die Residenzstadt
am Rande der Eidgenossenschaft geriet in die Glaubenskrise. Hugo verlor lang-
sam den Riickhalt an ihr. Die Eidgenossen honorierten die eidgendssische Ab-
stammung wenig. Vom Hintergrund her spielte der Gegensatz gegen den Monat-
chen aufgrund einheimischen Republikanertums und Demokratie immer wieder
eine distanzierende Rolle. Zur soziologischen trat die geographische Entfernung.
Die Dibzese, die dem Bischof unterstand, kam dem weltlichen Teil, der als
«Bistum» dem Reichsfiirsten dienstbar war, immer wieder ins Gehege. Zwar
hatte ein Konkordat zwischen Bischof und Priesterschaft einige Streitpunkte
ausgerdaumt (1493), aber es blieben andere. Der eidgendssische Klerus machte
dem «eidgendssischen» Bischof das Leben vielfach sauer. Der Klerus war re-
bellisch. Die traditionell steuerunlustigen Schweizer wollten keine Schulden-
berge des «Fiirsten» abtragen, im Grund aber verweigerten sie auch dem «Bi-
schof> manche Abgaben. Das kuriale BuBlensystem fiir Paternititsfille und die
fiskalische Abgeltung fiir VerstoBe gegen den Gewissensbereich waren verhaft.
Die Opposition formulierte ihre Propaganda und gewann an Gewicht.

Die kirchliche Lage war um 1522, wie die Bittschrift zeigt, dahin gekommen,
daB die Fiihrer einer oppositionellen Bewegung im Klerus auch der Inner-
schweiz einen massiven Angriff auf den Bischof unternahmen, der enthiillte,
welche Einbufle an Autoritit die Kirchenbehérde erlitten hatte. Die Rechts-
gewalt stand grundsitzlich in Frage, man zweifelte tiberhaupt an der Recht-
miBigkeit der Kirche als Heilsanstalt. Die radikalen Elemente stellten die Schrift
uber jede andere Instanz und die Triger von Legislative und Vollzugsgewalten.
DaBl Hugo personlich ein integrer, wohltitiger und friedgesinnter Mann war,

251



verschlug nicht mehr. Seine Schlaffheit und die abstrakte und etwas herzlose Geld-
eintreiberei machte ihn unbeliebt. Die oppositionelle Fraktion erhielt iberall
Aufwind und das kirchliche Interesse stand weithin der Interessenwelt im all-
gemeinen entgegen, so daf} die Fundamente der bisherigen Ordnung ins Gleiten
gerieten. In der Innerschweiz war es bei der Intelligenz nicht anders, doch hatte
das Volk die Veranderung noch nicht wahrgenommen. Kein Zweifel, daf3 auch
Trachsel als Dekan dieser Bewegung Vorschub leistete und nicht hemmte. Zwi-
schen 1522 und 1524 gedieh die Krise zur Rebellion. Die revolutioniren Krifte
der radikalen Richtung im Priesterkapitel bekamen voriibergehend die Ober-
hand. Chaos und Anarchie im kirchlichen Bereich und der ortsweise Zusammen-
bruch der Kirchenordnung veranlaBten die Bischofe von Konstanz, Basel und
Lausanne, die Michte der alten Ordnung aufzurufen und die Tagsatzung zu mo-
bilisieren. Gewisse kirchliche LiBigkeit und die weltliche Partei bremsten die
Offensive der Altgesinnten auch dank der Verfassungslage der autonomen Orte,
die die Glaubensfrage unter ihre Innenpolitik subsumierten. Die katholischen
Regierungen erhielten bischoflicherseits erweiterte Vollmachten hinsichtlich der
Inhafthaltung rebellischer Geistlicher: sie sollten nach drei Tagen zur Aburtei-
lung der Kurie iiberstellc werden. Seit 1522 nehmen die Eingriffe von Konstanz
aus zu. So wurden die beiden Pfarrer des Knonauer Amtes, Johann Ammann zu
Rifferswil (ZH) und Rudolf Ammann zu Knonau (ZH), zur Rechenschaft ge-
zogen, Ulrich WyB zu Fislisbach (AG) im folgenden Jahr 1523 eingezogen,
Klaus Hottinger und die Ridelsfiihrer von Ittingen (Klostersturm) mit dem Tode
bestraft (1524). Um diese Zeit berichtet der Sempacher Geistliche Schatzmann
an Vadian, dafl die Freunde der Neuerung fortan von der Pfrund gestoBen
wiirden. Die beiden Tagsatzungen zu Beckenried und Luzern im Stichjahr 1524
begrinden den ZusammenschluB der katholischen Front gegen die Neuerung
und die Entwicklung der V Orte (mit Zug) zur entschlossenen Abwehrorgani-
sation und zur Kampfgemeinschaft der Innerschweiz.

2. Der politische Kurswechsel in Schwyz und der Abgang Trachsels

Den Umschwung und Vorstol zur entschiedeneren flinfértigen Glaubenspolitik
hat Schwyz mit sicherem Instinkt mitvollzogen. Es entschlo3 sich zu einem
Kurswechsel mit sanftem Anlauf. Das Schicksalsjahr 1524 gab dazu die auslo-
senden Signale fiir eine Wende, indem sich Schwyz bei Ziirich wegen neugliu-
biger Buchpropaganda auf seinem Hoheitsgebiet, wegen Einstellung der Ein-
siedeln-Wallfahrten und Beleidigungen der Pilger beschwerte. Der erste Straffall
seiner Justiz gegen einen Geistlichen war vielleicht von einem Erla} gegen
die Neuerung in den katholisch regierten Vogteien ausgelost, von dem Bullin-
ger in seiner Chronik weil}, der aber noch nicht historisch abgekldrt ist, wohl
aber einige Wahrscheinlichkeit fiir sich hat. Thm wire der Reichenburger Pfar-
rer — Reichenburg war einsiedlische Kollaturpfarrei — namens Ulrich Bolt, der
wegen Sodomiterei freigesprochen, der Schwyzer Justiz zum Opfer gefallen.
Die Anklagepunkte lauteten auf Heirat und Hiresie. Er wurde des Landes ver-
wiesen und muflte Urfehde schworen, sonst geschah ihm nichts. Seinem Bruder
Eberli Bolt, Schiffsmann aus Lachen, hingegen wurde der Prozel3 gemacht. Seine
Predigt als Tiufer zugunsten des Ehebruchs ahndete Schwyz mit der Todes-
strafe ein Jahr spiter (1525).

252



Die beiden Tatsachen, dal Trachsel in Arth gegen kein Dogma verstief3
und Eheversuch oder Konkubinat iiberhaupt kaum bestraft wurden, hatten es ihm
erspart, in ein formelles Strafverfahren verwickelt zu werden. Weder Bischof
noch Schwyz griffen ein. Nun aber riickte die Stunde im Zug der neuen Politik
immer niher, wo die kritische Lage bereinigt werden sollte. Die Pfrundverleiher
der Pfarrei Arth in Schwyz, neu aktiviert, entschlossen sich zum Eingreifen.
Der angebliche BeschluB der Landsgemeinde im Friihjahr 1523, beim alten
Glauben zu bleiben, ist unauffindbar, mdgen FaBbind und Castell ihn auch
behaupten. Es ist auch kein Beleg dafiir erhiltlich, dal Trachsel vor 1524, etwa
in Kenntnis eines drohenden Zugriffs der Regierung oder durch eine polizei-
liche MaBnahme nach einem Gerichtsentscheid mit Landesverweisung, aus dem
Lande gewichen wire. Sein Riickeritt fiir dieses Stichjahr wird aber von den
Investitionsprotokollen der DiGzese im Freiburger erzbischoflichen Archiv leider
ohne Angabe des mindern Datums festgehalten. Wir wissen auch nicht, ob
damals Trachsel noch Dekan war oder nur Pfarrer. Als Nachfolger nach dem
Austritt aus dem Lande stand niemand zur Verfiigung. Felix Koller von Sattel
(8Z) trat sein Amt erst 1527 als unmittelbarer Abloser an. Der Ausdruck in der
Chronik des Valentin Tschudi, Trachsel sei vertrieben worden, will vielleicht
nicht eine direkte gewaltsame Ausschaffung andeutén, sondern eher den mora-
lischen Druck antbnen, dem er spontan gewichen ist, doch sicher ist auch das
nicht. Auch die Floskeln juridischer Art im Freiburger Archiv von der freien
Resignation Trachsels und die andere im Pfarrbrief Kollers von 1527 im Arther
Gemeindearchiv lassen eine solche Interpretation des unter Druck erfolgten,
aber doch ohne physischen Notzwang erfolgten Exodus aus Arth zu. Um Ostern
1523 lief das erste Dekanatsjahr und Ostern 1524 ein allfillig zweites Amtsjahr
ab, so daf} es moglich wire, daBl Trachsel nach dem Frithjahr 1524 das Land ver-
lieB. Seit Ostern 1524 ist nachweisbar Hans Bodler, der Luzerner Leutpriester
von Luzern und Magister parisiensis, Dekan des Vierwaldstitterkapitels.

Man kann sich denken, dal Trachsel, der sich innerlich von seiner neugldu-
bigen Ueberzeugung nie l6ste, in der letzten Zeit vor seinem' Weggang von
Arth einfach als Nikodemit lebte. Das heiBit, dal er in der Pfarrei duBerlich
seine vertragliche Pflicht nach dem Ritus der alten Kirche persolvierte und
wohl mechanisch ableistete, ohne innerlich mitzugehen. Er mufl mit der Ge-
meinde, um sich ihre Toleranz zu erkaufen, einen faulen Frieden geschlossen
haben. Er hielt den inneren Widerspruch solange unbeirrt durch, bis der duBerste
Grad der Unertriglichkeit erreicht war. Dann wich er.

Ob die dreijahrige Vakanz auf den lediglichen Mangel an Kandidaten zuriick-
ging oder ob das irgerniserregende Element in der Form des Exodus des Pfarrers
an der Verzogerung der Nachfolge in der Pfarrei schuld war, ist unsicher.
Trachsel stellte sich nach seinem Exodus der Ziircher Kirche zur Verfiigung. Je-
denfalls taucht Trachsel als Hilfskraft dieser Kirche, aber erst nach Jahren, vorerst
in Kloten (ZH) als Pridikant auf, wo er den reformierten Teil der Gemeinde
mit Predigt versah, wihrend der bisherige Ortspfarrer Ulrich Kern, ein Biilacher,
den Katholiken die Messe las. Der Kollator der Pfarrei Kloten, die Abtei Wettin-
gen, wartete zwischen 1527 und 1529 noch ab, wie sie in der Glaubensfrage
entscheiden wollte, dann aber kam der Uebertritt zur neuen Lehre, und der Weg
Trachsels zum eigentlichen Pfarramt an der Dorfkirche war frei. Um diese Zeit
wechselte Trachsel voriibergehend ins Gasterland iber, wo unter dem Schutze

253



von Reformiert-Glarus eine revolutionire Bewegung der Bauern gegen das ka-
tholische Schwyz und den alten Glauben im Gange war. Trachsel versah 1524 die
Kaplanei Rufi-Maseltrangen und wirkte, abgeschirmt durch die Artikel des ersten
Kappeler Friedens, als neugliubiger Agitator im Lande. Sein stiirmisches Wir-
ken rief das Volk zur Revolution auf, wie sie von Valentin Tschudi eigens und
ausdriicklich geschildert wird. Der Schiniser Pfarrer amtete seit 1526 nicht mehr
nach katholischem Ritus und wird Trachsel bestirkt oder toleriert haben. Das
Umsichgreifen der Neuerung rief den Schwyzer Obervogt Stocker auf den Plan
(Windegg), so dal Reformiert-Glarus eingreifen muflte, um Trachsel aus der
Haft zu befreien. Er rdumte das Land, fand nach Kloten zuriick, noch lange bevor
die Artikel des zweiten Kappeler Friedens seine Wirksamkeit verfassungsmiBig
ausschlossen. Wie hart die Auseinandersetzungen in dieser Gegend waren, zeigt
ein weiteres Mal das Schicksal des bekannten Jakob Kaiser, der auf dem Weg
nach Oberkirch-Kaltbrunn im Gaster, bei der Linthbriicke (Tuggen SZ), gefaf3t
und gefinglich eingezogen wurde, worauf ihm Schwyz den Prozel machte
(1529), der zur ziircherischen Kriegserklirung iiberleitete. Trachsel selbst blieb
bis 1540 in Kloten, wechselte dann nach Wigoltingen (TG) tber und starb als
dortiger Pradikant anno 1562.



VII. Schlusswort und Wiirdigung

Eine bestimmte Zeit bleibt einer andern immer teilweise ritselhaft. Trotz vieler
Forschungsarbeiten zum geschichtlichen und sogar heilsgeschichtlichen Charak-
ter der Glaubensspaltung macht keine der Phasen der Reformationsepoche hierin
eine Ausnahme. Der beste Wille, eine Zeit zu begreifen, reicht fiir den Enderfolg
nicht hin. Wie es sich in der Haut des Spitmittelalterlichen und Uebergingers
zur Neuzeit lebte, dachte und strebte, bleibt ein Teilgeheimnis, das dem Heu-
tigen nicht mehr nachvollziehbar ist. Vieles erschliefft sich dem exakten Wissen,
das heute obenan steht, keineswegs, es kann hochstenfalls dem Ahnungsvermogen
zuginglich sein, das auch den Willensbereich gebiithrend beriicksichtigt. Jeden-
falls lieB das Erscheinungsbild der damaligen Kirche mit ihrer weitgehenden
Verflechtung im Netz der Weltdinge #uBerlich zu viel nur Staat im Staat er-
kennen, so dal im BewuBtsein vieler Christen auch im Raum der Schweiz die
bisher unbestrittene Heilsanstalt ihren Absolutheits- und AusschlieBlichkeits-
charakter, ja das Ansehen eines Gebildes iibernatiirlicher Art vielerorts verlor.
Gott konnte sich nach ihrem Urteil — und darin lag die kirchliche Krise — mit
einer so gearteten Kirche nicht mehr identifizieren oder ihre Bindungen und
Losungen sanktionieren, nachdem ihr Antlitz derart besudelt war, auch wenn
die Propaganda gegen sie aus der Wirklichkeit einen aufgeblasenen Poppanz
machte. Wo die wirkliche Kirche in die Nihe des Bank- oder Wirtshauses
geraten war, setzte man auf Neuererseite ihr eine «wahre» und «bessere» Ersatz-
und Gegenkirche als Widerpart. Es verschwand die anfingliche Hemmung, sich
von der bisher Einen, Heiligen und Apostolischen zu trennen, ja man fiihlte
sogar eine Gewissenspflicht, die in diese Richtung trieb. Soweit sich die Oppo-
sition nicht gegen das Wesen, sondern wider das Unwesen der Kirche richtete,
bedeutete dieser Umstand firr die Zukunft der Kirche eine Chance. Im Falle
einer Riickkehr der Kirche zu ihrer Ur- und Pflichtform der Griindung («Re-
form») stand ihr frei, als erneuerte Kirche ihr verbessertes Antlitz den Gemein-
den der Gldubigen vorzustellen. Nicht schon der Erfillung, wohl aber der Pla-
nung nach ist diese Entwicklung seit der Jahrhundertmitte langsam angelaufen
(Trienter Konzil). Reformation und kircheneigene interne Reform sind als ge-
schichtliche Einheit zu nehmen und ineinander moralisch zu verrechnen. Der
Kontext der Zeit verlangt die Doppelrechnung von beidem, vom Fall und von
der Auferstehung der alten Kirche.

Was Trachsel im besonderen betrifft, so steht er im Rahmen der deutsch-
und innerschweizerischen Friih-Reformation. Seine Rolle darin war zwar be-
schrinkt. Im Kader der Neuerung stellt er zweite oder dritte Garnitur dar, dies
als Dekan wie als Pfarrer. Stiinde Trachsel nicht in den Zwingli-Werken, wire
er wohl vollig vergessen in der Geschichte. Er entgeht der damnatio memoriae
durch die Wappenscheibe und durch sein Dekanat, durch seine Unterschrift un-
ter die Einsiedler «Dupplikatz» von 1522 wie durch seinen Pfarrbrief von 1519.
Seine Heirat, als erste vor Zeugen in Luzern, im frithesten Datum von 1521
vergleichsweise mit der ibrigen Eidgenossenschaft. Wenn es stimmt, da} er
schriftlich mit Melanchthon verkehrte, so erweiterten sich seine Personenbeziige
auf einen iiberschweizerischen Horizont. Die Agitation des Arther Dekans fiir
die Gestattung der Priesterehe machte ihn wenigstens zum lokalen «Helden».
Aber Pfister iiberschitzt seine Gewichtigkeit, wenn er meint, er habe das refor-

255



matorische Erbe als Kettenreaktion und durch Kontinuitat der Tradition an die
Nikodemiten des 17. Jahrhunderts weitergegeben, so daB} sich der Arther Pro-
testantismus in beiden Erscheinungen in der Trachsel- wie in der Tauferzeit
als Einheit begreifen lasse. Die kritische Darstellung Eglis (RG) und Fleischlins
(Bd. IV) und die Kommentare der Zwingli-Werke (Bd. VII) sind nicht unbe-
dingt zu ibernehmen. Sein Miflerfolg in der Pfarrei und im Kapitel waren
nicht blof der falschen Taktik zuzuschreiben, sondern vielmehr dem Reifegrad
der allgemeinen Lage, die einen Erfolg aus sich selbst verhinderten, so daB3 Trachsel
iiberhaupt den Erfolg nicht haben konnte. Kirche, Tradition, Volkstum und po-
litische Macht der Innerschweiz waren ganz einfach stirker als die eines Pfarrers
in seiner relativen Isolation. Als der Klerus aus seiner Zweideutigkeit heraustrat,
zeigte es sich, daB} auch er mehrheitlich nicht oder nicht mehr zu Trachsel stand,
von der durch den Stapferbrief bekannten Stellungnahme der Laienschaft ganz
zu schweigen. Trachsel hat wohl im katholischen Bereich nicht allzuviel Schaden
angerichtet. Vieles wurde geplant, aber viel weniger ausgefiihrt. Seine Stirke
lag im Agitatorischen, nicht eigentlich im schopferischen Neuschaffen. Dauernd
zerstort man nur, was man vollwertig ersetzt. Er war ein Fanatiker und Mono-
maner der Zwangsidee der Zerstorung der alten Kirche, dem taktisches Ge-
schick, Fingerspitzengefiihl und lebensnahe Berechnung abgingen. Im Ungestiim,
in Temperament und Dynamik glich er Polyphem, dem das andere Auge, das des
MaBes und der VerhiltnismiBigkeit fehlte. Trachsel ist ein Gescheiterter der
Geschichte, nicht blol was Arth, sondern auch was das Gasterland betraf. Bei
den Protestanten wiegt sein MiBlerfolg um die Gewinnung der Innerschweiz
fir die Neuerung schwer, bei den Katholiken ist er Vorkdmpfer der Priester-
ehe und Apostat und der Fiihrer von Kirchen- und Bilderstiirmern. Dal Zwingli
dem Pechvogel die Treue hielt und ihn in Kloten beschiftigte und seinen
MiBerfolg im Gaster iibersah, gehort zu den lichten Seiten seiner leidvollen
Biographie.

Anmerkung der Redaktion: Ein schweres Augenleiden hinderte den Verfasser, den
wissenschaftlichen Apparat mit allen Anmerkungen auszuarbeiten. Fiir Interessenten ge-
nauer Belege diene die Adresse: Dr. A. Rey, Grabenacker 48, 6312 Steinhausen ZG. -
Von Dr. A. Rey stammen folgende Arbeiten in unsern <«Mitteilungen»: Geschichte des
Protestantismus in Arth bis zum ProzeB von 1655. MHV Heft 44 (1944); Zu den staats-
und religionspolitischen Folgen der Arther Wirren. MHV Hefte 46 (1947) und 47 (1948);
Die Grundziige des europiischen Nikodemismus und der Nikodemismus der Arther Ge-
meinde. MHV Heft 68 (1976).

256



	Dekan Balthasar Trachsel von Arth und die Früh-Reformation in Schwyz 1520-1524

