
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 71 (1979)

Artikel: Dekan Balthasar Trachsel von Arth und die Früh-Reformation in
Schwyz 1520-1524

Autor: Rey, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEKAN BALTHASAR TRACHSEL
VON ARTH UND DIE

FRÜH-REFORMATION IN SCHWYZ

1520—1524

von ALOIS REY





Inhaltsverzeichnis

DEKAN BALTHASAR TRACHSEL VON ARTH UND DIE
FRÜH-REFORMATION IN SCHWYZ 1520-1524 221

I. Einleitung 225

II. Die historische Sicherung des Dekanates Trachsels 229

III. Die Datierung des Dekanates 233
1. Die Chance eines Amtsjahres 1520/21 233
2. Exkurs über die Rolle des Dekans im Vierwaldstätterkapitel 234
3. Der Datierungshinweis der Wappenscheibe

auf ein Dekanatsjahr 1522/23 237

IV. Die Toleranzpraxis der Schwyzer Regierung 240
1. Schwyz und der Einsiedler Kreis 240
2. Reform- und Reformationsansätze am Hauptort 241

V. Schwyz und die neugläubigen Aktivitäten Trachsels 246
1. Die kirchenpolitische Problematik der Existenz Trachsels 246
2. Die Begründung der Staatstoleranz gegenüber dem Konkubinat 248

VI. Die Verschärfung der neugläubigen Offensive
wie des altgläubigen Kurses der Regierungen 251
1. Der zunehmende Abwehrwille von Kurie und Tagsatzung 251
2. Der politische Kurswechsel in Schwyz und der Abgang Trachsels 252

VII. Schlußwort und Würdigung 255





I. Einleitung

Wer die Geschichte als «Fragment» versteht, bezieht sich damit auf ihren
Auswahlcharakter oder auf die Bruchstückhaftigkeit ihter Quellenlage. Davor macht
auch die Qualität der Lokalgeschichte nicht halt. Wer sich mit der schwyzerischen
Früh-Reformation befaßt, muß mit Bedauern den Verlust der Rats- und Gerichrs-
protokolle des Landes Schwyz feststellen; dazu muß er das Fehlen von Chroniken
und ausgiebigeren Briefwechseln zur Kenntnis nehmen und so auf Quellen verzichten,

die einer Zeit erst recht Profil, Atmosphäre und Farbe zu geben vermögen.
Im Gegensatz zu diesen frühreformatorischen Verhältnissen steht die Epoche

von Morgarten oder die Zeit der bäuerlich-demokratischen Bewegung nach 1400,
wo Schwyz entweder selber eine eigene Geschichtsdarstellung hervorbrachte oder
sie als kontradiktorische Polemik beim Gegner provozierte. Neben seinen großen
politischen Köpfen, wie die Stauffacher oder Reding, standen ihm auch gleich
Männer der Feder, wie Fründ oder von Bonstetten, zur Verfügung, die neben der

Kommentierung der laufenden politischen Ereignisse auch Landschaft und Schauplätze

in ihre Darstellungen einbezogen; anderseits haben die Radegg und Hem-
merli versucht, die politischen Sünden von Schwyz gebührend an den Pranger
zu stellen. Daran war das nahe Zürich nicht wenig beteiligt.

Demgegenüber nimmt sich das schwyzerische Schriftgut in der Früh-Reformation

ziemlich bescheiden aus. In der Anfangsphase des Erasmus, Luthers und
Zwingiis wird man den unguten Eindruck nicht los, der dynamisch vorgetragene
Stoß der Links-Humanisten oder auch der Glaubensneuerer hätten die
urschweizerische Führung in Kirche und Staat auf peinliche Weise überrascht und

sogar überrumpelt, so daß es diesmal nicht bloß den Politikern, sondern auch den
Chronisten fürs erste Sprache und Schrift verschlug. Die Voten der Lands- und
Viertelsgemeinden oder die populären Schlagsätze der Wirtsstuben müssen uns
unbekannt bleiben. Die stärkere Dauerwirkung des Schriftlichen in der Form
einer Chronik würden auch sie ohnehin kaum je erreicht haben. Die Länder der
Urschweiz können so von Glück reden, wenn ihnen die einzige Stadt im Vier-
waldstätterbund wenigstens in einer etwas späteren Phase der Reformation
Geschichtsschreiber, wie Murner und Salat, zur Verfügung hielt. Es wird deren
ewiges Verdienst bleiben, daß die Länder der Urschweiz in dieser Zeitspanne
nicht ganz verstummten.

In der uns hier interessierenden Zeit hatte der Stand Schwyz — gern oder
ungern - zur Kenntnis nehmen müssen, wie sehr der Zenit seiner politischen
Geltung bereits überschritten war. Es lebte längst nicht mehr von der einstigen
Gründungslegende, vom Mythos der drei Teilen oder vom populären Ansehen der

großen demokratischen Bauernbewegung zwischen 1400 und 1450, wo Schwyz
den Schritt vom Urort zum geheimen Vorort der Eidgenossenschaft getan hatte
und in jene Führerrolle aufgerückt war, die ihm den Ehrenvorrang verschaffte,
auf den gemeineidgenössischen Schlachtfeldern jeweils den Vorstreich zu führen.
Das Ort Schwyz war unterdessen als gleiches unter gleichen in Reih und Glied
zurückgetreten und hatte sich begnügen müssen, seine ursprüngliche Rolle in
Erinnerung zu halten: es hat seinen Namen, sein Banner und seine heraldischen
Zeichen aber für immer an die Gemeine Eidgenossenschaft weitervererbt.

225



Es wäre immerhin vermessen zu glauben, die Bauerndemokratie unter den
Mythen habe zu dieser Zeit über gar keinen fähigen Schreiber verfügt. Der
Obmann der Schwyzer Landeskanzlei, der «Protonotarius», der aus dem Hauptort
stammende Balz Stapfer, ein Freund Zwingiis wie der kirchlichen Reformbewegung,

wußte nur zu gut, was er seiner Stellung als Schulmeister und seinem Amt
als Landschreiber schuldig war. Als Dienstmann der Regierung wie als Kontaktmann

zum Zürcher Reformator hin erfreute er sich gewissermaßen einer Doppelrolle,

die ihm den Ruf einer profilierteren Unparteilichkeit im frühen Reformationsgeschehen

wie auch einer Vorherbestimmung zum Ausgleich zwischen den
Parteien zugute hielt. Gemessen am gewaltigen Schriftwerk des Toggenburgers
nimmt sich allerdings der einzige Brief Stapfers nur sehr bescheiden aus, doch
kann nicht von der Hand gewiesen werden, daß diesem einen Zeugnis eine
mehr als nur gewöhnliche Bedeutung als geschichtliche Quelle zukommt, denn
es wird darin zum ersten und einzigen Mal ex professo der Glaubensstandpunkt
eines Schwyzers aus dem Alten Land aufgezeigt und artikuliert. Stapfers Schreiben
an Zwingli ist zwar nicht die direkte und hauptamtliche Verlautbarung des
offiziellen Schwyz, aber er geht dennoch in seiner Bedeutung über ein reines
Privatschreiben hinaus. Er repräsentiert die Denkweise der Alten Landschaft
wie der überragenden Mehrheit der Schwyzer Laienschaft. Sein Urteil zur Sache
dürfte sodann Urteil der Maßgebenden im Lande wiederspiegeln, wenn nicht die
eigentliche Formel der Staatsspitzen zu den Ereignissen reflektieren. Es war
damals ein allgemeines Diktum, daß die Zeitprobleme sich am schärfsten und
schlagendsten in Briefform zu fassen pflegten.

In einem gewissen Gegensatz zum Brief Stapfers steht das Schreiben des
Arther Pfarrers Balthasar Trachsel, dessen Dekanat wir hier zu behandeln haben.
Es fällt wertmäßig merklich ab. Es steht schon nach seiner Zwecksetzung in
einem tieferen Horizont. Die Qualität eines bloßen Gelegenheits-, wenn nicht
sogar Verlegenheitsschreibens überschreitet es nicht. Sein banaler Inhalt verrät
dies deutlich. Trachsels Pfarrhelfer in Arth hat sein Amt wohl etwas unversehens
zur Verfügung gestellt, seine Praxis quittiert und den Pfarrer verlassen und sich —

aus irgendeinem Grunde — zum Waffendienst mit den Einheimischen gemeldet,
möglicherweise als Feldprediger. Nun teilt der Pfarrer Zwingli mit, er könne
die ihm (von Zwingli?) zugedachte Ausweichstelle in Einsiedeln nicht beziehen.
Er bittet wohl unter Zeitdruck um Predigtgedanken zu zwei Vaterunserbirten.
Würde man im Trachsel-Brief einen Aufschluß über die religiöse Lage in Arth
erwarten, so sähe man sich im Stich gelassen.

Wenn man nun im Hinblick auf das Gesamtspektrum der neugläubigen
Aktivitäten, sei es im Altgefryten Land Schwyz oder in dessen übrigem Hoheitsgebiet

die Rangfrage stellt, so müßte man dem Einsiedler Kreis ohne weiteres
unzweifelhaft den ersten Platz einräumen, dann würde sich das Reformationsexperiment

Trachsels in Arth unmittelbar anschließen. Daß Trachsel für eine
Zeit nach Einsiedeln empfohlen war, deutet auf entsprechende Beziehungen.
Der Lärm um Pfarrer (und Dekan) Trachsel ist immer weit größer als die Zahl
seiner Anhängerschaft. Tatsächlich bleibt sein Kreis immer sehr eng: soweit
die Quellen vorliegen, sind es neben dem Pfarrer nur die Pfarrmagd und der
Rarsherr Adrian Fischli. Reform- und Reformationsfreunde sind immer klar
zu unterscheiden. Nur zu oft vereinnahmt der Schwammbegriff «Reform» Leute
für die Reformation, die dieser im Grundsatz fernstanden.

226



Die Neuerungen, die in der Frühphase der Reformation auf das Land Schwyz
zukamen, stammten vornehmlich aus städtisch-humanistischen Kreisen, hatten
aber mit einer kirchlichen Abfallbewegung anfänglich nichts zu tun. Erst die
Reformation besaß schismatischen Charakter. Aus erasmischen und lutherischen
Anfängen fächerten sich die heterogenen Bestände des Lehrgutes erst allmählich
in Teilbewegungen auf und schlössen sich dann zur Gesamtbewegung der
«Reformation» zusammen, die auch die täuferische Komponente mit umschloß. So

kann es nicht auffallen, wenn Trachsels Heirat das Parallelphänomen zur frühen
Lutherbewegung im Deutschen Reich darstellt. J. J. Hottinger will wissen, daß
Trachsel mit Melanchthon im Briefwechsel stand, dessen Rat aber der Priesterehe

entgegenstand, während andere dafür waren. Während die Täufer in der
Zeit Trachsels und später unbekannt bleiben, sind sie um 1525 bereits am Hauptort

vertreten. Die Herkunft der Neuerung aus Zürich war in Schwyz kaum eine
Voraus-Empfehlung, dies nicht nur wegen der verschiedenen Beschaffenheit der

Eigenart von Stadt und Land oder der etwas gespannten politischen Beziehungen,
die noch nicht allzu weit zurücklagen, sondern auch wegen der Abneigung der
Bergbevölkerung gegen «Theorien» und städtischen Ideenimport. Das
Altgewohnte war auch das Altbewährte. In Religionsfragen aber hielt die Oberschicht
mit dem Volk, so sehr sonst im Profanen die Interessen auseinanderliegen
mochten. Es war der fatale Irrtum Zwingiis, mittels Propaganda Volk und
Führung von einander trennen zu können. Man erwartete eine Erneuerung der

Kirche, aber keine kirchliche Neuerung und keinen Umsturz der bisherigen
Gesamtordnung. Man dachte eminent praktisch, nicht begrifflich-spekulativ und
lehrhaft. Ein Mann, wie der Reichenburger Pfarrer Ulrich Bolr aus der March,
der nach konfessionellen Irrfahrten schließlich zu Zwingli zurückfand, hatte noch
als reformierter Pfarrer von Niederhasli (ZH) seine liebe Mühe und Not, sich
im Ritus festzulegen: er mischte katholische, reformierte und täuferische
Kultformen so sehr, daß man den von der Zürcher Synode Beanstandeten füglich
einen frühen Nikodemiten nennen möchte. Einem Bolt lag die straff verfaßte
Staatskirche ebensowenig wie der Moralrigorismus einer überwachenden
Heilsanstalt. Einzelgänger neigten leicht einem Synkretismus oder noch leichter der
Se'ktiererei zu, die sich individuelle Eskapaden erlaubte. Der Bruder Ulrich Bolts,
seines Zeichens ein Täufer (Eberli Bolt) predigte nur wenig später in St. Gallen
zugunsten der Erlaubtheit des Ehebruchs, so daß ihn Schwyz verhaften ließ.

Den penetranten Fall von kirchlicher Eigenwilligkeit stellte auch der Stil
unseres Balthasar Trachsel dar. Er lief seinen Schweizer Freunden mit seiner
Heirat in Luzern 1521 gleich um zwei, wenn nicht drei Jahre voraus. Er folgte
hier offenbar dem Kampfruf der Früh-Lutheraner, Thomas Münzers oder des

Propstes B. Bernhardi. Seine dogmatisch-moralische Verunsicherung rührt von
einem bedenklichen Mangel an theologischer Vorbildung her. Sein Magistertitel
widerspricht dem Fehlen fundamentalen Fachwissens keineswegs. Bei Trachsel
wurde das Manko des Pfarrers auch zum gleichzeitigen Fehlbetrag eines Dekans.

Als wir 1944 in den Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons
Schwyz (Heft 44) den Reformationsversuch Trachsels in Arth (SZ) behandelten,
besaßen wir Gründe, auf sein Dekanat damals nicht einzugehen. Diese
Ausklammerung des Dekanates geschah mit Bedacht auf die Ungunst der Quellenlage.

Mehr als die nackte Existenz des trachselschen Dekanates war damals nicht
bekannt. Die unterdessen eingetretene Erweiterung des geschichtlichen Fund-

227



materials, das auch noch bescheiden genug bleibt, vermochte uns nochmals auf das

Thema zu verpflichten, diesmal mit Einschluß des Dekanates. Dabei ließ sich einiges

ergänzen, anderes sogar berichtigen. Wahrscheinlich ist aber auch über Trachsel
noch nicht das letzte Wort gesprochen, denn es muß auffallen, wie einseitig das

Quellenmaterial nur aus Trachsels Strafregister stammt und die positive Seite
seines Bildnisses zu kurz kommt. Es erhebt sich der Verdacht des Torsos, des

leidig Fragmentarischen. Die kluge Auskunft Jakob Burckhardts für die
Kunstgeschichte, das heißt sein Hinweis auf die schöpferische Fähigkeit des
kunstbetrachtenden Menschen, künstlerisches Trümmergut jeweils durch die optische
Phantasie zu ergänzen, wird dem Historiker nicht zugebilligt. Ein Bildnis-Torso
muß unter dem Gesetz der geschichtlichen Wahrheit weiterhin Torso bleiben,
doch verbietet es die Geschichte nicht, sich zur Geschichte seine eigenen Gedanken

zu machen.

228



II. Die historische Sicherung des Dekanates
durch die trachselsche Wappenscheibe

Den ersten Hinweis auf ein trachselsches Dekanat verdanken wir den Fußnoten
eines Artikel aus der Feder Theodor Liebenaus vom Jahre 1885 im Anzeiger für
Schweizergeschichte, wo die Existenz einer Wappenscheibe Balthasar Trachsels
als Dekan des Vierwaldstätterkapitels behauptet und in die Jahre 1519-1522
datiert wird. Die beiden schweizerischen Kirchenhistoriker Th. Schwegler und B.

Fleischlin, die das Faktum des Dekanates ohne Quellenangabe erwähnen, dürften
sich auf die Notiz von Liebenau bezogen haben. W. Brändly ist 1947 dem
Sachverhalt genauer nachgegangen und har in Verfolgung der heißen Spur dann zwar
nicht das Original, wohl aber die Fotokopie der Wappenscheibe im Schweizerischen

Landesmuseum aufzuspüren vermocht. An die Entschlüsselung der Bild-
allegorik hat er sich allerdings nicht herangewagt, weil ihm das Metaphorische,
wie er sagt, «rätselhaft» vorkam. Indes bleibt es das Verdienst Brändlys, über die
bloße Faktizität des Dekanates hinausführend, das Bildinventar der Scheibe wie
die eigentlichen Texte der Forschung erschlossen und Liebenaus Angaben
verbessert zu haben. Brändly ist aus Mangel an Kenntnis der dörflich-lokalen
Bildbezüge auf Arth einer Deutung nicht gewachsen und kann die Parallelismen
zwischen der römischen Sage und der Arther Dorfkulisse nicht entziffern. Dazu
kommt, daß er die riefern Zusammenhänge zwischen der Darstellung einer
römischen Sage und dem geschichtlichen Hintergrund der wesentlichen Fakten
des trachselschen Dekanates wie der biographischen Details zu wenig kannte.
Er hat aber durch die Bildbeschreibung und genaue Schilderung der Bild- und
Textelemente die Entzifferung entscheidend vorbereitet. Das Hineinverweben
der römischen Sage, auf die wir zu sprechen kommen, in die Fakten des Dekanates

erlaubt eine Interpretation dieses Dekanates im wesentlichen, da uns Livius
die Sage und ihren Sinn deutlich hervorhebt und auf der Wappenscheibe die
Hauptpersonen der Bildstaffage namentlich beschriftet sind. Auf dem Hintergrund

des Kampfes zwischen dem aristokratischen und dem demokratischen Prinzip

in Rom ist die Auseinandersetzung zwischen Virginius und Appius nur eine
Einzelepisode. Man denkt an das reformatorische Schlagwort von den Oligarchen,
die das Volk der Urschweiz daran hinderten, die Reformation anzunehmen. Neben

dieser Allgemeinfolie erhebt sich der Parallelismus zwischen dem Kampf
des Appius um seine Braut Virginia und dem des Arther Pfarrers Trachsel um
seine Pfarrmagd und dem etwas weiter gefaßten Kampf Trachsels im
Vierwaldstätterkapitel um die Priesterehe und den amtlichen Autoritäten in Kirche und
Staat. Die Denkscheibe an das Dekanat Trachsel kann nur den Sinn haben, daß
zwischen römischer Sage und Dekanat eine entsprechende Analogie besteht.

Welches sind nun diese Elemente und Parallelismen zwischen Sage und
Dekanat? Welches ist der Wortlaut der Sage? Livius berichtet vom Volkstribun L.

Virginius und seiner Tochter Virginia, die bereits verlobt, vom maßgebenden
römischen Dezemvirn Appius Claudius neuerdings umworben wird. Mittels
Angeboten und Nachstellungen sucht Appius seine Virginia in die eigene Gewalt
zu bringen; als aber alle Machenschaften nichts fruchten, sinnt Appius auf einen
Gewaltsstreich: er inszeniert über einen seiner Klienten einen künstlich aufgezogenen

Gerichtsfall, wodurch Virginia der väterlichen Gewalt entzogen, in den

229



W WhA# » I» ai J

s» ££ ?•»•«

\Y~
Äp*#»

!T, "

¦ ¦ !L_JP«I *H" mit:rt. *£ï



Sklavenstand versetzt und so in seine Hände gespielt werden soll. Davon aber
erfährt ihr Vater Virginius, Volkstribun und Provinzstatthalter. Er kehrt eiligst
nach Rom zurück, erwirkt noch vor dem Vollzug des Rechtsspruches eine
Unterredung mit der versklavten Tochter auf dem Römischen Forum und ersticht sie

dort, um sie nicht in die Gewalt des Dezemvirn fallen zu lassen. Soweit die Sage.
Der Bildteil der Wappenscheibe enthält nun folgende Einzelheiten: Der von

Appius bestellte Richter und Klient setzt sich feierlich in Szene und blickt
gespannt in Gebärde und Mimik nach seinem eben erfolgten Richterspruch vom
Richterstuhl auf die Gerichtete, eine Frau ziemlich in der Bildachse postiert.
Niemand kann die Symbolik des gesenkten Zeigefingers mißverstehen, zumal
am fernen Horizont eine schwarze, makabre Rabenschar eilends in den Himmel
entschwindet. Das kann kein Gnadenakt sein, es ist vielmehr ein deutliches
Verdikt. Von den 8 Personen der Bildstaffage sind Appius, Virginius und
Virginia namentlich bezeichnet. Das restliche Bildpersonal setzt sich aus Gerichtsdienern

zusammen. Im Bildhintergrund taucht Gott Neptun mit dem Dreizack
auf. Alles steht in einer reichen Architekturkulisse: Mauerwerk, vielleicht eine
Mischung von Römischem Forum und den Mauern und Letzinen von Arth,
Tore, Säulen usw. Zum Forum Romanum paßt die Aufstellung des Richterstuhls.

In der Bildmittelachse mit deutlichem Bedeutungsäkzent steht Virginia.
Sie wird von einem Schergen bespuckt und hinausgeführt wie nach einem
Urteilsspruch. Zur Deutung möchten wir folgendes beifügen:

Virginius-Vater deutet auf Dekan Trachsel, Virginia auf die Pfarrmagd von
Arth, deren Name unbekannt bleibt. Sie ist Trachsels «Tochter» im Sinne einer
geistlichen Jüngerin und dann zuletzt seine «Frau». Das Wortpaar Virginius und
Virginia tönt auffällig wie eine Einheit und besitzt unverkennbar die lateinische
etymologische Wurzel der Virgo, die zweideutig zugleich eine verheiratete wie
eine unverheiratete Person bezeichnen kann. Das stimmt mit der historischen
Wirklichkeit des Trachsel-Dekanates insofern überein, denn Pfarrer wie Pfarrmagd

haben einen zwiefachen, sozusagen gleitenden Zivilstand; sie sind
unverheiratet im katholischen, verheiratet im reformatorischen Sinn, da Trachsel
mit ihr in Luzern ein matrimonium attentatum einging, dabei die biblische, alt-
testamentliche Parallele der Priestereheleute, Zacharias und Elisabeth, zum
Beweis anrief. Gott Neptun kann auf zwei Bedeutungen hinweisen: die Lage Arths
am Wasser (Zugersee) oder er kann eine Kalenderfunktion erfüllen. Der
Neptunstag fällt auf den 23. Juli; nun aber wissen wir, daß die Heirat Trachsels auf
den Sommer 1521, die Bittschrift um die Gestattung der Priesterehe auf den Juli
1522 fiel, möglicherweise also beide in den Juli. Heirat und Priesterehe als
Stichwörter bilden den Einheitspunkt. Virginia ist dafür die Symbolfigur. Appius
war Mitglied des obersten Römischen Gerichtes für weltliche wie geistliche
Judikatur. Daher kann sich in Appius die weltliche Behörde von Schwyz wie die

geistliche von Konstanz verkörpern, unter der das Dekanat Trachsels stand.
Natürlich gibt es zwischen dem historischen Dekanat und dem Sagengut auch
Nichtanaloges. Aber das Wesentliche ist stimmig. Beim Urteilsspruch gegen Virginia
handelt es sich kaum um Versklavung wie in der Sage. Bei Trachsel handelte es

sich um Fluchthilfe nach Luzern, nicht um eine Tötung. Beim Urteil wird eine
unbekannte Bestrafung angedeutet, die in den Gerichtsprotokollen verloren ist,
vielleicht war es eine Ausweisung aus dem Lande mit vorläufigem Ziel Luzern.
Von einer sofortigen Mitbestrafung des Dekans verlautet nichts, doch ist sein

231



späterer Exodus mitgemeint, je nach dem Datum, wann die Wappenscheibe
entstand. Wenn nicht in einem Klartext am unteren Bildrand stünde: «Balthasar
Trachsel Decanus Vierwaldstätterkapitels» (ohne Datum), schiene Trachsel selbst
auf die Seite geschoben.

Daß ein Dekan und Inhaber eines kirchlichen Amtes sich als Denkscheibe
eine heidnisch-antike Szenerie leistete, könnte auf den ersten Blick befremden,
allein bei Trachsel handelte es sich um einen Mann, der sich wohl als Humanisten
verstand und ernst nahm. Er glaubte sich eine solche Kulisse schuldig zu sein. Der
ehemalige Student der Artes hatte früh den Historiker Livius gelesen und sich
die Klassikerstelle gemerkt, so daß er beim Eintreffen eines analogen Falles in
seinem Leben sich ihrer erinnerte und darauf zurückgriff. Die Parallelität beider
«Jusriztragödien» bot den willkommenen Anlaß zur einschlägigen Polemik gegen
Kirche und Staat, auch wenn die antike Sage mehr auf das Weltliche, der Fall
Trachsel mit Heirat und Priesterehe-Propaganda und Gerichtsfall mehr auf kirchlicher

Ebene lag. Trachsels Freund in Zug, Werner Steiner, 1517 noch Schwyzer
Pfarrhelfer, beschaffte sich, 1519 Protonotar geworden, eine ähnliche Wappenscheibe,

die das Trachselsche Seitenstück vielleicht anregte. Eine Wappenscheibe
anläßlich einer Wahl zum Dekan eines so bedeutenden Kapitels, wie es das

der Luzerner war, wurde damals offenbar nicht mehr als zu üppig empfunden.
Das Schwyzer Wappenbuch führt Trachsels persönliches Wappen nicht. Es zeigt
bei geradestehendem Schild auf rotem Feld eine silberne Axt freischwebend
über grünem Dreiberg. Stammt Trachsels Vorname Balthasar vom Dreikönigsaltar
der alten Arther Pfarrkirche, so geht die Axt im Familienwappen auf den Mittelteil

des Wortes «Tr-ach-sel» durch Mundartinterpretation zurück.

232



III. Die Datierung des Dekanates

Aktenmäßige Unterlagen für eine Direktdatierung gibt es bisher nicht. Weder
die Wappenscheibe des Landesmuseums noch die Pfarrbücher, die im Falle des

Taufbuches mit 1612, im Falle des Jahrzeitenbuches mit 1640 beginnen, tragen
irgendeinen datierenden Vermerk. Es muß vermutet werden, daß bei der
Neuschreibung des Jahrzeitenbuches durch Pfarrer B. J. Schweizer der Name Trachsels,

als eines Abtrünnigen, absichtlich getilgt wurde, um bei der Lesung des

Sippenverzeichnisses vor versammelter Kirchgemeinde jedes Aergernis zu
vermeiden, eine Art der damnatio memoriae. Fehlt somit jeder direkte Anhalt in den

Quellen, so bleibt immer noch der Ausweg in ein indirektes Erschließungsverfahren.

Ein historischer Tatbestand kann auch dadurch gewonnen werden, daß
sich Hinweise in einem Punkte treffen und die Wahrscheinlichkeiten so verdichten,

daß sich eine moralische Gewißheit und annähernde Sicherheit ergibt. Ein
solcher indirekter Indizienbeweis kann wissenschaftlich bis zu einem zu erwartenden

noch sichereren Gegenbeweis verantwortet werden. Wir handhaben das
Verfahren so, daß wir aus einer Reihe von gesicherten Dekanaten jene Lücke
aufspüren, in die ein Dekanat Trachsel, nach den Zeitumständen zu schließen,
hineinpaßte. Da nach den Satzungen des Vierwaldstätterkapitels nur ein Pfarrer
oder Pfarr-Rektor Dekan werden und sein kann, so engt sich das mögliche
Dekanat auf die Zeit zwischen 1520 und 1524 ein. Trachsel wird 1520 als Pfarrer
kanonisch eingesetzt und resigniert sein Amt nach den Investitionsprotokollen
von Konstanz (Erzb. Archiv Freiburg i. Br.) im Jahre 1524. Hans Bodler, der
Luzerner Leutpriester (Stadtpfarrer), der im Dekanenamt mit Trachsel wechselt,
belegt nachweisbar die Dekanatsjahre 1521/22 und 1524/25. So verbleiben für
Trachsel nur mehr die Lücken der Jahre 1520/21 und 1522/23, allenfalls auch
1523/24. Die Amtsjahre des Dekanates folgen sich nicht nach dem bürgerlichen
Kalenderjahr, sondern sie laufen jeweils vom Dienstag nach Quasimodo (Weißer
Sonntag) des einen zum gleichen Datum des andern Jahres. Man muß sich daher

fragen, welche der offenen Möglichkeiten die größte Wahrscheinlichkeit für sich
haben.

1. Die Chance eines Amtsjahres 1520/21

Am 15. Oktober 1519 wurde Balthasar Trachsel von Landammann und Räten zu

Schwyz den befugten Pfründenverleihern des Arther Pfarramtes in seiner
Heimatgemeinde nach freier Wahl der Kirchgenossen nominiert und durch Schwyz dann
dem Bischof von Konstanz vorgeschlagen und nach der Bestätigung am 8. Januar
1520 im Pfarramt kanonisch in sein Amt eingesetzt, dies laut Pfarrbrief
(Gemeindearchiv Arth) und kurialen Investitionsprotokollen. Leider fehlen beim
Resignationsdatum Monat und Tag. W. Brändly optiert in der Wahl des

Dekanatsdatums zwischen 1520/21 und 1522-24 für 1520/21, dies freilich nur
konkludent: aber seine Angabe «vor 1522» kann kein anderes Amtsjahr meinen,
weil die anderen durch Hans Bodler besetzt sind. Wenn der hypothetische Schluß

Brändlys stimmt, dann wäre Trachsel nach nur dreimonatiger Pfarrtätigkeit bereits
schon Dekan des Kapitels geworden, also Vorsteher des gesamten Klerus der
drei Urkantone und der Stadt und näheren Umgebung Luzerns. Diesem ersten
Bedenken gegen eine so kurzfristige Vorbereitungszeit zum Dekanat Trachsel

fügt sich ein zweites bei: die geringe Anzahl seiner Lebensjahre. Trachsels Mit-

233



bürger und Pfarrei-Untergebenen zu Arth finden noch 1522, wie Myconius aus
Luzern berichtet, den Pfarrer auffallend jung, zu jung, um ihn ganz ernst nehmen
zu können. Er ist das Büblein, das kaum aus dem Ei geschlüpft ist und die
Eierschalen noch am Rücken trägt. Die hervorgehobene Jugendlichkeit Trachsels mag
sich polemisch auch auf seine Manieren beziehen, nachdem er sich den Kirchenvätern

entgegengestellt hatte, doch spricht der Vergleich mit einem «Geißbub»
ein weiteres Mal das geringe Lebensalter Trachsels an. Aber es kann schon sein,
daß man ihm — dem vermutlich Sechsundzwanzig jährigen - etwas weniger Jahre
gab - vermöge seiner unreifen Manieren -, als er faktisch auf sich hatte. Indes
verfügt das Jahr 1520/21 als Dekanatsjahr doch über einen Trumpf. In diesem

Jahr, zwischen dem 17. April 1520 und dem 9. April 1521, dem ersten möglichen
hypothetischen Amtsjahr als Dekan, standen alle jene Aergernisse, die den Pfarrer
als Dekanatskandidat später vorbelasteten, noch völlig aus.

Man wäre versucht, nach der geistigen Verfassung jener Wähler im Kapitel
zu fragen, die Trachsel ins Dekanat verhalfen, aber auch nach der Informiertheit
jener Kurialen, die sein Dekanat zu bestätigen hatten. Der Erwartungshorizont
für eine Dekanatswahl muß wohl dazumals sich vom heutigen sehr unterschieden
haben! Oder nicht? Wie konnte man nur dem blutjungen Pfarrer den Vorzug
vor den Männern mit größerer Erfahrung geben? Konnte damals der bloße Ma-
gistertitel am Ende dem Kandidaten einen Vorteil vor Lebens- und Amtsjahren
verschaffen? Nicht ausgeschlossen werden darf die Möglichkeit, daß Ttachsel
über Fähigkeiten verfügte, die in die Welt der Akten nie eingegangen sind, die
ihn empfahlen, ihm Sympathisanten und die nötigen Wähler zuhielten. Oder
besaß er ein «Programm», das ihm die Mehrheit unter den Kapitularen zuhielt?
Hier schweigt Myconius, wo es sich um positive Seiten Trachsels handelt.
Versprach Trachsels Dekanamt eine Wendung im Kapitel? Gab es eine Richtung
im Kapitel, zum Beispiel eine Partei der Jungen, die mit Trachsel an der Spitze
einen neuen Kurs anstrebte? Oder bedeutet im Gegenteil sein Scheitern, daß
diese Richtung der «Neugesinnten» nur die Minderheit hinter sich hatte? Oder
brachte ihn die falsche Taktik und der Mißerfolg im Kapitel erst um die
endgültig siegreiche Mehrheit? Fragen ohne Antwort. Wenn auch manches gegen
ein Dekanatsjahr 1520/21 spricht, so möchten wir doch diese Möglichkeit nicht
ganz ausschließen, aber der zweiten Möglichkeit die größere Chance einräumen.

2. Exkurs über die Rolle des Dekans im Vierwaldstätterkapitel

Nach der Frage über der Historizität und der zeitlichen Ansetzung des trachsel-
schen Dekanates stellt sich auch die Frage über die genauere Amtstätigkeit. Mit
ihr ist das Problem über die Befähigung Trachsels zum Dekan bereits nach
wenigen Monaten Pfarramt besonders eng verbunden. Leider sind die Quellen
eher allgemein als konkret gehalten. Von den Satzungen des Vierwaldstätterkapitels

her läßt sich weit mehr Juridisches ableiten als Tatsächlich-Geschichtliches,

da das Gesetz noch nicht seine Durchführung bedeutet. Dasselbe gilt
natürlich für die Diözesanstatuten und die Synodalbeschlüsse oder die kurialen
Erlasse, die mit dem Allgemeinbegriff der Kirchenreform angesprochen sind, die
aber über Tatsachen nichts aussagen. Dabei leugnen wir nicht die moralische
Kraft des Gesetzes noch auch die normative Kraft des Tatsächlichen. Bei Trachsel

überschnitten sich dauernd Pfarr- und Dekanenamt, weil die Sachaufgaben

234



auch immer in Personalunion standen. Im objektiven Bereich änderte sich nicht
viel, ob Trachsel 1520/21 oder 1522-1524 sein Amt bekleidete. Natürlich wirkte
sich 1520/21 die Jugendlichkeit und der Mangel an Amtserfahrung schärfer aus
als später. In beiden Fällen war der theologische und sogar menschliche Bildungsmangel

ausgeprägt.

Trachsels Bildungsstand reichte wohl zum Dekane hin, wenn er dem Pfarramt
genügte. Sein Studiengang hielt sich wohl an die Regeln der Zeit. Um 1493
in Arth als Ortsbürger geboren, bezog er als ungefähr 15jähriger die Artistenfakultät

in Köln, neben der keine andere Schule bekannt wird. Dort war er
1512 eingeschrieben, und am 31. Mai folgenden Jahres erhielt er dort mit
andern Schweizern den Magistertitel, der den Wert des heutigen Reifeausweises
wohl nicht übersteigt. Die Kanzlei von Köln führt den Arther unter dem
Immatrikulationsvermerk «Balthasar Tresseier de Switz» mit hoher Sicherheit auf.
Eine darauf folgende Anstellung in irgendeinem Amt wird nirgends bekannt,
obschon das Magistrat damals oft zu schulischer Verwendung führte. Die Zeit
zwischen 1513 und dem Jahr der Anstellung als Pfarrer (1520) liegt im Dunkel.
Trotzdem fällt auf, daß zwischen Pfarrwahl und Pfarrei-Antritt rund drei Monate
liegen. Ist die Vermutung vermessen, daß Trachsel nach der Wahl nicht sofort
abkömmlich, sondern noch an eine Amtsverpflichrung gebunden war?

Trachsel war 1513 etwa 20 Jahre alt, dann wäre er beim Antritt der Arther
Pfarrei 1520 27 Jahre alt geworden. Die theologischen Examina, die in Konstanz
für die Weihekandidaten verbindlich waren, bezogen sich auf theoretische und
praktische Fächer; sie gaben das Zeugnis für die Befähigung zum Pfarramt ab,
forderten aber noch ein zusätzliches testimonium für moralisches Wohlverhalten
und Würdigkeit. Im Stofflichen wurde nachweislich in diesen Prüfungen recht
schematisch vorgegangen, ganz abgesehen davon, daß die schweizerischen
Kandidaten noch lange nicht im Rufe großer Kenntnisse standen. Trachsel hat offenbar

seine Examina bestanden, und doch gab es bei ihm Bildungslücken, die
bedenklich lauten. So wird bekannt, daß er nach bestandenem Cura-Examen den
überaus trivialen Kasuistik-Fall nicht zu beantworten vermochte, was zu tun
sei, wenn ein Beichtkind im Bekenntnis eine Sünde vergessen habe und doch

zum Tisch des Herrn treten möchte, mit andern Worten, ob vor der Kommunion
die Beichte zu wiederholen sei. Diese Frage beschäftigte bis vor kurzem die
untern Volksschulklassen. Man muß schließen, daß die Forderungen kaum ein Rigo-
rosum darstellten. Der Magistertitel des Pfarrers sagt über theologisches Wissen
recht wenig aus. Und das ist nicht überraschend.

Von den damals 196 in Köln immatrikulierten Theologen studierten 75 Prozent
nur die Artes (Gymnasium), bloß 2,6 Prozent studierten die Fachtheologie, die
man geläufig den Kandidaten zum Lehrfach überließ. Daher ist es eine Tatsache,
daß die meisten Pfarrer ohne Theologie-Fachstudium ihr Amt antraten. Ein
theologisches Doktorat beanspruchte nochmals 5—7 Jahre Studium. Die nötigen
Geldmittel fehlten den Scholaren der eidgenössischen Berggebiete vor allem.
Diese Mängel erklären oft, warum diese Geistlichen für ihre eigene klerikale
Lebensführung ungenügend motiviert waren und daß viele im Augenblick der
aufkommenden Glaubenskrise den Fragen und Behauptungen der Neuerer
bildungsmäßig nicht gewachsen waren, so daß sie einer geschickten Propaganda
verfallen waren.

235



Diese Verhältnisse nahmen nicht bloß auf das Pfarramt, sondern noch etwas
mehr auf das Dekanat Einfluß. Das Vierwaldstätterkapitel unterlag den
allgemeinen Bedingungen der Diözese wie denen der Ur- und Innerschweiz. Dabei
spielte der Einfluß Luzerns eine wichrige Rolle. Nachdem es seit dem Schwabenkrieg

immer mehr an die Wand gespielt worden war und hinter Zürich zurücktreten

mußte, sei es als Tagungs- oder als Vorort, gewann es seit 1522 und erst
recht seit 1524, dem Stichjahr fünförtiger Gemein-Politik - erst ohne, dann mit
Zug - seine frühere Rolle in etwa wieder zurück. Im Kirchenverband der Ur- und
Innerschweiz gewann es als Sitz des geistlichen Kapitels einen starken, wenn
auch nicht ausschlaggebenden Einfluß. Dieses Vierwaldstätter- oder Luzerner-
Kapitel besaß im Dekan seine Spitze. Der Dekan war der Träger und Vollzieher
der kurialen Aufträge und der Gesetzgebung wie der Niedern Gerichte in diesem
Raum. Der Dekan konnte in der Schicksalsfrage der Reform bestimmend werden.
Er besaß Einflußmöglichkeiten auf das geistliche Leben. Es fragte sich nur, ob
er sich dessen bewußt und dazu auch hinreichend willig war. In Krisenzeiten
wie der Früh-Reformation war die Wahrung der kirchlichen Interessen vor allem
ihm überbunden. Sie bezieht sich auf das weite Gebiet des Pfründenwesens und
der Stellenbesetzung, auch wenn diese durch laikale Rechte beschränkt waren.
Wir erinnern an den Patronat. Es kam darauf an, wo er eingesetzt wurde. Bei
Wahlen von Benefiziaten drohten hinterhältige Manipulationen und indirekte
Bereicherungen in der Form der Entgegenkommen an die Wähler, oft zulasten
der Kirchengüter und der Amtsnachfolger. So leisteten sich die Oberarther einen
kleinen Erpressungsversuch gegenüber Dekan W. Ehrler, dem Vorgänger Trachsels.

Hier war es Aufgabe des Dekans, zum rechten zu sehen und den Wahlvorgang

selbst zu überwachen. Aergernisse im Volk oder im Klerus waren an die
Kurie zu melden, Mißverständnisse zwischen Klerus und Regierungen, Klerus
und Kurie sollte der Dekan ausräumen. Der Dekan war der Betreuer des Klerus.
Mißhelligkeiten zwischen der Priesterschaft erledigte der Dekan anläßlich der

Kapitelsversammlungen «ambulant», er bereinigte aber auch Bagatellfälle im
Namen der Kurie (Konsistorium) und führte die übertragenen Gerichtssentenzen
aus. Im Dekanatssprengel vermittelte er Vollmachten für die Seelsorgepraxis,
besorgte Dispensen und in Kriegszeiten außerordentliche Ausnahmerechte für den
Klerus. Sein Amt erlaubte ihm die Ausstellung von Ausweisen und Urkunden,
etwa Leumundszeugnisse für Weihekandidaten, im Krieg Verschollenheitszeug-
nisse an Kriegswitwen. Konstanz lag am Rande der Eidgenossenschaft, der Weg
dorthin von der Innerschweiz aus war weit und führte bald durch fremdgläubiges

Gebiet. Da lag der Kapitelsdekan näher, der dem Kapitel vorstand und
gewisse Vollmachten auch an andere abtreten konnte. Aus dem Schriftverkehr des

Kapitels mit der Kurie wird die Mittlerrolle des Dekans deutlich in beiden
Richtungen der Adressaten. Aus der Zeit des Trachselschen Dekanates liegt kein
einziges Aktenstück vor. Bedauerlich ist auch, daß auf das ganze vorhandene
Material berechnet, das Treffnis seelsorglicher Belange sehr zurücksteht. Es
überwuchern die Fiskalangelegenheiten, Zahlungsaufforderungen und -quittungen, als

läge das Schwergewicht nicht in den Pastoralfällen.
Ein diesbezüglich viel günstigeres Bild gewinnt man aus den Akten, die

zwischen Kapitel und Regierungen ausgetauscht wurden. Die Obrigkeiten sind
vornehmlich an der Seelsorge interessiert. Fragen des Gottesdienstes, Sicherung der

Sakramentenspendung und seelische Betreuung stehen im Vordergrund der Er-

236



örterungen und Vereinbarungen. Gemeinden werden vorstellig, aber auch einzelne
Pfarrer. Beichtvollmachten werden eingeholt. Gelegentlich wird kirchliche
Vernachlässigung deutlich kritisiert und das Dekanat zur Abstellung von
Mißbräuchen gemahnt, vor allem in der Strafpraxis, die Unschuldige trifft.
Tochterpfarreien werden von einer Mutterpfarrei ungenügend mit Taufe und Kranken-
öl versorgt, so daß die Regierung das Ansuchen der Gemeinde Illgau (SZ)
unterstützt, das Kapitel möge dafür sorgen, daß gewisse Reservate der Mutterpfarrei

an die Kaplanei abgetreten werden. In Muotathal und Steinen haben die
Pfarrer ihre Eintrittstaxe ins Kapitel verweigert und sind darum suspendiert worden,

so daß der Gemeindegottesdienst ausfallen muß. Die Schwyzer Regierung
wird beim Dekan vorstellig, man möge die Strafe erlassen und den
Gemeindegottesdienst wieder sicherstellen. Der Arther Pfarrer ersucht um erweiterte
Vollmachten für die Absolution von Verfehlungen gegen das sextum. Es wird deutlich,

daß sich die Eingriffe grundsätzlich nicht gegen die Kirche, sondern gegen
den Formalismus des Klerikalismus richtet. Es soll das Augenmaß in der
Strafpraxis gewahrt und die Größenordnung respektiert, Unschuldige nicht benachteiligt

werden.

3. Der Datierungshinweis der Wappenscheibe auf ein Dekanatsjahr 1522123

Die Ausführungen über die Chancen eines Dekanatsjahres Trachsels anno 1520/21
schlössen mit der Möglichkeit, daß infolge der Bedenken, die dort aufgezählt
werden, auch ein anderes Amtsjahr Trachsels im Dekanat als nur das Jahr 1520/21
in Frage kommen könnte. Nun schenkt die Wappenscheibe Trachsels in ihrem
Bildinhalt positive Hinweise, daß die Wahrscheinlichkeit mit großen Trümpfen
besser zugunsten 1522/23, allenfalls auch 1523/24 spricht.

Bildallegorie und Bildsymbolik der angeführten Scheibe mit ihrer Gerichtsszene

lassen die Möglichkeit durchaus offen, daß das Bildgeschehen sich auf zwei
Ereignisse und nicht bloß auf ein einziges bezieht. Im Leben Trachsels spielt
sicher seine Heirat von 1521 eine Hauptrolle, aber sie ist dem zweiten Ereignis

seines Lebens, dem Kampf um die Gestattung der Priesterehe, nur zeitlich
vorgeordner. Trachsels demonstrative Unterschrift unter die Bittschrift an Bischof
und Tagsatzung vom 2. und 13. Juli 1522 ist umständehalber doch bedeutender
als die persönliche Heirat, und dies im soziologischen Sinn. Dabei ist zu beachten,
daß die Heirat Trachsels überhaupt nicht in die Dekanatszeit Trachsels fällt, denn
im Sommer 1521 ist Hans Bodler, der Luzerner Leutpriester, Dekan. In die
Dekanatszeit Trachsels fällt die Bittschrift. Wenn die Denkscheibe Ereignisse
aus der Dekanatszeit darstellen, würdigen und festhalten will, so ist offenbar
die Bittschrift wichtiger als die Heirat. Der Schwerpunkt der Erinnerung liegt
auf dem Jahre 1522. Das Ereignis der Supplicano deutet auf ein Dekanatsjahr
1522/23. Die persönliche Heirat Trachsels fällt außer seine Dekanatszeit, und sie

ist eine höchstpersönliche Sache. Der Kampf um die Priesterehe ist soziologisch
von größerer Tragweite; er weitet sich zum Ereignis des Vierwaldstätterkapitels
aus. Die Bittschrift von 1522 ließ den Kampf um die Priesterehe im allgemeinen
Rahmen entbrennen und machte ihn zum großen Ereignis des Trachsel-Dekanates
1522/23 oder 1522-24. Trachsel stellte sich an die Spitze einer Bewegungspartei,
die die Frau in die Mitte stellte und ihr wie auf dem Scheibenbild die zentrale
Rolle in dieser Auseinandersetzung zumißt. Trachsel steht an der Spirze der Un-

237



terzeichner der Bittschrift, er steht auch an der Spitze des Kampfes und einer
Partei der Radikalen, die die Bittschrift-Postulate auf ihre Fahne geschrieben hat.
Legitimierung und Legalisierung der Priesterehe aber kann der verheiratete
Trachsel nur auch persönlich wünschen, weil er dann seine persönliche Sache zur
allgemeinen macht und der Sieg im Kapitel dann sein eigener wird. Die
Legalisierung durch den Staat und die Institutionalisierung durch die Kirche verschafft
der Priesterehe auch das Zeichen des Triumphes des neuen Evangeliums über die
Autorität. Diese Anliegen sind im Jahre des Fastenstreites und des beschlossenen

Schriftprinzips im Zürcher Kapitel das vorläufige Hauptanliegen. Der Kampf
wird von Zürich, Zug und Einsiedeln aus in die Innerschweiz getragen und zum
Propagandaruf erhoben. Die Frau als solche, nicht bloß die Pfarrmagd, ist in der
Lebensgeschichte Trachsels wie auf dem Scheibenbild die Figur, um die es

geht. Durch dieses Thema stellt er sich selbst wieder in die Mitte seiner
Wappenscheibe, denn er ficht an der Spitze von Bittschrift und des Kapitels als
Dekan diesen Kampf aus. Das ist ein historischer Posten, den er in der Scheibe

verewigt als die große Tat seines Dekanates, auch wenn der Versuch scheitert.
Es mag schon sein, daß Trachsel sich nicht Dekan nennt in seiner Unterschrift,
weil er keinen Auftrag des Kapitels besaß, zu unterschreiben für alle in nomine.
Auch von den andern Subscribenten hat keiner dem Namen ein Amt beigefügt.
Die Traditionspartei um Bodler gewinnt im Laufe des Kampfes Ende 1522
und anfangs 1523 den Sieg. Trachsel scheitert, verliert den Sieg und zieht sich
zurück. 1524 verläßt er das Schlachtfeld, vielleicht schon früher, aber die
Resignation datiert erst von 1524. Wir glauben das Scheibenbild richtig zu deuten,
wenn wir eine Verurteilung Trachsels nicht annehmen, sondern nur ein
Verfahren gegen die Pfarrmagd.

Brändlys Datierung des Dekanates «vor 1522» geht von Luzerner Verhältnissen

aus, wie das beim Historiker der Luzerner Reformation fast selbstverständlich

vorauszusetzen ist. Im Frühjahr 1522 brachte die Museggpredigt der
neugläubigen Partei in Luzern einen gewissen Achtungserfolg, indem Konrad Schmid
am 24. März dieses Jahres als Zwinglifreund predigen durfte. Sein Kanzelwort
besaß die Chance einer ausholenden Propagandawirkung auf die Luzerner
Volksmassen an einem so repräsentativen religiösen Fest mit Ereignischarakter. Allein
er sah seine erstrangige Rolle im Angriff gegen die Marienverehrung, in einer
Attacke gegen den Papst als Kirchenhaupt und gegen den Leutpriester von
Luzern, Hans Bodler. Er wollte das «Köpfchen» des Klerus treffen, den Dekan der
Priesterschaft, der er damals war. Der Schlag ging ins Leere. Aber als daraufhin
Trachsel Dekan wurde, begann er mit dem Kampf, der Ende 1522 halb, an der
Fasnacht 1523 aber ganz entschieden war. Tatsächlich ist dieses Jahr 1522 das

Stichjahr des Machtverlustes der Evangelischen in Luzern. Brändly kann sich nach
dem Exodus von Lesemeistern, Chorherren und Schulmeister Myconius einen
neugläubigen Dekan nicht mehr vorstellen, er wäre nicht mehr tragbar gewesen.
Indes halten wir diesen Schluß für voreilig. Man muß beachten, daß das

Vierwaldstätterkapitel sich aus Kapitularen von vier Orten zusammensetzte, nicht
umsonst taufte sich das Luzerner Kapitel in Vierwaldstätterkapitel um. Keine der

Kapitelsfraktionen war ausschlaggebend. Die Luzerner - nur die Stadt und
Umgebung - waren sicher durch Bildung und Geldmittel einflußreich, es zahlte aber
keine höhern Steuern als die Kirchen von Arth oder Schwyz. Die Länder wachten
mit Eifersucht über ihre Rechte und ihre Selbstbestimmung. Darum kann die

238



Meinung Brändlys, daß 1522 und später ein Trachsel als Dekan nicht mehr
tragbar gewesen wäre, gar nichr nur aus Luzerner Sicht beurteilt werden. Es muß
das Ganze des Kapitels in die Rechnung einbezogen werden. Trachsel war Arther
und Schwyzer, Bürger und Einwohner jenes eidgenössischen Ortes, das in
Souveränitätsfragen auch in Sachen Amt und Pfründe sehr empfindlich war. Es war
das zweite Ort im Rang nach Luzern. Es hätte eine Entsetzung Trachsels von
außen her kaum hingenommen.

239



IV. Die Toleranzpraxis der Schwyzer Regierung

Es kam also vielmehr auf die innern Religionsverhältnisse im Lande Schwyz
an. Es war entscheidend, ob bei der Schwyzer Obrigkeit ein duldsamer oder ein
zugriffswilliger Kurs im Schwünge war. Die Chancen eines Dekanates Trachsel
um 1522 und weiter stiegen, wenn sich die Staatsführung zu den neugläubigen
Aktivitäten zurückhaltend bis duldsam verhielt. Wie stand es damit?

1. Schwyz und der Einsiedler Kreis

Unter den Brenn- und Verdichtungspunkten neugläubiger Aktivitäten in Schwyz
mit Einschluß seiner Hoheitsgebiete muß die Waldstatt Einsiedeln bedeutungsmäßig

zuerst genannt werden. Hier hatte sich ein Ausstrahlungsherd neugläubiger
Propaganda mit Strahlungsrichtung auf die Innerschweiz aufzubauen vermocht,
der mit der Bezeichnung «Bibelkreis» weder faktisch noch potentiell hinreichend

definiert ist. Um ein vergleichsweise pietistisches «Kränzchen» handelt es

sich gar nicht. Der gut organisierte Stab um Leo Jud und seine Freundschaft
konnte Schwyz nicht verborgen bleiben, obschon der Stiftspfleger Diebold von
Geroldseck nicht mehr als die bescheidene Rolle des subalternen Gastgebers spielte.

Durch den Fehlgriff Papst Julius IL, d. h. durch die Exemption der Abtei
aus dem Zusammenhang mit der Konstanzer Diözese entging der Einsiedler
Kreis der Ueberwachung durch den Bischof, und von Geroldseck erfreute sich der
ungehemmten Möglichkeit, die Stellenbesetzung in der Abtei wie in deren Kolla-
turpfarreien so zu lenken, wenn nicht gar zu manipulieren, daß sich der
Protestantismus in beiden ohne Anstände fest einnisten konnte. Nur noch der
Zugriff der Schirmherren von Schwyz vermochte es zu verhindern, daß es in dieser

Entwicklung zum Letzten kam. Zwei Ereignisse des Jahres 1522 werfen ein
unmißverständliches Schlaglicht auf die religiöse Lage am Wallfahrtsort wie auf
das Verhalten der Schwyzer Regierung gegenüber dem neugläubigen
Gefahrenphänomen in ihrem Herrschaftsbereich: Einsiedeln ist nicht bloß Ausstellungsund

Ausgabeort der Bittschrift um die Freigabe der Priesterehe vom 2. und 13.

Juli, es erlebt nur wenig später, im September 1522, eine merkwürdig geartete
Engelweihe, die normalerweise hätte zum Handeln zwingen müssen.

Die neugläubigen Vorstöße in der Waldstatt hat Raymund Tschudy hinreichend

dargestellt; wir dürfen die Kenntnis der Haupttatsachen voraussetzen und
uns hier auf das Entscheidende beschränken. Die Supplikatz (Bittschrift) ging von
einem Ort aus, dessen Jurisdiktion dem Bischof von Konstanz, der doch der

Hauptadressat sein sollte, entzogen war. Die Bittschrift-Exemplare gingen neben
andern Tagsatzungsorten auch an Schwyz. Alles lief unter dem Tarnzeichen der

allgemeinen «Reform», nämlich der Abschaffung des Konkubinates wie des

Pflichtzölibates durch die Ersatzform der Institutionalisierung der Priesterehe,
ihre Legitimierung und staatliche Legalisierung. Der Bittschrift lag die ominöse
Lutherschrift über den Unwert des Mönchtums in der Uebersetzung Leo Juds
bei. Sie bedeutete eine Revolution. Während nun Luzern und Zug der Bittschrift
und ihren Tendenzen scharfen Widersrand entgegensetzten, nahm Schwyz manche

in Luzern Vertriebene, wie die Kilchmeyer und Myconius in Einsiedeln
freundlich auf und verschaffte dem Schulmeister eine neue Stelle und rundete
sein Gehalt — freilich auf Stiftskosten - um 30 Gl. auf.

240



Kaum anders verhielt sich Schwyz im Paradefall der vielberufenen Engelweihe

vom 14. bis 22. September 1522, deren Umstilisierung im Wallfahrtsbrauchtum,

noch kaum im liturgischen Ritual, also einer Feier, die ein vielfach
erwartetes Volksereignis und ein Hochfest der Innerschweiz war, sehr viel zu
reden gab. Die Umgestaltung versetzte einen Mann, wie Propst Ratzenhofer
in Luzern, der die Hintergründe des Neuen wohl nicht durchschaute, in helle
Begeisterung, während andere tiefer Blickende und Traditionsgebundene Ungutes
ahnten. Damals geschahen kleine Zeichen des Protestes an Kirche und Gnadenkapelle,

die nicht mehr zu übersehen waren, zumal gewisse Verantwortliche für
das neue Tun zur Rede gestellt wurden. Diese vorsichtigen Schritte zur Reform
oder Reformatio konnten gewagt werden, weil die Korona der Neuerer um Zwingli,
Jud usw., nicht bloß von Geroldseck gedeckt waren, sondern sich auch der
Duldsamkeit von Schwyz gewiß fühlten. Nur wenig später führte der Verwandte
Werner Steiners in Zug, Pensionenverteiler und Zwinglifreund Magister F. Zingg,
eine Nonne aus der Schwesternsammlung der Waldstatt «heim», wurde darob
vom Volk vertrieben, konnte aber ungehindert nach einer gewissen Quarantäne
auswärts wieder nach Einsiedeln zurückkehren. Das Volk reagierte heftig, nicht
so die Regierung von Schwyz, dies, trotzdem das kaiserliche Mandat von Worms
die Lutherschriften zu verbrennen geboten hatte und die Beilage über das
unnütze Mönchtum zur Bittschrift darunter fiel. Es gab in der Regierung das eine
und andere Mitglied, das ahnungslos und schnellgläubig nur überall «Reform»
witterte, wo es schon keimhaft um Reformation ging. Von diesem Schritt des
Denkens zeugen auch die Ritte von Schwyz aus in die Predigten des Jörg Stähli,
des Zwinglifreundes, in Freienbach. Sie fühlten sich wohl als die Fortschrittlichen

im Lande, und erst der Austritt von Jud und Myconius im Frühjahr 1523
nach Zürich kündigte die nahe Wende an. Eine neue Politik zeichnete sich für
Schwyz ab, und es löste sich aus dem Banne Zwingiis. Sie fiel zusammen mit dem
allgemeinen Umschwung (Februar 1523) als Reaktion auf die «Göttliche
Vermahnung» des Zürcher Reformators, wo Schwyz sich auf das Ureigene auch
seiner religiösen Welt besann, die noch heil war. Nur wenig vorher hatte der
päpstliche Legat Pucoi Schwyz so «kirchlich wie nur möglich» gefunden.
Offenbar bekam er den Eindruck vom äußern Ansehen her, daß das Land Schwyz
im ganzen heil war und das einheimische Maß von religiösen «Mißbräuchen»
selbst zu verkraften imstande war.

2. Reform- und Reformationsansätze am Hauptort

Hinter dem soliden Rücken des Standes Zug fühlte sich Schwyz, das Alte Land,

gegen Zürich hin hinreichend gedeckt. Jakob im Wald (1517-1519) und Dr.
theol. Heinrich Baumli (Böümli), 1519—1566, waren die Schwyzer Pfarrer der
Frühreformation. Der Letzte trat sein Amt im Jahre Trachsels an, war auch
dessen Pfarreinachbar. Baumli war Luzerner, einer der Ausleih-Pfarrer, die Schwyz
freundeidgenössisch überlassen wurden. Er war als Nichtlandmann unpolitisch
und ein ausgezeichneter Seelsorger, wie in einem Regierungsrapport zur
kirchlichen Lage einmal angetönt wird. Zur Neuerung stand er in keiner Beziehung,
als daß er angeblich zur Delegation an die Badener Disputatz von 1526 gehörte.
Sein Dekanat fällt in eine spätere Zeit.

Einige Sorgen bereiteten der Gemeinde Schwyz zwei Hilfsgeistliche, so der

Zuger Landammannssohn Werner Steiner, 1516 (?)—1519 Pfarrhelfer in

241



Schwyz, der seine Exzesse später vor einem Zürcher Gericht für seine Schwyzer
Jahre eingesteht. Vielleicht heißt der andere Heinrich Bullinger d. Ae., der
zwischen 1504 und 1514 nach Zwischenstationen in Arbon, als Kaplan nach
Schwyz kam und über Wädenswil (ZH) in seine Heimat Bremgarten übersiedelte.

Ihm wurden vor und nach Schwyz schwerere Zölibatsverletzungen
angelastet. Jedenfalls wurde sein Sohn Hans ihm in Arbon geboren, und seine
Wirksamkeit im Kloster Hermetswil (AG) blieb in übler Erinnerung. War einiges
über ihn also notorisch, so muß anderes konkludent vom Späteren auf die Schwyzer

Zeit geschlossen werden; wir kommen auf gewisse vor- und frühreforma-
torische Vorkommnisse und deren Quellen noch zu sprechen. Sowohl Steiner
wie Bullinger traten zur neuen Lehre über. Was die Frühreformation oder die
eigentliche Reformation betrifft, so werden dreimal in den Quellen für Schwyz
neugläubige Predigten erwähnt. Die Klosterchronik von St. Peter a. d. Bach
behauptet eine «neue» Predigt in der Schwyzer Pfarrkirche, die den Unwillen des

Volkes dermaßen aufrührt, daß der schuldige Prädikant post factum in der
Schmiedgasse zu tode geprügelt wurde. Allerdings ist das Datum 1518 reichlich
verdächtig. In die selbe Pfarrkirche zu verlegen ist die Predigt eines Zuger
Nikodemiten, der sich also verborgen hielt und seinen Namen nicht bekannt gibt,
der aber seinen Text vor dem 10. September 1531 nach Zürich sandte. Die
eigentliche Frühreformation überschreitet zeitlich vielleicht die dritte Predigt,
die vom Prior der Zürcher Predigerbrüder stammte und wahrscheinlich in St.

Peter gehalten wurde. Hier ereignete sich der einzige Fall von Einflußnahme
auswärtiger Ordensleute, wenn eine Nonne aus dem Oetenbach in Zürich unter
dem Vorwand einer Romreise im Kloster das Gastrecht mißbrauchte und im
Konvent neugläubige Propaganda betrieb.

Anstöße zu neuem Denken kamen oft von den Hohen Schulen her. Gelegentlich

geschieht dies auch in den mittleren Schulen. So weiß man, daß Schulmeister
Myconius am Luzerner Hof bereits Lateinschüler neugläubig zu beeinflussen
suchte. Von der Schwyzer Schule wird derartiges nie bekannt. Ausländische
Bündnispartner stellten Schwyz und seinem Jungvolk die Hohen Schulen von Pavia
und Paris zur Verfügung, so daß das Auftauchen von Werner und Balz Stapfer
(Schwyz) oder Adrian Fischli (Arth) in Pavia und Martin Betschart (Schwyz)
oder Hans Abyberg (Schwyz) in Paris nicht auffällt. Während Trachsel (Arth)
in Köln die artes studierte, wissen wir von Jos. Amberg («Montanus») aus

Schwyz nicht, wo er seine Schulen besuchte. Von den Genannten traten
Betschart, Fischli und Trachsel zur neuen Lehre über. Amberg wurde ein sehr

profilierter Verfechter der alten Kirchenordnung und als Landvogt im Thurgau
auch ein Vorkämpfer der bisherigen Staats- und Sozialordnung.

Die Ausscheidung der Landleute in Alt- und Neugläubige ist sauber und
sicher nur schwer durchzuführen, vor allem besteht die Gefahr, Reform- und
Reformationsfreunde durcheinander zu werfen. Mit einiger Sicherheit können
am Hauptort Jost Matt, Werner Gerhard und Meinrad Amberg zur neugläubigen
Gruppe gerechnet werden, ohne freilich den Begriff Frühreformation auf sie

unzweideutig anwenden zu können. Die Motivierung einzelner Handlungen als

«neugläubig» fällt nicht leicht, da zuviel Gemischtes und Mehrdeutiges
durcheinanderwirbelt. Da gibt es die «Franzosen» und «Päpstlichen» oder die Kaiserlichen

oder «Herzoglichen» (Florenz, Mailand), in der Zeit der Kappelerkriege
auch «Zürcher» und «Antizürcher», «Feinde Gilg Reichmuths» und so weiter.

242



Wer kann wissen, wie die Tendenzen Heini Rickenbachs (Arth) oder der beiden

Kergerter (Paul und Hans) motiviert waren, ob politisch oder religiös?
Zur Zeit der ersten Täufer, wovon es in Schwyz einige, in Arth keine gab,
kompliziert sich die Lage weiter.

Allein schon die «Göttliche Vermahnung» an Schwyz, die Zwingli im Mai
1522 an die Landsgemeinde adressierte, bezeugt das brennende Interesse des

Reformators am führenden Stand der Urorte. Schwyz verfügt nicht bloß über
Einsiedeln und über eine oft herausragende Führergarnitur, es erfreut sich seit
den Freiheirskriegen eines mythischen Prestiges in der Gesamteidgenossenschaft.
Aber Zwingiis Erfolg nach dem Schock von Bicocca, April 1522, an der Schwyzer

Landsgemeinde im Sinne der Abkehr vom Solddienst, war doch nicht so
wörtlich und endgültig zu nehmen, wie der Reformator meinen mochte. Die
latenten Interessen des Landes waren die eigentlichen und realen, so traten sie
bald wieder in ihre alten Rechte: es war die Freundschaft mit Frankreich. Sie

entsprach ganz der eigenen Staatsräson. Die Jahrgelder, die Befreiung vom
Bevölkerungsdruck und Entlastung des Arbeitsmarktes, die Offenhaltung der Handels-

und Versorgungswege, die militärischen Rüstungs- und Ausbildungsbeihilfen

für Kader und Truppe, die Freiplätze und Stipendien für die studierende
Jugend, das alles bot Frankreich und sonst niemand. Schwyz opferte freilich seine

pazifistischen Vorsätze, aber es handelte handfeste Realpolitik, das Täublein
gegen den Sperling, ein. In die Zeittiefe seiner Geschichte gesehen, rettete Schwyz
damals seine eigene Haut. Wie Zwingiis Feldzugsplan (1524/26) später bewies,
verlängerte sich der Federkiel des Humanisten nur allzu leicht zum Kriegsspieß.
Die Innerschweiz sollte es bis Kappel erfahren, wie sehr sie im Notfall allein
auf sich selber gestellt war und wie sehr dann die verfemten Solddienste nützlich

waren. Sie glichen die Ueberlegenheit der Städteorte zugunsten der Länder
in etwa aus. Glaube und Machtpotential standen in Wechselwirkung. Der
geplante Einmarsch der Zürcher, laut Feldzugsplan, im Dorfe Schwyz, die
Niederbrennung des Fleckens, die Ausraubung der Pfarrkirche und die Verschleppung
der Angehörigen der Oberschicht war ein früher Warnruf vor einem Idealismus
im Falle, wo auf der Gegenseite Realisten standen.

Schwyz handelte auch in der Reformfrage nach dem wirklichkeitsnahen Rezept.
Spekulative Reformrhetorik lag ihm nicht. Man griff in der Reformfrage der
Kirche zuhause energisch durch und ließ es nie zu jenen Stauungen geraten, die
dann explosive Lösungen zeitigen. Die Reformartikel Landammann Meinrad
Stadlers von 1517 und der Bestallungsbrief von Pfarrer Heinrich Baumli vom
5. November 1519 zeigen das Schwyzer Universalrezept, das verhindert, daß
sich Reformwille in Reformation verwandelt. Rechtlich sauber, reformwillig und
kirchlich wohlgesinnt wirkt hier die Laienschaft jüngstvergangenen Mißständen
entgegen, die hier «Unziemlichkeiten» heißen. Die Strafandrohungen sind
tatkräftig und satt. Pfrundverlust steht in Aussicht. Verpönt sind Zölibatsverletzungen,

Appellation an das geistliche Gericht und Vernachlässigung der Residenzpflicht

für Pfarrer und Hilfsgeistliche. Nach Faßbind, den wir hier mit allem
Vorbehalt wiedergeben, hätte bereits 1468 der Ortspfarrer Nik. Renz, ein Basler,
seine Frau verstoßen und wäre darauf genötigt worden, diese auf Befehl der

Obrigkeit wieder zu sich zu nehmen (1482), die Lebensgemeinschaft fortzuführen
und die Sorgepflichten für seinen Sohn Sebastian zu erfüllen. Von einer Bezugnahme

der Reformartikel Stadlers auf sichere Verfehlungen Pfarrhelfer Steiners

243



und etwaige Bullingers als Kaplan in Schwyz haben wir bereits angetönt. Außerhalb

der stadlerschen Artikel vom 3. März 1517 liegen die gemeineidgenössischen
Bemühungen zur Abstellung der Pfründenjägerei, deren besonders anstößiger Teil
darin lag, daß einheimische Stellenanwärter gegenüber fremden durch römische
Briefe benachteiligt wurden. Das Indigenatsprinzip mit Bevorzugung der
Einheimischen kam zum vollen Durchbruch.

Wie man damals im Vorfeld der eigentlichen reformatorischen Auseinander-
serzungen im Alten Land Schwyz dachte, Reform und Reformation beurteilte, davon
haben wir ein sprechendes Zeugnis im Brief Landschreiber Stapfers an Zwingli
vom 19. Oktober 1522, einem Stichdatum der beginnenden Wende von der mehr
naiven zur kritischen Lagebeurteilung. Der Brief besitzt weder einen amtlichen
noch halbamtlichen Charakter, aber vermöge der Qualität des Schreibers,
Landschreiber Balz Stapfer, kommt ihm doch ex obliquo repräsentative Bedeutung zu.
Der Schwyzer Schulmeister und Kalligraph der Regierung — seines Zeichens pro-
tonotarius — war kein «Akademiker» nach seiner Bildung. Er machte in Pavia
italienische Sprachstudien, nicht mehr. Von Humanisten-Allüren war er frei.
Sein gesunder Menschenverstand überwog bei weitem seine formale Bildung,
in der er sich mit Zwingli und den Zürchern niemals messen konnte. Allein seine

Lebenserfahrung und die Kenntnis von Notzeiten, seine Aktenkunde und eine
gewisse literarische Versiertheit als Schulmeister und seine Freundschaft für
Zwingli, der ihm einst aus bitterer Not half, bestimmten ihn irgendwie zum
Mittler, zum Unparteiischen. Die Vermahnung Zwingiis, der Fastenstreit, die
Bittschrift lagen bereits zurück, doch noch nicht die Einführung des Schriftprinzips

im Zürcher Kapitel oder die Disputationen. Die Zeit stand in der Vorphase
zur Reformation, und Stapfer fühlte dem Schwyzer Volk den Puls, aber sein
politischer Einfluß war mäßig; die päpstliche Partei schätzte ihn auf 10 Gl.
jährlich, während der des berühmten Gilg Reichmuth immerhin 150 Gl. galt.
Stapfer war gleichsam das schreibende Täubchen auf dem Dach der Landeskanzlei.
Der Geist war wenig wert.

Stapfers Anliegen wie seine Kritik fahren diplomatisch sanft daher, aber es

gibt doch einige Stellen im Brief, um die keine Watte gelegt ist. Stapfer dankt
Zwingli nochmals für die einstige Nothilfe, für die spätem Traktate und
Predigten. Er stellt sich so, als schriebe er zugunsten des Reformators und sammle
Auskünfte, um Zwingiis Gegner zu widerlegen, die Gerüchte ausstreuen. Er will
die Belege aus erster Hand haben. Dann gehr er zum Thema des zwinglischen
«reinen Evangeliums» über und konfrontiert nun die Verfechter des neuen Evange-
lius mit dessen Evangelisten und ihrer Lebensführung. Und hier findet der
Landschreiber, daß die Evangelisten das Evangelium, wie er versteht, recht eigentlich
dementieren. Schließlich geht Stapfer zu Zwingli selbst über. Stapfer kennt den Mann
wie seine Schriften, weiß um die «Bittschrift», um die «Vermahnung an die Schwyzer»

und um die etwas merkwürdige Engelweihe von unlängst. Die Kenntnisnahme

der Einleitung zur Predigt von der «reinen Magd Maria» ist ebenfalls
still vorausgesetzt; sie ergänzt das Thema, das nun zum eigentlichen Hauptthema

wird, indem Stapfer sich der Lebensführung der Neuerer widmet und die
Zwingiis dabei einschließt. Zwingli erfährt nun Stapfers strengste Zensur. Zwing-
lis Reformation kann Stapfer nicht als die erwartete Reform in der Kirche
anerkennen. Daß das Böse von Zwingli und seinen Freunden als Teil der menschlichen

Natut und infolgedessen als Werk Gottes in Kauf genommen wird, fru-

244



striert die Reform im katholischen Sinne des Wortes. Zwingli will gegen die Logik
des einfachen Laien eine Antwort schreiben, aber sie wird bloß angefangen,
nicht vollendet und nicht abgeschickt. Der Reformer, wie ihn Stapfer erwartet
hat, kommt dann später im hl. Karl Borromäus. Zu Zwingli kann er nicht
überwechseln, darüber ist sich der Zürcher Reformator im klaren. Die Korrespondenz
zwischen beiden geht ein. Die Brücken sind von der Sache her abgebrochen.

245



V. Schwyz und die neugläubigen Aktivitäten Trachsels

1. Die kirchenpolitische Problematik der Existenz Trachsels

Unser Thema ist vor allem das trachselsche Dekanat, das Pfarramt nur soweit
es auf das Dekanat Einfluß nimmt. Trachsel konnte sich solange als Dekan halten,

als er sich als Pfarrer hielt. Nur ein Pfarrwechsel innerhalb des Dekanatssprengeis

hätte Trachsel am Verlust des Dekanates hindern können. Allein nach
allen einschlägigen Akten ist ein solcher Fall ausgeschlossen. Da das Datum des

Jahres 1524 für die Resignation des Pfarramtes feststeht, muß man sich fragen,
welches die Gründe waren, daß sich der Abgang, allenfalls auch gleichzeitig vom
Dekanat, sich derart verzögern konnte. Jedenfalls löste ihn als Dekan Stadtpfarrer
Mag. Hans Bodler in Luzern sicher erst in diesem Jahre ab. Keines der ihm
angelasteten Aergernisse, die die Zeitgenossen erregten, muß infolgedessen hingereicht

haben, um ihn aus Pfrund und Amt zu entfernen. Im Gegensatz dazu wird
aus den Nachbarpfarreien Küßnacht (SZ) und Cham (ZG) bekannt, daß dort
deren Ortspfarrer oder Kaplan, Konrad Wagner, Jodok Müller und Bernhardin
Benz aus gleichen Gründen, wie sie für Trachsel zutreffen, von der Pfründe
entfernt wurden, und zwar Wagner und Bernhardin in den Jahren zwischen 1522
und 1525. So steht der Arther Fall nicht isoliert, sondern im Zusammenhang.

Die Frage, warum Trachsels Verbleib als Pfarrer und darum auch als allfälliger
Dekan des Vierwaldstätterkapitels sich möglicherweise bis 1524 hinziehen konnte,
führt auf die Erörterung der bestehenden weltlichen und kirchlichen
Rechtsverhältnisse der Zeit, die für eine strafweise Versetzung des Pfarrers und Dekans
die legale oder kanonische Voraussetzung waren. Der Pfarrer stand in einem
Vertragsverhältnis zu den Pfrundverleihern und Patronatsherren, dem
Landammann und den Räten von Schwyz, die bei Nichterfüllung des Pfarrvertrages
(Spanbrief) rechtlich eingreifen konnten. Das ging im extremsten Fall bis zur
Enthebung von der Pfrund bei Nichteinhaltung der vertraglichen Verpflichtungen,
wie Besorgung von Gottesdienst, Sakramentenspendung und Einhaltung der
«christlichen Kirchenordnung» in Sachen der Standespflichten und Kirchendisziplin.

Eine direkte Amtsenthebung war Sache des Bischofs nach einem für ewige
Benefiziaten vorgeschriebenen Prozeß, der allein die Straftaten und ihre
Stichhaltigkeit festzustellen hatte. Es wird deutlich, wie sehr sich die Punkte des
staatlichen und kirchlichen Rechtes oft überschneiden konnten. Während der
Pfarrhelfer innerhalb eines Monats sein Haus räumen mußte, war eine so schnelle

Entfernung von der Pfrund in Arth nicht vorgesehen (Pfarrbrief im Gemeindearchiv).

Bei Trachsels Wirksamkeit gab es eine ganze Reihe von Klagepunkten
wegen Glaubenssachen und Kirchendisziplin, doch hören wir nicht, daß etwas

gegen den Pfarrer wegen Vernachlässigung der Sakramentenspendung, der
Residenzpflicht oder Beachtung des kirchlichen Brauchtums vorgelegen hätte. Das

Corpus delicti hält sich im Rahmen der Sitte und der kirchlichen Disziplin,
und es stellt sich die Frage, ob einer dieser Vorstöße hinreichte, um das Strafrecht

von Staat und Kirche gegen ihn in Bewegung zu bringen. Es muß aber so

sein, daß das gegen Trachsel Vorliegende für ein Vorgehen gegen ihn nicht
ausreichte, oder die Nachlässigkeit det Kläger selbst schützte ihn vor dem
Gericht, denn wir wiederholen die Feststellung, daß die Gerichtsszene auf der
Wappenscheibe die Pfarrmagd, aber nichr Trachsel selber angeht.

246



Der Mangel an Straftatbeständen im eigentlichen dogmatischen Sachbereich
ist offenkundig. Was die Ablehnung der Heiligenanrufung und -fürbitte anbetrifft,

die Trachsel in der Predigt festhielt, wie Myconius berichtet, so leugnete
Trachsel keineswegs damit ein Dogma der Kirche: Es sollte hinreichend bekannt
sein, daß beide Lehren, mit Einschluß der Marienverehrung, keine Pflicht der
Katholiken waren und noch sind. Sie sind eine Sache der Tradition, keine Pflichtübung.

Sie sind Gegenstand katholischer Spiritualität und freiwillig, doch hatte
Trachsel kein Recht, seinen Pfarrgenossen das Recht ihrer Einhaltung abzusprechen.

Die Dogmen der Mutter-Jungfrauschaft Mariens hat Trachsel so wenig
wie Zwingli und Luther angefochten.

Bleibt noch das weite Gebiet der Kirchendisziplin und der Sitten unter
besonderer Berücksichtigung der Standespflichten als Kleriker. Was die Predigt
betraf, so fehlte Trachsel nicht durch Vernachlässigung, sondern durch die Art
und Weise, w i e er seiner Pflicht genügte. Er ließ es offenbar an der klugen
Maßhalaing fehlen. Der Grund aber, warum Trachsel im Lande Lärm machte
und den höchsten Unwillen der Pfarrgemeinde bis zum Tumult erregte, war
nicht das Konkubinat, das der Heirat von 1521 wohl länger vorausging,
sondern die Heirat, der Eheabschluß in Luzern, wenn er auch ganz besonderer
Art war. Was die angefeindete Heiligenverehrung und die Abkanzelung der
Kirchenväter beim Volk nicht vermochten, nämlich Aufruhr hervorzurufen,
das brachte die halböffentliche Heirat Trachsels in Luzern und die vorangehende
oder nachfolgende Apologie der Priesterehe in der Predigt zustande. Es war ein
Zeugnis dafür, in welchen Kategorien das Volk dachte. Nicht die Dogmatik ließ
die Empörung der Volksseele kochen, sondern ein scheinbar nebensächlicheres

Anliegen wie die Kirchendisziplin. Es liegt darin eine Verkennung der
Größenordnung im Sittenbereich. Allein, es ist zu beachten, daß die Einhaltung der
klerikalen Standespflichten einen nach außen weithin sichtbaren, exponierten Punkt
der bisherigen Kirchenordnung darstellte. Das Konkubinat lebte in der Stille
eines familien- und eheähnlichen Verhältnisses, das als Geheimehe oder wilde
Ehe die bisherige Ordnung nicht als solche in Frage stellte. Man wußte, daß
das Konkubinat illegal war. Nun aber drängte die Bittschrift von 1522 nach der

Legimitierung und Institutionalisierung als legalisierter Rechtszustand in der
Kirche. Das war nun eine revolutionäre Attacke gegen die geltende Rechtsordnung

in Kirche und Staat. Und die Praxis einer halböffentlichen Heirat vor Zeugen

in Luzern und im Namen des neuen Evangeliums war ein noch größerer
Schritt in Richtung zu ihrer faktischen, dann rechtlichen Anerkennung. Das
Konkubinat war darum harmlos gegenüber dem Hammerschlag der Priesterheiraten

mit ihrer begleitenden apologetischen Begründung aus der Schrift, die
von Pflichtzölibat nichts wußte. Irgendwie muß dem Volke ein gewisser Instinkt
für Zukunftsgefahren durch revolutionäre Postulate und Avancen zugebilligt werden.

Diese Betrachtungsweise ist die rein rechtliche, nicht so sehr die menschliche.

Von den zwei Behörden, die mit der Konkubinats- und Priesterehefrage vorerst
befaßt waren, stand der Staat Schwyz den kirchenpolitischen Ereignissen in Arth
unvergleichlich näher als die Konstanzer Kirche. Man muß zum angeschnittenen
Thema «Trachsel und das Strafrecht» einen eigenen Abschnitt beifügen, um zu

zeigen, daß dieser mögliche Strafpunkt ihm nicht allzu gefährlich werden konnte,
was den nahen Staat betraf.

247



2. Die Begründung der Staatstoleranz gegenüber dem Konkubinat

Wir erlassen uns hier eine nähere Erörterung darüber, daß vor dem Tridentinum
Formfehler im Eheabschluß, Geheimehen und wilde Ehen auch in der Laienschaft

häufig waren. Im Falle eines Klerikers der höhern Weihen bestand die
Selbstverpflichtung, der kanonische Pflichtzölibat, das Eheverbot, dies seit det
Römer Synode von 1139. Der Pflichtzölibat basierte auf der Tradition der
Kirchengesetzgebung durch die ordentliche Gesetzgebende Versammlung und dem
Vollzugsbefehl der kirchlichen Regierungsgewalt, wenn wir so sagen wollen. Das
Kirchengesetz ließ sich nicht durch die «Schrift allein» begründen, sondern
durch die «Binde- und Lösegewalt», der man sich durch Gehorsam verpflichtet
wußte. In einem nicht auszumachenden Ausmaß via gegensätzlicher Praxis
entstand der Eindruck weitherum, daß der Pflichtzölibat nicht mehr urgiert werde
und das Konkubinat schuldfreier, allgemeiner Brauch sei. In gewissen Gegenden

verdichtete sich die Lage via facti zu einem scheinbaren Gewohnheitsrecht,
allein die Amtskirche hatte trotz anderslautenden Gegenstimmen deren Legalität
stets verneint und der Erhebung der Illegalität zur Anerkennung Widerstand
entgegengesetzt. Das verhinderte die Entstehung eines Gewohnheitsrechtes im
kanonischen Sinne. Kirche und Staat hatten den Pfarrfrauen und den Priesterkindern
nicht die Rechtsgleichheit mit der Ehegesetzgebung eingeräumt, sondern sie mit
dauernden Rechtsnachteilen belastet. Irgendwie waren sie minderen Standes. Leider
hatte die Kurie in der Verfolgung zahlreicher Paternitätsfälle zur Auskunft reiner
Poenalgesetze gegriffen und ein Bußensystem eingerichtet, das zu Zweideutigkeit

in der Beurteilung von Zölibatsverletzungen Anlaß gab. Es schien, als ob
sich eine moralische Verurteilung des Straffalles erübrige, sobald die Geldstrafe
(Fiskalismus) entrichtet sei. Ueber den Schein der Praxis erhielten Konkubinat
und Zölibatsverletzung einen Anschein der Legalität und bürgerlichen Amnestierung.

Ging die Kirche in ihrer Beurteilung des Konkubinates ganz allein vom Kanon
ihrer juridischen Ordnung aus, ohne daß das menschliche des Problems je Erwägung

fand, so stellte sich der Staat in dieser Sache von seinem Wesen her auf
einen andern Standpunkt. Ihn interessierten naturgemäß die Wahrung der öffentlichen

Ordnung, bzw. das Maß der gestörten Ordnung. Es sollte das Auftreten
von Aergernissen möglichst vermieden werden. Darum neigten die Regierungen
zu einem legalistischen Praktizismus, der der eigentlich sittlichen Seite der Frage
auch nicht gerecht wurde. Wegen der Empfindlichkeit der Ordnungsträger wollte
man Zusammenstöße zwischen staatlichen und kirchlichen Instanzen möglichst
vermeiden, so daß Konkubinarier tatsächlich geschont wurden. Es gehörte zur
Weisheit geläufiger Kirchenpolitik der weltlichen Obrigkeiten, sich auf die
Formel festzulegen, ein konkubinarischer Geistlicher sei besser als gar keiner.
Das Gewissen war seine Sache. Wenn aber Gottesdienste oder die Sakramentenspendung

ausfielen, so wurde dies über kurz oder lang zum landesbekannten Po-
litikum. Den Priestermangel in den wenig begehrten Bergorten zu umgehen,
war daher von brennendem Interesse für die Obrigkeit. Leicht wanderte der
Klerus in andere, weniger strenge Orte ab. Sein Seltenheitswert war die Waffe
des Klerus gegen mögliche Intoleranz von oben. Schwyz machte von diesen
Umständen keine Ausnahme, und regierungsseits hielt man es nicht für unschicklich,
sich öffentlich zu dieser Linie zu bekennen und auf einer Tagung der katho-

248



lischen Orte das Toleranzprinzip nur unter dem Vorbehalt des vermiedenen Aer-
gernisses einzugrenzen. Eine kleine Dosis Hypokrisie wurde ruhig in Kauf
genommen.

Zum Thema Pflichtzölibat, Konkubinat und Priesterehe stehen von katholischer
Seite nur recht wenige Gegendarstellungen in ähnlicher Form wie die
Bittschrift von 1522, vor allem, was den praktischen Teil betriffr, zur Verfügung.
Was da ist, stammt aus einer sehr viel späteren Zeit als der Früh-Reformation.
Man erschöpft sich in kontradiktorischer Ablehnung durch die Amtskirche oder,
wie auf reformatorischer Seite, in Theorie oder Exegese. Zur Praxis äußert man
sich kaum, sie bleibt tabu. In der Trienter Konzilsepoche indes wird man
konkreter, vor allem im Jahrzehnt zwischen 1570 und 1580, wo die Konkubinats-
frage nochmals heftig aufgerührt wird, wird einiges Geheimnis der Oeffentlichkeit

freigegeben, was die Umstände der Fragen etwas beleuchtet und mit
wirtschaftlich-sozialen des Pfarrhauslebens zu tun hat. Die katholische Reformseite
stand 1522 stark unter dem Eindruck des Vorstoßes des Erasmus zum
Fragenkomplex. Die «Bittschrift» ist ohne die Eingabe des «Baslers» an den dortigen
Bischof um Entbindung von Pflichtzölibat und Gestattung der Priesterehe kaum
zu denken. Obwohl Erasmus an eine Lösung der Frage mit der Kirchenautorität
sinnt, decken sich auch die Neugläubigen mit seinen Argumenten ein. Aber die
Gedankenführung bleibt doch sehr theoretisch, anders die Sprecher der Geistlichkeit

um 1570-1580. Sie wollen das Konkubinat und seine Rechtmäßigkeit mit
Gründen der Führung des Pfarrhaushalts und der naturalwirtschaftlichen Basis
des Pfrundeinkommens rechtfertigen, dabei nennen sie die betriebstechnischen
Bedingungen beider Fälle. Für sie beide wird der notwendige Einsatz weiblichen
Dienstpersonals namhaft gemacht. Es ist ein Zeugnis für das ungeschlachte Denken

der Zeit, wie selbstverständlich die Sprecher des Klerus zwischen dieser
Tatsache und den ökonomischen Verhältnissen im Pfarreihaushalt und der Erlaubtheit
des Konkubinates sozusagen ein logisches Band knüpften, das einen automatischen

Mechanismus andeutet. Die Berechtigung des Konkubinats (und die Freigabe

der Priesterehe im frühreformatorischen Zeitabschnitt) ist sozusagen das

Norwendigkeitsprodukt dieser ökonomischen Verhältnisse. Andere Gedankengänge
zum Thema bleiben unerwähnt, gehen im Tabu der Zeit unter. Selbst den Frauen
wird unterstellt, daß sie nicht zölibatswillig sind. Manche dieser weiblichen
Dienstleute stammen aus zerrütteten Ehen und sind froh, irgendwo
unterzukommen und in Pfarrhäusern Zuflucht zu finden. Es handelt sich so nicht unbedingt

um wertvolle Menschen, sondern um Gescheiterte, die unter ausnahms-
weisen Bedingungen arbeiten und aus der Notdurft arbeiten müssen. Günstiger
dran sind die Geistlichen mit verwandtem Dienstpersonal. Manche Konkubinen
arbeiten in der Erwartung eines dauernden Verhältnisses auf eine Bezahlung.
Diese Summe, einmal aufgelaufen, müßte nachbezahlt werden, wenn sich die
«Geheimehe» auflösen sollte. Die Entlassung der Konkubinen und ihrer Kinder
aus den Pfarrhäusern wäre unhuman, verstieße gegen die Sorgepflicht und
implizierte die ewige Gefahr der versuchten Rückkehr. Dazu kommt das bittere
Thema der Altersversorgung. In Ermangelung heutiger Versorgungsformen standen

damals Pfarrer und Haushälterin einer bösen Lage im Falle des Alters wie
der Gebrechlichkeit beider gegenüber. Manche Gemeinden entbehrten in geradezu
ärgerniserregender und völlig unchristlicher Weise des sozialen Verständnisses.
Man nahm die Vorsorge um den alternden Klerus recht leicht. So versteht man,

249



daß sich nur Arme für diesen Priesterberuf meldeten, der schließlich auch noch
zur Verarmung führte. Die Gemeinden waren unterschiedlich großherzig, aber

wenn man den Pfarrer schon beim Amtsantritt in seinem Vertrag beschwören
ließ, er sei einverstanden, von der Gemeinde wieder entlassen zu werden nicht
bloß wegen Amtspflichtverletzung, sondern «alle wuchen oder tag», «er sei

krumm, lahm oder blind», so wird das Problem deutlich. Statt der Bekämpfung
von Symptomen schlug man schließlich als wirkungsvolles Heilmittel eine neue
Kleruserziehung vor. Barbesoldung und Seminarbildung sollten dem Uebel
beikommen. Von der Preisgabe des Pflichtzölibates war nie mehr die Rede.

Die Haltung der Amtskirche zur Priesterehe wird von einer gewissen
Forschung kritisiert, näherhin die Ablehnung der Institutionalisierung bei
gleichzeitiger Duldung des Konkubinates in praxi. Die Kirche lehnte beide Lösungen
ab. Sie waren aber nicht beide sofort abzuschaffen, so hoffte man auf die
kommende Reform durch ein Konzil. Man nahm das Provisorium Konkubinat für den

Augenblick hin, um den Pflichtzölibat zu retten.
In der Frühreformation wurde das Schriftprinzip als Beweismittel völlig

ausgeschöpft. Man nahm alttestamentliche Beispiele zur Belegung seiner Thesen
über die Nichtexistenz des Pflichtzölibates und zugunsten der Priesterehe. Die
römische Kirche mußte zur Kenntnis nehmen, daß die Schrift den Pflichtzölibat
nicht kennt, daß er in der Tradition oder Spiritualität allein zu begründen ist,
nicht der dogmatischen, sondern der disziplinaren Ordnung angehört. Er darf
nicht absolut, sondern muß geschichtlich gesehen werden; so steht eine andere

Lösung durch die Kirchenautorität für die Zukunft offen. Sie entscheidet es,

in welchem Gewichtsverhältnis die Gründe dafür und dagegen zueinander
stehen.

250



VI. Die Verschärfung der neugläubigen Offensive
wie des altgläubigen Kurses der Regierungen

1. Der zunehmende Abwehrwille von Kurie und Tagsatzung

Die bisherige, taktisch bedingte Reaktionsarmut der Schwyzer Regierung auf
die wagemutigen Aktivitäten der Neugläubigen in Schwyz und auswärts wurde
bis zum Jahre 1523 eine in die Augen springende Tatsache. Sie entsprang dem

Notzwang der allgemeinen kirchenpolitischen Lage in der Eidgenossenschaft
wie der Ur- und Innerschweiz. Im Frühjahr 1523 kam es in Einsiedeln zu einem
vielsagenden Exodus von Neugläubigen nach Zürich. Daran waren Jud und
Myconius beteiligt. Von Geroldseck blieb. Damals mußte Trachsel in Arth von
Zwingli zur Mäßigung ermahnt werden. Das kann größere Gefahr, aber auch die

eigene provokativere Haltung bedeuten. Beide konnten sich bedingen. Daß aber
die Dispositive der Tradition sich stärker sammelten und zur Frontstellung
rüsteten, stand außer Zweifel. Stand überhaupt ein grundsätzlicher Kurswechsel
der Exekutive bevor?

Es begann mit dem Konstanzer Oberhirten. Die schweizerische Quart der
Diözese Konstanz unterstand seit 1496 einem Zürcher und Eidgenossen. Er
besaß den psychologischen Vorteil des «Einheimischen» im allgemeinen, doch
muß vor der Voreiligkeit des Urteils gewarnt werden, daß dieser Vorteil im
Geschehen der Zeit allzusehr zum Tragen kam, denn diesem Bonus standen
Nachteile gegenüber, die die Vorteile wettmachten. Der «Zürcher» Bischof Hugo
von Hohenlandenberg auf Schloß Hegi bei Winterthur (1496-1528) war Reichsfürst

für das weltliche Bistum Konstanz. Die Kurie war adelig. Die Residenzstadt
am Rande der Eidgenossenschaft geriet in die Glaubenskrise. Hugo verlor langsam

den Rückhalt an ihr. Die Eidgenossen honorierten die eidgenössische
Abstammung wenig. Vom Hintergrund her spielte der Gegensatz gegen den Monarchen

aufgrund einheimischen Republikanertums und Demokratie immer wieder
eine distanzierende Rolle. Zur soziologischen trat die geographische Entfernung.
Die Diözese, die dem Bischof unterstand, kam dem weltlichen Teil, der als

«Bistum» dem Reichsfürsten dienstbar war, immer wieder ins Gehege. Zwar
harte ein Konkordat zwischen Bischof und Priesterschaft einige Streitpunkte
ausgeräumt (1493), aber es blieben andere. Der eidgenössische Klerus machte
dem «eidgenössischen» Bischof das Leben vielfach sauer. Der Klerus war
rebellisch. Die traditionell steuerunlustigen Schweizer wollten keine Schuldenberge

des «Fürsten» abtragen, im Grund aber verweigerten sie auch dem
«Bischof» manche Abgaben. Das kuriale Bußensystem für Paternitätsfälle und die
fiskalische Abgeltung für Verstöße gegen den Gewissensbereich waren verhaßt.
Die Opposition formulierte ihre Propaganda und gewann an Gewicht.

Die kirchliche Lage war um 1522, wie die Bittschrift zeigt, dahin gekommen,
daß die Führer einer oppositionellen Bewegung im Klerus auch der
Innerschweiz einen massiven Angriff auf den Bischof unternahmen, der enthüllte,
welche Einbuße an Autorität die Kirchenbehörde erlitten hatte. Die Rechtsgewalt

stand grundsätzlich in Frage, man zweifelte überhaupt an der
Rechtmäßigkeit der Kirche als Heilsanstalt. Die radikalen Elemente stellten die Schrift
über jede andere Instanz und die Träger von Legislative und Vollzugsgewalten.
Daß Hugo persönlich ein integrer, wohltätiger und friedgesinnter Mann war,

251



verschlug nicht mehr. Seine Schlaffheit und die abstrakte und etwas herzlose
Geldeintreiberei machte ihn unbeliebt. Die oppositionelle Fraktion erhielt überall
Aufwind und das kirchliche Interesse stand weithin der Interessenwelt im
allgemeinen entgegen, so daß die Fundamente der bisherigen Ordnung ins Gleiten
gerieten. In der Innerschweiz war es bei der Intelligenz nicht anders, doch hatte
das Volk die Veränderung noch nicht wahrgenommen. Kein Zweifel, daß auch
Trachsel als Dekan dieser Bewegung Vorschub leistete und nicht hemmte.
Zwischen 1522 und 1524 gedieh die Krise zur Rebellion. Die revolutionären Kräfte
der radikalen Richtung im Priesterkapitel bekamen vorübergehend die Oberhand.

Chaos und Anarchie im kirchlichen Bereich und der ortsweise Zusammenbruch

der Kirchenordnung veranlaßten die Bischöfe von Konstanz, Basel und
Lausanne, die Mächte der alten Ordnung aufzurufen und die Tagsatzung zu
mobilisieren. Gewisse kirchliche Läßigkeit und die weltliche Parrei bremsten die
Offensive der Altgesinnten auch dank der Verfassungslage der autonomen Orte,
die die Glaubensfrage unter ihre Innenpolitik subsumierten. Die katholischen
Regierungen erhielten bischöflicherseits erweiterte Vollmachten hinsichtlich der

Inhafrhaltung rebellischer Geistlicher: sie sollten nach drei Tagen zur Aburteilung

der Kurie überstellt werden. Seit 1522 nehmen die Eingriffe von Konstanz
aus zu. So wurden die beiden Pfarrer des Knonauer Amres, Johann Ammann zu
Rifferswil (ZH) und Rudolf Ammann zu Knonau (ZH), zur Rechenschaft
gezogen, Ukich Wyß zu Fislisbach (AG) im folgenden Jahr 1523 eingezogen,
Klaus Hottinger und die Rädelsführer von Ittingen (Klostersturm) mit dem Tode
bestraft (1524). Um diese Zeit berichrer der Sempacher Geistliche Schatzmann
an Vadian, daß die Freunde der Neuerung fortan von der Pfrund gestoßen
würden. Die beiden Tagsatzungen zu Beckenried und Luzern im Stich jähr 1524
begründen den Zusammenschluß der katholischen Front gegen die Neuerung
und die Entwicklung der V Orte (mit Zug) zur entschlossenen Abwehrorganisation

und zur Kampfgemeinschaft der Innerschweiz.

2. Der politische Kurswechsel in Schwyz und der Abgang Trachsels

Den Umschwung und Vorstoß zur entschiedeneren fünförtigen Glaubenspolitik
hat Schwyz mit sicherem Instinkt mitvollzogen. Es entschloß sich zu einem
Kurswechsel mit sanftem Anlauf. Das Schicksalsjähr 1524 gab dazu die
auslösenden Signale für eine Wende, indem sich Schwyz bei Zürich wegen neugläubiger

Buchpropaganda auf seinem Hoheitsgebiet, wegen Einstellung der
Einsiedeln-Wallfahrten und Beleidigungen der Pilger beschwerte. Der erste Straffall
seiner Justiz gegen einen Geistlichen war vielleicht von einem Erlaß gegen
die Neuerung in den katholisch regierten Vogteien ausgelöst, von dem Bullinger

in seiner Chronik weiß, der aber noch nicht historisch abgeklärt ist, wohl
aber einige Wahrscheinlichkeit für sich hat. Ihm wäre der Reichenburger Pfarrer

— Reichenburg war einsiedlische Kollaturpfarrei — namens Ulrich Bolt, der

wegen Sodomiterei freigesprochen, der Schwyzer Justiz zum Opfer gefallen.
Die Anklagepunkte lauteten auf Heirat und Häresie. Er wurde des Landes
verwiesen und mußte Urfehde schwören, sonst geschah ihm nichts. Seinem Bruder
Eberli Bolt, Schiffsmann aus Lachen, hingegen wurde der Prozeß gemacht. Seine

Predigt als Täufer zugunsten des Ehebruchs ahndete Schwyz mit der Todes-
srrafe ein Jahr später (1525).

252



Die beiden Tatsachen, daß Trachsel in Arth gegen kein Dogma versrieß
und Eheversuch oder Konkubinat überhaupt kaum bestraft wurden, hatten es ihm
erspart, in ein formelles Strafverfahren verwickelt zu werden. Weder Bischof
noch Schwyz griffen ein. Nun aber rückte die Stunde im Zug der neuen Politik
immer näher, wo die kritische Lage bereinigt werden sollte. Die Pfrundverleiher
der Pfarrei Arth in Schwyz, neu aktiviert, entschlossen sich zum Eingreifen.
Der angebliche Beschluß der Landsgemeinde im Frühjahr 1523, beim alten
Glauben zu bleiben, ist unauffindbar, mögen Faßbind und Castell ihn auch
behaupten. Es ist auch kein Beleg dafür erhältlich, daß Trachsel vor 1524, etwa
in Kenntnis eines drohenden Zugriffs der Regierung oder durch eine polizeiliche

Maßnahme nach einem Gerichtsentscheid mit Landesverweisung, aus dem
Lande gewichen wäre. Sein Rücktritt für dieses Stichjahr wird aber von den

Investitionsprotokollen der Diözese im Freiburger erzbischöflichen Archiv leider
ohne Angabe des mindern Datums festgehalten. Wir wissen auch nicht, ob
damals Trachsel noch Dekan war oder nur Pfarrer. Als Nachfolger nach dem
Austritt aus dem Lande stand niemand zur Verfügung. Felix Koller von Sartei
(SZ) trat sein Amt erst 1527 als unmittelbarer Ablöser an. Der Ausdruck in der
Chronik des Valentin Tschudi, Trachsel sei vertrieben worden, will vielleicht
nicht eine direkte gewaltsame Ausschaffung andeuten, sondern eher den
moralischen Druck antönen, dem er spontan gewichen ist, doch sicher ist auch das

nicht. Auch die Floskeln juridischer Art im Freiburger Archiv von der freien
Resignation Trachsels und die andere im Pfarrbrief Kollers von 1527 im Arther
Gemeindearchiv lassen eine solche Inrerprerarion des unter Druck erfolgten,
aber doch ohne physischen Notzwang erfolgten Exodus aus Arth zu. Um Ostern
1523 lief das erste Dekanatsjahr und Ostern 1524 ein allfällig zweites Amtsjahr
ab, so daß es möglich wäre, daß Trachsel nach dem Frühjahr 1524 das Land
verließ. Seit Ostern 1524 ist nachweisbar Hans Bodler, der Luzerner Leutpriester
von Luzern und Magister parisiensis, Dekan des Vierwaldstätterkapitels.

Man kann sich denken, daß Trachsel, der sich innerlich von seiner neugläubigen

Ueberzeugung nie löste, in der letzten Zeit vor seinem Weggang von
Arth einfach als Nikodemit lebte. Das heißt, daß er in der Pfarrei äußerlich
seine vertragliche Pflichr nach dem Ritus der alten Kirche persolvierte und
wohl mechanisch ableistete, ohne innerlich mitzugehen. Er muß mit der
Gemeinde, um sich ihre Toleranz zu erkaufen, einen faulen Frieden geschlossen
haben. Er hielt den inneren Widerspruch solange unbeirrt durch, bis der äußerste
Grad der Unerrräglichkeit erreichr war. Dann wich er.

Ob die dreijährige Vakanz auf den lediglichen Mangel an Kandidaten zurückging

oder ob das ärgerniserregende Element in der Form des Exodus des Pfarrers
an der Verzögerung der Nachfolge in der Pfarrei schuld war, ist unsicher.
Trachsel stellte sich nach seinem Exodus der Zürcher Kirche zur Verfügung.
Jedenfalls taucht Trachsel als Hilfskraft dieser Kirche, aber erst nach Jahren, vorerst
in Kloten (ZH) als Prädikant auf, wo er den reformierten Teil der Gemeinde
mit Predigt versah, während der bisherige Orrspfarrer Ulrich Kern, ein Bülacher,
den Katholiken die Messe las. Der Kollator der Pfarrei Kloten, die Abtei Wettingen,

wartete zwischen 1527 und 1529 noch ab, wie sie in der Glaubensfrage
entscheiden wollte, dann aber kam der Uebertritt zur neuen Lehre, und der Weg
Trachsels zum eigentlichen Pfarramt an der Dorfkirche war frei. Um diese Zeit
wechselte Trachsel vorübergehend ins Gasterland über, wo unrer dem Schutze

253



von Reformiert-Glarus eine revolutionäre Bewegung der Bauern gegen das
katholische Schwyz und den alten Glauben im Gange war. Trachsel versah 1524 die

Kaplanei Rufi-Maseltrangen und wirkte, abgeschirmt durch die Artikel des ersten
Kappeier Friedens, als neugläubiger Agitator im Lande. Sein stürmisches Wirken

rief das Volk zur Revolution auf, wie sie von Valentin Tschudi eigens und
ausdrücklich geschildert wird. Der Schäniser Pfarrer amtete seit 1526 nicht mehr
nach katholischem Ritus und wird Trachsel bestärkt oder tolerierr haben. Das

Umsichgreifen der Neuerung rief den Schwyzer Obervogt Stocker auf den Plan
(Windegg), so daß Reformiert-Glarus eingreifen mußte, um Trachsel aus der
Haft zu befreien. Er räumte das Land, fand nach Kloten zurück, noch lange bevor
die Artikel des zweiten Kappeier Friedens seine Wirksamkeit verfassungsmäßig
ausschlössen. Wie hart die Auseinandersetzungen in dieser Gegend waren, zeigt
ein weiteres Mal das Schicksal des bekannten Jakob Kaiser, der auf dem Weg
nach Oberkirch-Kaltbrunn im Gaster, bei der Linrhbrücke (Tuggen SZ), gefaßt
und gefänglich eingezogen wurde, worauf ihm Schwyz den Prozeß machte
(1529), der zur zürcherischen Kriegserklärung überleitete. Trachsel selbst blieb
bis 1540 in Kloten, wechselte dann nach Wigoltingen (TG) über und starb als

dortiger Prädikant anno 1562.

254



VII. Schlusswort und Würdigung
Eine bestimmte Zeit bleibt einer andern immer teilweise rätselhaft. Trotz vieler
Forschungsarbeiten zum geschichtlichen und sogar heilsgeschichtlichen Charakter

der Glaubensspaltung macht keine der Phasen der Reformationsepoche hierin
eine Ausnahme. Der beste Wille, eine Zeit zu begreifen, reicht für den Enderfolg
nicht hin. Wie es sich in der Haut des Spätmittelalterlichen und Uebergängers
zur Neuzeit lebte, dachte und strebte, bleibt ein Teilgeheimnis, das dem Heutigen

nicht mehr nachvollziehbar ist. Vieles erschließt sich dem exakten Wissen,
das heute obenan steht, keineswegs, es kann höchstenfalls dem Ahnungsvermögen
zugänglich sein, das auch den Willensbereich gebührend berücksichtigt. Jedenfalls

ließ das Erscheinungsbild der damaligen Kirche mit ihrer weitgehenden
Verflechtung im Netz der Weltdinge äußerlich zu viel nur Staat im Staat
erkennen, so daß im Bewußtsein vieler Christen auch im Raum der Schweiz die
bisher unbestrittene Heilsanstalt ihren Absolutheits- und Ausschließlichkeitscharakter,

ja das Ansehen eines Gebildes übernatürlicher Art vielerorts verlor.
Gott konnte sich nach ihrem Urteil - und darin lag die kirchliche Krise - mir
einer so gearteten Kirche nicht mehr identifizieren oder ihre Bindungen und
Lösungen sanktionieren, nachdem ihr Antlitz derart besudelt war, auch wenn
die Propaganda gegen sie aus der Wirklichkeit einen aufgeblasenen Poppanz
machte. Wo die wirkliche Kirche in die Nähe des Bank- oder Wirtshauses
geraten war, setzte man auf Neuererseite ihr eine «wahre» und «bessere» Ersatz-
und Gegenkirche als Widerpart. Es verschwand die anfängliche Hemmung, sich
von der bisher Einen, Heiligen und Apostolischen zu trennen, ja man fühlte
sogar eine Gewissenspflicht, die in diese Richtung trieb. Soweit sich die Opposition

nicht gegen das Wesen, sondern wider das Unwesen der Kirche richtete,
bedeutete dieser Umstand für die Zukunft der Kirche eine Chance. Im Falle
einer Rückkehr der Kirche zu ihrer Ur- und Pflichtform der Gründung
(«Reform») stand ihr frei, als erneuerte Kirche ihr verbessertes Antlitz den Gemeinden

der Gläubigen vorzustellen. Nicht schon der Erfüllung, wohl aber der
Planung nach ist diese Entwicklung seit der Jahrhundertmitte langsam angelaufen
(Trienter Konzil). Reformation und kircheneigene interne Reform sind als
geschichtliche Einheit zu nehmen und ineinander moralisch zu verrechnen. Der
Kontext der Zeit verlangt die Doppelrechnung von beidem, vom Fall und von
der Auferstehung der alten Kirche.

Was Trachsel im besonderen betrifft, so steht er im Rahmen der deutschund

innerschweizerischen Früh-Reformation. Seine Rolle darin war zwar
beschränkt. Im Kader der Neuerung stellt er zweite oder dritte Garnitur dar, dies
als Dekan wie als Pfarrer. Stünde Trachsel nicht in den Zwingli-Werken, wäre
er wohl völlig vergessen in der Geschichte. Er entgeht der damnatio memoriae
durch die Wappenscheibe und durch sein Dekanat, durch seine Unterschrift unter

die Einsiedler «Dupplikatz» von 1522 wie durch seinen Pfarrbrief von 1519.
Seine Heirat, als erste vor Zeugen in Luzern, im frühesten Datum von 1521
vergleichsweise mit der übrigen Eidgenossenschaft. Wenn es stimmt, daß er
schriftlich mit Melanchthon verkehrte, so erweiterten sich seine Personenbezüge
auf einen überschweizerischen Horizont. Die Agitation des Arther Dekans für
die Gestattung der Priesterehe machte ihn wenigstens zum lokalen «Helden».
Aber Pfister überschätzt seine Gewichtigkeit, wenn er meint, er habe das refor-

255



matorische Erbe als Kettenreaktion und durch Kontinuität der Tradition an die
Nikodemiten des 17. Jahrhunderrs weitergegeben, so daß sich der Arther
Protestantismus in beiden Erscheinungen in der Trachsel- wie in der Täuferzeit
als Einheit begreifen lasse. Die kritische Darstellung Eglis (RG) und Fleischlins
(Bd. IV) und die Kommentare der Zwingli-Werke (Bd. VII) sind nicht unbedingt

zu übernehmen. Sein Mißerfolg in der Pfarrei und im Kapitel waren
nicht bloß der falschen Taktik zuzuschreiben, sondern vielmehr dem Reifegrad
der allgemeinen Lage, die einen Erfolg aus sich selbst verhinderten, so daß Trachsel
überhaupt den Erfolg nicht haben konnte. Kirche, Tradition, Volkstum und
politische Macht der Innerschweiz waren ganz einfach stärker als die eines Pfarrers
in seiner relativen Isolation. Als der Klerus aus seiner Zweideutigkeit heraustrat,
zeigte es sich, daß auch er mehrheitlich nicht oder nicht mehr zu Trachsel stand,
von der durch den Stapferbrief bekannten Stellungnahme der Laienschaft ganz
zu schweigen. Trachsel hat wohl im katholischen Bereich nicht allzuviel Schaden

angerichtet. Vieles wurde geplant, aber viel weniger ausgeführt. Seine Stärke
lag im Agitatorischen, nicht eigentlich im schöpferischen Neuschaffen. Dauernd
zerstört man nur, was man vollwertig ersetzt. Er war ein Fanatiker und Monomaner

der Zwangsidee der Zerstörung der alten Kirche, dem taktisches
Geschick, Fingerspitzengefühl und lebensnahe Berechnung abgingen. Im Ungestüm,
in Temperament und Dynamik glich er Polyphem, dem das andere Auge, das des

Maßes und der Verhältnismäßigkeit fehlte. Trachsel ist ein Gescheiterter der

Geschichte, nicht bloß was Arth, sondern auch was das Gasterland betraf. Bei
den Protestanten wiegt sein Mißerfolg um die Gewinnung der Innerschweiz
für die Neuerung schwer, bei den Katholiken ist er Vorkämpfer der Priesterehe

und Apostat und der Führer von Kirchen- und Bilderstürmern. Daß Zwingli
dem Pechvogel die Treue hielt und ihn in Kloten beschäftigte und seinen

Mißerfolg im Gaster übersah, gehört zu den lichten Seiten seiner leidvollen
Biographie.

Anmerkung der Redaktion: Ein schweres Augenleiden hinderte den Verfasser, den
wissenschaftlichen Apparat mit allen Anmerkungen auszuarbeiten. Für Interessenten
genauer Belege diene die Adresse: Dr. A. Rey, Grabenacker 48, 6312 Steinhausen ZG. -
Von Dr. A. Rey stammen folgende Arbeiten in unsern «Mitteilungen»: Geschichte des

Protestantismus in Arth bis zum Prozeß von 1655. MHV Heft 44 (1944); Zu den staats-
und religionspolitischen Folgen der Arther Wirren. MHV Hefte 46 (1947) und 47 (1948);
Die Grundzüge des europäischen Nikodemismus und der Nikodemismus der Arther
Gemeinde. MHV Heft 68 (1976).

256


	Dekan Balthasar Trachsel von Arth und die Früh-Reformation in Schwyz 1520-1524

