
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 71 (1979)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 -
1834). A, Professor und Spitalpfarrer. Die ersten Predigten und
Schriften, Untersuch der Reformpredigt

Autor: Pfyl, Othmar

Anhang: Anhang

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anhang
(zu Kapitel 12.1: Theologische Gutachten)

- Die acht verurteilten Stellen aus der Predigt «Ohne Christus kein Heil für die
Menschheit in Kirche und Staat» (Rapperswil 1832), von Prof. Alois Fuchs

(Erläuterungen zu diesen Stellen s. unter Kapitel 7.2 und 7.4)

- Zensuren (z. T. mit Beweisführung) von Prof. Karl Greith

- Erklärungen von Prof. Alois Fuchs

- Bemerkungen (aus Suspension 131—140; sie stammen von Verteidigern von
A. Fuchs).

ERSTE VERURTEILTE STELLE

«Im Christenthum haben wir die demokratische, ewige Grundlage: Freyheit und
Gleichheit Aller vor Gott, vor Christus, vor der Kirche. Das Christenthum weiß
nichts von einem jüdischen Levitenstamm, von pfäffischer Unterscheidung
zwischen Priestern und Layen. Alle zusammen sind ein priesterlich Volk... Das
Christenthum weiß endlich nichts von Stagnation; es schließt das große Princip
repräsentativer Verfassung in sich.»1

Erste Erklärung von A. Fuchs (15. Februar 1833)

«Bey den Juden bildeten die Priester eine eigene, abgeschlossene, ausschließliche
Kaste. Bey den Christen gehen sie aus dem ganzen Volke hervor. Dabey anerkenne
ich die katholische Hierarchie in allen ihren Abstufungen.»

Betr. Stagnation: «In der Kirche gibt es ein unbewegliches Element, die ewigen

christlichen Grundwahrheiten -, und ein bewegliches, nämlich die
Offenbarung des kirchlichen Lebens durch Kult, Liturgie, Disciplin etc. Diese bilden
das bewegliche Element, das sich nach der Bildungs-Stufe der Völker richtet.»2

Späterer Zusatz: «Ich anerkenne einen priesterlichen, aber nicht einen pfäffi-
schen Unterschied.»3

Zensur und Beweisführung von K. Greith
«Dieser Satz, so verstanden, als gäbe es in der Kirche Gottes keinen wesentlichen
Unterschied zwischen den Priestern und Laien, welcher Unterschied in der po-
testas ordinis et iurisdictionis seinen Grund hat, worauf die Hierarchie beruht, ist
häretisch.»4

a) Geschichtlicher Beweis5

«Die neuern Irrlehrer behaupten, nach götti. Einsetzung walte kein Unterschied
zwischen Klerus und Volk; darum habe auch Christus keine Hierarchie eingesetzt

(Liebermann, Inst, theol. II 155).6 Sie behaupten ferner, die Presbyter seien

1 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 225; Fuchs, Suspension 22 (aus Predigt 34 f.).
2 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 225 - A. Fuchs beruft sich auf folgende Aeußerung

von Prof. Alois Gügler: «So gewiß das Christenthum ein Ewiges ist, ist es auch die
Kirche als seine unmittelbare Form; so gewiß aber dabei das dieser Ewigkeit zustrebende
Menschengeschlecht ändert, so gewiß giebt es auch wandelnde und bewegliche Elemente
in der Kirche» (Fuchs, Christentum 25).

3 Fuchs, Suspension 22 und Glauben I 165.
4 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 4.
5 A.a.O. 4 f.

203



den Bischöfen gleich in ordine et iurisdictione und haben ihr Lehramt und ihren
Kirchendienst von der Gemeinde erhalten.7 Früher schon stellte Wiklef die
gleichen Grundsätze auf, und die Albigenser und Waldenser bekannten sich zu ihnen.
Luther lehrte dasselbe und spielte auf diese Weise alle kirchl. Macht und Gewalt
in die Hände der weltlichen Fürsten. Alle diese Lehren wurden von der Kirche
auf dem Concilium zu Konstanz und Trident verdammt. Das Concilium von
Trident (sess. 23 cap. 4) spricht sich folgender Maßen aus: ,Quod si quis omnes
Christianos promiscue Novi Testamenti sacerdotes esse, aut omnes pari inter se

potestate spirituali praeditos affirmet: nihil aliud facere videtur quam ecclesiasti-
cam hierarchiam, quae est ut castrorum acies ordinata, confundere, perinde ac si,
contra beati Pauli doctrinam, omnes Apostoli, omnes Prophetae, omnes Evange-
listae, omnes Pastores, omnes sint Doctores.'»8

b) Dogmatischer Beweis9

«Um seine Lehre und Heilsanstalten allen Menschen aller Zeiten mitzutheilen und

zu bewahren, hatte Jesus Christus die Kirche gestiftet und in derselben eine
bestimmte Ordnung von Dienern festgesetzt, denen er die Macht ertheilte, das Wort
Gottes zu verkünden, zu taufen u. s. f. Diese Macht hat er den Aposteln übergeben
und wollte, daß sie durch Händeauflegung der Apostel auf ihre Nachfolger bis
ans Ende der Zeiten übergehe. — Nicht jedem, der da Christ ist, ist diese Macht
gegeben, sondern sie ist an den Empfang der hl. Priesterweihe geknüpft, die
darum ein hl. Sakrament ist, das Christus eingesetzt hat und das jedem, der es

valide empfängt, einen characterem indelebilem (sess. 23 cap. 4) ertheilt, als
wodurch er sich von einem gemeinen Christen unterscheidet. Die Sichtbarkeit und
die damit verbundene Stetigkeit der Kirche (Möhlers Symbolik 296)10 erfordern
hienach eine von Christus - dem Ausgangspunkte - beginnende, in
ununterbrochener Reihenfolge fortdauernde kirchliche Ordination, so, daß — gleichwie
die Apostel vom Heilande gesendet wurden — auch sie hinwiederum Bischöfe
einsetzten, diese sich abermal Nachfolger gaben, und so fort bis auf unsere Tage.-
Aus dem Begriffe dieser Priesterweihe folgt, daß einer, der sie rechtmäßig
empfangen, nicht mehr in den Laienstand zurücktreten und seinen priesterlichen
Karakter verlieren kann.»11

Zweite Erklärung von A. Fuchs (20. Februar 1833)

«Ich anerkenne das Hl. Concil von Trient in seiner 23. Sitzung, 4. Capitel und
4./6. Canon. Ich habe das Gegentheil nie behaupten wollen und verwerfe es.»12

Bemerkungen13

Hat Alois Fuchs nicht an mehreren Stellen seiner Predigt «den acht kirchlichen

8 Der kath. Dogmatiker Bruno Franz Leopold Liebermann (1759-1844), Verfasser der
vierbändigen «Institutiones theologiae dogmaticae» (Mainz 1819-21), bemühte sich
um eine biblisch-spekulative Theologie im Anschluß an die Scholastik (LThK 6, 1045).

7 Greith nennt u.a. den hugenottischen Gelehrten Claudius Salmasius (1588-1653), der
den Primat des Papstes bekämpfte (LThK 9, 270).

8 Denzinger-Schönmetzer Nr. 1767; Neuner-Roos Nr. 710.
9 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 5.

40 J. A. Möhlers epochemachendes Werk war gerade im Jahr der Niederschrift von Greiths
Zensur erschienen (Mainz 1832). Vgl. Biogr. A. Fuchs I 228.

11 Ausführlichere Beweisführung bei Greith, Grundsätze 12-16.
12 Fuchs, Glauben I 165 und Suspension 23.

204



Unterschied zwischen Volk und Priester unwidersprechlich nachgewiesen»? Einen
pfäffischen Unterschied zwischen Priestern und Laien gibt es nicht.

ZWEITE VERURTEILTE STELLE
«Es ist das Wesen der katholischen Kirchenverfassung, daß sie von unten bis
oben durch alle Gliederungen rein repräsentativ ist und durch dieses repräsentative

System das heilsamste Mittel in sich trägt, sich immer zeitgemäß zu
regenerieren. Leider aber ist seit etwa drey hundert Jahren dieses repräsentative kirchliche

Leben nur allzusehr im Rückstand geblieben.»14

Erste Erklärung von A. Fuchs (15. Februar 1833)

«Die Synodal-, Metropolitan- und Generalconcilien sind das konstitutionelle
Leben. Dieses sowie der Metropolitanverband muß nach meiner Ansicht
unumgänglich hergestellt werden. Das ist die wesentliche Verbesserung in der
Hierarchie, die ich meine.»15

Ausführungen und Zensur von K. Greith16

«Eine repräsentative Verfassung bezeichnet eine Regierungsform im Staate, welche
1. vom Volke ausgegangen und konstituirr (ist); in welcher 2. die oberste Gewalt
und Gesetzgebung beim Volke (ist); welches dieselbe dann 3. an seine Stellvertreter

delegiert und durch eine von ihm ausgehende Regierung ausüben läßt.
Die Kirchenverfassung wird Hierarchie genannt (Trid., sess. 23 can. 6); sie

besteht aus einer zweifachen Sphäre: Aus der hierarchia ordinis (a), in welcher
Bischöfe, Priester und Diacone — und aus der hierarchia iurisdictionis (b), in
welcher Papst, Bischöfe und Priester in einem nothwendigen innern Verhältniss
zueinander aufgestellt sind; so zwar, daß die potestas ordinis der Diacone nicht
vom Volke, jene der Presbyter nicht von den Diaconen, jene der Bischöfe nicht
von den Presbytern her- und abgeleitet werden kann; so wie anderseits die
Jurisdiction des Presbyteriums, Episcopats und Primats nicht von der Gemeinde der
Gläubigen, sondern von Christus unmittelbar herstammt, welcher jedem dieser
hierarchischen Grade eine eigene Jurisdiction ex vi ordinis verliehen, so daß die
Jurisdiction des Presbyters jeder Zeit abhängig von und untergeordnet der
Jurisdiction des Bischofs, die Jurisdiction der Bischöfe aber, wenn sie auch eine iuris-
dictio propria et non delegata ist, dennoch in ihrer Ausübung abhängig von und
untergeordnet der Jurisdiction des Primats sein soll.

Diese Kirchenverfassung ist von Jesus Christus und nicht von den Gläubigen
eingesetzt. In dieser Kirchenverfassung ist es Jesus Chrisrus, der die Gewalt und
Jurisdiction verleiht, und nicht das Volk. In ihr ist der Papst Stellvertreter Jesu

Kanon 4: «Wer sagr, durch die heilige Weihehandlung werde nicht der Heilige Geist
mitgeteilt, und es sei daher sinnlos, wenn der Bischof sage: ,Empfange den Heiligen
Geist', oder es werde durch sie nicht ein Merkmal eingeprägt, oder, wer einmal Priester
war, könne wieder Laie werden, der sei ausgeschlossen» (Neuner-Roos Nr. 716).
Kanon 6: «Wer sagt, es gebe in der katholischen Kirche keine heilige Rangordnung,
die - nach göttlicher Anordnung eingeführt - aus Bischöfen, Priestern und Dienern
besteht, der sei ausgeschlossen» (Neuner-Roos Nr. 718).

13 Suspension 131 (Auszug).
14 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 225; Fuchs, Suspension 23 f. (aus Predigt 66).
45 Fuchs, Suspension 24.
48 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 5 f. (ausführlicher bei Greith, Grundsätze

17-23).

205



Christi in der ganzen Kirche; der Bischof Stellvertreter der Apostel in seiner
Diocese; der Priester Stellvertreter der Nachfolger und Jünger der Apostel in seiner
Pfarrey. — Darum bezeichnen alle kathl. Canonisten, wenn sie die Kirchenverfassung,

die übrigens eine eigenthümliche, von Christus eingesetzte ist, mit den
verschiedenen Staatsverfassungen in Vergleich stellen, dieselbe als ein regimen
monarchko-aristocraticum. (So besonders der berühmte Zallinger in seinem
canonischen Rechte, welcher seine Werke dem hl. Vater Pius VI. dedicierte.)17

Jener angeführte Lehrsatz, der die repräsentative Verfassung als Grundverfassung

der Kirche geltend zu machen sucht, trägt das demokratische Prinzip in
die Hierarchie über, leugnet die wahre Quelle aller kirchlichen Macht und
Gewalt, gibt dafür eine falsche an und wirft in seiner Lehre das ganze Kirchengebäude

über den Haufen. Jener Lehrsatz ist darum häretisch und die Hierarchie
zerstörend. Die Kirche hat ihn schon gegen Kalvin damniert, und der hl. Vater
Pius VI. damniert sie unter den Sätzen der Pistoienser Synode in der Bulle ,Aucto-
rem fidei': ,Der Satz, der behauptet, die Gewalt sei von Gott der Kirche gegeben
worden, damit sie den Hirten übertragen werde, welche zum Heil der Seelen

Diener der Kirche sind, in dem Sinne, daß die Gewair des kirchlichen Dienstes
und der Kirchenleitung von der Gemeinschaft der Gläubigen auf die Hirten
übertragen werde, ist häretisch.'»18

Zweite Erklärung von A. Fttchs (20. Februar 1833)

«Die Censur des Papstes Pius VI. über die 2. Proposition der Pistoier-Synode
drückt geradezu meine Ansicht aus, indem die allseitige Vollmacht des ganzen
Priesterthums nicht vom Volke, sondern von Christus ausgeht.»19

Ergänzung: «Und wir möchten fragen, ob nicht am Ende in Kirche und Staat

jede rechtmäßige Behörde ihre gesetzliche Gewalt — statt von Menschen - von
Gott habe, von Dem Alles ausgeht, auf Dem Alles beruht und durch Den nur die
Könige herrschen. Die Grundgesetze der Menschheit sind ewig, göttlich und Alles
von, durch und in Gott.»20

Bemerkungen^1
«A. Fuchs und seine Freunde wissen gar wohl, daß die Kirche eine göttliche
Anstalt und somit vom Himmel ist und daß die wesentlichen Rechte und Gewalten
von Oben und nicht von Unten sind. Aber auf der andern Seite wissen sie auch,
daß die Gründung und Entwicklung der Kirche Gottes ganz anders vorging und

geht, als gewisse Kanonisten uns glauben machen wollen. Wir unterscheiden
also wohl das göttliche Moment in und an sich und das menschliche Moment,
wie es sich historisch in Zeit und Raum entwickelt hat.»

Nach den Behauptungen der Gegner befiehlt Jesus Christus durch den

Papst. «Was der Papst befiehlt, müssen die Bischöfe thun. Was die Bischöfe
befehlen, müssen die Presbyter thun. Was die Presbyter befehlen, müssen

17 Jakob Anton Zallinger (1735-1813) war von 1777-1807 Prof. des Kirchenrechts am
Salvatorkolleg zu Augsburg; er bekämpfte den Febronianismus sowie die Emser Punktation

(1786) und verteidigte die Rechte des Papstes (LThK 10, 1306 f.).
18 Denzinger-Schönmetzer Nr. 2602 (2. Satz gegen die Synode von Pistoia); Greith, Grundsätze

21.
19 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 231.
-'" Fuchs, Suspension 24.
21 Suspension 131 ff. (Auszüge).

206



die ihnen untergebenen Gemeinden thun. Wohin aber führte Alles
dieses? Wozu noch weiter Concilien, Synoden, Kapitel, denn nur Jasager werden
diese Versammlungen doch nicht wollen!... Wir halten dafür, daß der Papst
nur durch und mit Concilien, der Bischof nur durch und mit Synoden, der Pfarrer
nur durch und mit der christlichen Gemeinde wirken soll und könne. Dann sind
alles lebendige Glieder, jedes in seiner Stellung. Dann ist die Gemeinde der Kirche

Gottes ,Ein Herz und Eine Seele'. Und dieses ist Sinn und Geist ächter
kirchlicher, repräsentativer Verfassung im Gegensatz zu Herrschsucht und Knechtschaft.

Nur auf diesem Wege wird auf den Abschluß der Zeiten ,Ein Hirt und
Eine Herde' werden. Bei dem entgegengesetzten System muß die Verwesung nach
innen und die Erstarrung nach außen immer zunehmen.»

DRITTE VERURTEILTE STELLE

«Ja, die Zeit ist da, wo endlich wieder einmal das Papalsystem ins gehörige
Verhältnis zum Episcopal- und dieses hinwieder zum Presbyterialsystem zurück
versetzt werden muß, und auch das Letztere soll nicht etwa in eine pfäffische Aristokratie

ausarten, sondern die ächtchristliche Demokratie zur Grundlage haben.
Die kirchliche Emancipation muß von unten bis oben durch alle Stufen statt
finden! Wie in der alten Kirche muß auch das Volk wieder zum Stimm- und Wahlrecht

kommen.»22 — «Unumgänglich nothwendig muß nun einmal wieder das

acht christliche und acht kirchliche Repräsentativsystem eingeführt werden. Und
wir hoffen von dem bessern Theile des Klerus, er werde endlich nach fast drey
hundert jährigem Schlafe mannlich aufstehen und allenthalben seine köstlichen
konstitutionellen Rechte reklamiren, handhaben und vollführen. Den Layen selbst

überhaupt und den Regierungen insbesondere muß hieran alles gelegen seyn,
weil — nach aller Geschichte — sie auf den verschiedenen Concilien immer auch
wieder repräsentirt und beachtet werden müssen. Der Klerus ist ja keine einzelne
Kaste; er lebt und wurzelt in Allen. Er ist kein abgeschlossenes Ganzes; jedem
ist ja vergönnt, nach gehöriger Vorbereitung in seine Reihe zu treten, und alle
seine Beschlüsse hangen ja wieder von der allgemeinen Sanktion ab in allen
Disciplinarsachen. »23

Erste Erklärung von A. Fuchs (15. Februar 1833)24

«Das constitutionelle System bilden die Diözesan-, Metropolitan- und General-
concilien. Die constitutionellen Rechte des Klerus sind S. 71 erklärt.25 Ich habe
die Ueberzeugung, daß dieses constitutionelle System laut Kirchengesetzen wieder

müsse eingeführt werden.» - «Der Verfasser bleibt bei dem Satze stehen,
wie er da ist.»26

Zensur von K. Greith
«Diese Sätze, nach ihrem vorliegenden und natürlichen Sinne so verstanden, als

müsse auch das Volk durch Wahl- und Stimmrecht und der niedere Klerus (ex
iure proprio) Theil nehmen an der Regierung und Leitung der Kirche»27 und

22 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 226; Fuchs, Suspension 24 (aus Predigt 67).
23 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 225; Fuchs, Suspension 24 f. (aus Predigt 74).
24 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 225.
23 Siehe S. 92.
28 Fuchs, Suspension 25.
27 Greith, Grundsätze 25.

207



als käme diese «nicht ausschließlich (ex iure divino) dem Bischof in seiner Diözese
zu, nach dem Worte des Apostels: ,Quos episcopos Spiritus sanctus posuit regere
ecclesiam Dei', ist falsch, irrig, die Kirchenordnung untergrabend und
zerstörend»28 und wurde von Papst Pius VI. verurteilt:

«Die Lehre, die behauptet, daß die Verbesserung der Mißbräuche in bezug
auf die Kirchendisziplin — bei Behandlung an den Diözesansynoden — gleicherweise

vom Bischof und den Pfarrern abhänge und gesichert werden müsse und
daß man ohne freie Abstimmung den Ratschlägen und Befehlen der Bischöfe
keine Unterwerfung schuldig sei, ist falsch, verwegen, verletzt die bischöfliche
Autorität, untergräbt die hierarchische Ordnung und begünstigt die aèrianische
Häresie, die Calvin erneuert hat.»29

Konzil von Trient, 23. Sitzung, 4. Kap.: «Sodann erklärt die heilige
Kirchenversammlung, daß außer den übrigen kirchlichen Rangstufen vor allem die
Bischöfe, die den Aposteln im Amte nachfolgten, zu dieser hierarchischen
Ordnung gehören, daß sie nach dem Wort desselben Apostels (Apg 20, 28) vom
Heiligen Geist eingesetzt sind, die Kirche Gottes zu lenken und daß sie den
Priestern vorgesetzt sind.»30

Zweite Erklärung von A. Fuchs (20. Februar 1833)31

«Ich anerkenne das Tridentinum (sess. 23 cap. 4) sowie des Apostels Worte:
Quos episcopos Spiritus sanctus posuit regere ecclesiam Dei. Ueber das Votum
decisivum der Priester habe ich mich nicht ausgesprochen und trete in dieses
nicht ein.32 Ich verlange nur eine Synode nach tridentinischer Vorschrift.»

Bemerkungen33
«Die erlauchtesten und frömmsten Bischöfe früherer Jahrhunderte thaten nichts
ohne ihren Klerus... Ist der Bischof mit seinem Klerus nicht Eins, so wird er
wenig wirken — und wieder, ist der Klerus mit dem Bischof entzweiet, so sind
seine Bemühungen sehr gehemmt... Die Pfarrer thun jetzt, was früher die
Bischöfe thaten, die Ordination und Firmung ausgenommen... Auch der Tag der

Emanzipation der Priester und Laien wird aufgehen.»34

VIERTE VERURTEILTE STELLE

«Seht da die Grundzüge des kirchlichen Lebens von oben bis unten - alles re-

28 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 7.
29 Denzinger-Schönmetzer Nr. 2609 (9. Satz gegen die Synode von Pistoia); Greith, Grundsätze

25 - Aërios (gest. nach 375) leugnete u.a. den Unterschied zwischen Bischof und
Priester und verwarf das Gebet für die Toten sowie die Pflicht zum Fasten. Die
Kontroverstheologen des 16. Jh. sahen in ihm deshalb einen Vorläufer der Reformatoren
(LThK 1, 164 f.).

39 Denzinger-Schönmetzer Nr. 1768; Neuner-Roos Nr. 711. Ausführlichere Begründung
bei Greith, Grundsätze 25-31.

34 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 231; Fuchs, Suspension 25.
32 Es geht um die Frage, ob dem Klerus in der Synode eine entscheidende oder nur eine

beratende Stimme zukomme (votum decisivum vel consultativum). Siehe Greith, Grundsätze

28.
33 Suspension 133 ff. (Auszüge).
34 A. Fuchs schreibt über das Verhältnis zwischen Bischof und Klerus in Glauben II 144-

172, über das Verhältnis zwischen Geistlichen und Laien in Glauben I 204-207, über
das Priestertum in Glauben I 182 ff., über die Rechte und Pflichten der Laien in Glauben
II 189-344.

208



präsentativ! Und nun, wenn wir vom Tridentinum hinweg und in die Wirklichkeit

hinausblicken, wie geht, wie steht es? Ihr habt das kirchliche Leben — das

Constitutionelle - zerstört — allseitig! Ihr habt unsern heiligen Vater zu einem
Dictator gemacht, im grellen Gegensatze zu seiner wahren, hohen Bestimmung.
Euere Bischöfe sind - selbst in geringfügigsten Dingen — abhängige Chefs von
oben, aber dann um so unabhängiger von unten. Ihr habt das Militärsystem mit
seinem blinden Gehorsam allseitig in die Kirche eingeführt. Was müssen euere
nach oben servile, nach unten absolute Bischöfe machen?»35

Erste Erklärung von A. Fuchs (15. Februar 1833) ¦

«Ich bleibe bey dem Satze stehen, wie er daliegt.»36
«Ich anerkenne den Primat und den Episkopat.»37

Ausführungen und Zensur von K. Greith39

«Der Episcopat wird in der kathl. Kirche als götti. Institution verehrt so wie der
Primat des Papstes. Die Priester sind dem Bischöfe untergeordnet; sie verehren in
ihm die sichtbare Quelle ihrer Amtsgewalt, ihren Haupt- und Mittelpunkt. Die
Bischöfe sind, mag man in Rücksicht der Quelle ihrer Jurisdiction und ihres
Umfanges dem Episcopal- oder Papal-Systeme huldigen,39 dem röm. Papste als

Nachfolger Petri und Stellvertreter Christi in Glaubenssachen und in ihrer
Jurisdiction und in Sachen der allgemeinen Kirchendisziplin untergeordnet. Obiger
Satz feindet dieses im Wesen der kathl. Hierarchie liegende Verhältniß der Ueber-
ordnung und Unterordnung an.» Er ist von Papst Pius VI. als schismatisch ver-
urteilt worden:

«Die Lehre, die behauptet, der Bischof habe von Christus alle zur guten
Regierung seiner Diözese notwendigen Rechte erhalten, als wären zur guten
Führung einer Diözese die höhern Verordnungen hinsichtlich des Glaubens, der
Sitten und der allgemeinen Disziplin nicht nötig, deren Recht auf seiten der

Päpste und allgemeinen Konzilien für die gesamte Kirche steht, ist schismatisch,
zum mindesten irrig.»40

Zweite Erklärung von A. Fuchs (20. Februar 1833)

«Ich anerkenne das Primat, das Episcopat und die kirchengesetzliche Unterordnung

des Presbyterates. Ich anerkenne die Nr. 6, 7 und 8 der Bulle ,Auctorem
fidei'.»41

35 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 226; Fuchs, Suspension 25 f. (aus Predigt 69 f.).
38 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 226.
37 Fuchs, Suspension 26.
38 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 8 f. (ausführlicher bei Greith, Grundsätze

32-37).
39 Nach der Papaltheorie empfängt der Bischof seine Jurisdiktion (Hirtengewalt) unmittelbar

vom Papst, nach der Episkopaltheorie unmittelbar von Christus. Vgl. LThK 2, 493-
49 Denzinger-Schönmetzer Nr. 2606 (6. Satz gegen die Synode von Pistoia); Greith, Grundsätze

33.
44 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 231 - A. Fuchs bemerkt zu dieser zweiten Erklärung

in Suspension 26: «Diese Nro sind nämlich gegen die absolute Gewalt der Bischöfe
gerichtet, gegen die der Klerus gerade eben ankämpft.» Greith führt in seiner Zensur
noch den 8. Satz der Bulle «Auctorem fidei» gegen die Synode von Pistoia an, nicht
aber den 7.

209



«Weder die deutschen noch die französischen Bischöfe bekennen sich de facto
zu einer solchen Abhängigkeit zu Rom, und das in Deutschland, besonders in
Oesterreich und dann in Frankreich geltende Kirchenrecht steht dem Papalsystem,
wie es die Libellisten Verfasser von Streitschriften) uns fast als Dogma
anpreisen wollen, ganz entgegen.43 Auch ist allbekannt, daß kein Bischof vom
Papste allein judiziert werden kann. Wir Schweizer allein haben wieder in Folge
der neuen, antinationalen Konkordate das Glück, episcopos immediate pontifici
romano subjectos — Bischöfe, die unmittelbar dem Papste unterworfen sind — zu
haben.»44

FÜNFTE VERURTEILTE STELLE

«Die katholische Kirche bedarf von Zeit zu Zeit eine wesentliche Verbesserung
(und jetzt besonders) in dem Volksunterricht, in dem Kult, in der Liturgie, in
der Disciplin - und in ihrer Hierarchie. Ach, man hält so vieles für katholisch,
was unkatholisch ist — und vieles hinwieder für neu und unkatholisch, was acht
und uralt katholisch ist. Stagnation, geistloses Formelwesen, ein gespenster- und
mumienartiges Gerippe, mechanische Abrichtung und Manövrierung von oben
bis unten und unten bis oben (und wenn es auch noch so gut und so geregelt
geht, als wenn ganze Regimenter aufmarschiren und exerziren) und die künstliche
Abgliederung aller Theile nach dem Beyspiele zeitlicher Staatseinrichtungen: Alle
diese Dinge sind nun einmal nicht die Hauptsache, wie viele etwa meinen, und
darin besteht weder das Christenthum noch die Kirche.»45

42 Suspension 135 (Auszug).
43 Gemeint sind die staatskirchlichen Systeme: Gallikanismus, Febronianismus und

Josephinismus. Unter Gallikanismus (LThK 4, 499-503) versteht man in erster Linie «ein
kirchenrechtliches Lehrsystem mit nationalkirchlichem, konziliarem und episkopalisti-
schem Einschlag, das in Frankreich seit dem Erstarken des nationalen Königtums im
Spätmittelalter zur Ausbildung gelangte und unter Ludwig XIV. in der von der
römischen Kurie verworfenen Deklaration der gallikanischen Freiheiten (1682) seinen
Höhepunkt erreichte». Dieses System lehnte die unfehlbare, zentrale Gewalt des Papstrums

ab. Im 18. Jh. trat die gallikanische Doktrin zurück (wegen des Kampfes der
Christen gegen die unchristl. Aufklärung). Napoleons Konkordat von 1801 gab den
Gallikanismus als Lehrsystem preis, führte seine Praxis aber in den Ausführungsbestimmungen

der «Organischen Artikel» weitgehend wieder ein. (Dieses Konkordat blieb im
wesentlichen bis 1905 in Kraft) - Der Febronianismus (s. u. a. LThK 4, 46 f.; Ev.
Kirchenlexikon I 1271 f., Göttingen 1956; Lortz II 274 ff.) in Deutschland ist stark vom
Gallikanismus beeinflußt. Dieses Lehrsystem, benannt nach dem Pseudonym Justinus
Febronius, unter dem der Trierer Weihbischof Johann Nikolaus von Hontheim (1701-
1790; LThK 5, 479 f.) 1763 ein umfangreiches Werk herausgab, entwickelte auf der
Grundlage eines entschiedenen Episkopalismus den nationalkirchlichen Zusammenschluß
der deutschen Reichskirche und ihre Autonomie gegenüber Rom, um die Wiedervereinigung

der getrennten Bekenntnisse zu erleichtern. Der Febronianismus lebte noch in der
1. Hälfte des 19. Jh. fort (z.B. bei Wessenberg). A. Fuchs schrieb über Febronius in
Glauben I 395-399. - Der Josephinismus verbindet gallikanische und febronianische
Elemente mit den Reformgedanken des Jansenismus (österr. Niederlande) und der Staatsidee

der Habsburger (Absolutismus). Dieses System wurde unter Kaiserin Maria Theresia
(1740-1780) eingeführt (Frühjosephinismus), kam unter ihrem Sohn Joseph II. (1780-
1790) zur vollen Geltung (Hochjosephinismus) und wurde in milderer Form bis in die
Mitte des 19. Jh. weitergeführt (Spätjosephinismus, ab ca. 1820). Ferdinand Maaß sieht
den Josephinismus vor allem als Staatskirchentum (Der Josephinismus. Quellen zu seiner
Geschichte in Oesterreich 1760-1850, 5 Bde, Wien 1951-1961). Eduard Winter betont

210



Erste Erklärung von A. Fuchs (15. Februar 1833)

«Kult und Liturgie müssen nach meiner Ansicht wesentlich verbessert und
zeitgemäß umgestaltet werden. Stagnation im Kult ist mir z. B. lateinisches Beten mit
deutschen Kindern; dann verstehe ich hier ferners unanständige Bilder, die gegen
alle Kunst und die Anbetung Gottes im Geiste und in der Wahrheit verstoßen;
pomphafte Processionen, oft mit den sonderbarsten Aufzügen — und noch mehr
Anderes, das von zahllosen Geistlichen und den edelsten Bischöfen schon gerügt
und theilweise unterdrückt worden ist.»46

Ausführungen und Zensur von K. Greith*1

«1. Was soll im Volksunterricht, in Kult, Liturgie, Disziplin und Hierarchie
geändert werden? 2. Auf welchem Wege und durch wen soll es geändert werden?
In allen diesen Bereichen gibt es Wesentliches und Unwesentliches. Zu entscheiden,

welches darin wesentlich und unwesentlich sey, liegt nicht dem Einzelnen,
sondern nur der Kirche ob, und diese allein hat auch das Recht, solche Abänderungen

vom Unwesentlichen nach dem Bedürfnisse der Kirche und der
Gläubigen zu treffen. Die Hierarchie aber ist eine von Christus eingesetzte unwandelbare

Priesterordnung und unterliegt keiner Veränderung. Dieser Satz ist darum
eine propositio temeraria, in ecclesiam contumeliosa, piarum aurium offensiva,
vom Hl. Vater Pius VI. damniert»: Die Ansicht, «die Kirche, die vom Heiligen
Geist regiert wird, könnte eine Disziplin festsetzen, die nicht nur unnütz und
schwerer als die Freiheit es gestattet, sondern auch gefährlich und schädlich wäre
und zum Aberglauben und Materialismus führen könnte, ist falsch, verwegen,
ärgerlich, schädlich, für fromme Gemüter anstößig, frevlerisch gegen die Kirche
und den Heiligen Geist, der sie regiert, zum mindesten irrig».48

stark den Reformkatholizismus (Der Josefinismus. Die Geschichte des österreichischen
Reformkatholizismus 1740-1848, Berlin 19622; die 1. A. von 1943 veranlaßte die Edition

von F. Maaß). Fritz Valjavec betrachtet den Josephinismus als politische, kirchliche
und kulturelle Erscheinung sowie als spezifisch ösrerreichische Form der Aufklärung (Der
Josephinismus. Zur geistigen Entwicklung Oesterreichs im 18. und 19. Jh., München
19452). Neueste Lit.: Elisabeth Kovâcs, Ultramontanismus und Staatskirchentum im The-
resianisch-Josephinischen Staat, Wien 1975 (Wiener Beiträge zur Theologie, Bd. 51);
Hans Hollerweger, Die Reform des Gottesdienstes zur Zeit des Josephinismus in Oesterreich,

Regensburg 1976 (Studien zur Pastoralliturgie, Bd. 1); Peter Hersche, Der
Spätjansenismus in Oesterreich, Wien 1977 (Veröffentlichungen der Kommission für
Geschichte Oesterreichs, Bd. 7).

44 Während des Mittelalters war das Gebiet der heutigen Schweiz sechs Metropolitanver-
bänden zugeteilt: Die Bistümer Konstanz und Chur gehörten zum Erzbistum Mainz
(Chur bis ca. 843 zu Mailand), Basel und Lausanne zu Besançon, Genf zu Vienne, Sitten
zu Tarentaise, das Tessin zu Mailand (im wesentlichen die sog. Ambrosianischen Täler
Blenio, Leventina und Riviera) und Aquileja (bis 1751, dann zu Görz). Die
Verbindungen mit den Erzbistümern wurden abgebrochen: 1513 mit Tarentaise, 1790 mit
Görz, 1802 mit Besançon und Vienne, 1803 mit Mainz, 1884 mit Mailand. Als A. Fuchs
diese Zeilen niederschrieb (1833), waren also die Bistümer Sitten, Lausanne-Genf, Basel,
Chur und St. Gallen exemte Bistümer oder Immediatbistümer, d. h. Diözesen, die
unmittelbar dem Apost. Stuhl unterstellt sind. Einzig der Kt. Tessin und das bündnerische
Puschlav unterstanden noch direkt oder indirekt einem Erzbischof. (Siehe die einschlägigen

Artikel im HBLS und im LThK sowie A. Fuchs im «Freien Schweizer» Nr. 22

vom 29. Mai 1835, und in Glauben II 494 f.).
45 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 226 f.; Suspension 26 f. (aus Predigr 22).
48 Fuchs, Suspension 27.
47 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 9 f. (ausführlicher bei Greith, Grundsätze

37-43).

211



Zweite Erklärung von A. Fuchs (20. Februar 1833)49

«Ich verwahre mich gegen diese Auslegung und anerkenne Nr. 78 ebenbenanntet
Bulle und den 7. und 9. Canon des Tridentinums, sess. 22.50 Ich habe die
Hierarchie nicht zur Disciplinar-Sache gemacht.»

Bemerkungen51

«Wer, der Augen hat zu sehen und Ohren zu hören, bekennt nicht,
1. Daß große Mißbräuche in der kathol. Kirche nach allen Seiten obwalten?
2. Daß wir nach den Beweisen vieler Jahrhunderte zu keinen Verbesserungen

kommen, wenn wir warten müssen, bis sie von den Obern angeordnet werden?
3. Wer ist so hartnäckig, nicht einzusehen, daß bei uns die deutsche Sprache die

liturgische seyn soll?
Alle diese Dinge sind so treffend und ausführlich von deutschen Männern

erläutert, daß wir eine fernere Beleuchtung überflüssig halten... Gerade das Volk
ist's, welches da und dort, wenn auch noch dunkel, das innigste Bedürfniß für
kirchliche Reformen fühlt... Wir behaupten aus vieljährigen, wahrlich nicht
gleichgültigen Erfahrungen, daß das vorhandene, wirkliche Gute ohne die
angedeuteten Verbesserungen im Regiment, im Kult und in der Disziplin der Kirche
durchaus nicht so benutzt und angewendet werden könnte, wie es sollte. In einem
Ganzen muß sich nämlich alles wechselseitig unterstützen, tragen und heben.»

SECHSTE VERURTEILTE STELLE
«Denken wir uns unsern erhabenen und erhebenden Kult zeitgemäß umgestaltet
und neu gebildet! Welche Wirkung müßte er auf alle edle Menschen machen!
Jetzt aber ist er leider so vielfach entstellt, und wie hemmend ist nicht
unsere liturgische Sprache! Wäre das Christenthum mit einer solchen Liturgie je
so wunderschnell ausgebreitet worden, wenn die bekehrten Völker in einer
rodten, fremden Sprache Jesu Opfertod hätten feyern und ihre Priester vor allem
eine solche Sprache mühsam erlernen müssen? Aber es kommt die Zeit, wo die
Kirche neu geboren wird, und dann ihr göttlicher, alle erobernder Sieg, den die
christliche Kunst schon so vielfältig in himmlischer Begeisterung uns
vorgebildet! »52

48 Denzinger-Schönmetzer Nr. 2678 (78. Satz gegen die Synode von Pistoia); Greith, Grundsätze

38 f. - Die lat. Zensuren lauten: falsa, temeraria, scandalosa, perniciosa, piarum
aurium offensiva, Ecclesiae ac Spiritai Dei, quo ipsa regitur, iniuriosa, ad minus erronea.-
Einschub in Satz 78: «In jedem Artikel muß unterschieden werden, was zum Glauben und
zum Wesen der Religion und was nur zur Disziplin gehört. In der Disziplin selber muß
wieder unterschieden werden, was notwendig oder nützlich ist, um die Gläubigen im
wahren Geiste zu erhalten, und was unnütz oder für die Freiheit der Kinder des Neuen
Bundes zu drückend ist, besonders aber was gefährlich oder schädlich ist und zum
Aberglauben oder Materialismus führen kann.»

49 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 231.
59 Kanon 7: «Wer sagt, die gottesdienstlichen Handlungen, Gewänder und äußeren

Zeichen, deren sich die katholische Kirche bei der Meßfeier bedient, seien eher ein Weg
zur Gottlosigkeit als ein Mittel zur Frömmigkeit, der sei ausgeschlossen» (Neuner-Roos
Nr. 612). - Kanon 9: «Wer sagt, die gottesdienstlichen Satzungen der römischen Kirche,
nach denen ein Teil des Kanons und die Wandlungsworte leise gesprochen werden,
seien zu verurteilen, oder man dürfe die Messe nur in der Volkssprache feiern, oder
dem Opferwein im Kelch solle kein Wasser beigemischt werden, weil das gegen die
Einsetzung Christi sei, der sei ausgeschlossen» (Neuner-Roos Nr. 614).

54 Suspension 135-138 (Auszüge).
52 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 227; Fuchs, Suspension 28 (aus Predigt 55).

212



Erste Erklärung von A. Fuchs (15. Februar 1833)
«Ich berufe mich auf obiges 1. Erklärung zur 5. verurteilten Stelle) und auf
die Anordnung der bischöflichen Oberbehörde, welche den Clerus aufgefordert
hat, Vorschläge über Liturgie etc. einzugeben.»53

Ausführungen und Zensur von K. Greith5*
«Durch die gleiche Lirurgie und die gleiche liturgische Sprache wird noch jetzt
das Christenthum im Osten Asiens und in Amerika ausgebreitet, und der Einfluß
desselben auf die Völker ist so groß, daß das Provinzialkonzil von Baltimore 1829
allen Priestern ausdrücklich verbot, auch nur das Geringste in der röm. Liturgie
aus sich und ohne Vorwissen des Bischofs abzuändern.»55

Verurteilung durch Papst Pius VI.: «Der Satz, der behauptet, es sei gegen die
apostolische Praxis und gegen den Willen Gottes, wenn dem Volke nicht leichtere
Wege eröffnet würden, seine Stimme mit der Stimme der ganzen Kirche zu
verbinden, verstanden vom Gebrauch der Volkssprache, die in die liturgischen Gebete
eingeführt werden müsse, ist falsch, verwegen, stört die Ordnung, die für die
Feier der Geheimnisse vorgeschrieben ist, und kann leicht mehrfaches Uebel
erzeugen.»56

Zweite Erklärung von A. Fuchs (20. Februar 1833)57

«Ich habe Seite 55 nicht gesagt, die Liturgie sey entstellt, wohl aber der Kult,
besonders oft von Einzelnen und an einzelnen Orten. Nirgends habe ich behauptet,

die Missam tantum debere vulgari lingua celebrari. Ich anerkenne Cap. IV,
VIII und IX des Trident., sess. 22.58 Daß die liturgische Sprache hemmend sey,
ist dermalen fast allgemeine Ansicht. Uebrigens anerkenne ich wie bisher die
itztigen Kirchengebräuche und unterziehe mich ihnen. Ich will nichts Einzelnes,
sondern nur auf gesetzlichem Wege (vorgehen).»

Bemerkungen: Dieselben wie jene zur fünften verurteilten Stelle.

SIEBTE VERURTEILTE STELLE

«Wer bewundert nicht jene barmherzigen Schwestern, die als Engel unter uns
wandeln und mitten in der Welt leben? Und wer achtet nicht ihre edle,
fortwährende Opferung - bey immerwährender Freyheit des Austrittes - unendlich

53 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 227; s. auch Fuchs, Suspension 28.
54 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 10 f. (ausführlicher bei Greith, Grundsätze

44-50).
55 Im Erzbistum Baltimore fand auf beharrliches Betreiben des Bischofs von Charleston,

John England (1786-1842), im Oktober 1829 die erste Provinzialsynode statt. Die
unmittelbaren Ergebnisse waren u. a. Dekrete über die Rechre der Bischöfe gegenüber dem
Klerus, über Katechismus, Schulen und kath. Presse. Dieses «Konzil» von Baltimore
erwies sich als so fruchtbar, daß bis 1849 noch sechs weitere Provinzialsynoden abgehalten

wurden. 1852, 1866 und 1884 fanden in Baltimore Nationalsynoden (Plenarkon-
zilien) statt. Diese Versammlungen stärkten das Selbstgefühl und den Lebensmut der
amerikanischen Katholiken. (Siehe Ludwig Hertling, Geschichte der kath. Kirche in den
Vereinigten Staaten, Berlin 1954, bes. 82-86 und 180-183, sowie Jedin VI/1 213).

58 Denzinger-Schönmetzer Nr. 2666 (66. Satz gegen die Synode von Pistoia); Greith,
Grundsätze 43.

57 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 231; s. auch Fuchs, Suspension 28.
58 Diese Kapitel handeln vom Kanon der hl. Messe, von der lat. Sprache und der Erklärung

der Meßgeheimnisse für das Volk sowie vom Opfer der Messe (Denzinger-Schönmetzer

Nr. 1745, 1749-59; Neuner-Roos Nr. 601, 605-614).

213



höher als jene armen Nonnen, die ihr hinter sieben Gitter und hinter sieben
Schlösser verschließt, denen ihr durch hohe Mauern sogar den Blick in das ferne
Menschenleben entreißt. Wohl ihnen, daß ihr wenigstens den Anblick des holden
Himmels nicht verbauen könnet; wohl ihnen, wenn sich eine höhere Gemüths-
welt in ihnen entfaltet! Aber was ist das für eine Tugend, die eingekerkerr werden

muß, und was sind das für Tugendinstitute, die nur durch Zwang bestehen?
Wie? Sollten sie nicht so beschaffen seyn, daß edle Menschen bey aller Freyheit
nichts so sehr als das Ausgeschlossenwerden fürchten und stets dahin ringen
würden, immer an der geliebten Stätte bleiben zu können? Im geistigen Gebiete
muß alles frey und ungezwungen seyn, sonst hat es keinen Wert! Was nicht
fortan mit immer freyer Entschließung geschieht, ist ethisch verwerflich. Die
Freyheit aber muß innerlich und äußerlich seyn. Hast du die vollkommenste,
allseitige Freyheit und entschließest du dich nun zum Guten, dann ist dein
Entschluß köstlich und gut. Daher ist der gebotene und erzwungene Cölibat eigentlich

nicht Virginität, denn diese ist erst die Blüthe eines fortwährend freyen
Entschlusses, und soll sie gedeihen, so muß die vollkommenste Freyheit stets dabey
statt finden.»59

Erste Erklärung von A. Fuchs (15. Februar 1833)

«Ich bleibe — als Verfasser — bey meinen Worten. Ich anerkenne die kirchlichen
Gelübde, glaube aber, sie sollen — wie bey dem Jesuiten-Orden — nur nach
langer, sehr ernster Prüfung abgelegt werden.»60

Zensur von K. Greith61

Pius VI. verurteilte die Auffassung der Synode von Pistoia, «als dürften die ewigen

Gelübde der Keuschheit, des Gehorsams und der Armut nach gewöhnlicher
Regel nicht abgelegt werden und als dürfe der Bischof niemals zulassen, daß
Gelübde über den Zeitraum eines Jahres sich erstrecken und ewige Gelübde
vor dem vierzigsten oder fünfundvierzigsten Jahre abgelegt werden, als ein
System, welches die bestehende, von alters her bewährte und angenommene
Kirchendisziplin zerstört, den Apostolischen Konstitutionen, den Beschlüssen von
General- sowie Provinzialkonzilien und besonders der Verordnung des Triden-
tinums zuwiderläuft und die Verleumdungen und Irrtümer der Irrlehrer gegen
Klöster und reguläre Institute unterstützt, die dem Bekenntnis und der Uebung
der evangelischen Räte geweiht sind».62

Zweite Erklärung von A. Fuchs (20. Februar 1833)63

«Ich anerkenne das Tridentinum cap. 1, sess. 25.64 Ueber das Pistoier-Concil trete
ich nicht ein. Ich habe nie behauptet, daß die gehörige Beobachtung der Gelübde
nach ihrer Ablegung keinen ethischen Werth habe und will es auch nicht
behaupten.»

59 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 227 f.; Fuchs, Suspension 28 f. (aus Predigt 80 f.).
89 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 227; s. auch Fuchs, Suspension 29.
84 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 11 f. (ausführlicher bei Greith, Grundsätze

51-54).
82 Denzinger-Schönmetzer Nr. 2689 und 2692 (84. Satz gegen die Synode von Pistoia;

Auszüge); Greith, Grundsätze 52 f.
83 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 231; s. auch Fuchs, Suspension 29 f.
84 Inhalt: Alle Klostergeistlichen müssen ihr Leben genau nach ihrer Regel einrichten

(Egli 279 f.).

214



Bemerkungen65
«Eine Tugend ohne Freiheit, welch ein Unsinn! Wie selten ist die freie,
wohlüberlegte, ungezwungene Wahl! Ueber ewige Gelübde haben sich überdies

die Gesetze der bestorganisiertesten Staaten und die christlichsten Denker
deutlich genug ausgesprochen. Sogar die Jesuiten zeigten hierin ihren so oft
richtigen Takt.»

ACHTE VERURTEILTE STELLE
«Daher zeigt sich nun der Unverstand all derjenigen, die da über jene
Geistlichen lärmen, welche das verlangen, was urchristlich, was kirchengesetzlich
und höchst nothwendig ist. Da heißt es gleich: ,Sie sind ketzerisch, sie sind nicht
mehr katholisch, (die, welche gerade das Katholische, das Allgemeine verlangen!),
sie sind revolutionär in schwarzen Röcken und im Bunde mit jenen, die die
Kirche und das Vaterland zu Grunde richten wollen. Der politischen Revolution
soll nun auch noch die kirchliche zur Seite gehen. Sie sind irdisch gesinnt, sie
sind weibersüchtig.' Als wenn, beyläufig bemerkt, der heilige Ehestand etwas
unheiliges wäre, als wenn es im Leben des Fürstapostels Petrus und seiner meisten
Mitapostel eine Makel wäre, daß sie, wie gewiß manche der ausgezeichnetsten
größten Väter der ersten Kirche, in heiliger, keuscher Ehe lebten; als wenn nicht
schon Jahrhunderte lang ganze Bisthümer mit verehelichten Priestern in unserer
römisch-katholischen Kirche wären! Der kennt doch Christus - der das

Evangelium nicht, der da glaubt, daß Jesu Religion nur mit ehelosen Priestern stehe
und ohne sie falle. Und der ist allzu sinnlich und hat auch nicht in weitester
Ferne je die göttliche Würde der Menschheit und die sakramentalische Heiligkeit

der Ehe begriffen, dem die reine und keusche Ehe etwas Herabwürdigendes,
edle Menschen Entweihendes ist. Jeder denke an seine Eltern und frage sich, ob sie

ihm nicht ewig die ehrwürdigsten bleiben, ob überhaupt die Ehe Vertrauenswürdigkeit
aufhebe. Jeder bedenke, was in der Bestimmung des Menschen liegt.»66 -

«Ist denn die Priesterehe, die du den Geistlichen als zu ihren Plänen gehörig
vorwirfst, etwas neues, etwas unchristliches? Haben nicht schon über zwey Millionen
römische Katholiken ihre verheiratheten Priester? Sagt nicht die heilige Schrift
an zwey Stellen ausdrücklich: ,Der Bischof soll keusch und eines Weibes Mann
seyn'? Erklärt sie nicht das Eheverbot so wie jenes gewisser Speisen als ein böses

Zeichen einer sehr bösen Zeit? Sagt nicht der gotterleuchtete Paulus ausdrücklich,

auch er könnte, wenn er wollte, seinem hohen Apostolate unbeschadet, eine
Frau mit sich führen, wie die übrigen Apostel, wie die Brüder des Herrn - wie
selbst Kephas, nämlich der Fürstapostel Petrus? Heißt es nicht ausdrücklich: ,Den
Reinen ist alles rein; den Befleckten aber und Ungläubigen ist nichts rein,
sondern befleckt ist ihr Sinn und Gewissen.' (Welch ein tiefes Wort!) Alles Stellen,
die ihr nun einmal nicht mehr aus dem Buche des Lebens herauskratzen könnt!
Eben so wenig kann man sie durch eine verschrobene Auslegung anderer pau-
linischen Stellen und der heiligen Schrift überhaupt entkräften.»07

Erste Erklärung von A. Fuchs (15. Februar 1833)

«Ich bleibe bey meinen Worten mit der Hinzufügung, daß — statt nur zwey -
85 Suspension 138 f. (Auszüge).
88 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 228; Fuchs, Suspension 30 (aus Predigt 21).
87 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 228; Fuchs, Suspension 30 f. (aus Predigt 77).

215



sechs Millionen römische Katholiken, d. h. die unirten Griechen, verheirathete
Priester haben. Ich habe all dieses nur geschrieben, um denen gegenüberzurreten,
welche behaupten, daß die Kirche nur mit gewissen Disziplinar-Gesetzen bestehe
und ohne sie falle.»68

Zensur von K. Greith
«Dieser ganze Satz ist falsch, irrig, die Kirchenzucht untergrabend, den Sinn der
hl. Schrift gegen das Verständniß der Kirche auslegend, die Gläubigen ärgernd;
er widerstreitet der stehenden allgemeinen Disziplin der Kirche, den Beschlüssen
des Tridentinums und mehreren andern allg. Concilien.»69

Zweite Erklärung von A. Fuchs (20. Februar 1833)70

«Ich verwahre mich gegen diese Auslegung. Ich anerkenne die Virginität sowie
das dermalige Kirchen-Gesetz und das Tridentinum, sess. 24 can. IO.71 Ich habe
schon früher erklärt, daß ich die paulinischen Stellen72 nicht imperativo modo
nehme und genommen wissen will.»73

Bemerkungen1*
«Wer eine wirklich in jedem Betracht ausgezeichnete wissenschaftliche und
historische Darstellung über diesen immer wichtiger werdenden Gegenstand lesen

möchte, dem empfehlen wir hierüber das Werk von Carové.75 J. M. Sailer hat sich
in seiner Moral ausgesprochen; er kannte die Wunden der Kirche und die
Geistlichkeit.76 Auch wollen wir nichts von den Folgen des Cölibatsgesetzes seit
Jahrhunderten sagen. Wer dokumentierte Beweise will, der lese sie in dem Werke der
Gebrüder Theiner über die Ehelosigkeit der kath. Priester.»77

88 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 228; s. auch Fuchs, Suspension 31.
89 BiA SG, E 1/1: Greith, Kirchliche Zensur 12 (ausführlicher bei Greith, Grundsätze

55-58).
79 BiA SG, Prot, des Konsistoriums 231; s. auch Fuchs, Suspension 32.
74 «Wer sagt, der Ehestand sei dem jungfräulichen Srand oder der Ehelosigkeit vorzuziehen,

und es sei nicht besser und seliger, in Jungfräulichkeit und Ehelosigkeit zu bleiben als
eine Ehe einzugehen, der sei ausgeschlossen» (Neuner-Roos Nr. 744).

72 «Oportet ergo episcopum irreprehensibilem esse, unius uxoris virum...» (1 Tim 3, 2) -
«Si quis sine crimine est, unius uxoris vir...» (Tit 1, 6).

" Fuchs, Suspension 45 f. - Paulus will sagen: Der Bischof (Vorsteher) darf nur einmal
verheiratet sein.

74 Suspension 139 f. (Auszüge).
75 Friedrich Wilhelm Carové, Ueber das Cölibatsgesetz des römisch-katholischen Clerus,

2 Abt., Frankfurt 1832/33 (indiziert 1835). Ueber den üb. Religionsphilosophen F. W.
Carové (1789-1852)' s. NDB 3 (1957) 154 und Paul Picard, Zölibatsdiskussion im
kath. Deutschland der Aufklärungszeit, Düsseldorf 1975, bes. 341 ff.

78 Vgl. Biogr. A. Fuchs I 82.
77 Siehe S. 77 Anm. 13.

216


	Anhang

