
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 71 (1979)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 -
1834). A, Professor und Spitalpfarrer. Die ersten Predigten und
Schriften, Untersuch der Reformpredigt

Autor: Pfyl, Othmar

Kapitel: 10: Restauration in Rom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10. Restauration in Rom
10.1 Gregors XVI. Antrittsenzyklika «Mirari vos»

Bestrebungen nach Reformen in Kirche und Staat, wie sie in den zwanziger
Jahren des 19. Jahrhunderts wiederauflebten, fanden in den Päpsten entschiedene
Gegner. Leo XII. (1823-29) hatte der - wenigstens politisch - aufgeschlossenen
Haltung Pius' VII. und seines Staatssekretärs Consalvi ein Ende gesetzt.1 Weise
Verfügungen des vorigen Pontifikates wurden annulliert. In seiner Person wie
in seiner Amtstätigkeit überwog das «Enge, Verbohrte und Kleinliche».2 Pius
VIII. (1829-30) suchte die gemäßigte Politik Pius' VII. und Kardinal Consalvis
fortzusetzen, doch der schon beim Amtsantritt schwerkranke Papst starb nach
nur 20monatiger Regierungszeit.3

Die Kirche hätte eines weitblickenden und versöhnlichen Oberhauptes
bedurft, um die durch die Julirevolution von 1830 wieder mächtig angefachten
Freiheitsbewegungen in geordnete Bahnen zu lenken. Doch Gregor XVI. (1831-46)
setzte die reaktionäre Politik Leos XII. fort.4 Den Ausschlag für seine Wahl
gab der übermächtige österreichische Staatskanzler Metternich, der sich einen
Papst wünschte, der «als Wellenbrecher gegen Demokratie und Revolution,
besonders im Kirchenstaat selbst, dienen sollte».5 Gregor XVI. war persönlich
liebenswürdig, fromm und anspruchslos, auch theologisch gut gebildet, aber

starrsinnig, politisch unerfahren und weltfremd. Sein streng papalistischer Standpunkt

war längstens bekannt. Schon als 34jähriger Kamaldulensermönch
veröffentlichte er das später mehrmals wiederaufgelegte Werk «Il trionfo della
Santa Sede e della Chiesa contro gli assalti dei Novatori» (Venedig 1799)-6
Darin wurden alle Staats- und reformkirchlichen Auffassungen des Febronianis-
mus und Jansenismus bekämpft und die Monarchie, Souveränität wie auch
Unfehlbarkeit des Papstes herausgestrichen.7

1 Ueber Leo XII. s. LThK 6 (1961) 952 f. (Lit.), Seppelt-Schwaiger 390 ff., Jedin VI/1
117-121.

2 Hans Kühner, Neues Papstlexikon, Frankfurt a. M. 1965, 155 (Fischer-Bücherei 682).
3 Ueber Pius VIII. s. LThK 8 (1963) 535 f. (Lit.), Jedin VI/1 121 f.
4 Ueber Gregor XVI. (1823 General des Kamaldulenserordens, 1826 Präfekt der

Propaganda-Kongregation): LThK 4 (1960) 1190 ff. (Lit.); Seppelt-Schwaiger 393-404;
Geschichte der Kirche, hg. v. L. J. Rogier, R. Aubert, M. D. Knowles, Bd. 4, Einsiedeln-
Zürich-Köln 1966, bes. 214-218; Jedin VI/1 bes. 311-319; Kottje-Moeller III bes.

152-159; Hans Kühner, Das Imperium der Päpste. Kirchengeschichte - Weltgeschichte -
Zeitgeschichte. Von Petrus bis heute, Zürich 1977, 360-363 (Neufassung des
Papstlexikons; sehr kritisches Werk).

5 Seppelt-Schwaiger 393.
8 Deutsche Ausgabe: Triumph des heiligen Stuhls und der Kirche über die Angriffe der

Neuerer. Nach der dritten, ganz umgearbeiteten Ausgabe des Originals (Venedig 1832).
Mit allerhöchster Genehmigung Sr. päpstlichen Heiligkeit (Augsburg 1833, 18482).
Eine zweite deutsche Uebersetzung erschien 1833 ebenfalls in Augsburg.

7 Siehe Fritz Vigener, Bischofsamt und Papstgewalt. Zur Diskussion um Universalepiskopat
und Unfehlbarkeit des Papstes im deutschen Katholizismus zwischen Tridentinum und
Vatikanum I, Göttingen 19642, 88-95; Karl Buchheim, Ultramontanismus und Demokratie.

Der Weg der deutschen Katholiken im 19. Jh., München 1963, 18 ff.; Hermann
Josef Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveränität. Die päpstliche Unfehlbarkeit im System
der ultramontanen Ekklesiologie des 19. Jh., Mainz 1975, bes. 46-49 (Tübinger theol.
Studien, Bd. 5); Jedin VI/1 313 und 416. - «Il trionfo» hatte - zusammen mit
Lamennais' «Essai» (s. S. 77 Anm. 10) und Joseph de Maistres «Du Pape» (1819) - großen
Einfluß auf die Entstehung der ultramontanen Bewegung und die Definitionen des Vati-
canums I.

139



In seiner ebenso bekannten wie umstrittenen Antrittsenzyklika «Mirati vos»
vom 15. August 18328 war dann aber nicht mehr vom Triumph der Kirche die
Rede, sondern vom «frechen Sieg des Unrechts, der unverschämten Wissenschaft

und der zügellosen Freiheit» (S. 17). Die Sicht der Dinge war also auch
hier wieder sehr einseitig und undifferenziert. Der Papst malte das Bild seiner
Zeit in den dunkelsten Farben. Alles Neue wird in Bausch und Bogen verworfen

und der Tradition absolute Treue geschworen. «Es ist die lehramtliche
Kriegserklärung an das Jahrhundert, ein erstaunliches Zeugnis apokalyptischer
Redeweise in ausschließlich negativer Form bei völliger Inhaltslosigkeit im
Sachlichen.»9 Das Rundschreiben richtete sich vor allem gegen den bekannten
liberalen Geistlichen Lamennais, der die Trennung der Kirche vom absolutistischen
Staat, deren Bündnis mit der demokratischen Gesellschaft sowie völlige Freiheit
des Gewissens und des Kultus wie auch unbeschränkte Presse-, Unterrichtsund

Vereinsfreiheit verlangte.10
In seiner Enzyklika zeigt sich der Papst sehr besorgt um die Einheit der Kirche

und die Reinheit ihrer Lehre. Er ruft zur «größten Treue» gegenüber dem
Stuhl Petri auf (S. 20). Die Kirche, von Christus und seinen Aposteln
unterrichtet, wird vom Heiligen Geist in alle Wahrheit eingeführt (Joh 16, 13). «Daher

wäre es völlig unsinnig und für sie höchst beleidigend, von einer Erneuerung
und Wiederbelebung zu sprechen, die nötig wäre, um ihren Bestand und ihr
8 Acta Sanctae Sedis 4 (1868) 336-345. Deutsche Uebersetzung in: Mensch und

Gemeinschaft in christlicher Schau. Dokumente, hg. v. Emil Marmy, Fribourg 1945, 15-31.
(Die folgenden Seitenzahlen beziehen sich auf dieses Quellenwerk.)

9 Hans Kühner, Die römisch-katholische Kirche als konservative Großmacht im 19. und
20. Jh., in: Rekonstruktion des Konservativismus, hg. v. Gerd-Klaus Kaltenbrunner,
Freiburg i. Br. 1972, 369-385, zit. 376; s. auch Friedrich Heer, Europa. Mutter der
Revolutionen, Stuttgart 1964, 647-650. - «Mirari vos» ist ein Schlüsselwerk des kirchl.
Lehramtes im 19. Jh., Vorbild für ähnliche Aeußerungen Pius' IX. (Enzyklika «Quanta cura»
mit Syllabus, 8. Dez. 1864) und für den in das 20. Jh. überleitenden Integralismus.

19 Hugo-Félicité-Robert de La Mennais (1782-1854), seit 1834 demokratisiert: Lamennais.
Verlor mit 16 Jahren den Glauben, fand aber 1804 zur Kirche zurück. 1816 Priesterweihe.

Entschiedener Verteidiger des Universalepiskopates und der Unfehlbarkeit des
Papstes, in dem er den Anwalt der Rechte der Kirche und der Völker gegenüber dem
Despotismus Napoleons sieht. Näherte sich seit 1826 immer mehr dem polir. Liberalismus.

Gründete 1830 «L Avenir», die erste kath. Tageszeitung modernen Stils. Unterwarf
sich zunächst der Enzyklika «Mirari vos» (1832), lobte dann aber in seinen berühmten
«Paroles d'un croyant» (1834) alles, was Gregor XVI. abgelehnt hatte, worauf der
Papst Lamennais' revolutionäre Lehren erneut verurteilte (Enzyklika «Singulari nos» vom
25. Juni 1834). In den «Affaires de Rome» (1836) wurde der Bruch mit der Kirche
offenkundig. Geriet immer mehr in sozialistisch-revolutionäre Bahnen und starb, mit dem
Kaisertum Napoleons III. (1852) zur Bedeutungslosigkeit verurteilt, unversöhnt mit der
Kirche. Lamennais hat die Philosophie und Theologie in Frankreich, Spanien, Italien, England

und Deutschland (Döllinger, Görres, Baader, Mainzer Schule) nachhaltig beeinflußt.

Geistiger Vater des Ultramontanismus, aber auch Begründer des lib. Katholizismus
und Wegbereiter eines christl. Sozialismus. Lamennais' überragende Bedeutung und
zugleich seine Tragik werden immer stärker erkannt. Seinen Briefwechsel (ab 1805) gibt
Louis Le Guillou heraus (Correspondance générale, Paris 1971 ff.). - LThK 6 (1961)
763 ff. (Lit.); Jean-René Derré, Lamennais, ses amis et le mouvement des idées à l'époque
romantique (1824-1834), Paris 1962; Kurr Jürgensen, Lamennais und die Gestaltung des

belgischen Staates. Der üb. Katholizismus in der Verfassungsbewegung des 19- Jh. (Wiesbaden

1963); Louis de Guillou, L'évolution de la pensée religieuse de Lamennais (Paris
1966); Jedin VI/1 (Reg.); Victor Conzemius, Propheten und Vorläufer. Wegbereiter
des neuzeitlichen Katholizismus, Zürich-Einsiedeln-Köln 1972, 28-48; Maier,
Revolution und Kirche bes. 146-175; Catholiques libéraux (Reg.).

140



Wachstum sicherzustellen, als ob man sie dem Untergange, der Verdunkelung
oder anderen derartigen Mängeln ausgesetzt glaubte. Mit solchen Bestrebungen
zielen die Neuerer darauf hin, die Grundlagen zu einer neuen, rein menschlichen

Einrichtung zu legen und eben das zu erreichen, was Cyprian verabscheut:
nämlich die Kirche, die ein göttlich Ding ist, zu einer menschlichen Sache werden

zu lassen. Die solches planen, mögen erwägen, daß nach dem Zeugnis des
hl. Leo dem Römischen Papste allein die Bestimmung der Kirchenregeln
zusteht, daß es nur ihm gegeben ist und nicht einem beliebigen Menschen, irgend
etwas über die Regeln der väterlichen Einrichtungen zu beschließen und - wie
der hl. Gelasius schreibt - die Bestimmungen des Kirchenrechtes abzuwägen
und die Vorschriften anzupassen, damit das, was die Notwendigkeit der Zeit
für die Erneuerung der Kirchen zu beseitigen drängt, nach reiflicher Ueber-
legung gemildert,werde» (S. 21).n Die «überaus schändliche Verschwörung gegen
die priesterliche Ehelosigkeit» muß bekämpft12 und die Heiligkeit und Untrenn-
barkeit der christlichen Ehe verteidigt werden (S. 22 f.).

Gregor XVI. sieht - wie bereits Leo XII. - das Grundübel der Zeit im
Indifferentismus, d.h. in der Auffassung, «man könne durch jedes beliebige
Glaubensbekenntnis das Heil erlangen, wenn nur das sittliche Leben nach der Regel
des Rechten und Anständigen ausgerichtet werde» (S. 23). Seiner Meinung nach
geht ohne Zweifel ewig verloren, wer nicht am katholischen Glauben festhält
und ihn unversehrt bewahrt. «Aus der Quelle dieser verderblichen Gleichgültig-
" Gregor XVI. lehnt jede Neuerung (novitas) in Lehre und Leben der Kirche ab. Die

kath. Kirche ist nach dieser Enzyklika auch keiner Erneuerung (restauratio, eigtl.
Wiederherstellung) oder Wiederbelebung (regeneratio, eigtl. Wiedergeburt) fähig, soweit oder
weil sie «ein göttlich Ding» (divina res) ist. Als menschliche Einrichtung (humana institu-
tio) bedarf sie aber der Erneuerung (restauratio) in Fragen der Disziplin, wenn es die
Zeit verlangt. Gregor XVI. lehnt also eine Erneuerung der Kirche als göttliche Institution
ab, nicht aber jede Reform der Kirche als menschliche Einrichtung. Das Zweite
Vatikanische Konzil spricht im Dekret über den Oekumenismus (Art. 6) von einer dauernden

Reform (perennis reformatio) der Kirche, «deren sie allzeit (perpetuo) bedarf, soweit
sie menschliche und irdische Einrichtung ist» (LThK, Das II. Vatik. Konzil, Dokumente
und Kommentare, Bd. 2, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1967, 70 f.). Zur Frage der Kirchenreform

s. das grundlegende Werk von Yves Congar, Vraie et fausse réforme dans l'Eglise,
Paris 1950, 19682 (Dieses Buch dürfte das Beste und Bleibende zum Thema «Kirchenreform»

aus kath. Sicht enthalten. Seltsamerweise existiert keine dt. Uebersetzung.)
Siehe auch Hans Küng, Die Kirche, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1967, 399-405; Alois
Müller, Kirchenreform heute, München 1968; Concilium 8 (1972) 155-232.

12 Ueber die Einhaltung des Amtszölibates im 18. und in der 1. Hälfte des 19. Jh. schreibt
Georg Denzler: «In den Zeiten der Aufklärung und der Französischen Revolution mehrten

sich erneut die Verstöße gegen das Zölibatsgesetz und erhöhte sich die Zahl der
verbotenen Priesterheiraten. Pius VII. sah keine andere Möglichkeit, als den Tausenden
von Priestern in Frankreich Dispens vom Gesetz und Erlaubnis zur kirchlichen Trauung
zu gewähren, wiederum mit der Folge, daß sie ihren priesterlichen Funktionen entsagen
mußten. Dem kraftvollen Ansturm gegen das Gesetz in Süddeutschland in der ersten
Hälfte des 19. Jh. wurde durch die Restauration unter Gregor XVI. Einhalt geboten»
(Das Papsttum und der Amtszölibat, Hbd. 2, Stuttgart 1976, 376). Ueber den Kampf
gegen den Zölibat in Süddeutschland s. August Franzen, Die Zölibatsfrage im 19. Jh.
Der «Badische Zölibatssturm» (1828) und das Problem der Priesterehe im Urteile J. A.
Möhlers und J. B. Hirschers, Hist. Jahrbuch 91 (1971) 345-383. Möhler hat seit 1832
die Institution des Zölibats unzweideutig bejaht. Hirscher hingegen plädierte schon
1820 - allerdings anonym - für eine freiwillige Wahl des Zölibats und wartete noch
1849 mit neuen Vorschlägen für eine Modifizierung des immer wieder bekämpften
Gesetzes auf. Siehe auch Strobel, Liberalismus bes. 73-81 und Hagen, Aufklärung u.a.
304-307.

141



keit fließt jene törichte und irrige Meinung - oder noch besser jener Wahnsinn
(deliramentum), es solle für jeden die Freiheit des Gewissens verkündet und
erkämpft werden (S. 24). Die Folgen sind: Wandel der Gesinnung, Verderbnis
der Jugend, Verachtung der Heiligtümer und der heiligsten Dinge und
Gesetze.13 Reiche und mächtige Staatswesen «fielen durch dieses eine Uebel
erbärmlich zusammen, nämlich durch zügellose Meinungsfreiheit, Redefreiheit,
Neuerungssucht» (S. 24).14 Nach Gregor XVI. ist auch die Freiheit des
Buchhandels (Pressefreiheit) nie genug zu verurteilen und zu verabscheuen. Er
verteidigt deshalb das Recht der Kirche, ein Verzeichnis verbotener Bücher (Index)
aufzustellen,15 ja er begrüßt sogar das Verbrennen von Büchern.16

13 Es ist zu beachten, daß Gregor XVI. die Gewissensfreiheit als Ausfluß des Indifferentismus

betrachtet, den er mit einer sehr schmutzigen Quelle (fons puditissimus)
vergleicht. Die Beurteilung ist deshalb rein negativ. Folgerichtig nannte Pius IX. in der
Enzyklika «Quanta cura» (1864) die Freiheit des Gewissens eine Freiheit des Verderbens

(libertas perditionis). «Die Gewissensfreiheit wird kaum anders begriffen denn
als Auflehnung, Selbstherrlichkeit und Preisgabe der sittlichen und religiösen Ordnung.
Sie entstammte einer autonomistischen Ideologie und bekämpfte alle Normen, die Gott
der Menschheit eingestiftet hat» (Leonhard M. Weber in: Gewissensfreiheit? Probleme
der praktischen Theologie, hg. v. L. M. Weber und A. Görres, Mainz 1967, 53). Siehe
auch Albert Hartmann, Toleranz und christlicher Glaube, Frankfurt a. M. 1955, 180 f.;
Alois Sustar, Gewissensfreiheit, Einsiedeln 1967, 28 f. (Theol. Meditationen 17); Gnägi,
Demokratie 201-204. - Nach einer positiveren Beurteilung der Gewissensfreiheit unter

Leo XIII. bis Pius XII. vollzieht das Vaticanum II in der Erklärung über die
Religionsfreiheit («Dignitatis humanae personae», 7. Dez. 1965, Art. 2) die entscheidende
Kursänderung, ja «einen radikalen Bruch mit der Tradition..., einen Bruch freilich,
der wieder zur biblischen Grundlage und damit zum Geist Jesu Christi zurückgeführt
hat» (Georg Denzler, NZZ Nr. 159 vom 9./10. Juli 1977). Das Recht auf Religionsfreiheit,

d. h. auf Glaubens-, Gewissens- und Kultfreiheit, ist «auf die Würde der menschlichen

Person selbst gegründet, so wie sie durch das geoffenbarte Wort Gottes und durch
die Vernunft selbst erkannt wird» (LThK, Das II. Vatik. Konzil, Dokumente und
Kommentare, Bd. 2, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1967, 717). Siehe auch Gnägi, Demokratie

219-227.
44 Aus dieser Stelle geht wohl am deutlichsten hervor, daß Gregor XVI. nicht von einer

beschränkten Freiheit spricht, sondern von einer zügellosen (libertas immoderata oder
licentia). An andern Stellen stehen die Ausdrücke: dissoluta licentia (ungebundene
Freiheit), procax libertas (ungehemmte Freiheit), impudentissima libertas (schändlichste
Freiheit). Freiheit wird also mit Zügellosigkeit, Schrankenlosigkeit, Willkür usw.
gleichgesetzt. Eine gemäßigte Freiheit scheint Gregor XVI. nicht zu kennen. Uebrigens
sah schon Pius VI. in der Forderung nach Freiheit in Gedanken, Rede und Schrift
nichts anderes als eine «schrankenlose, gefährliche, jede Ordnung bedrohende Maxime»
(Gnägi, Demokratie 116). «Es war ein großer Fehler, daß man an der Kurie zwischen
dem Radikalismus, der den Umsturz der Kirche und aller itaüenischen Regierungen
betrieb, und einem gemäßigten Liberalismus keinen Unterschied machte» (Seppelt-Schwaiger

395).
15 Die erste Ausgabe des römischen Index erschien im Jahre 1559, die letzte 1948

(ergänzt 1959). Ein «Verzeichnis sämtlicher auf dem römischen Index stehenden
deutschsprachlichen Bücher, desgleichen aller wichtigen fremdsprachlichen Bücher seit dem
Jahre 1750» stellte Albert Sleumer zusammen (Osnabrück 1956"). Durch zwei
Erlasse (1966) der Kongregation für die Glaubenslehre (der Nachfolgerin des 1542 gegr.
Heiligen Offiziums) wurden mit Wirkung vom 29. März 1967 der Index, das gesetzliche
Bücherverbot und die Strafgesetze außer Kraft gesetzt. Damit sind die Kanones 1398-
1404 und 2318 des Codex Iuris Canonici aufgehoben. LThK 5 (I960) 644 f.; Meyers
Enzyklopädisches Lexikon 12 (1974) 500.

18 Gregor XVI. beruft sich auf Apg 19, 19: «Manche, die sich mit Geheimkünsten abgegeben

hatten, trugen die Schriften hierüber auf einen Haufen und verbrannten sie vor
aller Augen.» Dieser Bibelstelle folgend, war bis zur Erfindung des Buchdrucks (um

142



Die Erhebung der Völker — man denke an die Aufstände im schlecht und
korrupt verwalteten Kirchenstaat und in dem vom russischen Kaiser beherrschten
Polen - wird mit Berufung auf Pauli Wort «Jedermann sei der obrigkeitlichen
Gewalt untenan» (Röm 13,1) abgelehnt. Von Volkssouveränität will der Papst
nichts wissen. Für ihn gibt es nur ein Fürstenrecht, aber kein Menschen- oder
Völkerrecht. Jene, welche «schäumend in verworfener, zügelloser Gier nach

ungehemmter Freiheit, ganz darin aufgehen, alle Rechte der Obrigkeiten ins
Wanken zu bringen und zu zerreißen», unterscheiden sich in nichts von den
«verbrecherischen Hirngespinsten und Machenschaften der Waldenser, Begar-
den17, der Anhänger Wyclifs und anderer Belialssöhne, die Schmutz- und Schandflecken

des Menschengeschlechtes waren und daher mit Recht vom Apostolischen
Stuhl mit Bann bestraft wurden» (S. 28). Die Trennung von Kirche und Staat
wird abgelehnt, da sie das gegenseitige Einvernehmen zwischen weltlicher und
geistlicher Obrigkeit zerstöre. «Zu den übrigen bitterbösen Dingen» zählt die

Enzyklika Gregors XVI. «gewisse Gesellschaften und ständige Zusammenkünfte,
die sich in eins zusammentun mit den Anhängern jedweden, auch falschen
Glaubens und Bekenntnisses; die vor der Religion Ehrfurcht heucheln, in
Wirklichkeit aber überall Neuerungen und Aufruhrbewegungen zu entfachen suchen»
(S. 29).18

1450) das Verbrennen von Büchern üblich (neben Verurteilung, Lese- und Besitzverbot).
Das V. Laterankonzil (1512-17) führte dann (1515) die Vorzensur ein, und 1564 erließ
Papst Pius IV. aufgrund der Beschlüsse des Tridentinums (18. und 25. Sitzung) die ersten
zehn Indexregeln (Egli 356-363). Siehe LThK 2, 741 f. und Ev. Kirchenlexikon I
(Göttingen 1956) 601. Apg 19, 19 diente aber noch im 19. Jh. als Legitimation für
Bücherverbrennungen, wie die Enzyklika «Mirari vos» beweist. Auch der Indexausgabe von
1819 wurde dieser Bibelvers vorangestellt (s. Franz Heinrich Reusch, Der Index der
verbotenen Bücher, Bd. 1, Bonn 1883, 8). Ueber Bibelverbrennungen im 19. Jh. vgl. Biogr.
A. Fuchs I 144.

17 Die häretischen Begarden oder Beginen huldigten einer quietistisch-pantheistischen
Mystik und lehrten, daß die Vollkommenheit und die Visio beatifica schon auf Erden
in einem solchen Grad erreicht werden könnten, daß man unsündig würde, erhaben über
alle göttlichen und menschlichen Gesetze (LThK 2, 116).

18 Gemeint sind vor allem die Carbonari, eine polit. Geheimgesellschaft in der 1. Hälfte
des 19. Jh., die die Einheit und Unabhängigkeit Italiens und eine freiheitliche Verfassung
forderte (LThK 2, 937).

143



10.2 Kritik von seiten der liberalen Geistlichkeit

Die Ultramontanen bejubelten das päpstliche Rundschreiben, die Radikalen
wiesen es mit Empörung zurück.1 Als Beispiel für eine bestimmte, aber
ruhigsachliche Absage diene die Schrift des liberalen Wessenberg: «Die Stellung des

Römischen Stuhls gegenüber dem Geiste des neunzehnten Jahrhunderts oder
Betrachtungen über seine neuesten Hirtenbriefe» (Zürich 1833).2 Der ehemalige
Konstanzer Generalvikar und Bistumsverweser bezeichnete die Stellung Roms
zum Zeitgeist als «ein öffentliches Unglück» (S. 3). Nur ungern will das «Haupt»
des liberalen Katholizismus dem Oberhaupt der Kirche - wie Paulus dem Petrus -
«ins Angesicht widerstehen» (Gal 2,11). «Aber wenn die Wahrheit öffentlich
gefährdet ist, dann muß jede menschliche Rücksicht in den Hintergrund treten:
dann wird Freimuth in öffentlicher Rede zur Pflicht» (S. 4).

Nach Wessenberg enthält der Hirtenbrief «eine Kriegserklärung gegen
unveräußerliche Rechte der Menschheit, gegen Freiheiten, welche alle gebildeten
Völker ansprechen» (S. 9). Gegenüber der pauschalen Verwerfung jeder
Veränderung im gegenwärtigen «Kirchenthum» hält der prominente Kritiker fest,
daß zwar nicht die Glaubens- und Sittenlehre der Kirche, wohl aber ihre Disziplin

«ihrer Natur nach veränderlich seyn und bleiben muß» (S. 11). Neuerungssucht

tauge in der Kirche nichts. «Wenn aber die Zeit, dieser große Reformator,
der sich nicht so leicht abweisen läßt, eine Regeneration dringend fordert, dann
ist es gewiß der Weisheit der Kirchenvorsteher angemessener, sich damit in
würdevollem Ernst zu befassen, als ein donnerndes Manifest gegen die Forderungen
der Zeit herauszugeben» (S. 13 f.). Wessenberg verwahrt sich gegen die
Unterstellung des Papstes, daß Geistliche wegen der «Lockungen der Weltlüste» für
die Abschaffung des Zölibatsgesetzes eintreten: «Gerade aus Eifer gegen Aer-
gernisse der Unsittlichkeir verlangen sie die Aufhebung jenes Zwanggebots»
(S. 14).3 Die Meinung, das ewige Heil lasse sich durch ein bestimmtes
Glaubensbekenntnis erlangen, ist im Urteil Wessenbergs «ein Irrwahn, möge sie sich
in einer heidnischen, jüdischen, mahomedanischen oder christlichen Seele

angesiedelt haben. Der Glaube allein und sein Bekenntnis macht noch niemanden
selig oder der Seligkeit würdig Die Wirksamkeit des Glaubens zur Seligkeir
muß sich durch seine Früchte in Gesinnung und Handlungen bewähren» (S. 17).

Nachdrücklich setzt sich Wessenberg für die Gewissensfreiheit ein, denn das

Gewissen «sey ein Heiligthum, in welchem keine äußere Gewalt der Freiheit
Zwang anzuthun vermag» (S. 17 f.). Der Konstanzer Schriftsteller spricht der
Kirche das Recht nicht ab, «die Verbreitung und den Gebrauch schlechter
Bücher, die von ihr nach genauer Prüfung dafür erkannt sind, unter gewissen
Umständen mit geistlichen Strafen, ja zuletzt mit dem Kirchenbann zu belegen»
(S. 19). Bücherverbrennungen lehnt er aber entschieden ab, weil für denkende

1 Dierauer V 620; Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2, Zürich 1977, 935; Hagen,
Aufklärung 303 f.; Jedin VI/1 343 f.; Catholiques libéraux 379-383.

2 Die bei Orell-Füßli & Cie. anonym erschienene Schrift behandelt die Enzyklika «Mirari
vos» (S. 5-26) und das päpstliche Breve «Cum primum» vom 9. Juni 1832 an die
Bischöfe Polens (S. 26-31).

3 Wessenberg duldete die Diskussion über den Zölibat im Priesterseminar zu Meersburg.
«Er selbst hielt freilich um des gewöhnlichen Volkes willen die Zeit zur Aufhebung
des Zölibates noch nicht für reif. Zudem wußte er, daß eine partikularrechtliche
Aenderung nicht möglich war» (Franzen 350, vgl. S. 141 Anm. 12).

144



Menschen die Wahrheit selbst verdächtig werde, wenn man sie durch das

Licht der Scheiterhaufen zu verbreiten suche; er befürchtet auch, daß allzu
Glaubenseifrige - wie früher - mit den Büchern auch deren Verfasser und Anhänger
den Flammen übergeben werden. Dem vom Papst zitierten inhaltsschweren
Schriftwort «Jedermann sei der obrigkeitlichen Gewalt Untertan» (Röm 13, 1)
stellt Wessenberg die biblische Mahnung «Man muß Gott mehr gehorchen als

den Menschen» (Apg 5, 29) gegenüber. Er befürchtet, daß eine einseitige
Stellungnahme den Papst in Gefahr bringt, «von den Völkern, die die Freiheit
lieben, die darnach ringen oder sie behaupten, als ein Verbündeter des Absolutismus

angesehen zu werden» (S. 21). An der vom Papsr gerühmten Eintracht von
Kirche und Staat wird grundsätzlich festgehalten, die Verurteilung der Vereinsfreiheit

aber zurückgewiesen.
«Welch ein Kontrast ergibt sich», schreibt der frühere Bistumsverweser am

Schluß seiner Kritik der päpstlichen Enzyklika, «wenn wir das, was das
anerkannte Bedürfnis der Völker in dieser Zeit fordert und das, was Rom in seinem
Hirtenbriefe verlangt, in einem gedrängten Ueberblick neben einander stellen.
Jenes fordert gesetzliche Freiheit und Gewährschaften dafür; dieses verlangt
unbedingte Unterwerfung unter die Gewalt und Gewissenszwang. Jenes fordert
Fortschritt in allen Fächern des Wissens und Lebens; dieses verlangt Stillstand.
Jenes fordert Erneuerung des Veralteten und Wiedergeburt im Geiste; dieses

verwirft jede Neuerung und dringt auf den Buchstaben» (S. 23). Nach Auffassung
Wessenbergs wäre es für den Heiligen Vater «weit geziemender und der Kirche
zuträglicher gewesen, den Waizen vom Unkraut zu sichten, das Gute, was der

Zeitgeist enthält, mit Dank gegen die Vorsehung anzuerkennen, zu dessen treuer
Benutzung zu ermuntern, den Umtrieben der Bösen aber das Wort der Liebe -
im Vertrauen auf den Stifter - entgegen zu stellen, der sich selbst dessen
bediente und im Augenblicke seiner ärgsten Mißkennung mit hoher Zuversicht
gesagt hat (sc. Joh 16, 33): Jch habe die Welt überwunden'» (S. 24).

Wessenbergs maßvolle Schrift wurde von Gregor XVI. «verworfen und
verdammt» und deren Lektüre für Geistliche und Laien unter Strafe der Suspension
bzw. Exkommunikation verboten.4

Alois Fuchs hat erst Ende 1833 zur päpstlichen Antrittsenzyklika Stellung
genommen.5 Seiner Auffassung nach sollte der Papst an der Spitze aller katholischen
Nationen «eine weltbürgerliche, alle segnende, alle versöhnende Stellung einnehmen».

Von Rom aus sollte nach allen Seiten hin Licht und Leben strömen, der

Heilige Vater an der Spitze jedes guten Unternehmens stehen. «Er, der
Stellvertreter des erstgebornen Gottes-Sohnes, des ewigen Königs der Wahrheit,
er sollte felsenfest dastehen für Wahrheit und Recht, für Licht und Freiheit.»

Dieser hehren Idee hätten die Päpste aber nicht immer entsprochen. Neben
«wahrhaft ehrwürdigen, heiligen Vätern der Christenheit» finde man nicht
selten Karikaturen des Papsttums. Schon zur Zeit der «kirchlichen Reformation»
(16. Jh.) habe Rom seine weltgeschichtliche Stellung und Aufgabe nicht ver-

4 SKZ Nr. 46 vom 16. Nov. 1833. Die «Schweizerische Kirchenzeitung» hielt Wessenbergs

Schrift für so wichtig und gefährlich, daß sie diese in zwei Besprechungen zu
widerlegen versuchte (1832 Nr. 25, von Franz Geiger und 1833 Nr. 10, 11, 18, 43).
Eine Uebersetzung der Enzyklika «Mirari vos» (von Franz Geiger) erschien in Nr. 10

vom 8. Sept. 1832.
5 AZ Nr. 98 vom 7. Dez. 1833 (Original in der Kantonsbibliothek AR, Trogen).

145



standen. Auch in der zweiten großen Weltenwende, in der «politischen
Reformation» von 1789, habe das Papsttum seine herrliche und segensvolle Idee nicht
verwirklicht. Fuchs stellt die rhetorische Frage: «Und was that Rom in zeit-
herigen, hochwichtigen Epochen? Was that es, als 1000 und 1000 edle Herzen
für Hellas Freiheit flammten, glühten, opferten - als Italien, Spanien, Portugal
nach Freiheit dürsteten, rangen, für sie bluteten?6 Stellte sich da der Papst an
die Spitze der edleren Menschheit und forderte er mit dem Evangelium in der
Hand die Freiheit und Gleichheit aller Menschen?»7 Auch in den ernsten Stunden

des Jahres 1830, mitten im größten Weltendonner, habe Rom geschwiegen,
anstatt ein tröstendes, versöhnendes Wort an die Christenheit zu richten. «Wie
aber gewisse Wesen, wenn die Gewitter schauern, sich verbergen und erst
wieder aus ihren Sümpfen hervorkriechen, wenn alles dumpf und stumpf,
lauwarm und totenstill ist, so Rom aus seinen pontinischen Sümpfen mit seinen
allseitigen feilen Satelliten.»

Des Papstes Stimme sei nun wieder in einem Rundschreiben ertönt, «theils
im tiefsten Chartäusler-Jammerton über den Sieg der bessern Ideen, theils im
Freudengeschrei über den Sieg der legitimen Illegitimität».8 Alois Fuchs versteht
nicht, daß sich der Papst für die Unterdrückung der edlen katholischen Polen
aussprechen konnte.9 Er versteht auch nicht, daß Gregor XVI. die Pressefreiheit
verdammt. Schützen und hoch verehren sollte der Heilige Vater diese
herrlichste und mächtigste Waffe der Wahrheit. Die freie Presse verdiene großen
Dank, wenn sie zeige, welche unstatthaften Dinge in der Kirche auszumerzen
und welche heilvolle Verbesserungen einzuführen seien.10 Fuchs bedauert tief,

8 Der griechische Freiheitskampf dauerte von 1821-29. Die Einheits- und Freiheitsbewegung

in Italien (Risorgimento) erstreckte sich im wesentlichen über die Jahre 1815-60
(s. LThK 8, 1320 f.). In Spanien erzwang 1820 eine Militärrevolte die Wiedereinführung

der 1814 abgeschafften Hb. Verfassung von 1812, doch gewann die Restauration mit
Hilfe Frankreichs wieder die Oberhand (s. LThK 9, 941 f.). In Portugal begannen nach
dem Tode König Johanns VI. (1826) polit. Kämpfe zwischen Liberalen und Absolutisten,
die mit dem Sieg der erstem (1834) endeten (s. LThK 8, 632).

7 Vgl. Fuchs, Predigt 33 (nach Chateaubriand).
8 D. h. der gesetzlich anerkannten Unrechtmäßigkeit einer Staatsgewalt. Hiezu bemerkt A.

Fuchs in seinem AZ-Artikel: «Der tödende Buchstabe des starren Urkundenrechtes ist
die höchste Illegitimität und muß Niemandem willkommener sein als dem Teufel, dem
Vater der Lüge von Anbeginn. Wenn das Urkundenrecht so selten für das ewige
göttliche Recht spricht, wenn es die Ungerechtigkeit vergangener Zeiten auch noch in die
fernsten Jahrhunderte hinübertragen will, so muß diese Teufelei in eben dem Maße
die Freude der Hölle und ihres Anhanges sein, als sie der größte Gegensatz des Christen-
thums ist.»

9 Mehr als die Enzykliken «Mirari vos» (1832) und «Singulari nos» (1834) hat gerade
diese Haltung des Papstes Lamennais und andere lib. Katholiken in eine religiöse Krise
gestürzt (s. M.-J. Le Guillou, Die Krise von Lamennais, in: Concilium 3, 1967, 567-572).
Die päpstliche Intervention kränkte die polnischen Katholiken und führte in manchen
Fällen zum Glaubensabfall. Gregor XVI. betrachtete die polnische Erhebung von 1830/31
nicht als einen Kreuzzug gegen den schismatischen Unterdrücker, sondern als eine von
Radikalen und Freimaurern entfesselte subversive Bewegung (Jedin VI/1 190 f.). Der
Papst stand grundsätzlich auf der Seite der Legitimisten (Monarchisten). Dies
beweist seine Haltung gegenüber den Freiheitsbewegungen in Irland, Belgien und
Südamerika, die z. T. zu offen revolutionären Aktionen führten (s. Karl Buchheim,
Ultramontanismus und Demokratie, München 1963, 22 f.; ders. in LThK 6, 79).

49 In Vaterland 41 bemerkt A. Fuchs: «Feinde der Preßfreiheit sind nur jene, die sie zu
fürchten haben.»

146



daß Rom die notwendigsten Bedürfnisse der Zeit nicht versteht, daß «es in
unserm so heiligen, hochwichtigen Zeitalter nichts vergessen und nichts gelernt
hat», daß ihm jede nähere Kenntnis und Würdigung deutscher Wissenschaft,
deutscher Religion und deutschen Gemütes mangelt, daß es die schönsten Werke
deutscher Forschung und die besten katholischen Geistlichen verdammt.11

Im Urteil von Alois Fuchs hat Gregor XVI. in seiner Enzyklika «Mirari vos»
das Grundgesetz des Katholizismus niedergedonnert, «nämlich das kollegialische
Amtsverhältniß aller Bischöfe», und — «gegen die Bibel, die Kanones und alle
Geschichte» — sich selbst zum absoluten Alleinherrscher gemacht.12 Damit ist
Rom von der erhabenen Idee des Papsttums abgefallen und dem katholischen
Kirchensystem untreu geworden. Aufgabe der Katholiken ist es nun, «endlich
einmal den unerträglichen Anmaßungen der römischen Kuria mannlich
entgegenzutreten», den Katholizismus «aus den Fesseln einer Partikular-Kirche», d.h. der
römischen Kirche zu befreien und ihn wieder auf seinen ursprünglichen Standpunkt

zurückzuversetzen. «Soll die katholische Kirche nicht noch mehr zerfallen
und zersplittern, so müssen die allseitigen kirchlichen Versammlungen
wiedereingeführt, die Papstwahl muß besser geregelt und das Kardinalskollegium aus
allen Nationen verhältnismäßig besetzt werden, und zwar so, daß jede Nation

41 D.h. auf den Index setzt, z.B. Th. A. Dereser (1790), B. Stattler (1796/97), L. van Ess

(1821), J. B. Hirscher (1823), die Gebr. J. A. und Aug. Theiner (1829), I. H. v. Wessenberg

und A. Vock (1833). Siehe: Index Romanus, hg. v. Albert Sleumer, Osnabrück
195614. Fuchs nennt Deutschland sein zweites oder geistiges Vaterland (Vaterland 36,
Predigt 88). «Ich aber bin - wie die meisten Schweizer - ein Deutscher, und deutscher
Sinn und deutsche Art ist mein. Zwischen mir und meiner Gegenpartei ist eine große
Kluft» (Vaterland 39).

12 Fuchs verteidigt das Episkopalsystem und bekämpft das Papalsystem (s. S. 90 f.). «Das
Episcopalsystem ist in der katholischen Kirche so wichtig und wesentlich, daß es nicht
angegriffen, geschmälert oder gar aufgehoben werden darf. Die Kirche ist keine
Monarchie und der Papst kein Monarch, und die römische Kirche hat kein Recht, alle
andern, ihr ganz gleichen und ebenso selbständigen Bischthümer wie subalterne Provinzen,

wie Sklavenländer zu betrachten und zu behandeln» (Glauben II 472). Mit der
Lehre vom Bischofskollegium hat das Vaticanum II versucht, die auf dem Vaticanum I
offengebliebene Frage des Verhältnisses von Papst und Episkopat zu beantworten. Nach
der dogmatischen Konstitution «Lumen Christi» vom 21. Nov. 1964 (Art. 22) hat der
Bischof von Rom «kraft seines Amtes als Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche
volle, höchste und universale Gewalt (plenam, supremam et universalem potestatem)
über die Kirche und kann sie immer frei ausüben. Die Ordnung der Bischöfe aber, die
dem Kollegium der Apostel im Lehr- und Hirtenamt nachfolgt, ja, in welcher die
Körperschaft der Apostel immerfort weiterbesteht, ist gemeinsam mit ihrem Haupt, dem
Bischof von Rom, und niemals ohne dieses Haupt, gleichfalls Träger der höchsten und
vollen Gewalt über die ganze Kirche» (Karl Rahner/Herbert Vorgrimler, Kleines
Konzilskompendium, Freiburg i. Br. 19673, 148). «Auf diese Weise war einerseits die
falsche Gegenüberstellung Papst-Bischöfe grundsätzlich beseitigt, an der die
Kirchengeschichte so lange und schmerzlich gelitten hatte, war aber anderseits auch das
mechanistische und simplistische Denken einzig von oben nach unten aufgegeben zugunsten
einer verkümmerten horizontalen Einheit» (Mario von Galli in: Das Konzil und seine
Folgen, Luzern 1966, 175 f.). Die Frage nach dem Verhältnis zw. Papst und
Bischofskollegium ist aber mit Art. 22 von «Lumen gentium» und der erläuternden Vorbemerkung

(Nota explicativa praevia) Pauls VI. noch nicht befriedigend gelöst (s. Orientierung
33, 1969, 243 f., 260 ff.). Die Diskussion aufgrund der Aussagen des II. Vaticanums
geht weiter. Siehe Mysterium Salutis IV/1 587-594 (Lit.); Kleines Theol. Wörterbuch,
hg. v. K. Rahner/H. Vorgrimler, Freiburg i. Br. 1976'9, 238 f.

147



die edelsten Priester zu ihren Repräsentanten erwählt.13 Nicht die katholische
Kirche muß römisch, sondern die römische muß karholisch werden.»14

13 «Der erste Schritt für Herstellung des echten Papstthums wäre die Besetzung des
Kardinal-Kollegiums aus allen Nationen» (Fuchs, Kurze Beantwortung 47; auch Wünsche
128). Fuchs beruft sich auf das Konzil von Trient, das die Wahl der Kardinäle aus
allen Nationen der Christenheit befürwortet hat (24. Sitzung, 1. Kap. von der
Verbesserung, s. Egli 245). Beim Tode Pius' VII. (1823) waren von 70 Kardinälen 63
Italiener (A. Fuchs im «Freien Schweizer» Nr. 24 vom 12. Juni 1835).

14 Das Urteil über den Pontifikat Gregors XVI. «schwankt zwischen Liebe und Haß wie
kaum ein anderes in der ganzen Papstgeschichte» (Seppelt-Schwaiger 404). Weitsicht
bewies dieser Papst in der Förderung der Weltmission. Sein entschiedener Kampf für
die Rechte der Kirche führte im Kölner Kirchenstreit (1837^0) - mit Görres' kräftiger
Unterstützung - zum Erfolg. «Mit seinem Kampf gegen die Entgleisungen des
Rationalismus, des Indifferentismus und des kantischen Subjektivismus verhalf Gregor XVI.
dem Sinn für das Uebernatürliche und zugleich dem Wert der menschlichen Vernunft
wieder zum angemessenen Platz und legte damit die festen Grundlagen für die spätere
Entwicklung des katholischen Geistes und der katholischen Spiritualität» (Jedin VI/1
316 f.).

148


	Restauration in Rom

