Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz
Band: 71 (1979)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom

Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 -
1834). A, Professor und Spitalpfarrer. Die ersten Predigten und
Schriften, Untersuch der Reformpredigt

Autor: Pfyl, Othmar

Kapitel: 7: Hohepunkt der Reformbewegung : Predigt von Alois Fuchs am 13.
Mai 1832

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

7. Hohepunkt der Reformbewegung
Predigt von Alois Fuchs am 13. Mai 1832

7.1 Veranlassung

Alois Fuchs war in den Bestrebungen der St. Galler Geistlichkeit nach Einberu-
fung einer Synode bisher nicht hervorgetreten. Drei Jahre lang war er nicht
einmal Mitglied des Kapitels Uznach, «weil er wuBte, wie unbedeutend gewohn-
lich die Kapitel sind».! Er trat dieser Priestervereinigung erst bei, als sie sich
in der dynodenrrage zu profilieren begann? An den Kapitels- und Regiunkel-
versammlungen vom September und Oktober 1831 nahm er wegen Ferien-
abwesenheit nicht teil. Die iibrigen Konferenzen besuchte Fuchs aber regelmifig.
«Er war ein stilles, ruhiges Mitglied, das sich aber an jeder guten SchluBnahme
innig freute und mit ganzem Herzen ihr beistimmte.»?

Als Fuchs jedoch je langer je mehr sehen und horen muBte, wie die Be-
strebungen des St. Galler Klerus entstellt und geschmiht wurden und als die ganze
Sache im Sande zu verlaufen drohte, fiihlte er sich verpflichtet, hiezu 6ffentlich
Stellung zu nehmen, um die wahren Absichten der Geistlichkeit aufzuzeigen.*
Fiir diese Stelinngnahme wihlte Alois Fuchs wohl als erster Geistlicher der ka-
tholiscnen Schweiz nicht die Presse, sondern die Kanzel, denn von hier au:
konnte er das ganze Volk erreichen.® Und dieses Volk wollte er iiber das unter-
richten, was im engern Kreis des Klerus und in Kapitelskonferenzen besprochen
sowie in Zeitungen und Broschiiren geschrieben worden war.® Es waren Themen,
die seiner Ansicht nach nicht geheimgehalten oder nur einem bestimmten Publi-
kum vorbehalten sein sollten.” Damit erreichte die Reformbewegung ihren
Hohepunke®

Am 5. Mai 1832 bat Stadtpfarrer Christophor Fuchs seinen Freund Alois, am
Tag des heiligen Pankraz die Festpredigt zu halten. Ein bestimmtes Thema legte
er ihm nicht nahe. Fuchs schrieb am Mittwochabend und am schulfreien Don-
nerstag (10./11. Mai) die ganze Predigt nieder® Sie war — wie vieles, was er
schrieb — «ein Herzensergul3»', voll religioser Glut, manchmal abschweifend,
aber wohldurchdacht, teils in aphoristischer Form und mit scharfen Ausdriicken
durchsetzt, um immer die Hauptsache hervorzuheben und diese allein zu ver-
teidigen.” «Im Grunde enthielt die Predigt die Quintessenz aller damals in
Deutschland und in der Schweiz, insbesondere im Kanton St. Gallen kursirenden
Angriffe auf die Ordnung der katholischen Kirche.»!?

! Fuchs, Beantwortung 49.

* Am 15. Sept. 1831, s. S. 62 f.

¥ Wie Anm. 1.

* Fuchs, Denkschrift I 13.

5 Fuchs, Predigt 45 (Nachwort); Greith, Allg. Grundziige 58 und 92.

8 Vor allem im «Erzihler», im «Freimiithigen» und in der «Appenzeller Zeitung», aber
auch in Prof. Hofligers «Aufruf an die kath. Geistlichkeit des Kt. St. Callen» (St. Gallen
1832).

7 Fuchs, Predigt 46 (Nachwort).

8 Dierauer, Regeneration 16.

9 Fuchs, Predigt 42 (Nachwort).

1*-Fuchs, Beantwortung 43. -

1 Fuchs, Suspension 12 und Glauben II 486.

2" Fuchs, Beantwortung 10.

3 Baumgartner, St. Gallen III 129,

72



Der Gedenktag des heiligen Martyrers Pankratius (12. Mai) war in Rapperswil
jedes Jahr eines der grofiten Kirchenfeste.!* Er mul} jeweils an einem Sonntag
gefeiert worden sein. So stromte denn auch am dritten Sonntag nach Ostern,
dem 13. Mai 1832, viel gliubiges Volk aus der Stadt und mehreren Nachbar-
gemeinden in der Pfarrkirche zusammen, um Pankratius, den Schiitzer von Saat
und Bliiten (Eisheiliger) und Helfer bei Krankheiten' zu verehren und anzu-
rufen.

"4 Fuchs, Suspension 42 Anm. 18 — St. Pankraz ist der Kirchenpatron von Bollingen

(s. Anderes 157-165).
13 Siehe LThK 8, 22.

73



7.2 Inhalt der Predig:

Seiner Predigt, die iiber eine Stunde dauerte, legte Professor Fuchs das 15. Kapitel
des Johannesevangeliums, Vers 1-8, zugrunde: «Ich bin der wahre Weinstock,
und mein Vater ist der Winzer. Jeden Zweig an mir, der nicht Frucht trigt,
nimmt er weg; und jeden, der Frucht trigt, reinigt er, dal} er mehr Frucht trage.
Schon seid ihr gereinigt durch das Wort, das ich zu euch geredet habe. Bleibet
in mir, so bleibe ich in euch. Wie der Zweig nicht Frucht bringen kann aus
eigener Kraft — er bleibe denn im Weinstock —, so auch ihr nicht, wenn ihr
nicht in mir bleibt. Ich bin der Weinstock, ihr seid die Zweige. Wer in mir
bleibt und in dem ich bleibe, der trigt viel Frucht. Denn getrennt von mir
konnt ihr nichts tun. Wenn jemand nicht in mir bleibt, wird er weggeworfen
wie der Zweig, und verdorrt; solche liest man dann zusammen und wirft sie ins
Feuer, und sie verbrennen. Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte in euch
bleiben, so bittet, um was ihr wollt, und es wird euch geschehen. Darin ver-
hertlicht sich mein Vater, daf} ihr viel Frucht bringt und euch als meine Jiinger
erweist.»?

Das Gleichnis vom Weinstock und den Reben betrachtet Fuchs als eine der
schonsten Perlen der Heiligen Schrift; es kann von einem wahren Christen nie
genug betrachtet und beherzigt werden, denn darin findet sich die groBte Wahr-
heit, die je ausgesprochen wurde: «Ohne mich kénnt ihr nichts tun.» Mit andern
Worten: Ohne Christus ist fiir die Menschheit kein Heil in der Kirche und im
Staat. Diese Ueberzeugung entstromt dem Herzen des Predigers «ohne An-
strengung und Kopfberechnung und ohne alle Kiinsteley» (8. 8). Er will sie in
zwei Abschnitten beweisen.

A. Obne Christus ist fiir die Menschheit kein Heil in der Kirche

Kirche und Staat stehen «in immerwihrender, innigster Wechselwirkung»; sie
lassen sich sowenig trennen wie Leib und Seele. Beide haben die eine groBe
Aufgabe, «die Menschheit allseitig zu begliicken und zu vervollkommnen» (S. 9).
Was Gott verbunden hat, soll der Mensch nicht trennen.

Da Kirche und Staat eng miteinander verbunden sind, kann man auf der einen
Seite nicht rege und lebendig, auf der andern aber dumpf und stumpf sein.
Vielmehr muf} die groBe Bewegung im Staat (Regeneration) auch auf die Kirche
einwirken. Es gibt also fiir die Menschheit kein Heil, bis sie auch kirchlich
neugeboren ist. Kriftiger als alle trockenen Worte zeigt uns ein kurzer Blick
auf die alte und die heutige Heidenwelt, daBB die Menschheit ohne Christus «in
Bezug auf die erhabensten Wahrheiten, mit geringen Ausnahmen, stets in tiefster
Finsterniss schmachtete und noch schmachtet». Weder die Vernunft noch die
Natur allein geniigen, «die von Gott abgefallene Menschheit zu richtigen Re-
ligionskenntnissen zu fithren» (S. 10).

Was Erde und Mensch, was Natur und Vernunft allein nicht geben konnen,
«mufl vom Himmel kommen und gesiet werden, daB so himmlische Bliithen
und Friichte entstehen, die nie verwelken» (S. 11). Eben dies hat Christus ge-
tan. Er hat unsere ohnmichtige, dem Bosen dienstbar gewordene Vernunft aus
dem Reich der Finsternis, unsern unsterblichen Geist aus der Gewalt des Todes
erlost und eine «gottliche Tugendanstale» (S. 11), die Kirche gestiftet, die Keime

1 Uebersetzung nach Otto Karrer, Neues Testament, Miinchen 1954 (gilt fir alle in dieser
Arbeit zitierten Bibelstellen).

74



des ewigen Lebens fiir alle Volker und Zeiten in sich trigt. Zwischen der et-
l6sten Vernunft und dem gottlichen Christentum besteht nun die schonste Ver-
bindung, und die Trennung von beiden hatte stets die traurigsten Folgen.?

Gott, Tugend und Unsterblichkeit sind die drei ewigen Grundwahrheiten;
sie sind die immerwihrende innere Offenbarung Gottes und wie eine Geheim-
schrift in unser Innerstes eingegraben.

Die Kirche kann nicht leben ohne Christus; sie bliiht und gedeiht nur in
inniger Verbindung mit ihm. «Wie es nun aber in jedem Pflanzen- und Men-
schenleben keinen Stillstand gibt — es geht vor- oder riickwirts —, so soll auch
die gesammte Christenheit, wie jeder einzelne Christ, immer schoner und scho-
ner emporbliihen, sich immer mehr und mehr verkliren in Christo Jesu» (S. 15).
Und wie das Christentum nach Paulus in jedem einzelnen Menschen seine Stufen
hat, so auch bei einzelnen Vélkern? Ihrer Bildungsstufe gemill miissen sich Un-
terricht, Kultus, Disziplin und duflere Kirchenverfassung richten. Bei aller duflern
Verschiedenheit in der Leitung der Christenheit muf} die Kirche aber doch immer
im wesentlichen die eine, apostolische und allgemeine oder katholische, d.h.
die alle Volker, Lander und Zeiten umfassende Kirche sein, «und ja nicht in
einzelne abgerissene Kirchleins sich zersplittern» (S. 16).* Die christlichen
Grundwahrheiten bleiben immer und ewig die gleichen.

Hirtte sich der Einzelne, ohne rechthaberischen Eigendiinkel, immer der Ge-
samtheit unterstellt, wire man immer iiberzeugt gewesen, dafl nur Christus und
nichts als Christus gesucht werden mufl und daB3 das Geistige nicht in Fesseln
geschlagen werden darf, hitte man immer und iiberall das «gottliche Entwick-
lungselement» (8. 17) fortgefiihrt, das wesentlich im Christentum liegt und unter
der Leitung von oben in den Konzilien fortlebt und fortwirkt, hitte man We-
sentliches und Unwesentliches immer gehorig unterschieden, dann — ja dann

wire es in der Christenheit nicht zu so vielen Spaltungen gekommen. Nur wenn
 der Zweig abgeschnitten ist, kann er verdorren. Wenn das Christentum nicht
mehr in Christo wurzelt, wenn es kirchlich zur schalen, toten Form geworden
ist, dann — und nur dann kann es vertilgt werden.’

Um Spaltungen und Abfall zu verhindern, mufl nach dem Beispiel der Apostel
und nach den iltesten Kirchengesetzen das kirchliche Leben immer wieder neu-
gestaltet werden. «Die Geistlichen nimlich in ihren Bisthiimern immer — all-
jahrlich — zur gehorigen Zeit versammelt, und hinwieder in kurzen Zeitriumen
die Bischtfe ganzer Nationen unter ihren Erz-Bischofen und Patriarchen, und
dann in etwas lingern Zeitriumen alle Bischofe der ganzen heiligen Kirche
unter ihrem Oberhaupte vereint —, o, sie hitten immerwihrend und ununter-
brochen die ganze Christenheit auf einer herrlichen Lebens- und Vervollkomm-
nungsbahn zu dem schonen Ziele der Verklirung Jesu in Christo hinangefiihrt,

* Fuchs verweist in Wiinsche 68 f. auf Paulus, nach dem unser ganzes Leben «ein ver-
ninftiger Gottesdienst» (rationabile obsequium) sein muBl (Rém 12, 1); s. auch Vor-
schlige 23.

«Als ich ein Kind war, redete ich wie ein Kind, dachte wie ein Kind, urteilte wie ein
Kind; da ich Mann geworden, habe ich abgelegt, was dem Kinde entspricht> (1 Kor 13,
11).

«Keine Parteiungen (schismata) soll es unter euch geben; vielmehr sollt ihr in dem-
selben Sinne und in derselben Geisteshaltung zusammenzustehen» (1 Kor 1, 10).

Fuchs nennt als Beispiele die Vernichtung der Christentums durch den Islam (im Mittel-
alter) und durch den Atheismus (wahrend der Franz. Revolution).

75



und so wiirde dann die Kirche immer auf angemessene Weise das ewige Christen-
thum zeitlich geoffenbaret und dargestellt haben.» Seit fast 300 Jahren sind aber
die Symoden und Konzilien, «schon lange vorher geschwicht und gehemmt»,
groBtenteils verschwunden, u.a. «aus Regierungssucht von einer Seite und aus
serviler Kriecherey und unverzeihlicher Schlaffheit auf der andern Seite». Es
tut nun grofe Not, «diese herrliche apostolische Einrichtung» wieder ins Leben
zu rufen (S. 18).

Ein Gedanke, der den Prediger immer ganz besonders rithrt und ergreift, ist
die Tatsache, daf} die katholische Kirche, eine Gemeinschaft von tiber 140 Millio-
nen Glaubigen, auch heute noch «vereint unter Einem Haupte, mit Einer Lehre,
mit Einem Kult, mit Einer Kirchenverfassung» dasteht (S. 18). Wenn aber den
«schreyendsten MiBbrauchen» nicht bald abgeholfen wird, droht auch ihr das
«schreckliche Sektenwesen» (S. 19).% Der ernste Beobachter findet diistere An-
zeichen genug. «Es ist nun namlich — seit so langem Stillstand — so manche Pflanze
grof} gewachsen, die, weil sie nicht vom Vater ist, die Girtner schon im ersten
Aufkeimen hitten ausreuten sollen, und es ist nun sehr hohe Zeit, sie auszurotten»
(S. 19).

Fuchs will die «vielen schrecklichen MiBbrauche» (S. 19) in der Kirche nicht
nennen, weil sein Herz schon beim Gedanken an sie blutet.” Er glaubt aber,
daf} diese allein schuld sind, da3 die katholische Kirche von so vielen verkannt
oder geldstert und von andern verlassen wird. «Unldngst ist wieder ein Geist-
licher aus unserer Kirche getreten.»® Leider hat dieser nicht «dem herrlichen
Tage entgegengeharrt», der hoffentlich bald iiber die Kirche aufgehen wird.
Jedem steht ja in der katholischen Kirche das herrlichste Feld offen, nach seiner
Gabe zu wirken, und Fuchs «wiilte nirgends eine so heimathliche, wunderlieb-
liche, allen Bediirfnissen entsprechende Kirche zu finden wie unsere Mutter-
kirche» (S. 19). Der einzelne soll sich nie allen gegeniiberstellen. Doch sind
Fuchs offentlich ausgetretene Katholiken lieber als «verlarvte» aller Art, die nur
aus Spekulation oder Gleichgiiltigkeit Katholiken sind, «die alles verderben,
weil sie, erstorben allen hohern Gefiihlen, nur dem Broderwerb und dem Zeit-
lichen leben und — lau und kalt — nicht fiir Christus und Seine Religion er-
glithen» (S. 19 f.).

Prophezeiend fiahrt der Prediger fort: «Ja, meine Lieben, er wird kommen,
der herrliche, vielersehnte Tag der erneuerten Kirche, aber blutroth wird er
aufgehen; es wird neues Mirtyrerblut flieBen® Was de la Mennais in seiner

6 Fuchs denkt vor allem an die 1831 von Abbé Ferdinand-Toussaint-Frangois Chatel
(1795-1857) in Paris gegrindete «Eglise catholique frangaise» (Wiinsche 135, FrS Nr.
42 vom 16, Okt. 1835). Diese romfreie Kirche lehnte Ohrenbeichte, Fastenverpflichtung,
Amtszolibat und lateinischen Kult ab und war grundsatzlich rationalistisch unter Bei-
behaltung mancher kath. Formen; sie verbreitete sich iilber 30 Departemente und er-
reichte 1838 ihren Hochststand (LThK 2, 1039).

7 Betr. MiBbriauche in der Kirche beruft sich A. Fuchs vor allem auf die AeuBlerungen von
P. B. Zimmer, seines Dogmatikprofessors in Landshut. Siehe bes. Suspension 159-170;
vgl. Biogr. A. Fuchs I 89.

8 Karl Maria Alexander Reichlin-Meldegg (1801-1877). 1823 Priester. 1828 ao., 1830-32
o. Prof. fiir Kirchengeschichte an der Theol. Fakultat der Universitit Freiburg i. Br.
1832 Uebertritt zur prot. Kirche, Heirat und Versetzung an die Phil. Fakultit der Uni-

 versitit Heidelberg. Vertrat eine rationalistisch-unglaubige Deutung der Kirchengeschichte.
LThK 8, 1120; Strobel, Liberalismus 83 ff.

» Fuchs verweist auf Alois Giiglers «Ziffern der Sphinx oder Typen der Zeit und ihr

76



schonen Begeisterung schon frither gewiinscht, das nihert sich, Gott Lob und
Dank, mit jedem Tage mit Riesenschritten. Es wird ein never Kampf — wie
in den ersten Jahrhunderten — ausbrechen. Die Flauheit und Lauheit, die
Dumpftheit und Stumpfheit und die schreckliche, alles ertddende Gleichgiiltig-
keit in religiosen Dingen eilt zu Grabe» (S. 20).1° Der himmlische Vater wird
die unfruchtbaren Zweige am Weinstock abhauen, die fruchtbaren aber reinigen,
damit sie noch mehr Friichte bringen.

Die Zeit, in der die katholische Kirche, «von mancher unheiligen Kruste be-
freyt, im Himmelsglanze strahlen wird»'' wird durch Di6zesan- und National-
synoden sowie Okumenische Konzilien herbeigefithrt. «Diese waren und sind
und bleiben immer das Erhaltungs-, das Errettungs- und das Belebungsmittel der
Kirche. Auf ihrer Katholizitit, die sich in der Majoritit ausspricht, ruht ja die
Weihe des heiligen Geistes» (S. 20).

Fuchs fihrt fort: «Daher zeigt sich nun der Unverstand all derjenigen, die da
iber jene Geistlichen lirmen, welche das verlangen, was urchristlich, was kir-
chengesetzlich und hoéchst nothwendig ist. Da heif3t es gleich: Sie sind ketzerisch,
sie sind nicht mehr katholisch (die, welche gerade das Katholische, das All-
gemeine verlangen!), sie sind revolutionir in schwarzen Rocken und im Bunde
mit jenen, die die Kirche und das Vaterland zu Grunde richten wollen. Der
politischen Revolution soll nun auch noch die kirchliche zur Seite gehen. Sie
sind irdisch gesinnt, sie sind weibersiichtig’ Als wenn, beyliufig bemerke, der
heilige Ehestand etwas unheiliges wire, als wenn es im Leben des Fiirstapostel
Petrus und seiner meisten Mitapostel eine Makel wire, daf sie, wie gewi3 manche
der ausgezeichnetsten groften Viter der ersten Kirche, in heiliger, keuscher Ehe
lebten; als wenn nicht schon Jahrhunderte lang ganze Bisthiimer mit verehelich-
ten Priestern in unserer romisch-katholischen Kirche wiren!!? Der kennt doch
Christum — der das Evangelium nicht, der da glaubt, daB Jesu Religion nur mit
ehelosen Priestern stehe und ohne sie falle.!® Und der ist allzu sinnlich und hat
auch nicht in weitester Ferne je die gottliche Wiirde der Menschheit und die
sakramentalische Heiligkeit der Ehe begriffen, dem die reine und keusche Ehe
etwas Herabwiirdigendes, edle Menschen Entweihendes ist. Jeder denke an seine
Eltern und frage sich, ob sie ihm nicht ewig die ehrwiirdigsten bleiben, ob iiber-

Deuten auf die Zukunft> (Solothurn-Niirnberg 1819, Brief 41 und 46). Ueber dieses
Werk s. Kaspar, Glgler 127-135.

© Fuchs denkt an de la Mennais’ Hauptwerk <«Essai sur l'indifférence en matiére de re-
ligion», 4 Bde, Paris 1817-23. Schon der 1. Band machte diesen franz. Geistlichen in
ganz Europa beriihmt. (Eine deutsche Uebersetzung erschien 1820 in Solothurn.) Ueber
Lamennais — so schrieb er sich seit 1834 — 5. S. 140,

" Alois Gugler, zit. in Fuchs, Christentum 26.

12 Gemeint sind die mit der rom.-kath. Kirche unierten Criechen (Fuchs, Suspension 31).

'3 1828 erschien ein umfangreiches Werk gegen den Pflichtzolibat: Johann Anton Theiner/
Augustin Theiner, Die Einfilhrung der erzwungenen Ehelosigkeit bei den christlichen
Geistlichen und ihre Folgen. Ein Beitrag zur Kirchengeschichte, 2 Bde, Altenburg 1828
(indiziert 1829). Dieses Werk war auch den Kirchenreformern des Kapitels Uznach
bekannt (Suspension 140). Ueber die Gebriider J. A. Theiner (1799-1860) und Aug.
Theiner (1804-1874) s. LThK 10, 15 f. - Der Disentiser Pater Placidus Spescha
(1752-1833) kommt in mehreren Schriften (1805, 1813, 1815, 1818, 1820) auf den
Zolibat zu sprechen, dessen gesetzliche Verpflichtung er fiir die Weltgeistlichkeit ab-
lehnt; s. Iso Miiller, P. P. Spescha und die Aufklarung, in: Studien und Mitteilungen
zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 84 (1973) 112-150 (Der
Gegner des Pflichtzolibates: 122-132).

77



haupt die Ehe Vertrauenswiirdigkeit aufhebe. Jeder bedenke, was in der Be-
stimmung des Menschen liegt» (S. 21).

Die Abhaltung von Synoden ist — nach Fuchs — keineswegs unkirchlich, un-
christlich oder gar revolutionir, sondern echt apostolisch und katholisch. «Es
sind alljahrliche Synoden — wie die Concilien — uralte Kirchenordnung; sie sind
vom Concil zu Trident aufs neue bestitigt und ihre regelmiBige Abhaltung
unter angedrohten Strafen streng anbefohlen worden.!* Und nicht umsonst! Be-
denket nur, wie wiirde es z. B. ergehen, wenn sich die GroBrithe drey- bis vier-
hundert Jahre nicht mehr versammeln wiirden (S. 22)!»

«Die katholische Kirche bedarf von Zeit zu Zeit eine wesentliche Verbesse-
rung (und jetzt besonders) in dem Volksunterricht, in dem Kult, in der Liturgie,
in der Disciplin — und in ihrer Hierarchie.'® Ach, man hilt so vieles fiir katho-
lisch, was unkatholisch ist — und vieles hinwieder fiir neu und unkatholisch,
was dcht und uralt katholisch ist. Stagnation, geistloses Formelwesen,'® ein ge-
spenster- und mumienartiges Gerippe,'” mechanische Abrichtung und Manbvrie-
rung von oben bis unten und unten bis oben (und wenn es auch noch so gut und
so geregelt geht, als wenn ganze Regimenter aufmarschiren und exerziren) und
die kiinstliche Abgliederung aller Theile nach dem Beyspiele zeitlicher Staats-
einrichtungen’®: Alle diese Dinge sind nun einmal nicht die Hauptsache, wie
viele etwa meinen, und darin besteht weder das Christenthum noch die Kirche;
und beyde darin suchen wollen, heiit auf den Kirchhof gehen, um bey den Gri-
bern die Lebendigen, beym Tode das Leben zu suchen.!?

Fiir jedes Wort, das ich Euch sage, Innig und Ewig Geliebte, hafte ich nicht
bloB3 vor Euch, sondern vor der ganzen Christenheit. Und ich habe sogut wie jedes
von Euch im Sinne, mit Gottes Gnade in der katholischen Kirche zu leben und
zu sterben. Ich bin Katholik — aus Gefiihl, aus innerm Bediirfnis, mit immer
steigender Ueberzeugung. Gott, der Herz und Nieren priift, der Mark und Bein
durchdringt, Er, der Allheilige, ist mein Zeuge!

Nichts GroBes gedeiht ohne Kampf! In asiatischer Weichlichkeit muf} alles
Edle ersterben. Mirtyrer-Sinn und Mirtyrer-Geist, wie ihn tausend und tausend
Blutzeugen hatten, den winsche ich mir, den wiinsche ich den Priestern, den
wiinsche ich allen — allen Christen!?® ... Die Kirche wird nur durch einen schwe-
ren Kampf neu geschaffen werden» (S. 22 £.).

' Das Konzil von Trient verlangt, dal alle drei Jahre Provinzialsynoden und alle Jahre
Diozesansynoden abgehalten werden. Andernfalls verfallen die Verantwortlichen «in
die von den heiligen Canones verfiigten Strafen» (24. Sitzung, 2. Kap. von der Ver-
besserung, Egli 246 f£.).

5 Das Wort «wesentlich» will Fuchs im Sinne von «wichtig» oder <hochwichtig» ver-
standen wissen (Glauben I 30 und 420).

18 «Geistloses Formelwesen» ist fiir Fuchs das lateinische Beten und Singen durch Sprach-
unkundige, vor allem Kinder und Klosterfrauen (Suspension 27, 29, 42).

17 Darunter versteht Fuchs unanstindige Bilder, die gegen jede Kunst und die «Anbetung
Gottes im Geist und in der Wahrheit> (Joh. 4, 24) verstoBen (Suspension 27).

18 Cemeint sind «pomphafte Processionen, oft mit den sonderbarsten Aufziigen» (Suspen-
sion 27).

' Nach Luk 24, 5.

2 Fuchs spricht in seiner Predigt mehrmals vom Martyrergeist, erwahnt aber den Namen
des gefeierten Heiligen kein einziges Mal. Pankraz ist fiir ihn einer der vielen Tau-
senden von Blutzeugen. Von Pankraz sind im {brigen keine historischen Nachrichten
iberliefert (LThK 8, 22).

78



B. Obne Christus ist fiir die Menschheit kein Heil im Staate

Die Kirchengeschichte der ersten drei Jahrhunderte beweist, dafl der Mensch
in einer guten Kirche seine ewigen Angelegenheiten auch dann noch gut be-
sorgen kann, wenn es um den Staat schlecht bestellt ist. Nie aber kann der
Staat gut gedeihen, wenn es an der Kirche fehlt, d. h. wenn die Menschen in be-
zug auf die erhabensten Ideen im Irrtum sind; denn die drei ewigen Ideen:
Gott, Tugend, Unsterblichkeit sind und bleiben stets die Grundlage von allem.
«Derjenige aber, der uns diese Lebens- und Segensideen vermittelt, sie uns
bietet, wie Keiner vor und Keiner nach Thm, der ist — mit grenzenloser Ehrfurcht
nennen wir seinen heiligen Namen — der ist Christus, der Hochgelobte in Ewig-
keit. Ohne Christus also kein Heil fiir die Menschheit im Staate» (S. 26).

Die Geschichte bezeugt uns, dal heidnische Volker nie durchaus gute Staaten
bilden werden und koénnen, denn wir alle tragen einen gemeinsamen Feind des
offentlichen Wohles in uns, nimlich den «schrecklichen, alles zerstorenden Egois-
mus» (S. 27). Nicht einmal das Christentum vermag mit seiner Uberirdischen
Kraft und Stirke diesen Weltgotzen zu bindigen und zu besiegen. «Was soll
ihn denn bey jenen Volkern unterdriicken», fragt Fuchs, «wo die einzig wirksamen
Gegenmittel — Gott, Jesu unendliche Liebe und Opfertod, Tugend und Allver-
geltung — den Menschen nicht als himmlische Gestirne leuchten, seine Gnaden-
mittel sie nicht stirken (S. 27)?» Christus hat die der Holle entsprungene Ei-
genliebe zerstort und die groBe Idee unbegrenzter Menschenliebe und Ganz-
hingabe beispielhaft durch sein ganzes Leben gelehrt, und wer sein Jiinger sein
will, muf} in unendlicher Liebe allen alles sein und sich fiir alle opfern. «Wahre
Christen sind daher nothwendigerweise immer die besten Biirger, und unter
keinen Volkern konnen sich die Staaten herrlicher entwickeln als unter christ-
lichen» (S. 27). Ehrsucht, Rangstreit und Ansehen der Person sollen bei ihnen
keine Rolle spielen. Die Christen sind sogar zur Feindesliebe verpflichtet, eine
Verpflichtung, die dem Psychologen allein schon ein Beweis fiir die Gottheit
Christi ist. _

«Das Christenthum hat die Keime zu den schonsten Verfassungen ausgestreut,
indem es, soweit seine Lehre reicht, Freyheit und Gleichheit aller vor Gott, vor
Christus und dem Gesetze mit ewig unausldschlichen Buchstaben in jedes Chri-
stenherz und in das groBe Gesetzbuch der Menschheit (die Bibel) eingegraben
hat» (S. 28 f.).2! Es verkiindet die zeitliche und ewige Erlosung und Erhebung

2t Betr. Freiheit fragt Fuchs: «Sind wir nicht Alle in die herrliche Freiheit der Kinder
Gottes versetzt? Macht uns nicht der Sohn, macht uns nicht die Wahrheit frei, nim-
lich sittlich, geistig frei? Ist nicht, wo der Geist des Herrn ist, da Freiheit? Hat uns
nicht Christus die Freiheit erworben? Ermahnt uns nicht der Apostel, in dieser Freiheit
zu bestehen und uns ja nicht mit einem Joche der Knechtschaft wieder belegen zu
lassen? » (Glauben I 170 nach folgenden Schriftstellen: Rom 8, 21; Joh 8, 32.36; 2 Kor 3,
17; Gal 5,1). — Betr. Gleichheit stiitzt sich Fuchs (Glauben I 170 f.) auf folgende Aus-
sagen der HI. Schrift: «Eimer ist euer Meister, ihr alle aber seid Briider» (Mt 23, 8).
«Es ist ja da kein Unterschied zwischen dem Juden und dem Heiden: derselbe Herr
ist iiber allen, reich fiir alle, die ihn anrufen» (Rom 10, 12). «Wir alle sind ja in einem
Geiste zu einem Leib getauft, ob Juden oder Christen, Sklaven oder Freie, und wir
alle sind mit einem Ceiste getrinkt> (1 Kor 12, 13). «Ihr alle seid ja in Christus
Jesus Kinder Gottes durch den Glauben» (Gal 3, 26). «Und sind wir Kinder, so sind
wir auch Erben Gottes und Miterben Christi (Rom 8, 17). «Ihr alle seid eimer in Chri-
stus Jesus» (Gal 3, 28).

79



aller. Despotic und Sklaverei sind zerstrt.** Das Christentum hat Kiinste und

Wissenschaften ausgebreitet; ihm verdanken wir die wichtigsten Entdeckungen,

und die Menschheit wird ihm bis in die fernste Zukunft immer neue, noch un-

geahnte, segensreiche Entwicklungen verdanken. Jesu Religion verdanken wir
auch Schul- und Waisenanstalten, Erziehungs- und «Tugendinstitute» (Kloster),

Kranken- und Besserungshauser und auch die Versu:herungsvereme
«Dem Christen ist die ganze Welt geheiligt, sein irdisch Leben im innigsten

Verband mit dem kiinftigen, sein ganzer Wandel ununterbrochener Gottesdienst

und alle zeitlichen Giiter die schonsten Mittel, andern ein zweyter Christus zu

seyn, sie zu segnen und zu begliicken» (S. 31). Das Evangelium wird einst noch
die ganze Erde zu einem Tempel Gottes verkliren. Der Christ darf iiber das

Zeitliche nicht lirmen und schmihen, denn alles Zeitliche ist durch Christus

miterlost und Gott zum Dienste geweiht. Wo also alle Biirger eines Staates von

oben bis unten in Christus wurzeln wie der Rebzweig am Rebstock, da ist Heil
und da sind unter jeder Regierungsform die ewigen Grundlagen eines guten

Staates verwirklicht. «Auf diese ewigen Grundlagen und Grundsitze k6mmt alles

an — und nicht auf die Regierungsform!» ruft Alois Fuchs aus (S. 32).

Die drei bekannten Staatsformen: demokratische Republik, Monarchie und
Aristokratie sind gut vereinbar. Alle Staaten miissen republikanisch werden, d.h.
christlich, gegriindet auf Freiheit und Gleichheit, und in hundert Jahren wird
auch ganz Europa republikanisch sein, wie der Politiker Chateaubriand prophezeit.
Nach diesem «groflten und edelsten Verfechter von Thron und Altar» (S. 33)
wird der Papst zu seiner Quelle, zum Volk zuriickkehren und — treu seiner Be-
stimmung — mit dem Evangelium in der Hand die Freiheit und Gleichheit aller
Menschen fordern.?® Wenn auch alle Staaten demokratische Republiken werden,
so sind deswegen die Throne noch nicht gestiirzt. Die Vernunft fordert ja in
allem Einheit und so auch in jedem Staate einen Mittelpunkt, von dem aus Heil
und Segen, Ordnung, Schutz und Sicherheit fiir alle Glieder und Teile flieBt.
Jeder Staat muB} also auch monarchisch sein, mul} einen hochsten Einheitspunkt,
einen Prisidenten haben, heifle dieser nun Kaiser oder Konig, Landammann oder
Biirgermeister. «Und in Mitte von beyden, den Millionen Biirgern und ihrem
Centrum, mull die Aristokratie segnend walten, wirken und vermitteln, von
unten nach oben, von oben nach unten, in allen Richtungen... Auf allen Punk-
ten miissen weise, edle Menschen die einzelnen Radien alle leiten, mit dem
Centrum verbinden und dieses durch sie die ganze Peripherie beleben. Es miissen
Unterbehorden seyn. Das ist die Aristokratie, die nothwendige, die vernunft-
22 «Diese und ahnliche Satze lieBen sich mit den schonsten Stellen aus dem heil. Chrisosto-

mus belegen» (Glauben I 36). — Johannes Chrysostomus (344/354-407), Kirchenvater,

Patriarch von Konstantinopel, einer der bedeutendsten Prediger des christl. Altertums

(LThK 5, 1018-1021).

23 Es stellt sich die Frage, in welchem Werk Chateaubriand diese Auffassung vertritt. Cha-
teaubriands apologetische Werke «Le génie du Christianisme» (Paris 1802) und <«Les
martyrs ou le triomphe de la religion» (Paris 1809) scheinen auch A. Fuchs nachhaltig
beeinfluBt zu haben (s. Biogr. A. Fuchs I 92). Im ersteren, seinem Hauptwerk, will
der zum Glauben seiner Kindheit zuriickgekehrte Schriftsteller die christliche Religion
durch den Aufweis des moralischen, dsthetischen, zivilisatorischen und sozialen Charakters
als die alle uberragende darstellen. Das zweite Werk zeigt die das Heidentum von innen
her uberwindende Kraft des Christentums (LThK 2, 1038 f.). Fuchs verteidigt das Chri-

stentum aber nicht nur mit menschlichen, .sondern mit (letztlich entscheidenden) bib-
lischen Kriterien.

80



gemifle, die einzig menschenwiirdige!** Und alle Staaten muf} das reprisentative
Princip vor Verwesung schiitzen und auf der Lebensbahn der Entwicklung und
Vervollkommnung immer vorwirts, aufwirts fithren» (S. 34).

Die Kirche ist in dieser Hinsicht jedem Staat ein leuchtendes Vorbild. Sie ist
die grofle Republik der Menschheit unter dem ewigen Konig aller Jahrhun-
derte.®® «Im Christenthum haben wir die demokratische, ewige Grundlage: Frey-
heit und Gleichheit Aller vor Gott, vor Christus, vor der Kirche. Das Christen-
thum weifl nichts von einem jidischen Levitenstamm, von pfiffischer Unter-
scheidung zwischen Priestern und Layen.®® Alle zusammen sind ein priesterlich
Volk.*” Und die Millionen alle einen sich innerlich unter Christus, duferlich
unter seinem Stellvertreter, unter ihrem gemeinsamen Oberhaupte, dem Papste.
Diesem Mittelpunkte verdanket unsere Kirche ihre fortwihrende Einheit, wih-
rend die andern Konfessionen in hundert Theile zerfallen. Und in Mitte von dem
Centrum und seinen Radien werden diese von ihren Vorstehern geleitet, im Geist
und Sinne des Ganzen. Das ist die Aristokratie vom Bischof bis zum letzten
Caplan. Mochten die Vorsteher alle — gut, edel, weise seyn! Ein dummer Priester
ist kein Geistlicher; hingegen ist auch priesterliche Tugend der schonste Schmuck
eines Geistlichen. Das Christenthum weill endlich nichts von Stagnation; es
schlieBt das groBe Princip reprisentativer Verfassung in sich» (S. 34 f.).

Fuchs fihrt fort: «Unserer Schweiz ist ein Einheitspunkt das groBre Bediirf-
niss. Wir haben bereits in allen zwey und zwanzig Theilen Demokratien und in
ihren Oberbehorden Aristokratien; aber wir haben keinen Centralpunkt, keine
Republik, in der Schweiz keine Schweiz... Solange uns eine solche alle um-
fassende, alle vermittelnde, alle begliickende Segensquelle mangelt, werden wir
nie Schweizer, nie gliicklich seyn» (S. 35). Geistliche, die bei einer Bundes-
regierung Religion und Kirche, Freiheit und Vaterland in Gefahr glauben, ken-
nen weder Religion noch Kirche, noch Freiheit und Vaterland, «kennen nicht
die ewigen Forderungen der Vernunft und des Christenthums, die am Ende,
allem ohnmichtigen Widerstande zum Trotz, sich doch realisieren werden und
missen. Und wenn sie zum Biirgerkriege auffordern, in ihrer traurigen Ver-
wirrung — in Rede und Schrift — so begehen sie ein Verbrechen, das durch ihre
Verblendung denn doch nie hinlinglich entschuldigt werden kann» (S. 35).

Die vom Weinstock losgerissene Rebe mul} verdorren. Wenn also die Reli-
gion nicht die Grundlage des Staates ist, mangelt diesem die Hauptsache, nimlich
das Leben, und auch die schonsten staatlichen Einrichtungen werden demnach
nur tote Gebilde sein. «Wenn nicht jeder Burger von oben bis unten in Christus
wurzelt, wie ein Scho3 am Weinstock, nicht in Thm lebt und in Vereinigung mit

* Fuchs nimmt Aristokratie im wortlichen Sinn, nimlich als «Herrschaft der Besten»
(griech.). Die Herrschaft der «Besten, Weisesten und Edelsten» ist fir ihn die einzig
menschenwiirdige und vernunftgemilBe Aristokratie (Wiinsche 20).

% «Paul IIl. nennt die Kirche in seiner Ansagungsbulle des Conciliums von Trient wie-
derholt die ,christliche Republik’» (Glauben I 161; s. auch Glauben I 167).

% Puchs anerkennt einen priesterlichen, aber keinen «pfiffischen», d. h. kastenartigen Un-
terschied, m.a. W.: Der Priester gehort keinem eigenen, vom Laien abgeschlossenen ge-
sellschaftlichen Stand an, wie im Judentum oder Hinduismus (Suspension 22 und 34 f.).

21 Hier wird das allgemeine Priestertum hervorgehoben (ohne das besondere zu leugnen),
nach 1 Petr 2,9: «Ihr aber seid ein auserwihltes Geschlecht, ein konigliches Priester-
tum, ein heiliges Volk.» Fuchs prizisierte spiter: «Alle zusammen sind gewissermaflen
ein priesterliches Volk» (Zlauben I 42).

81



Ihm wirkt; wenn Seine gottliche Opferidee nicht alle beseelt, wenn mit der
Liebe zu Gott auch die Menschenliebe — das Herz des Staates — entschwindet,
dann ist jenes hollische Unthier, der griBliche Drache der Eigenliebe wieder
entfesselt, und bey der freyesten Verfassung von der Welt wird Sklaverey seyn.
Dann wird einer den andern zu beriicken und zu unterdriicken suchen» (S. 306).

All die Greuel der Weltgeschichte, namentlich seit der Franzosischen Revolu-
tion — der Kampf der Privilegierten gegen die Unterdriickten, der Despoten
gegen die Untertanen, der Anarchisten gegen die Ordnung — riihren daher, daf
Unzihlige sich vom Weinstock Christi ganz losreiflen — von Christus, der ja
die reinste Bruderliebe und unbedingte Opferung ist. «O», ruft Fuchs aus, «wenn
dieses Unheil in immer steigendem Malle wichst, so bedroht uns das schreck-
lichste Heidenthum, das dann iiber Europa ausbrechen wird, das Heiden- und
Gotzenthum schrankenloser, allzerstérender Eigenliebe (S. 38)!»

Der Prediger schlieBt mit folgenden Worten: «Tausend und abermal tausend
Uebel, die nun die Menschheit niederdriicken, ach! sie wiirden schwinden, wenn
wir Rebzweiglein am Weinstock Christus wiren und durch Sein Wort und den
himmlischen Vater uns immer reinigen und zu allem Guten befruchten lieBen»
(S. 38 f.). Fuchs mochte nicht nur seinen Gldubigen, sondern allen Volkern «mit
herzdurchdringender Stimme» zurufen: «Vereinigt euch mit Christus! Seid
fruchtbare Rebzweiglein an Thm, dem gottlichen Weinstocke (S. 39)!»

82



7.3 Erste Auseinandersetzungen

Diese Predigt wurde, wie zu erwarten war, nicht ohne Widerspruch aufgenom-
men. Wieviele der Zuhorer an einigen Stellen Anstol genommen haben, ist
freilich eine andere Frage. Nach Alois Fuchs und seinen priesterlichen Freunden
drgerten sich nur einige wenige Zuhorer.! Der grofite Teil des sehr zahlreich
anwesenden Publikums habe die Predigt «mit der liebevollsten und gespann-
testen Aufmerksamkeit angehort»2 Nach dem streng konservativen Kustos
Karl Maria Curti aber, der iibrigens — wie iiblich — die Predigt nicht anhorte,?
hatte diese Rede «den groBten Teil der Gemeinde empért».t Beide Aussagen sind
parteiische Stellungnahmen und als solche iibertrieben. Es scheint aber Tatsache
- zu sein, dal} der groBere Teil der Zuhorer die Predige positiv aufgenommen
hat, wenn auch mit gewissen Vorbehalten.®

Die Fuchssche Predigt vom 13. Mai 1832 war in Rapperswil und Umgebung
bald in aller Leute Mund. Die geistlichen Freunde von Alois Fuchs erorterten
lebhaft die Thesen und begleiteten den Festredner auf dem nachmittiglichen
Spaziergang «wie im Triumphzug».® Unter den Gldubigen gaben vor allem die
AcuBlerungen iiber Synode, Liturgie und Zolibat zu reden. Einige besonders
eifrige und am Hergebrachten hingende Katholiken, vor allem Frauen — von
den Gegnern «Zeloten» und «Obskuranten» genannt — trugen das Vorgefallene
Kustos Curti zu, der es nicht versiumte, «auf bekannten Schleichwegen Parthey-
ginger gegen den Prediger anzuwerben».” Curti gewann sofort den einfluflreichen
Bezirkskommandanten und GroBrat Felix Kolumban Diog, der im Verfassungsrat
als Fiihrer der Ultrademokraten die Selbstindigkeit der beiden Konfessionen des
Kantons St. Gallen heftig verteidigt hatte.® '

Diog, der wie Kustos Curti den Inhalt der Predigt nur vom Horensagen
kannte, reichte beim Verwaltungsrat Rapperswil (damals auch Kirchenbehérde)
unverziiglich Klage ein. Dem Hauptkliger schlossen sich an: Joseph Maria Cur-
ti, genannt «Religionsstatthalter», Metzgermeister Helbling und Weibel Zieg-
ler.? Die vier Beschwerdefithrer verlangten von der Kirchenbehdrde,® dal} die

! Suspension 5 (auch 110) und Vaterland, Biogr. Skizze 39. «Nur einige fanatische Wei-
ber rumorten» (Helbling, Biogr. 105). — «Einige Betschwestern jedoch schrieen Zetter»
(Chr. Fuchs in Predigt 93, SchluBwort).

2 Fuchs, Suspension 4 f.

3 A. Fuchs in der AZ Nr. 45 vom 6. Juni 1832 (Original in der Kantonsbibliothek AR).

Subregens Karl Greith, der seine Informationen von Kustos Curti erhielt, in einem Brief

an seinen Miinchner Lehrer Ignaz von Dollinger (1799-1890), 26. Febr. 1833 (s. Jo-

hann Friedrich, I. v. Déllinger, Bd. 1, Miinchen 1899, 387). Nach Greith hielt Fuchs

seine Predigt «unter sichtbarer Aufregung seiner Zuhorer» (Allg. Grundziige 58 f.).

5 Suspension 109 f. und Glauben I 50 Anm. 3. — Nach F. Helbling wurde die Predigt
«von der iiberaus groBen Mehrheit» gut aufgenommen. «<Es ist bemerkenswerth», fiigt
er bei, «wie gerade die besten Menschen und die frommsten Katholiken von jedem Stand
und Alter, weit entfernt gekrinkc zu werden, die Predigt mit Liebe und Erbauung an-
horten» (AZ Nr. 55 vom 11. Juli 1832; Original in der KB AR).

¢ Fuchs, Suspension 5 Anm. 2.

7 A. Fuchs in der AZ Nr. 45 vom 6. Juni 1832; s. auch Predigt 91, 93 (SchluBwort)
und Glauben I 109 Anm. 1.

8 Vgl. S. 52 f.

* Freim. Nr. 40 vom 18. Mai 1832 — J. M. Curti ist nach dieser Quelle «Schwager des
freisinnigen Urnergesandten Lauener». Joseph Leonz Lauener (1775-1862), Landammann
1829-31 (HBLS IV 612; Spiefl, Baumgartner-Hel3, Reg.).

0 Fuchs, Predigt 91 f.



Fuchssche Predigt dem Bischof angezeigt werde, zumal folgende Stellen eine
Riige verdienten: «Bald werden Lutheraner, Katholiken und Reformirte einig
seyn»'! und «Das Colibat soll aufgehoben werden». Diog und seine Mitkliger
wiinschten «die Erklirung ab Seite des Herrn Professor Fuchs, ob die Katholiken
zu den Reformirten iibertreten sollen oder umgekehrt». In ihren Augen beweist
der Angriff auf den Zolibat, daBl Prof. Fuchs «dem Tit. Bischof nicht denjenigen
Gehorsam schuldig zu seyn glaube, welcher zur Wesenheit des Katholicismus
gehore». Gleichzeitig wird dem Verwaltungsrat Rapperswil der Auftrag erteilt,
«fiir Verschmelzung der hiesigen geistlichen Pfriinden die nothigen Schritte zu
thun». Dieser nahm bereits am folgenden Tag (14. Mai) in einer auBerordent-
lichen Sitzung von der Eingabe Kenntnis und beschloB:!? «In Betracht detr Na-
tur der gefallenen Klage sollen Herr Prisident Suter!® und Verwaltungsrat Amand
Helbling beauftragt sein, dem H. Stadtpfarrer Fuchs, ohne in dieser Sache einzu-
schreiten, die einfache Anzeige von dem Vorgefallenen zu machen.»

Die Anhinger von Alois Fuchs blieben nicht untitig. Um dem Prediger «ihren
Dank und Verehrung zu bezeugen und um die ununterrichteten Biirger auf die
niedrigen Umtriebe aufmerksam zu machen»,'* gaben sie noch am 14. Mai 1832
dem Verwaltungsrat eine Erklirung ab, die von vielen bekannten Rapperswilern
unterschrieben wurde. Das Schriftstiick hatte folgenden Wortlaut:** «Die untet-
zeichneten Biirger Rapperswyls, die aus vollester Ueberzeugung der katholischen
Religion zugethan sind, erkliren andurch bey ihrem besten Gewissen offentlich
und feyerlichst:

a) Daf} die vom geistlichen Herrn Professor und Spitalpriester Aloys Fuchs dahier
am Sonntag, den 13. dieses Monats, in hiesiger Pfarrkirche gehaltene Predigt,
in ihrem ganzen Zusammenhange aufgefaBt, wie wir sie theils selbst horten,
theils von gewissen- und wahrhaften Zuhorern vernahmen, nicht nur nichts
Religionswidriges enthalten, sondern daBl sie Gegentheils voll salbungsvoller
Wiirde und belegt mit den unwiderlegbarsten Griinden der Schrift, der Ge-
schichte und der ersten, reinen kirchlichen Lehre, ganz den Geist Jesu geathmet,
daher alle diesem Geiste widerstrebende Mif3briuche zu heben bezweckt habe,
wofiir wir dem Herrn Prediger unsere ungeheuchelte Hochachtung offentlich
bezeugen.

b) Dal wir diejenigen Biirger, welche heute bey hiesigem Verwaltungsrathe
gegen diese Predigt als eine religionswidrige klagend eingekommen, durchaus
nicht fiir die Reprisentanten der Religion, fiir was sie sich anzumassen schei-
nen, halten, und dal wir daher in Betreff dieses Punktes die Ehre und Ueber-
zeugung des bessern Theils von Rapperswyls katholischer Einwohnerschaft
bestens verwahrt und gerettet wissen wollen.

©) Endlich, dal wir — aus gleichen Grunden und fiir gleiche Absicht — unsern

1t Eine solche Aussage findet sich nirgendwo in der Predigt. — Diog soll am Nachmittag

des 13. Mai auf offentlichem Platze wie ein Wiitender geflucht und u.a. gerufen haben:
«Fuchs kann ja zu ihnen hiniibergehen, zu den verfluchten Protestanten!» (F. Helbling
in det AZ Nr. 55 vom 11. Juli 1832).

12 StAR, J 13: Prot. des Verwaltungsrates, 14. Mai 1832, S. 443,

8 Leopold Suter (1772-1837) von Rapperswil; Prds. des Ortsverwaltungsrates, Spitalver-
walter, Grofrat (kons.). — Wahrheitsfreund Nr. 43 vom 27. Okt. 1837.

14 Freim. Nr. 40 vom 18. Mai 1832.

15 Fuchs, Predigt 93 f. (Das Original ist nicht vorhanden.)

84



Verwaltungsrath nicht fiir kompetent halten, iiber solche Klagen berathend
und entscheidend einzutreten; daher wir auch von demselben eine férmliche
und bestimmte Abweisung der Klage ein fiir allemal um so mehr erwarten,
als wir widrigenfalls die nothigen und kriftigsten Schritte protestando gegen
ihn zu ergreifen bemiiBigt wiirden.»

Verfasser dieser Erklirung ist wahrscheinlich Stadtpfarrer Christophor Fuchs,
der von einer Abordnung des Verwaltungsrates iiber die Klage einiger Rappers-
wiler Biirger unterrichtet worden war. Pfarrer Fuchs ist es denn auch, der mit
Unterstiitzung gleichgesinnter geistlicher und weltlicher Freunde Alois Fuchs
bewogen hat, seine Predigt vom 13. Mai 1832 dem Druck zu iibergeben.!® Zweck
der Verdffentlichung war nicht so sehr eine Rechtfertigung gegeniiber den Kri-
tikern als die Verbreitung kirchlicher Reformideen. Fuchs begann bereits am
15. Mai mit den erklirenden Beilagen.!?

Gleichzeitig waren eine ganze Anzahl Rapperswiler darum besorgt, die Predigt
und die Diogsche Klage einer breiteren Oeffentlichkeit bekanntzumachen. «Ja,
Maizeit!» schrieb der in St. Gallen erscheinende «Freimiithige».!® «Gottlob! Hier
fingt auch im Kirchlichen der Spreu an, sich vom Kernen zu siubern.» Und
Felix Helbling berichtete der «Appenzeller Zeitung»!® nur Eulen und Uhus®
hitten an der inhaltsreichen, zeitgemiBen und offenen Predigt kein Gefallen
gefunden — aber auch «schlechte, verworfene Menschen, deren schuldbewuf3te
Gewissen all der unkirchliche, in die Kirche eingeschmuggelte Quark von todten,
hohlen Formenwesen decken oder beschw1cht1gen sollte».

Damit war Oberstleutnant Diog anvisiert, der als Hauptankliger der Predigt
nun ins Schufifeld der Kritiker geriet. «Wie lange wird dieser noch rumoren und
wie lange noch werden sich einige von ihm hetzen und verleiten lassen?» fragte
ein Korrespondent des «Freimiithigen».?! Felix Helbling nannte Diog den «elen-
desten», aber auch «religionslosesten aller St. Galler Biirger», weil er im Privat-
gesprich oft unumwunden seinen Unglauben ausspreche und iiber alles, selbst
tiber die erhabensten und wichtigsten Wahrheiten spotte und lache?* Er wun-
derte sich deshalb sehr, daB3 dieser Verichter der Religion sich zu deren Ver-
fechter aufwerfen und das Wesen des Katholizismus aufzeigen will. Ins gleiche
Horn blies Oberstleutnant Rickenmann in einer Einsendung an die «Appenzeller
Zeitung», die Redaktor Meyer aber — was viel bedeutet — nicht erscheinen lief3.*
In den Augen Rickenmanns ist Diog kein Verteidiger der Religion, «weil er
selbst gar keine hat, sondern des Pfaffthums und religiésen Unsinns». Seit dieser

16 Helbling, Biogr. 105; Fuchs, Suspensmn 18.

17 Fuchs, Predigt 49.

8 Nr. 40 vom 18. Mai 1832, verfaBt «von einem aufrichtigen Laien». Redaktor Henne
bemerkte einleitend, dal von den vielen zugesandten Beitrigen nur einer veroffentlicht
werden konne.

1 Nr. 40 vom 19. Mai 1832 (Original in der KB AR).

2 D.h. die Feinde von Aufklirung und Fortschritt, auch Finsterlinge, Dunkelminner oder
Obskuranten genannt.

21 Siehe Anm. 18.

2 AZ Nr. 55 vom 11. Juli 1832.

8 QOriginal in der KB AR — F. Helbling bat Redaktor Johannes Meyer (1799-1833) am
27. Mai 1832, Rickenmanns Beitrag in die «Appenzeller Zeitung» aufzunehmen: «Der
elende Wicht muBl total vernichtet werden, und das kann nur auf dem Wege der
Oeffentlichkeit geschehen. Wenn Sie uns dazu verhelfen, werden Sie uns sehr ver-
pflichten» (Original in der KB AR).

85



«libelberiichtigste und elendeste aller St. Gallerbiirger» Kommandant des Mili-
tairbezirkes Rapperswil sei, finde keine Musterung oder militirische Versamm-
lung statt, «bei der es nicht Streit und Hader und die groften Insubordinations-
Vergehen absetzt, wobei gewohnlich der iibel Kommandirende insultirt und
thatsichlich mi3handelt wird». Seinem Amt als GroBirat des Kantons St. Gallen
sei Diog nicht gewachsen.?

Auch Diogs heimlicher Ratgeber, Kustos Karl Maria Curti, wird heftig an-
gegriffen. Alois Fuchs®® hitte von ihm erwartet, daf} er gerade jetzt auf die
Kanzel steigen wiirde, um «in amtlicher Stellung, auf heiliger Stitte, mit Sal-
bung und Wiirde die Wahrheit aufrecht zu erhalten und zu vertheidigen, insofern
er sie von andern insgeheim untergraben oder Offentlich angegriffen glaubt».
Ein solches Vorgehen wire in seinen Augen anstindig, wiirdevoll und pflicht-
getreu gewesen. Doch Kustos Curti schickte, als die Reihe wieder an ihm war,
wie schon seit vielen Jahren, einen Kapuziner auf die Kanzel, obwohl er nur
jeden zweiten Monat zu predigen hatte und seit bald zehn Jahren von der
Schulpflicht befreit war.?® Fuchs wirft seinem Amtsbruder vor, dafl er die Ver-
kiindigung des Wortes Gottes, «diese laut dem Tridentinum erste aller Pflichten
jedes Bischofs und Priesters» 2’ unterlasse, deshalb offentlich stumm sei und nur
andere heimtiickisch aufhetze. Er fordert Curti offentlich auf, in Zukunft immer
«in allerhochst selbst eigener Person» die Kanzel zu besteigen. «Ist er aber dieses
nicht im Stande und unfihig, in Rede und Schrift die Gegner zu widerlegen, so
entsage er auch ein fiir allemal dem elenden, unpriesterlichen, geheimen Intrigen-
spiel.» Fuchs nennt Curti und andere Geistliche seinesgleichen Feinde der Pre-
digt und einer echt christlichen Liturgie. Thr Palladium® sei «Psalmengeschrey
und Rosenkranzgeplapper — und ein Gottesdienst in fremder Sprache, 365mal
im Jahre und lebenslinglich gleich», was keiner Anstrengung und keiner Geistes-
vatigkeit bediitfe. Auf diese Weise konne der geistloseste Mechaniker Priester
sein, zumal solange das Messelesen Hauptsache und die Predigt ein Anhingsel
bleibe.

Auch Felix Helbling geht mit dem «Curti-Heerrn» scharf ins Gericht*® Seine
Vorwiirfe lauten: «Knauseriges und iuBlerst unreinliches Besorgen des Kirchen-
zeugs; unkirchliches und heut zu Tage so duBlerst anstoBendes, mitunter skan-
daléses Auf- und Abriisten; Lirmen, Toben und Schlagen bei jedem Anlasse;
immerwihrendes Allzuspiterscheinen.»® Helbling nennt die Kustos-Pfriinde
eine Sinekure oder Pantoffel-Pfriinde, also ein miiheloses, aber eintrigliches
Amt. Mit der in der Diogschen Klage geforderten «Verschmelzung der hiesigen

% Diog wurde in den Maiwahlen 1833 nicht mehr in den Groflen Rat gewihlt. Sein Amt
als Bezirkskommandant legte er bereits im August 1832 nieder.

%5 AZ Nr. 45 vom 6. Juni 1832 (Original in der KB AR).

%6 Nach dem «Freimiitigen» (Nr. 40 vom 20. Mai 1833) hielt Curti «innert einem Dutzend
Jahre etwa eine oder zwei Predigten».

7 5, Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egli 33) und 24. Sitzung, 4. Kap. von der
Verbesserung (Egli 250).

2 Schiitzendes Heiligtum (Kultbild der Pallas Athene in Troja).

2% AZ Nr. 48 vom 16. Juni 1832 (Original in der KB AR).

3 Aehnliche Vorwiirfe macht A. Fuchs in Suspension 42 Anm. 18 — Chr. Fuchs bemerkt
im Pfarreibericht vom 27. Okt. 1826: «CrofBlere Reinlichkeit in den Kapellen und iiber-
haupt strengere Ordnung wire sowohl in den Kapellen als besonders in der Pfarr-
sakristei zu wiinschen» (BiA SG, Pfarreiberichte 1825/26).

86



geistlichen Pfriinden» ist er ganz und gar nicht einverstanden. Seiner Meinung
nach soll in Rapperswil keine der sechs Pfriinden zusammengelegt, wohl aber
die Kustorei sowie die Frith-, MittelmeB- und Spitalpfriinde in Lehrstellen
umgewandelt werden, und zwar ohne kirchliche Verpflichtungen (wie in St. Gal-
len und andern Orten), damit sich die geistlichen Professoren neben der Schule
ganz dem Studium und den Wissenschaften widmen konnen. Rapperswil habe
«an zwei dienstthuenden Priestern genug».3!

# D. h. am Pfarrer und Pfarrhelfer. A. Fuchs hitte eine Verschmelzung von Pfriinden be-
griflt (Glauben I 108 Anm. 3).

87



7.4 Druck und Verbreitung der Predigt

Ende Juni 1832 erschien, wie in der Presse friihzeitig angekiindigt,! die Reform-
predigt vom 13. Mai im Druck, «auf vielseitiges Verlangen von geistlichen und
weltlichen Freunden des Herrn Verfassers», wie das Titelblatt beifiigt.? Somit
konnte jedermann die umstrittene Rede einsehen, genauer studieren und all-
filligen Ketzereien nachspiiren. Fuchs widmete seine Predigt «Allen, die den-
selben kostlichen Glauben erlangt haben, in der Gerechtigkeit unseres Gottes
und Heilandes Jesu Christi (II. Br. Petri 1, 1), mit Bruderliebe und Bruder-
kuf!» Der Text entsprach der Niederschrift und dem offentlichen Vortrag, «nur
etwa unwesentliche Verschiedenheiten einzelner Worter und Sdtze und ihrer
Stellung ausgenommen, wie sich dies bey einem nicht mechanischen Vortrage
ohnehin von selbst versteht».®

Fir die Herausgeber schrieb Stadtpfarrer Fuchs ein Vor- und SchluBwort.
«Folgende Rede... ist in Wahrheit ein Wort zu seiner Zeit, rein und klar, mit
Einfalt und Salbung», lesen wir in der Einleitung. «Und wie gewisse Thiere wid-
rig leiden bey den vollen Glockenklingen und beym Ertonen der Harmo-
nien, so auch gewisse Menschen, wenn das Christenthum in seiner Hohe und
Tiefe dargestellt wird. Wiirden diese bedaurungswiirdigen Menschen sich mit
ithrem Urtheil fiir sich bescheiden, so wire es noch ertriglich; aber unausstehlich
wird es, wenn sie ihren Unsinn und ihre Verleumdungssucht noch andern auf-
dringen wollen.»* Im SchluBBwort wird Diogs Klage auszugsweise wiedergegeben
und dann bestritten, dall auch nur ein Satz der Predigt im Sinne dieser Eingabe
vorgetragen worden sei. Hierauf folgt die bereits zitierte Erklirung zahlreicher
Rapperswiler Biirger zugunsten der Rede von Professor Fuchs.

Von groBer Wichtigkeit sind nun die Beilagen, welche die in der Predigt be-
rithrten Themen weiterfithren und noch besser erkliren wollen. Sie nehmen mehr
Raum ein als die Predigt selbst.> Gerade aus diesem Anhang wutrde der groBere
Teil der verurteilten Stellen gezogen. Von den sieben Beilagen werden im fol-
genden die vier wichtigsten zusammengefal3t.

1. Christlicher Rationalismus und Gottesdienst®

So wie das Christentum die Vernunft aus dem Reich der Finsternis erlost hat,
so mull hinwieder die Vernunft das Christentum «aus den Fesseln des entarteten
Kirchenthums, aus dem Schutte von Schlacken und todten Formeln, aus der
Sklaverey des egoistischen Sektenwesens» erlosen (S. 54 f.). «<Wenn dann das ver-
niinftige Christenthurn und die christliche Vernunft sich sakramentalisch ver-
binden, wenn die christliche, unendlich reiche Gemiithswelt in die schonsten
Flammen ausschligt, dann wird Jesu Religion sich wunderschnell verbreiten. Das

! Freim. Nr. 40 vom 18. Mai und AZ Nr. 40 vom 19. Mai 1832.

* Ohne Christus kein Heil fiir die Menschheit in Kirche und Staat. Eine Rede, gehalten
zu Rapperswyl, den dritten Sonntag nach Ostern, an einem Mirtyrerfeste, von Professor
Aloys Fuchs. Mit Beylagen. Rapperswyl, bey Wegelin und Bésch, 1832 (94 S.).

¢ Fuchs, Predigt 40 (Nachwort).

Predigt 3 — «Wie konnten Leute, welche immer an Vorurtheilen kauen und am Buch-

staben nagen ..., ein solches Wort in seinem Grund und Ziel erfassen? Aehnlich den

Affen, konnen sie nur etwa ein Blittlein abzehren, dann es als — diirr erkliren und —

zerzausen» (ebd.).

5 Predigt: 34 Seiten, Beilagen: 42 Seiten.

88



erloste Christenthum wird, erleuchtet vom heiligen Geiste, den ganzen Menschen
und nicht blo} etwa seine denkende Seite oder nur die Gefiihlsseite, nein, es
wird — als wahrer Katholicismus — den ganzen Menschen ergreifen. Denken
wir uns unsern erhabenen und erhebenden Kult zeitgemill umgestaltet und neu
gebildet! Welche Wirkung miiite er auf alle edle Menschen machen! Jetzt
aber ist er leider so vielfach entstellt, und wie hemmend ist nicht unsere litur-
gische Sprache! Wire das Christenthum mit einer solchen Liturgie je so wunder-
schnell ausgebreitet worden, wenn die bekehrten Volker in einer todten, fremden
Sprache Jesu Opfertod hitten feyern und ihre Priester vor allem eine solche
Sprache miihsam erlernen miissen? Aber es kommt die Zeit, wo die Kirche neu
geboren wird, und dann ihr gottlicher, alle erobernder Sieg, den die christliche
Kunst schon so vielfaltig in himmlischer Begeisterung uns vorgebildet (S. 55) !»

2. Der Katholizismus’

Gegeniiber andern christlichen Konfessionen legt Fuchs das klare Bekenntnis
ab: «Der Katholicismus ist wirklich die eine, heilige, allgemeine und aposto-
lische Kirche, das Christenthum in seiner allseitigen und schonsten Offenbarung»
(8. 56). Die Lehre und der Gottesdienst der katholischen Kirche schlielen jede
Einseitigkeit aus. Die Kirche ist jener himmlische Baum, der, einst ein kleines
Samenkornlein, sich nun in 18 Jahrhunderten so herrlich entfaltet hat und sich
immer noch herrlicher entfalten wird. Das Samenkornlein muBite aber nach tau-
send Jahren «ganz anders in seiner Entwickelung sich zeigen als nur nach hundert
Jahren; aber es muf sich auch wieder im Jahre 1832 ganz anders darstellen als
im sechszehnten Jahrhundert... Das Christenthum hat seine ewige, unwandelbare
Seite in der Lehre, seine zeitliche, sich immer fort neu gestaltende und veredelnde
in seiner Offenbarung, in der Kirche» (S. 56). Da der Katholizismus den ganzen
Menschen erfaB3t, 1aBt sich kein religitses Bedurfms denken, das in ihm nicht die
vollste Befrtedlgung finden wiirde.

«Wie die einzelnen Orden aus individuellen Richtungen und ganz eigenthiim-
lichen Verhiltnissen psychologisch nothwendig hervorquollen, ebenso ldfit sich
auch der Ursprung einzelner Confessionen und ihrer neuen Unterabtheilungen
erkliren, und bey einiger Nachgiebigkeit auf der kirchlichen und bey weniger
Eigendiinkel und Rechthaberey auf der andern Seite hitte ihte Trennung von
uns nie erfolgen konnen» (S. 56). Fuchs meint, es wire fiir einen stillen, frommen
Monch eine sehr schone Aufgabe, anhand der Geschichte, verbunden mit einer
psychologischen Durchfiihrung der Lehre und des Gottesdienstes seiner Kirche,
den Nachweis zu erbringen, dal die einzelnen Konfessionen und ihre neuen
Zweige in der katholischen Kirche <alles, alles finden wiirden, und wie gerade die
Vereinigung Aller den schonsten Bau aus Gott gestalten miifite (S. 57).

Die ofters gehorte Behauptung, der Protestantismus sei fiir denkende Volker —
fir den ernsten Norden, der Katholizismus aber nur fiir den gefiihlvollen Siiden,

6 Der erste Teil der Beilage 1, betr. das Verhiltnis von Kirche und Staat, wurde in we-
nigen Sitzen dem Predigttext einverleibt.

7 A. Fuchs schrieb diese Beilage gegen die Schrift «Sendschreiben an den Hrn. Erz-
bischof Bernhard Boll in Beziehung auf das bei der rom.-kath. Priesterweihe zu be-
schworende Glaubensbekenntnis» (Freiburg i. Br. 1832), verfait von dem 1832 zum
Protestantismus iibergetretenen Freiburger Kirchenhistoriker K. M. A. Reichlin-Meldegg
(Suspension 20, Glauben I 75 f.).

89



ist sehr einseitig und beweist eine hochst oberflichliche Kenntnis der katholischen
Kirche. «Nein, der Katholicismus bietet dem Geiste fiir die ideale Welt ein un-
ermeBliches Feld, wihrend er dem Gemiithe zugleich ein Reich unerschopf-
licher Gefiihle erschlieBt.» (S. 57 f.). Allerdings ist nicht zu leugnen, daf} gerade
die traurige Entstellung der katholischen Religion die Hauptursache ihrer viel-
seitigen Verkennung ist.

In seinem Kommentar zur Predigt ist es Fuchs verstindlicherweise nicht mog-
lich, alle schiefen Vorstellungen iiber die katholische Kirche zurechtzubiegen.
Er fiihle sich aber verpflichtet, einige in neuester Zeit, vor allem von Prof.
Reichlin-Meldegg wieder angegriffene katholische Lehren und Briuche kurz
herauszuheben: «Ueber die Beichte gilt Sailers Wort, daf sie jedenfalls wesent-
lich im Evangelium liegt und sich selbst einsetzt und einsetzen muBte. Sie ist
psychologisch nothwendig» (S. 58). Die Heiligenverehrung griindet auf Vernunft
und Christentum; sie muf} auf edle Menschen von segensreichstem Einflul} sein.®
Der Sinn der Reliquienverebrung wird selbst von protestantischen Theologen
tief erfalt® Die Lehre von einem Reinigumgsort steht zwar nicht in der Bibel,
doch «sie schaut aus ihr heraus und liegt ihr zu Grunde, von der ersten bis zur
letzten Seite; sie ist liberdies ein ewige Forderung der Vernunfe» (S. 59). Man
kann die Zeit nicht von der Ewigkeit trennen und die Erlosung nur auf die
kurze Spanne unseres Lebens einschrinken. Die Kunst darf von der Religion
nicht getrennt werden, erhilt sie doch gerade durch sie ihre Weihe und Ver-
klirung. Daf} die Bilder jedes edle Menschenherz sehr stark beeinflussen konnen,
hat Fuchs besonders im einsamen Riemenstaldnertal erfahren. «Was hielt, was
hob und trug mich immer in herber Winterszeit, in dunkeln Sommertagen? Ein
Gang in mein wunderschones Kirchlein mit seinen lieblichen Altiren, nach der
reinsten Kunst und im 4cht biblischen Geiste! Und dazu noch der Tabernakel des
Heiligsten (S. 62)!»

3. Die Kirchenverfassung

«Es ist das Wesen der katholischen Kirchenverfassung, da3 sie von unten bis
oben durch alle Gliederungen rein reprisentativ ist und durch dieses reprisentative
System das heilsamste Mittel in sich tragt, sich immer zeitgemil3 zu regenerieren.
Leider aber ist seit etwa drey hundert Jahren dieses reprisentative kirchliche Le-
ben nur allzusehr im Riickstand geblieben» (S. 66). Das Ueberwiegen des Papal-
systems darf aber nicht allein Rom zur Last gelegt werden. Auch die Bischofe
sind daran schuld, weil sie diesem System nicht pflichtgemill entgegengetreten
sind. Desgleichen ist das «aufler die Schranken getretene Episcopalsystem» nicht
allein den Bischofen anzulasten; auch die «schlafende Geistlichkeit» trigt eine
groBe Schuld. Gerade der Klerus muf} jetzt «seine heiligen, unverjihrbaren Rechte
ins Leben rufen und handhaben» (S. 66 f.).1°

8 Nach Sailer ist die Heiligenverehrung genuin christlich, der dltesten Tradition und auch
der Vernunft gemaB. Der Landshuter Theologe betont aber stark den christozentrischen
Aspekt und warnt vor Uebertreibungen und MiBbrauchen. Siehe Franz Geotg Friemel,
J. M. Sailer und das Problem der Konfession, Leipzig 1972, 307-313 (Erfurter Theol.
Studien, Bd. 29).

% Fuchs nennt den Berliner Kirchenhistoriker Johann August Wilhelm Neander (1789-
1850), den Verfasser eines zweibindigen Werkes iiber den hl. Johannes Chrysostomus
(Berlin 1821/22); s. LThK 7, 856.

19 Nach dem Papalsystem liegt die oberste Gewalt in der Kirche beim Papst (Papalismus)

90



«Ja, die Zeit ist da, wo endlich wieder einmal das Papalsystem ins gehorige
Verhiltnis zum Episcopal- und dieses hinwieder zum Presbyterialsystem zuriick
versetzt werden muf}, und auch das Letztere soll nicht etwa in eine pfaffische
Aristokratie ausarten, sondern die #chtchristliche Demokratie zur Grundlage ha-
ben. Die kirchliche Emancipation mufl von unten bis oben durch alle Stufen
statt finden! Wie in der alten Kirche muf3 auch das Volk wieder zum Stimm-
und Wahlrecht kommen» (S. 67). Die Kapitelsversammlungen der Weltgeist-
lichen miissen im Sinn und Geiste Wessenbergs wieder lebendig werden, und
die Pastoraltheologie soll der Hauptgegenstand ihrer Verhandlungen sein. Die
Priesterkapitel diirfen aber nicht vereinzelt dastehen, denn alle Vereinzelung ist
unkatholisch. «Sie alle miissen in der Didcesan-Synode in Eine Flamme zu-
sammenschlagen, dort Eine Licht- und Segensquelle bilden unter ihrem Einheits-
punkte, dem Bischofe. In alljihrlicher Versammlung miissen sie alle — ein Herz
und eine Seele — des Bisthums Wohl berathen, dasselbe fordern, seine Gebrechen
mindern und heilen» (8. 67 f.). Der Bischof ist nach gottlicher Einrichtung
das Haupt der Ditzese und die Geistlichkeit «nach Verordnung des nimlichen
gottlichen Geistes sein nothwendiges verbriidertes Rathscollegium» (S. 68). Jeder
Oberhirte ist aber auch der erste und allgemeine Pfarrer eines Bistums, wie
Feldherr Napoleon der erste Soldat seines Reiches war. Wenn der Bischof sich
in dieser Eigenschaft an die Spitze seiner Priester stellt, werden diese mit Be-
geisterung eine «heilige, unbesiegliche Schaar» (S. 68).

Alle Bistiimer eines Landes miissen eine Kirchenprovinz bilden, die einzelnen
Bischofe unter einem Erzbischof stehen und die Dibzesansynoden in einer Pro-
vinzialsynode vereinigt werden. «Und ist eine Nation grofl — und zihlt sie viele
Kirchenprovinzen, so miissen die Erzbisthiimer in einem Primate, die Erzbischofe
in einem Patriarchen sich einen und alle Provinzial-Synoden in einer National-
Synode wieder ihre hohere Einheit finden» (S. 68 f.).!* Aber auch die selb-
standigen Kirchenprovinzen sowie die Patriarchate diirfen nicht einzeln stehen.
«Nein, sie alle miissen sich einen unter dem Einen Primat, dem Papstthum —
alle Erzbischofe und Patriarchen unter dem Einen heiligen Vater, alle Concilien
unter dem Einen allgemeinen Concilium. Alle Nationalkirchen miissen sich auf-
losen in die Weltkirche, in die Eine, heilige, allgemeine, apostolische, christliche
Kirche. Das ist katholisch, das ist der Bau aus Gott, das die himmlisch schone
Verbindung aller der Millionen Glieder in Einen Leib mit Einem Haupte» (S. 69).
Vom einen zum andern Konzil sammelt der Heilige Vater die Stellvertreter aller
Nationen, die Kardindle um sich und besorgt mit ihnen gemeinsam die An-
gelegenheiten der heiligen Kirche.

und der ihm assistierenden Kurie (Kurialismus), nach dem Episkopalsystem bei der Ge-
samtheit des Episkopats (Episkopalismus), sei es in der Zerstreuung, sei es in der be-
sonderen Vereinigung im Konzil (Konziliarismus). — LThK 3, 948 ff.; Ev. Kirchen-
lexikon I 1107 f., III 30 (Géttingen 1956/1959); Sacramentum Mundi I, 1070-1073
(Freiburg i. Br. 1967); Feine (Reg.); vgl. auch Biogr. A. Fuchs I 58, 82, 219, Ueber die
nationalen Auspragungen des Episkopalismus (Gallikanismus, Febronianismus, Josephi-
nismus) s. S. 210 f.

Zum Thema Synoden s. Winfried Aymans, Das synodale Element in der Kirchenver-
fassung, Minchen 1970 (Miinchener Theol. Studien, Kanonist. Abt., Bd. 30); Johannes
Neumann, Synodales Prinzip. Der groflere Spielraum im Kirchenrecht (Freiburg i. Br.
1973); Walter Brandmiiller (Hg.), Synodale Strukturen der Kirche. Entwicklung und
Probleme, Donauwérth 1977 (Theologie interdisziplinar 3).

1t

91



«Seht da die Grundziige des kirchlichen Lebens von oben bis unten — alles
reprasentativ! Und nun, wenn wir vom Tridentinum hinweg und in die Wirk-
lichkeit hinausblicken, wie geht, wie steht es? Ihr habt das kirchliche Leben —
das Constitutionelle — zerstért — allseitig! Ihr habt unsern heiligen Vater zu
einem Dictator gemacht, im grellen Gegensatze zu seiner wahren, hohen Be-
stimmung. Euvere Bischofe sind — selbst in geringfiigigsten Dingen — abhingige
Chefs von oben, aber dann um so unabhingiger von unten. Ihr habt das Militir-
system mit seinem blinden Gehorsam allseitig in die Kirche eingefiihrt. Was
miissen euere nach oben servile, nach unten absolute Bischofe machen? Antwort:
Sie miissen hin und wieder einen Tagesbefehl unterzeichnen, etwa an groBen
Festen paradiren, bisweilen die Eleven (die jungen Christen) inspiciren, ihre
Revue passiren und ein offentliches Gebiude oder Offiziere inauguriren. Alles
tibrige iberlassen sie billig dem Generalstab. Dieser leitet das Offizierskorps,
und vom Generallieutenant bis zum letzten Unteroffizier ist die Parole: Bhnder
Gehorsam! Ausnahmen hat es zu allen Zeiten gegeben» (S. 69 £).

«Ist das christlich? Ist das kirchlich? Ist das tridentinisch?» fragt Alois Fuchs
(S. 70). Das Konzil von Trient (1545-1563) ist seiner Meinung nach zuwenig
bekannt, deshalb auch zuwenig gewiirdigt und ins Leben gefiihrt.'? «Nach ihm
ist ja der Bischof im innigsten Verbande mit der Synode, mach ihm hat diese
die wesentlichsten Rechte: Sie erwihlt alljahrlich die Examinatoren fiir alle
Pfrundaspiranten.’® Sie bezeichnet die Schiedsrichter des apostolischen Stuhles.!*
Sie besammelt sich zur Bildung der Sitten, zur Besserung bey Vergehungen,
zur Beylegung der Streitigkeiten und anderer ihr eingerdumten Dinge nach den
heiligen Canones.’> Was will man mehr (S. 71)?» — «Wie herrlich ist — nach
eben diesem heiligen Concil — der Metropolitanverband entwickelt, wie segens-
reich die Stellung des Metropoliten fiir seine ganze Provinz, und wie ausdriicklich
heilit es, dal auch jene Bischofe, die keinem Erzbischofe unterworfen sind, sich
einmal einen benachbarten auswihlen sollen, dessen Provinzialsynoden sie mit den
tibrigen beyzuwohnen schuldig seyen, und was daselbst verordnet, zu beobachten
und zur Beobachtung zu bringen haben.!® Fiir uns Schweizer heut zu Tage dop-
pelt merkwiirdig! Unsere Bischofe sind nur einzeln stehende romische General-
vicarien, die sogar in den unbedeutendsten Dingen wie fir Ehe- und Speise-
dispensen von Rom her die Ordonnanzen verschreiben miissen» (S. 71). «Es sind
nun in den einzelnen Sprengeln und Provinzen bald bereits dreyhundert Bisthums-
und hundert Provinzialsynoden sowie mehrere Generalconcilien unterblieben.
Was herrliches und gottliches hdtte sich in dreyhundert Jahren auf diese einzig
schonen Institute griinden lassen (S. 72) !»

Alois Fuchs fahrt fort: «Unumginglich nothwendig muB3 nun einmal wieder
das icht christliche und #cht kirchliche Reprisentativsystem eingefiihrt werden.

12 Deshalb veroffentlichte der Sailerschiiler Jodok Egli die tridentinischen Beschliisse und
Kanones in deutscher Sprache: Das heilige, allgultige und allgemeine Concilium von
Trient (Luzern 1825, 18322). Eine frithere deutsche Uebersetzung erschien 1783/86 in
zwei Teilen in Wien (s. Egli XXIII). — Jodok Egli (1790-1859) von Kleinwangen LU
war von 1829 bis zum Tod Pfr. von Root (Litolf 241 f.; Xaver Herzog, Geistl. Ehren-
tempel I, Luzern 1861, 44-90).

12 24. Sitzung, 18. Kap. von der Verbesserung (Egli 267).

1425, Sitzung, 10. Kap. von der Verbesserung (Egli 311 f.).

15 24, Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egli 246).

15 A a O. 247,

92



Und wir hoffen von dem bessern Theile des Klerus, er werde endlich nach
fast drey hundert jihrigem Schlafe mannlich aufstehen und allenthalben seine
kostlichen konstitutionellen Rechte reklamiren, handhaben und vollfiihren. Den
Layen selbst iiberhaupt und den Regierungen insbesondere muf3 hieran alles
gelegen seyn, weil — nach aller Geschichte — sie auf den verschiedenen Concilien
immer auch wieder reprisentirt und beachtet werden miissen. Der Klerus ist
ja keine einzelne Kaste; er lebt und wurzelt in Allen. Er ist ja kein abgeschlosse-
nes Ganzes; jedem ist ja vergdnnt, nach gehoriger Vorbereitung in seine Reihe
zu treten, und alle seine Beschliisse hangen ja wieder von der allgemeinen Sank-
tion ab in allen Disciplinarsachen» (S. 74).

Warum gerade jetzt Synoden und Konzilien, in so stirmischen Zeiten? Fuchs
antwortet: Weil der Kranke in der schwersten Krankheit des Arztes am meisten
bedarf. Fiir die Menschheit, die seit mehreren Jahrzehnten von Angst geschiittelt
wird, gibt es kein Heil, bis sie kirchlich neugeboren ist. «Nur ein allgemeines
Concilium kann uns helfen! Wenn wir bedenken, was das Tridentinum vor drey
hundert Jahren war und leistete, was miilte ein Generalconcilium erst heut zu
Tage seyn, bey der jetzigen Bildung — in unserer Lage — bey den herrlichen
Vorarbeiten — bey der unschitzbaren PreBfreyheit! Ein Weltkongrel wie sonst
keiner, im Namen des Welterlosers fiir das Heil aller Menschen, vom gottlichen
Geiste geleitet! Wo steht denn geschrieben, da3 kein Generalconcilium mehr je
gehalten werden solle? Steht niche vielfiltig das Gegentheil geschrieben? Aber
ehe sie kommt — die lang und heif} ersehnte Stunde, miissen Synoden, Provinzial-
und Nationalconcilien kriftig vorarbeiten» (S. 74 f.).

4. Die Ebe

«Ist denn die Priesterehe, die du (sc. der Gegner) den Geistlichen als zu ihren
Plinen gehorig vorwirfst, etwas neues, etwas unchristliches? Haben nicht schon
tiber zwey Millionen romische Katholiken ihre verheiratheten Priester?!? Sagt
nicht die heilige Schrift an zwey Stellen ausdriicklich: ,Der Bischof soll keusch
und eines Weibes Mann seyn’?'® Erklirt sie nicht das Eheverbot so wie jenes
gewisser Speisen als ein boses Zeichen einer sehr bosen Zeit?'® Sagt nicht der
gotterleuchtete Paulus ausdriicklich, auch er konnte, wenn er wollte, seinem
hohen Apostolate unbeschadet, eine Frau mit sich fithren, wie die ibrigen
Apostel, wie die Briider des Herrn — wie selbst Kephas, nimlich der Fiirstapostel
Petrus?2® Heillt es nicht ausdriicklich: ,Den Reinen ist alles rein; den Befleckten

17 Puchs korrigiert in Suspension 31: Es sind sechs Millionen Katholiken, d.h, mit Rom
unierte Griechen,

8 1 Tim 3, 2 und Tit 1, 6 — Fuchs schliefit aus diesen Stellen der HI. Schrift nicht, daf
der Bischof verheiratet sein musse, hingegen — mit Recht —, dal} er eine Ehe eingehen
diirfe, m. a. W., dafl die Verpflichtung zum Zolibat sich nicht aus der HI. Schrift ab-
leiten lasse (Suspension 32). Paulus will sagen: Ein Bischof darf nur einmal verheiratet
sein.

1 1 Tim 4, 3.

2 1 Kor 9, 5: «Hitten wir kein Recht, eine Schwester als Frau mitzufithren wie die andern
Apostel und die Briidder des Herrn und Kephas?» — In dieser wohl zuwenig beachteten
Aussage des hl. Paulus sieht Hans-Jirgen Vogels ein positiv-gottliches, d. h. in der gott-
lichen Offenbarung ausdriicklich verkiindetes Recht auf EheschlieBung, das die kirchliche
Gesetzgebung von vornherein binde. Daraus folgert der Verfasser, dafl jede kirchenrecht-
liche Beschrinkung dieses von Gétt gesetzten Rechtes, also das geltende Zolibatsgesetz
der romisch-katholischen Kirche, in sich nichtig sei (Pflichtzolibat. Eine kritische Untet-
suchung, Minchen 1978).

93



aber und Ungldubigen ist nichts rein, sondern befleckt ist ihr Sinn und Gewissen.’
(Welch ein tiefes Wort!)?! Alles Stellen, die ihr nun einmal nicht mehr aus
dem Buche des Lebens herauskratzen konnt! Eben so wenig kann man sie durch
eine verschrobene Auslegung anderer paulinischen Stellen und der heiligen
Schrift tiberhaupt entkriften» (S. 77).

Je niedriger von der heiligen Ehe gesprochen wird, desto nétiger ist es, ihre
Erhabenheit hervorzuheben. Die Menschheit steht und fille mit der Ehe; diese
ist die Grundlage aller Zivilisation und Humanitit. Die Monogamie liegt in der
physischen und psychischen Natur des Menschen, und ihre Unaufloslichkeit ist
eine ewige Forderung der Vernunft?* Paulus nennt die Ehe ein grofes Geheimnis
und das Abbild der Vereinigung Christi mit seiner Braut, der heiligen Kirche.?®
Die eheliche Verbindung ist nicht nur korperlich, sondern auch geistig, und
die Ehegatten werden nicht nur ein Leib, sondern auch eine Seele. «Nie soll die
Keuschheit untergehen, nie das grofite Sakrament der Natur zur thierischen Fri-
volitit herabgewiirdiget werden! Heilig ist die Ehe, heilig sey sie jedem
(S. 79 f.)!»™

«Mit dem ist aber der Virginitit ihr hoher, himmlischer, ewiger Werth nicht
benommen... O, es gibt und wird immer Ehelose geben, die um himmlischer
Zwecke willen es sind...?> Wer bewundert nicht jene barmherzigen Schwestern,
die als Engel unter uns wandeln und mitten in der Welt leben? Und wer achtet
nicht ihre edle, fortwdhrende Opferung — bey immerwidhrender Freyheit des Aus-
trittes — unendlich hoher, als jene armen Nonnen, die ihr hinter sieben Gitter
und hinter sieben Schlossern verschlieBt, denen ihr durch hohe Mauern sogar
den Blick in das ferne Menschenleben entrei3t. Wohl ihnen, dafl ihr wenigstens
den Anblick des holden Himmels nicht verbauen konnet; wohl ihnen, wenn sich
eine hohere Gemiithswelt in ihnen entfaltet! Aber was ist das fiir eine Tugend,
die eingekerkert werden mul}, und was sind das fir Tugendinstitute, die nur
durch Zwang bestehen? Wie? Sollten sie nicht so beschaffen seyn, daB} edle
Menschen bey aller Freyheit nichts so sehr als das Ausgeschlossenwerden fiirch-
ten und stets dahin ringen wiirden, immer an der geliebten Stitte bleiben zu
konnen? Im geistigen Gebiete muf} alles frey und ungezwungen seyn, sonst hat
es keinen Wert! Was nicht fortan mit immer freyer EntschlieBung geschieht, ist
ethisch verwerflich.?® Die Freyheit aber mul} innerlich und auBerlich seyn. Hast

2 Tit 1, 15.

®» Fuchs fragt zwar spiter (Glauben I 92), «ob es aber nicht auch Hierin schreiende, ge-
bietende Ausnahmen geben kann, nach Matheus 5, 32 u.s.f.?»

3 Eph 5, 32.

2 Die Heiligkeit der Ehe hebt Fuchs auch in Wiinsche 105 f. und bes. 158-163 hetvor.
«Der ehrwiirdigste, der heiligste und der strengste aller Stinde ist und bleibt fiir immer
der hl. Ehestand» (Winsche 163).

» Mt 19, 12.

% Fuchs anerkennt die ewigen Gelilbde und deren ethischen Wert, wiinscht aber, daf
sie «nur nach der sorgsamsten und sehr langen Priifung», also erst im vorgeriickten
Alter abgelegt werden (Suspension 29 f., auch Wiinsche 153 ff.). Er kennt aus neuern
Zeiten «schreckliche Beispiele von Selbstmorden wegen dem Druck ewiger Gelibdes»
(Freim. Nr. 35 vom 1. Mai 1835). Fuchs zitiert in dieser Frage Sailer, der sich in
seinem «Handbuch der christlichen Moral» (Bd. 2, Wien 1818, 333) auf 1 Tim 5, 9 be-
ruft: «Daraus erhellet, dal nach dem Geiste Pauli, der den Geist Gottes hatte, a) Geliibde
an sich nicht unerlaubt seyn kénnen; dafl man aber b) in Bestimmung des erforderlichen
Alters zum Keuschheitsgeliibde nicht wohl zu freygebig seyn kann; dal also c¢) die Ge-
libde nie ewig seyn sollen, oder nur dann, wenn von der Ewigkeit der Gelibde so

94



du die vollkommenste, allseitige Freyheit und entschlieflest du dich nun zum
Guten, dann ist dein EntschluBB kostlich und gut. Daher ist der gebotene und
erzwungene Colibat eigentlich nicht Virginitit, denn diese ist erst die Bliithe
eines fortwihrend freyen Entschlusses, und soll sie gedeihen, so muf} die voll-
kommenste Freyheit stets dabey statt finden» (S. 79 ff.).27

In einem neunseitigen Nachwort — geschrieben am 20. Mai 1832 — beteuert
Alois Fuchs einleitend, da3 er mit dieser Predigt ganz und gar nicht prunken
wolle. Belehrung und Erbauung seiner Zuhorer sei das einzige Ziel. Eine Ver-
offentlichung sei urspriinglich gar nicht beabsichtigt gewesen. — Fuchs hofft nun
zuversichtlich, daf} Sitze, die miflverstanden oder — aus dem Zusammenhang ge-
rissen — entstellt verbreitet wurden, in einem bessern Sinne aufgenommen wer-
den. «Will man aber einen Sinn hineinlegen, der nicht darin ist», fihrt der Ver-
fasser fort, «so ist dies laut tiglicher Erfahrung leicht, und ich muf} es mir ge-
fallen lassen» (S. 41). Auch aus dem Gebet des Herrn lasse sich ja alles Mog-
liche herausziehen, wie ein edler Mann iiberzeugend dargelegt habe.®® «Dal3 die
Wahrheit oft hart und wie ein zweyschneidend Schwert ist,® hat nichts zu sa-
gen. Wir miissen sie vortragen, mag sie einigen gefillig oder ungefillig seyn.3* Dal}
ich aber Wahrheit geprediget, davon bin ich iiberzeugt und durchdrungen, so
wie ich weiB, da} Millionen Katholiken meine Ueberzeugung theilen» (S. 41). —
«Der Prediger denkt — fiihlt — schreibt». Mit diesen wenigen Worten des groflen
Fénelon ist nach Fuchs alles gesagt, wonach der Kanzelredner streben muf3. Das
“mit dem Denken schwingende Gefiihl ist eine «hochst wichtige Seite in der
Redekunst» (S. 43).

SchlieBllich geht Fuchs noch auf die von manchen gestellte Frage ein: Sollen
Themen wie Konfession, Synode und Politik auf der Kanzel behandelt werden?
Fuchs antwortet mit Ja, denn «die Predigt wurzelt in unserer Gegend und in
unserer Zeit» (S. 45).

Rapperswil liege an einem Grenzort. Die Protestanten stinden mit den Katho-
liken in stindiger Berlihrung; sie kimen sogar in die Stadtkirche zur Predige3!
Die getrennten Briider miilten nun aber wissen, was denn eigentlich der Katho-
lizismus sei, «iiber welchen hdchst wichtigen Gegenstand sie bekanntlich im
Durchschnitte sehr ungegriindete Ansichten haben und begreiflich auch haben
miissen» (S. 45). Vieles in der katholischen Kirche sei nun einmal unstatthaft,

leicht kein Fallstrick des Gewissens mehr zu befiirchten ist.» — Wessenberg wiinschte

fir die Ablegung der ewigen Geliibde ein Mindestalter von 50 Jahren (Picard 277,

s. Anm. 27).

Zum Problem des Pflichtzolibats s. die beiden umfassenden Darstellungen: Georg Denz-

ler, Das Papsttum und der Amtszolibat, 1. Teil: Die Zeit bis zur Reformation, Stuttgart

1973 / 2. Teil: Von der Reformation bis in die Gegenwart, Stuttgart 1976 (mit Quellen-

und Literaturverzeichnis S. 452-465); Paul Picard, Zolibatsdiskussion im kath. Deutsch-

land der Aufklirungszeit. Auseinandersetzung mit der kanonischen Vorschrift im Na-
men der Vernunft und der Menschenrechte, Diisseldorf 1975 (Moraltheol. Studien, Hist.

Abt., Bd. 3).

* Es handelt sich um den mit J. M. Sailer innigst befreundeten Pfr. Michael Feneberg
(1751-1812). Um zu beweisen, dal man aus allem irrige Sitze herausziehen kann, wenn
man sie boswillig hineinlegen will, legte er einmal acht, ein anderes Mal sogar 25 «lrr-
timer» aus dem Vaterunser vor (Suspension 53 und 175 f.). Der fromme, seelencifrige
Feneberg liefl sich 1793 fiir die Allgauer Erweckungsbewegung gewinnen, ohne aber
zum radikalen Schwirmer und Sektierer zu werden (LThK 4, 75).

» Hebr 4, 12 und Apk 1, 16.

¢ 2 Tim 4, 2.

27

95



und deshalb wiirden auch viele katholische Einwohner Rapperswils in ihrem
Glauben unsicher werden. Thnen allen miisse die von den Schlacken gereinigte
Wahrheit gepredigt werden.

Von Rapperswil aus sei die Abhaltung von Synoden angeregt worden. Hier
werde denn auch «dieser freylich nun ganz neue und fremdartige Gegenstand,
der aber nie neu und fremd hitte werden sollen, oft und vielfach besprochen,
mitunter auf die verkehrteste Weise angesehen und zuweilen auf lieblose Art
die Wahrheit verdreht» (S. 45). Ein klares Wort dringe sich deshalb auf. Das
katholische Volk miisse wissen, was seine Hirten zum Heil der Seelen erstrebten.
‘Vereint mit allen Gliubigen wolle die Geistlichkeit kirchlichen Geist und kirch-
liches Leben wecken, um der immer mehr einbrechenden Unkirchlichkeit zu
begegnen.3?

Rapperswil sei auch ein politisch aktiver Ort, wie wohl nur wenige in der
Schweiz. Die europiischen, eidgendssischen und kantonalen Angelegenheiten
wiirden hier schon jahrelang mit besonders warmem Interesse besprochen. Fuchs
versichert, daf} er auf der Kanzel nicht politisieren wolle. Aber darzulegen, daf
ohne Christus nicht nur in der Kirche, sondern auch im Staat kein Heil sei, werde
doch wohl angehen. Seine Predigt wurzle also in jeder Beziehung in der Gegend
und in der heutigen bewegten Zeit.

Die Herausgeber der Predigt von Alois Fuchs waren bemiiht;, dieser eine
moglichst weite Verbreitung zu verschaffen. Diesem Zweck diente der niedrige
Preis und die Werbetitigkeit durch die liberale Presse. Pfarrhelfer Hiibscher
kiindigte die «wackere und freisinnige Kanzelrede des Hrn. Prof. Fuchs» in dem
in Rapperswil erscheinenden «Schweizerischen Volksblatt» an?® freilich nach
seiner eigenen Art, wie er bemerkt. In seiner gedringten Zusammenfassung wer-
den nimlich Themen des Predigers mit eigenen Gedanken vermischt. Hiib-
scher hilt es mit einem ruhig, niichtern und christlich urteilenden Publikum,
das sich von der «Sekte der Neu-Pharyseer» ebensosehr abhebt wie von der
«Koterie3! blof kalter und fiir Volks-Dummbheit spekulirender Klein- und GroB-

3t Rapperswil zahlte 1831 205 Protestanten, also 14 Prozent der Bevolkerung. 1838 wurde
die Ev. Kirchgemeinde Rapperswil-Jona gegriindet; 1841 konnte die neue Kirche be-
zogen werden (Anderes 315 ff.); s. auch S. 9.

2 Auch die liberale Geistlichkeit wollte also im kirchlichen Geist wirken. Sie verlangte
aber mehr Freiheit innerhalb der Kirche hinsichtlich Kirchenverfassung, Kult und Diszi-
plin (z. B. groflere Unabhingigkeit von Rom, Vielfalt im Gottesdienst, Abschaffung des
Pflichtzolibates). Gegeniiber den Strengkirchlichen (Ultramontanen) vertrat sie dem-
nach eine freiere (liberalere) Kirchlichkeit. Diese beiden Richtungen innerhalb der kath.
Kirche des 19. Jh. hat in ruhig-sachlichem Ton der wiirttembergische Geistliche Johann
Baptist Hafen, Kaplan und Lehrer in Saulgau, am Beispiel zweier bekannter Kirchen-
minner dargestellt: «Mohler und Wessenberg, oder Strengkirchlichkeit und Liberalis-
mus in der katholischen Kirche in allen ihren Gegensitzen= (Ulm, 1842). Es blieb der
Kirchengeschichtsschreibung — vorab nach dem Ersten Vatikanischen Konzil (1869/70) -
vorbehalten, die kirchlich Liberalen des 19. Jh. der Unkirchlichkeit zu zeihen.

8 Ausgabe vom 15. Juli 1832 — Die Zeitung «Schweizerisches Volksblatt» erschien vom
Frithling 1832 bis Juli 1833 (?), zunichst unter dem Titel «Wochenblatt fiir den Ost-
lichen Ziirichsee». Drucker und Herausgeber waren zuerst Wegelin und Bosch (Rappers-
wil), dann GeBner (Ziirich). Von diesem Wochenblatt sind die meisten Nummern
verschollen (Blaser 1147), so auch jene vom 15. Juli 1832, Die genannte Anzeige
kennen wir nur aus dem Wiederabdruck in der AZ Nr. 101 vom 18. Dez. 1833, den
A. Fuchs wegen Hiibschers Widerruf veranlafit hat.

3¢ Verachtlich fir Kaste, Kliingel, Sippschaft.

96



Politiker». Felix Helbling schrieb in die weitverbreitete « Appenzeller Zeitung»33:
«Die Freunde des neu erwachten kirchlichen Lebens in der Schweiz und in
Deutschland werden sich dieser Predigt freuen. Die Protestanten selbst muf3
es interessiren, wie hier die konstitutionellen Anstrebungen des St. Gallischen
Klerus geschichtlich entwickelt sind, und allen wahren Eidgenossen miissen die
darin ausgesprochenen Grundsitze iiber die Schweiz sehr erwiinscht sein.» — Die
Predigt von Alois Fuchs wurde denn auch «sehr hiufig und mit gréﬁtern Beifalle
gelesen. Bei der Flut von immer neuen Tageserscheinungen kam sie zwar mehr
nur unter das benachbarte als unter das fernere Publikum.»3®

Alois Fuchs schenkte verschiedenen Freunden ein Exemplar seiner Pred1gt,
die er als Ausdruck seines Glaubens, Hoffens und Liebens verstanden wissen
wollte3” In einem Brief an Prof. Federer, mit dem er in Ziirich Bekanntschaft
gemacht hatte® lesen wir: «Freylich werde ich mir durch diese Predigt eine
neue groBe Gegenparthei auf den Hals laden.®® Nun, in Gottes Namen! Ihnen
gegeniiber werden aber auch die Edelsten zu mir stehen, von denen Einer allein —
wie Du — mir alle Aristokraten, Pfaffen und Monche unendlich aufwiegt.»

Nazar von Reding meinte in seinem Dankesschreiben?®: «Es ist ein wahres
Verdienst, das Hr. Diog — wenn auch sonder Absicht und BewuBitseyn — sich
durch Veranlassung des Druckes derselben erworben hat. Der freisinnige u.
freimiitige Vortrag, in dem ich den Inbegriff wie Ihres Christenglaubens so
Ihrer Vaterlandsliebe gefunden habe, war unstreitig einer weitern Verbreitung
vollkommen wert... Seit geraumer Zeit hat mich keine Predigt so lieblich und
wohltuend angesprochen wie die Ihrige. Die sanfte Wirme, oft auch feurige
Gluth des religitsen Gefiihls, die in Harmonie mit der klaren, ruhigen Besonnen-
heit lichtvoller Ueberzeugung zugleich erwdarmt und erleuchtet, ist ein Amulett,
das am Sichersten vor den Engeln der Finsternifl schiitzt. Es wird Thnen, mein
Theuerster, die Verehrung aller Edeln gewinnen.»

Auch Nazars Neffe Alois von Reding war von der Reformpredigt begeistert
und las sie deshalb mit groBer Freude mehrmals durch. «Die edle, offene Spra-
che dieser Predigt muBte begreiflicher Weise vielen Licht-Scheuen Anstofl ge-
ben», schrieb er seinem frithern Lehrer nach Rapperswil*! «Indessen kann die
Wahrheit Threr ausgesprochenen Grundsitze nicht lange mehr verkannt wer-
den, und die Nothwendigkeit der angedeuteten Umschaffung vieler unserer re-
ligiosen Gebriauche wird — beleuchtet durch die griindlichen, von lhnen ange-
fithrten Beweise — desto frither zur allgemeinen Ueberzeugung gelangen.»

3% Nr. 55 vom 11. Juli 1832 (Original in der KB AR).

Fuchs, Suspension 6.

3 Quelle in Anm. 38,

3 Vadiana, Fuchs an Federer, 5. Juli 1832; vgl. S. 100. _

3 Die ersten Cegner schuf sich Fuchs mit seiner Stellungnahme gegen ein Bistum Einsie-
deln (1818) und gegen den Anschlufl des Kt. Schwyz an das Bistum Chur (1821).

# NAF, 8. Juli 1832 — Reding spncht seinen frithern Lehrer mit «Seelen-Freund» an.

. NAF, 19. Juli 1832,

97



	Höhepunkt der Reformbewegung : Predigt von Alois Fuchs am 13. Mai 1832

