
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 71 (1979)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 2. Teil, Rapperswiler Jahre (1828 -
1834). A, Professor und Spitalpfarrer. Die ersten Predigten und
Schriften, Untersuch der Reformpredigt

Autor: Pfyl, Othmar

Kapitel: 7: Höhepunkt der Reformbewegung : Predigt von Alois Fuchs am 13.
Mai 1832

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7. Höhepunkt der Reformbewegung
Predigt von Alois Fuchs am 13. Mai 1832

1.1 Veranlassung
Alois Fuchs war in den Bestrebungen der St. Galler Geistlichkeit nach Einberufung

einer Synode bisher nicht hervorgetreten. Drei Jahre lang war er nicht
einmal Mitglied des Kapitels Uznach, «weil er wußte, wie unbedeutend gewöhnlich

die Kapitel sind».1 Er trat dieser Priestervereinigung erst bei, als sie sich
in der äynoaenrragc zu profilieren begann.2 An den Kapitels- und Regiunkel-
versammlungen vom September und Oktober 1831 nahm er wegen
Ferienabwesenheit nicht teil. Die übrigen Konferenzen besuchte Fuchs aber regelmäßig.
«Er war ein stilles, ruhiges Mitglied, das sich aber an jeder guten Schlußnahme
innig freute und mit ganzem Herzen ihr beistimmte.»3

Als Fuchs jedoch je länger je mehr sehen und hören mußte, wie die
Bestrebungen des St. Galler Klerus entstellt und geschmäht wurden und als die ganze
Sache im Sande zu verlaufen drohte, fühlte er sich verpflichtet, hiezu öffentlich
Stellung zu nehmen, um die wahren Absichten der Geistlichkeit aufzuzeigen.4
Für diese Stellungnahme wählte Alois Fuchs wohl als erster Geistlicher der ka-
rholiscnen Schweiz nicht die Presse, sondern die Kanzel, denn von hier ai»
konnte er das ganze Volk erreichen.5 Und dieses Volk wollte er über das
unterrichten, was im engern Kreis des Klerus und in Kapitelskonferenzen besprochen
sowie in Zeitungen und Broschüren geschrieben worden war.6 Es waren Themen,
die seiner Ansicht nach nicht geheimgehalten oder nur einem bestimmten Publikum

vorbehalten sein sollten.7 Damit erreichte die Reformbewegung ihren
Höhepunkt.8

Am 5. Mai 1832 bat Stadtpfarrer Christophor Fuchs seinen Freund Alois, am
Tag des heiligen Pankraz die Festpredigt zu halten. Ein bestimmtes Thema legte
er ihm nicht nahe. Fuchs schrieb am Mittwochabend und am schulfreien
Donnerstag (10./11. Mai) die ganze Predigt nieder.9 Sie war — wie vieles, was er
schrieb - «ein Herzenserguß»10, voll religiöser Glut, manchmal abschweifend,
aber wohldurchdacht11, teils in aphoristischer Form und mit scharfen Ausdrücken
durchsetzt, um immer die Hauptsache hervorzuheben und diese allein zu
verteidigen.12 «Im Grunde enthielt die Predigt die Quintessenz aller damals in
Deutschland und in der Schweiz, insbesondere im Kanton St. Gallen kursirenden
Angriffe auf die Ordnung der katholischen Kirche.»13

1 Fuchs, Beantwortung 49.
"- Am 15. Sept. 1831, s. S. 62 f.
' Wie Anm. 1.
4 Fuchs, Denkschrift I 13.
3 Fuchs, Predigt 45 (Nachwort); Greith, Allg. Grundzüge 58 und 92.
8 Vor allem im «Erzähler», im «Freimüthigen» und in der «Appenzeller Zeitung», aber

auch in Prof. Höfligers «Aufruf an die kath. Geistlichkeit des Kt. St. Gallen» (St. Gallen
1832).

7 Fuchs, Predigt 46 (Nachwort).
8 Dierauer, Regeneration 16.
9 Fuchs, Predigt 42 (Nachwort).
" Fuchs, Beantwortung 43.
" Fuchs, Suspension 12 und Glauben II 486.
12 Fuchs, Beantwortung 10.
13 Baumgartner, St. Gallen III 129.

72



Der Gedenktag des heiligen Märtyrers Pankratius (12. Mai) war in Rapperswil
jedes Jahr eines der größten Kirchenfeste.14 Er muß jeweils an einem Sonntag
gefeiert worden sein. So strömte denn auch am dritten Sonntag nach Ostern,
dem 13. Mai 1832, viel gläubiges Volk aus der Stadt und mehreren
Nachbargemeinden in der Pfarrkirche zusammen, um Pankratius, den Schützer von Saat

und Blüten (Eisheiliger) und Helfer bei Krankheiten15 zu verehren und
anzurufen.

14 Fuchs, Suspension 42 Anm. 18 - St. Pankraz ist der Kirchenpatron von Bollingen
(s. Anderes 157-165).

15 Siehe LThK 8, 22.

73



7.2 Inhalt der Predigt
Seiner Predigr, die über eine Stunde dauerte, legte Professor Fuchs das 15. Kapitel
des Johannesevangeliums, Vers 1-8, zugrunde: «Ich bin der wahre Weinstock,
und mein Vater ist der Winzer. Jeden Zweig an mir, der nicht Frucht trägt,
nimmt er weg; und jeden, der Frucht trägt, reinigt er, daß er mehr Frucht trage.
Schon seid ihr gereinigt durch das Wort, das ich zu euch geredet habe. Bleibet
in mir, so bleibe ich in euch. Wie der Zweig nicht Frucht bringen kann aus
eigener Kraft - er bleibe denn im Weinstock —, so auch ihr nicht, wenn ihr
nicht in mir bleibt. Ich bin der Weinstock, ihr seid die Zweige. Wer in mir
bleibt und in dem ich bleibe, der trägt viel Frucht. Denn getrennt von mir
könnt ihr nichts tun. Wenn jemand nicht in mir bleibr, wird er weggeworfen
wie der Zweig, und verdorrt; solche liest man dann zusammen und wirft sie ins
Feuer, und sie verbrennen. Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte in euch
bleiben, so bittet, um was ihr wollt, und es wird euch geschehen. Darin
verherrlicht sich mein Vater, daß ihr viel Frucht bringt und euch als meine Jünger
erweist.»1

Das Gleichnis vom Weinstock und den Reben betrachtet Fuchs als eine der
schönsten Perlen der Heiligen Schrift; es kann von einem wahren Christen nie
genug betrachtet und beherzigt werden, denn darin findet sich die größte Wahrheit,

die je ausgesprochen wurde: «Ohne mich könnt ihr nichts tun.» Mit andern
Worten: Ohne Christus ist für die Menschheit kein Heil in der Kirche und im
Staat. Diese Ueberzeugung entströmt dem Herzen des Predigers «ohne

Anstrengung und Kopfberechnung und ohne alle Künsteley» (S. 8). Er will sie in
zwei Abschnitten beweisen.

A. Ohne Christus ist für die Menschheit kein Heil in der Kirche
Kirche und Staat stehen «in immerwährender, innigster Wechselwirkung»; sie
lassen sich sowenig trennen wie Leib und Seele. Beide haben die eine große
Aufgabe, «die Menschheit allseitig zu beglücken und zu vervollkommnen» (S. 9).
Was Gott verbunden hat, soll der Mensch nicht trennen.

Da Kirche und Staat eng miteinander verbunden sind, kann man auf der einen
Seite nicht rege und lebendig, auf der andern aber dumpf und stumpf sein.
Vielmehr muß die große Bewegung im Staat (Regeneration) auch auf die Kirche
einwirken. Es gibt also für die Menschheit kein Heil, bis sie auch kirchlich
neugeboren isr. Kräftiger als alle trockenen Worte zeigt uns ein kurzer Blick
auf die alte und die heutige Heidenwelt, daß die Menschheit ohne Christus «in
Bezug auf die erhabensten Wahrheiten, mit geringen Ausnahmen, stets in tiefster
Finsterniss schmachtete und noch schmachtet». Weder die Vernunft noch die
Natur allein genügen, «die von Gott abgefallene Menschheit zu richtigen
Religionskenntnissen zu führen» (S. 10).

Was Erde und Mensch, was Natur und Vernunft allein nicht geben können,
«muß vom Himmel kommen und gesäet werden, daß so himmlische Blüthen
und Früchte entstehen, die nie verwelken» (S. 11). Eben dies hat Christus
getan. Er hat unsere ohnmächtige, dem Bösen dienstbar gewordene Vernunft aus
dem Reich der Finsternis, unsern unsterblichen Geist aus der Gewalt des Todes
erlöst und eine «göttliche Tugendanstalt» (S. 11), die Kirche gestiftet, die Keime

1 Uebersetzung nach Otto Karrer, Neues Testament, München 1954 (gilt für alle in dieser
Arbeit zitierten Bibelstellen).

74



des ewigen Lebens für alle Völker und Zeiten in sich trägt. Zwischen der
erlösten Vernunft und dem göttlichen Christentum besteht nun die schönste
Verbindung, und die Trennung von beiden hatte stets die traurigsten Folgen.2

Gott, Tugend und Unsterblichkeit sind die drei ewigen Grundwahrheiten;
sie sind die immerwährende innere Offenbarung Gottes und wie eine Geheimschrift

in unser Innerstes eingegraben.
Die Kirche kann nicht leben ohne Christus; sie blüht und gedeiht nur in

inniger Verbindung mit ihm. «Wie es nun aber in jedem Pflanzen- und
Menschenleben keinen Stillstand gibt - es geht vor- oder rückwärts -, so soll auch
die gesammte Christenheit, wie jeder einzelne Christ, immer schöner und schöner

emporblühen, sich immer mehr und mehr verklären in Christo Jesu» (S. 15).
Und wie das Christentum nach Paulus in jedem einzelnen Menschen seine Stufen
hat, so auch bei einzelnen Völkern.3 Ihrer Bildungsstufe gemäß müssen sich
Unterricht, Kultus, Disziplin und äußere Kirchenverfassung richten. Bei aller äußern
Verschiedenheit in der Leitung der Christenheit muß die Kirche aber doch immer
im wesentlichen die eine, apostolische und allgemeine oder katholische, d.h.
die alle Völker, Länder und Zeiten umfassende Kirche sein, «und ja nicht in
einzelne abgerissene Kirchleins sich zersplittern» (S. 16).* Die christlichen
Grundwahrheiten bleiben immer und ewig die gleichen.

Hätte sich der Einzelne, ohne rechthaberischen Eigendünkel, immer der
Gesamtheit unterstellt, wäre man immer überzeugt gewesen, daß nur Christus und
nichts als Christus gesucht werden muß und daß das Geistige nicht in Fesseln

geschlagen werden darf, hätte man immer und überall das «göttliche
Entwicklungselement» (S. 17) fortgeführt, das wesentlich im Christentum liegt und unter
der Leitung von oben in den Konzilien fortlebt und fortwirkt, hätte man
Wesentliches und Unwesentliches immer gehörig unterschieden, dann — ja dann
wäre es in der Christenheit nicht zu so vielen Spaltungen gekommen. Nur wenn
der Zweig abgeschnitten ist, kann er verdorren. Wenn das Christentum nicht
mehr in Christo wurzelt, wenn es kirchlich zur schalen, toten Form geworden
isr, dann — und nur dann kann es vertilgt werden.5

Um Spaltungen und Abfall zu verhindern, muß nach dem Beispiel der Apostel
und nach den ältesten Kirchengesetzen das kirchliche Leben immer wieder
neugestaltet werden. «Die Geistlichen nämlich in ihren Bisthümern immer -
alljährlich — zur gehörigen Zeit versammelt, und hinwieder in kurzen Zeiträumen
die Bischöfe ganzer Nationen unter ihren Erz-Bischöfen und Patriarchen, und
dann in etwas längern Zeiträumen alle Bischöfe der ganzen heiligen Kirche
unter ihrem Oberhaupte vereint —, o, sie hätten immerwährend und ununterbrochen

die ganze Christenheit auf einer herrlichen Lebens- und Vervollkommnungsbahn

zu dem schönen Ziele der Verklärung Jesu in Christo hinangeführt,

2 Fuchs verweist in Wünsche 68 f. auf Paulus, nach dem unser ganzes Leben «ein
vernünftiger Gottesdienst» (rationabile obsequium) sein muß (Röm 12, 1); s. auch
Vorschläge 23.

3 «Als ich ein Kind war, redete ich wie ein Kind, dachte wie ein Kind, urteilte wie ein
Kind; da ich Mann geworden, habe ich abgelegr, was dem Kinde entspricht» (1 Kor 13,

11)._
4 «Keine Parteiungen (schismata) soll es unter euch geben; vielmehr sollt ihr in

demselben Sinne und in derselben Geisteshaltung zusammenzustehen» (1 Kor 1, 10).
5 Fuchs nennt als Beispiele die Vernichtung der Christentums durch den Islam (im Mittelalter)

und durch den Atheismus (während der Franz. Revolution).

75



und so würde dann die Kirche immer auf angemessene Weise das ewige Christenthum

zeitlich geoffenbaret und dargestellt haben.» Seit fast 300 Jahren sind aber
die Synoden und Konzilien, «schon lange vorher geschwächt und gehemmt»,
größtenteils verschwunden, u. a. «aus Regierungssucht von einer Seite und aus
serviler Kriecherey und unverzeihlicher Schlaffheit auf der andern Seite». Es

tut nun große Not, «diese herrliche apostolische Einrichtung» wieder ins Leben
zu rufen (S. 18).

Ein Gedanke, der den Prediger immer ganz besonders rührt und ergreift, ist
die Tatsache, daß die katholische Kirche, eine Gemeinschaft von über 140 Millionen

Gläubigen, auch heute noch «vereint unter Einem Haupte, mit Einer Lehre,
mit Einem Kult, mit Einer Kirchenverfassung» dasteht (S. 18). Wenn aber den
«schreyendsten Mißbräuchen» nicht bald abgeholfen wird, droht auch ihr das
«schreckliche Sektenwesen» (S. 19) .6 Der ernste Beobachter findet düstere
Anzeichen genug. «Es ist nun nämlich — seit so langem Stillstand — so manche Pflanze
groß gewachsen, die, weil sie nicht vom Vater ist, die Gärtner schon im ersten
Aufkeimen hätten ausreuten sollen, und es ist nun sehr hohe Zeit, sie auszurotten»
(S. 19).

Fuchs will die «vielen schrecklichen Mißbräuche» (S. 19) in der Kirche nicht
nennen, weil sein Herz schon beim Gedanken an sie blutet.7 Er glaubt aber,
daß diese allein schuld sind, daß die katholische Kirche von so vielen verkannt
oder gelästert und von andern verlassen wird. «Unlängst ist wiedet ein Geistlicher

aus unserer Kirche getreten.»8 Leider hat dieser nicht «dem herrlichen
Tage entgegengeharrt», der hoffentlich bald über die Kirche aufgehen wird.
Jedem steht ja in der katholischen Kirche das herrlichste Feld offen, nach seiner
Gabe zu wirken, und Fuchs «wüßte nirgends eine so heimathliche, wunderliebliche,

allen Bedürfnissen entsprechende Kirche zu finden wie unsere Mutter-
kirche» (S. 19). Der einzelne soll sich nie allen gegenüberstellen. Doch sind
Fuchs öffentlich ausgetretene Katholiken lieber als «verlarvte» aller Art, die nur
aus Spekulation oder Gleichgültigkeit Katholiken sind, «die alles verderben,
weil sie, erstorben allen höhern Gefühlen, nur dem Broderwerb und dem
Zeitlichen leben und - lau und kalt — nicht für Christus und Seine Religion
erglühen» (S. 19 f.).

Prophezeiend fährt der Prediger fort: «Ja, meine Lieben, er wird kommen,
der herrliche, vielersehnte Tag der erneuerten Kirche, aber blutroth wird er

aufgehen; es wird neues Märtyrerblut fließen.9 Was de la Mennais in seiner

9 Fuchs denkt vor allem an die 1831 von Abbé Ferdinand-Toussaint-François Châtel
(1795-1857) in Paris gegründete «Eglise catholique française» (Wünsche 135, FrS Nr.
42 vom 16. Okt. 1835). Diese romfreie Kirche lehnte Ohrenbeichte, Fastenverpflichtung,
Amtszölibat und lateinischen Kult ab und war grundsätzlich rationalistisch unter
Beibehaltung mancher kath. Formen; sie verbreitete sich über 30 Departemente und
erreichte 1838 ihren Höchststand (LThK 2, 1039).

7 Betr. Mißbräuche in der Kirche beruft sich A. Fuchs vor allem auf die Aeußerungen von
P. B. Zimmer, seines Dogmatikprofessors in Landshut. Siehe bes. Suspension 159-170;
vgl. Biogr. A. Fuchs I 89.

8 Karl Maria Alexander Retchlin-Meldegg (1801-1877). 1823 Priester. 1828 ao., 1830-32
o. Prof. für Kirchengeschichte an der Theol. Fakultät der Universität Freiburg i. Br.
1832 Uebertritt zur prot. Kirche, Heirat und Versetzung an die Phil. Fakultät der
Universität Heidelberg. Vertrat eine rationalistisch-ungläubige Deutung der Kirchengeschichte.
LThK 8, 1120; Strobel, Liberalismus 83 ff.

9 Fuchs verweist auf Alois Güglers «Ziffern der Sphinx oder Typen der Zeit und ihr

76



schönen Begeisterung schon früher gewünscht, das nähert sich, Gott Lob und
Dank, mit jedem Tage mit Riesenschritten. Es wird ein neuer Kampf - wie
in den ersten Jahrhunderten - ausbrechen. Die Flauheit und Lauheit, die
Dumpfheit und Stumpfheit und die schreckliche, alles ertödende Gleichgültigkeit

in religiösen Dingen eilt zu Grabe» (S. 20).10 Der himmlische Vater wird
die unfruchtbaren Zweige am Weinstock abhauen, die fruchtbaren aber reinigen,
damit sie noch mehr Früchte bringen.

Die Zeit, in der die katholische Kirche, «von mancher unheiligen Kruste be-
freyt, im Himmelsglanze strahlen wird»,11 wird durch Diözesan- und Nationalsynoden

sowie ökumenische Konzilien herbeigeführt. «Diese waren und sind
und bleiben immer das Erhaltungs-, das Errettungs- und das Belebungsmittel der
Kirche. Auf ihrer Katholizität, die sich in der Majorität ausspricht, ruht ja die
Weihe des heiligen Geistes» (S. 20).

Fuchs fährt fort: «Daher zeigt sich nun der Unverstand all derjenigen, die da
über jene Geistlichen lärmen, welche das verlangen, was urchristlich, was
kirchengesetzlich und höchst nothwendig ist. Da heißt es gleich: ,Sie sind ketzerisch,
sie sind nicht mehr katholisch (die, welche gerade das Katholische, das

Allgemeine verlangen!), sie sind revolutionär in schwarzen Röcken und im Bunde
mit jenen, die die Kirche und das Vaterland zu Grunde richten wollen. Der
politischen Revolution soll nun auch noch die kirchliche zur Seite gehen. Sie
sind irdisch gesinnt, sie sind weibersüchtig.' Als wenn, beyläufig bemerkt, der
heilige Ehestand etwas unheiliges wäre, als wenn es im Leben des Fürstapostel
Petrus und seiner meisten Mitapostel eine Makel wäre, daß sie, wie gewiß manche
der ausgezeichnetsten größten Väter der ersten Kirche, in heiliger, keuscher Ehe
lebten; als wenn nicht schon Jahrhunderte lang ganze Bisthümer mit verehelichten

Priestern in unserer römisch-katholischen Kirche wären!12 Der kennt doch
Christum — der das Evangelium nicht, der da glaubt, daß Jesu Religion nur mit
ehelosen Priestern stehe und ohne sie falle.13 Und der ist allzu sinnlich und hat
auch nicht in weitester Ferne je die göttliche Würde der Menschheit und die
sakramentalische Heiligkeit der Ehe begriffen, dem die reine und keusche Ehe
etwas Herabwürdigendes, edle Menschen Entweihendes ist. Jeder denke an seine
Eltern und frage sich, ob sie ihm nicht ewig die ehrwürdigsten bleiben, ob

überDeuten auf die Zukunft» (Solothurn-Nürnberg 1819, Brief 41 und 46). Ueber dieses
Werk s. Kaspar, Gügler 127-135.

10 Fuchs denkt an de la Mennais' Hauptwerk «Essai sur l'indifférence en matière de re¬

ligion», 4 Bde, Paris 1817-23. Schon der 1. Band machte diesen franz. Geistlichen in
ganz Europa berühmt. (Eine deutsche Uebersetzung erschien 1820 in Solothurn.) Ueber
Lamennais - so schrieb er sich seit 1834 - s. S. 140.

" Alois Gügler, zit. in Fuchs, Christentum 26.
12 Gemeint sind die mit der röm.-kath. Kirche unierten Griechen (Fuchs, Suspension 31).
" 1828 erschien ein umfangreiches Werk gegen den Pflichtzölibat: Johann Anton Theiner/

Augustin Theiner, Die Einführung der erzwungenen Ehelosigkeit bei den christlichen
Geistlichen und ihre Folgen. Ein Beitrag zur Kirchengeschichte, 2 Bde, Altenburg 1828
(indiziert 1829). Dieses Werk war auch den Kirchenreformern des Kapitels Uznach
bekannt (Suspension 140). Ueber die Gebrüder J. A. Theiner (1799-1860) und Aug.
Theiner (1804-1874) s. LThK 10, 15 f. - Der Disentiser Pater Placidus Spescha
(1752-1833) kommt in mehreren Schriften (1805, 1813, 1815, 1818, 1820) auf den
Zölibat zu sprechen, dessen gesetzliche Verpflichtung er für die Weltgeistlichkeit
ablehnt; s. Iso Müller, P. P. Spescha und die Aufklärung, in: Studien und Mitteilungen
zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 84 (1973) 112-150 (Der
Gegner des Pflichtzölibates: 122-132).

77



haupt die Ehe Vertrauenswürdigkeit aufhebe. Jeder bedenke, was in der
Bestimmung des Menschen liegt» (S. 21).

Die Abhaltung von Synoden ist — nach Fuchs — keineswegs unkirchlich,
unchristlich oder gar revolutionär, sondern echt apostolisch und katholisch. «Es
sind alljährliche Synoden — wie die Concilien — uralte Kirchenordnung; sie sind
vom Concil zu Trident aufs neue bestätigt und ihre regelmäßige Abhaltung
unter angedrohten Strafen streng anbefohlen worden.14 Und nicht umsonst!
Bedenket nur, wie würde es z. B. ergehen, wenn sich die Großräthe drey- bis
vierhundert Jahre nicht mehr versammeln würden (S. 22)!»

«Die katholische Kirche bedarf von Zeit zu Zeit eine wesentliche Verbesserung

(und jetzt besonders) in dem Volksunterrichr, in dem Kult, in der Liturgie,
in der Disciplin — und in ihrer Hierarchie.15 Ach, man hält so vieles für katholisch,

was unkatholisch ist — und vieles hinwieder für neu und unkatholisch,
was acht und uralt katholisch ist. Stagnation, geistloses Formelwesen,16 ein ge-
spenster- und mumienartiges Gerippe,17 mechanische Abrichtung und Manövrierung

von oben bis unten und unten bis oben (und wenn es auch noch so gut und
so geregelt geht, als wenn ganze Regimenter aufmarschiren und exerziren) und
die künstliche Abgliederung aller Theile nach dem Beyspiele zeitlicher
Staatseinrichtungen18: Alle diese Dinge sind nun einmal nicht die Hauptsache, wie
viele etwa meinen, und darin besteht weder das Christenthum noch die Kirche;
und beyde darin suchen wollen, heißt auf den Kirchhof gehen, um bey den
Gräbern die Lebendigen, beym Tode das Leben zu suchen.19

Für jedes Wort, das ich Euch sage, Innig und Ewig Geliebte, hafte ich nicht
bloß vor Euch, sondern vor der ganzen Christenheit. Und ich habe sogut wie jedes
von Euch im Sinne, mit Gottes Gnade in der katholischen Kirche zu leben und
zu sterben. Ich bin Katholik — aus Gefühl, aus innerm Bedürfnis, mit immer
steigender Ueberzeugung. Gott, der Herz und Nieren prüft, der Mark und Bein
durchdringt, Er, der Allheilige, ist mein Zeuge!

Nichts Großes gedeiht ohne Kampf! In asiatischer Weichlichkeit muß alles
Edle ersterben. Märtyrer-Sinn und Märtyrer-Geist, wie ihn tausend und tausend

Blutzeugen hatten, den wünsche ich mir, den wünsche ich den Priestern, den
wünsche ich allen - allen Christen!20 Die Kirche wird nur durch einen schweren

Kampf neu geschaffen werden» (S. 22 f.).

14 Das Konzil von Trient verlangt, daß alle drei Jahre Provinzialsynoden und alle Jahre
Diözesansynoden abgehalten werden. Andernfalls verfallen die Verantwortlichen «in
die von den heiligen Canones verfügten Strafen» (24. Sitzung, 2. Kap. von der
Verbesserung, Egli 246 f.).
Das Wort «wesentlich» will Fuchs im Sinne von «wichtig» oder «hochwichtig»
verstanden wissen (Glauben I 30 und 420).
«Geistloses Formelwesen» ist für Fuchs das lateinische Beten und Singen durch
Sprachunkundige, vor allem Kinder und Klosterfrauen (Suspension 27, 29, 42).
Darunter versteht Fuchs unanständige Bilder, die gegen jede Kunst und die «Anbetung
Gottes im Geist und in der Wahrheit» (Joh. 4, 24) versroßen (Suspension 27).

8 Gemeint sind «pomphafte Processionen, oft mit den sonderbarsten Aufzügen» (Suspension

27).
9 Nach Luk 24, 5.

29 Fuchs spricht in seiner Predigt mehrmals vom Martyrergeist, erwähnt aber den Namen
des gefeierten Heiligen kein einziges Mal. Pankraz ist für ihn einer der vielen
Tausenden von Blutzeugen. Von Pankraz sind im übrigen keine historischen Nachrichten
überliefert (LThK 8, 22).

78



B. Ohne Christus ist für die Menschheit kein Heil im Staate

Die Kirchengeschichte der ersten drei Jahrhunderte beweist, daß der Mensch
in einer guten Kirche seine ewigen Angelegenheiten auch dann noch gut
besorgen kann, wenn es um den Staat schlecht bestellt ist. Nie aber kann der
Staat gut gedeihen, wenn es an der Kirche fehlt, d.h. wenn die Menschen in
bezug auf die erhabensten Ideen im Irrtum sind; denn die drei ewigen Ideen:
Gott, Tugend, Unsterblichkeit sind und bleiben stets die Grundlage von allem.
«Derjenige aber, der uns diese Lebens- und Segensideen vermittelt, sie uns
bietet, wie Keiner vor und Keiner nach Ihm, der ist - mit grenzenloser Ehrfurcht
nennen wir seinen heiligen Namen — der ist Christus, der Hochgelobte in Ewigkeit.

Ohne Christus also kein Heil für die Menschheit im Staate» (S. 26).
Die Geschichte bezeugt uns, daß heidnische Völker nie durchaus gute Staaten

bilden werden und können, denn wir alle tragen einen gemeinsamen Feind des
öffentlichen Wohles in uns, nämlich den «schrecklichen, alles zerstörenden Egoismus»

(S. 27). Nicht einmal das Christentum vermag mit seiner überirdischen
Kraft und Stärke diesen Weltgötzen zu bändigen und zu besiegen. «Was soll
ihn denn bey jenen Völkern unterdrücken», fragt Fuchs, «wo die einzig wirksamen
Gegenmittel - Gott, Jesu unendliche Liebe und Opfertod, Tugend und
Allvergeltung - den Menschen nicht als himmlische Gestirne leuchten, seine Gnadenmittel

sie nicht stärken (S. 27)?» Christus hat die der Hölle entsprungene
Eigenliebe zerstört und die große Idee unbegrenzter Menschenliebe und
Ganzhingabe beispielhaft durch sein ganzes Leben gelehrt, und wer sein Jünger sein

will, muß in unendlicher Liebe allen alles sein und sich für alle opfern. «Wahre
Christen sind daher nothwendigerweise immer die besten Bürger, und unter
keinen Völkern können sich die Staaten herrlicher entwickeln als unter
christlichen» (S. 27). Ehrsucht, Rangstreit und Ansehen der Person sollen bei ihnen
keine Rolle spielen. Die Christen sind sogar zur Feindesliebe verpflichtet, eine
Verpflichtung, die dem Psychologen allein schon ein Beweis für die Gottheit
Christi ist.

«Das Christenthum hat die Keime zu den schönsten Verfassungen ausgestreut,
indem es, soweit seine Lehre reicht, Freyheit und Gleichheit aller vor Gott, vor
Christus und dem Gesetze mit ewig unauslöschlichen Buchstaben in jedes
Christenherz und in das große Gesetzbuch der Menschheit (die Bibel) eingegraben
hat» (S. 28 f.).21 Es verkündet die zeitliche und ewige Erlösung und Erhebung

21 Betr. Freiheit fragt Fuchs: «Sind wir nicht Alle in die herrliche Freiheit der Kinder
Gottes versetzt? Macht uns nicht der Sohn, macht uns nicht die Wahrheit frei, nämlich

sittlich, geistig frei? Ist nicht, wo der Geist des Herrn ist, da Freiheit? Hat uns
nicht Christus die Freiheit erworben? Ermahnt uns nicht der Apostel, in dieser Freiheit
zu bestehen und uns ja nicht mit einem Joche der Knechtschaft wieder belegen zu
lassen?» (Glauben I 170 nach folgenden Schriftstellen: Röm 8,21; Joh 8,32.36; 2 Kor 3,
17; Gal 5, 1). - Betr. Gleichheit stützt sich Fuchs (Glauben I 170 f.) auf folgende
Aussagen der Hl. Schrift: «Einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Brüder» (Mt 23,8).
«Es ist ja da kein Unterschied zwischen dem Juden und dem Heiden: derselbe Herr
ist über allen, reich für alle, die ihn anrufen» (Rom 10, 12). «Wir alle sind ja in einem
Geiste zu einem Leib getauft, ob Juden oder Christen, Sklaven oder Freie, und wir
alle sind mit einem Geiste getränkt» (1 Kor 12, 13). «Ihr alle seid ja in Christus
Jesus Kinder Gottes durch den Glauben» (Gal 3, 26). «Und sind wir Kinder, so sind
wir auch Erben Gottes und Miterben Christi (Röm 8, 17). «Ihr alle seid einer in Christus

Jesus» (Gal 3, 28).

79



aller. Despotie und Sklaverei sind zerstört.22 Das Christentum hat Künste und
Wissenschaften ausgebreitet; ihm verdanken wir die wichtigsten Entdeckungen,
und die Menschheit wird ihm bis in die fernste Zukunft immer neue, noch
ungeahnte, segensreiche Entwicklungen verdanken. Jesu Religion verdanken wir
auch Schul- und Waisenanstalten, Erziehungs- und «Tugendinstitute» (Klöster),
Kranken- und Besserungshäuser und auch die Versicherungsvereine.

«Dem Christen ist die ganze Welt geheiligt, sein irdisch Leben im innigsten
Verband mit dem künftigen, sein ganzer Wandel ununterbrochener Gottesdienst
und alle zeitlichen Güter die schönsten Mittel, andern ein zweyter Christus zu
seyn, sie zu segnen und zu beglücken» (S. 31). Das Evangelium wird einst noch
die ganze Erde zu einem Tempel Gottes verklären. Der Christ darf über das

Zeitliche nicht lärmen und schmähen, denn alles Zeitliche ist durch Christus
miterlöst und Gott zum Dienste geweiht. Wo also alle Bürger eines Staates von
oben bis unten in Christus wurzeln wie der Rebzweig am Rebstock, da ist Heil
und da sind unter jeder Regierungsform die ewigen Grundlagen eines guten
Staates verwirklicht. «Auf diese ewigen Grundlagen und Grundsätze kömmt alles

an - und nicht auf die Regierungsform!» ruft Alois Fuchs aus (S. 32).
Die drei bekannten Staatsformen: demokratische Republik, Monarchie und

Aristokratie sind gut vereinbar. Alle Staaten müssen republikanisch werden, d.h.
christlich, gegründet auf Freiheit und Gleichheit, und in hundert Jahren wird
auch ganz Europa republikanisch sein, wie der Politiker Chateaubriand prophezeit.
Nach diesem «größten und edelsten Verfechter von Thron und Altar» (S. 33)
wird der Papst zu seiner Quelle, zum Volk zurückkehren und - treu seiner
Bestimmung — mit dem Evangelium in der Hand die Freiheit und Gleichheit aller
Menschen fordern.23 Wenn auch alle Staaten demokratische Republiken werden,
so sind deswegen die Throne noch nicht gestürzt. Die Vernunft fordert ja in
allem Einheit und so auch in jedem Staate einen Mittelpunkt, von dem aus Heil
und Segen, Ordnung, Schutz und Sicherheit für alle Glieder und Teile fließt.
Jeder Staat muß also auch monarchisch sein, muß einen höchsten Einheitspunkt,
einen Präsidenten haben, heiße dieser nun Kaiser oder König, Landammann oder
Bürgermeister. «Und in Mitte von beyden, den Millionen Bürgern und ihrem
Centrum, muß die Aristokratie segnend walten, wirken und vermitteln, von
unten nach oben, von oben nach unten, in allen Richtungen... Auf allen Punkten

müssen weise, edle Menschen die einzelnen Radien alle leiten, mit dem
Centrum verbinden und dieses durch sie die ganze Peripherie beleben. Es müssen
Unterbehörden seyn. Das ist die Aristokratie, die nothwendige, die vernunft-
22 «Diese und ähnliche Sätze ließen sich mit den schönsten Stellen aus dem heil. Chrisosto-

mus belegen» (Glauben I 36). - Johannes Chrysostomus (344/354-407), Kirchenvater,
Patriarch von Konstantinopel, einer der bedeutendsten Prediger des christl. Altertums
(LThK 5, 1018-1021).

23 Es stellt sich die Frage, in welchem Werk Chateaubriand diese Auffassung vertritt.
Chateaubriands apologetische Werke «Le génie du Christianisme» (Paris 1802) und «Les

martyrs ou le triomphe de la religion» (Paris 1809) scheinen auch A. Fuchs nachhaltig
beeinflußt zu haben (s. Biogr. A. Fuchs I 92). Im ersteren, seinem Hauptwerk, will
der zum Glauben seiner Kindheit zurückgekehrte Schriftsteller die christliche Religion
durch den Aufweis des moralischen, ästhetischen, zivilisatorischen und sozialen Charakters
als die alle überragende darstellen. Das zweite Werk zeigt die das Heidentum von innen
her überwindende Kraft des Christentums (LThK 2, 1038 f.). Fuchs verteidigt das
Christentum aber nicht nur mit menschlichen, sondern mit (letztlich entscheidenden)
biblischen Kriterien.

80



gemäße, die einzig menschenwürdige!24 Und alle Staaten muß das repräsentative
Princip vor Verwesung schützen und auf der Lebensbahn der Entwicklung und
Vervollkommnung immer vorwärts, aufwärts führen» (S. 34).

Die Kirche ist in dieser Hinsicht jedem Staat ein leuchtendes Vorbild. Sie ist
die große Republik der Menschheit unter dem ewigen König aller Jahrhunderte.25

«Im Christenthum haben wir die demokratische, ewige Grundlage: Freyheit

und Gleichheit Aller vor Gott, vor Christus, vor der Kirche. Das Christenthum

weiß nichts von einem jüdischen Levitenstamm, von pfäffischer
Unterscheidung zwischen Priestern und Layen.26 Alle zusammen sind ein priesterlich
Volk.27 Und die Millionen alle einen sich innerlich unter Christus, äußerlich
unter seinem Stellvertreter, unter ihrem gemeinsamen Oberhaupte, dem Papste.
Diesem Mittelpunkte verdanket unsere Kirche ihre fortwährende Einheit, während

die andern Konfessionen in hundert Theile zerfallen. Und in Mitte von dem
Centrum und seinen Radien werden diese von ihren Vorstehern geleitet, im Geist
und Sinne des Ganzen. Das ist die Aristokratie vom Bischof bis zum letzten
Caplan. Möchten die Vorsteher alle — gut, edel, weise seyn! Ein dummer Priester
ist kein Geistlicher; hingegen ist auch priesterliche Tugend der schönste Schmuck
eines Geistlichen. Das Christenthum weiß endlich nichts von Stagnation; es

schließt das große Princip repräsentativer Verfassung in sich» (S. 34 f.).
Fuchs fährt fort: «Unserer Schweiz ist ein Einheitspunkt das größte Bedürf-

niss. Wir haben bereits in allen zwey und zwanzig Theilen Demokratien und in
ihren Oberbehörden Aristokratien; aber wir haben keinen Centralpunkt, keine
Republik, in der Schweiz keine Schweiz... Solange uns eine solche alle
umfassende, alle vermittelnde, alle beglückende Segensquelle mangelt, werden wir
nie Schweizer, nie glücklich seyn» (S. 35). Geistliche, die bei einer
Bundesregierung Religion und Kirche, Freiheit und Vaterland in Gefahr glauben, kennen

weder Religion noch Kirche, noch Freiheit und Vaterland, «kennen nicht
die ewigen Forderungen der Vernunft und des Christenthums, die am Ende,
allem ohnmächtigen Widerstände zum Trotz, sich doch realisieren werden und
müssen. Und wenn sie zum Bürgerkriege auffordern, in ihrer traurigen
Verwirrung — in Rede und Schrift —, so begehen sie ein Verbrechen, das durch ihre
Verblendung denn doch nie hinlänglich entschuldigt werden kann» (S. 35).

Die vom Weinstock losgerissene Rebe muß verdorren. Wenn also die Religion

nicht die Grundlage des Staates ist, mangelt diesem die Hauptsache, nämlich
das Leben, und auch die schönsten staatlichen Einrichtungen werden demnach

nur tote Gebilde sein. «Wenn nicht jeder Bürger von oben bis unten in Christus
wurzelt, wie ein Schoß am Weinstock, nicht in Ihm lebt und in Vereinigung mit

24 Fuchs nimmt Aristokratie im wörtlichen Sinn, nämlich als «Herrschaft der Besten»
(griech.). Die Herrschaft der «Besten, Weisesten und Edelsten» ist für ihn die einzig
menschenwürdige und vernunftgemäße Aristokratie (Wünsche 20).

** «Paul III. nennt die Kirche in seiner Ansagungsbulle des Conciliums von Trient
wiederholt die christliche Republik'» (Glauben I 161; s. auch Glauben I 167).

26 Fuchs anerkennt einen priesterlichen, aber keinen «pfäffischen», d.h. kastenartigen
Unterschied, m. a. W.: Der Priester gehört keinem eigenen, vom Laien abgeschlossenen
gesellschaftlichen Stand an, wie im Judentum oder Hinduismus (Suspension 22 und 34 f.).

27 Hier wird das allgemeine Priestertum hervorgehoben (ohne das besondere zu leugnen),
nach 1 Petr 2,9: «Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, ein königliches Priestertum,

ein heiliges Volk.» Fuchs präzisierte später: «Alle zusammen sind gewissermaßen
ein priesterliches Volk» (Glauben I 42).

81



Ihm wirkt; wenn Seine göttliche Opferidee nicht alle beseelt, wenn mit der
Liebe zu Gott auch die Menschenliebe — das Herz des Staates — entschwindet,
dann ist jenes höllische Unthier, der gräßliche Drache der Eigenliebe wieder
entfesselt, und bey der freyesten Verfassung von der Welt wird Sklaverey seyn.
Dann wird einer den andern zu berücken und zu unterdrücken suchen» (S. 36).

All die Greuel der Weltgeschichte, namentlich seit der Französischen Revolution

— der Kampf der Privilegierten gegen die Unterdrückten, der Despoten
gegen die Untertanen, der Anarchisten gegen die Ordnung — rühren daher, daß

Unzählige sich vom Weinstock Christi ganz losreißen — von Christus, der ja
die reinste Bruderliebe und unbedingte Opferung ist. «O», ruft Fuchs aus, «wenn
dieses Unheil in immer steigendem Maße wächst, so bedroht uns das schrecklichste

Heidenthum, das dann über Europa ausbrechen wird, das Heiden- und
Götzenthum schrankenloser, allzerstörender Eigenliebe (S. 38) »

Der Prediger schließt mit folgenden Worten: «Tausend und abermal tausend
Uebel, die nun die Menschheit niederdrücken, ach! sie würden schwinden, wenn
wir Rebzweiglein am Weinstock Christus wären und durch Sein Wort und den
himmlischen Vater uns immer reinigen und zu allem Guten befruchten ließen»
(S. 38 f.). Fuchs möchte nicht nur seinen Gläubigen, sondern allen Völkern «mit
herzdurchdringender Stimme» zurufen: «Vereinigt euch mit Christus! Seid
fruchtbare Rebzweiglein an Ihm, dem göttlichen Weinstocke (S. 39)!»

82



7.3 Erste Auseinandersetzungen
Diese Predigt wurde, wie zu erwarten war, nicht ohne Widerspruch aufgenommen.

Wieviele der Zuhörer an einigen Stellen Anstoß genommen haben, ist
freilich eine andere Frage. Nach Alois Fuchs und seinen priesterlichen Freunden
ärgerten sich nur einige wenige Zuhörer.1 Der größte Teil des sehr zahlreich
anwesenden Publikums habe die Predigt «mit der liebevollsten und gespanntesten

Aufmerksamkeit angehört»:2 Nach dem streng konservativen Kustos
Karl Maria Curti aber, der übrigens — wie üblich — die Predigt nicht anhörte,3
hatte diese Rede «den größten Teil der Gemeinde empört».4 Beide Aussagen sind
parteiische Stellungnahmen und als solche übertrieben. Es scheint aber Tatsache
zu sein, daß der größere Teil der Zuhörer die Predigt positiv aufgenommen
hat, wenn auch mit gewissen Vorbehalten.5

Die Fuchssche Predigt vom 13. Mai 1832 war in Rapperswil und Umgebung
bald in aller Leute Mund. Die geistlichen Freunde von Alois Fuchs erörterten
lebhaft die Thesen und begleiteten den Festredner auf dem nachmittäglichen
Spaziergang «wie im Triumphzug».6 Unter den Gläubigen gaben vor allem die
Aeußerungen über Synode, Liturgie und Zölibat zu reden. Einige besonders

eifrige und am Hergebrachten hängende Katholiken, vor allem Frauen - von
den Gegnern «Zeloten» und «Obskuranten» genannt — trugen das Vorgefallene
Kustos Curti zu, der es nicht versäumte, «auf bekannten Schleichwegen Partheygänger

gegen den Prediger anzuwerben».7 Curti gewann sofort den einflußreichen
Bezirkskommandanten und Großrat Felix Kolumban Diog, der im Verfassungsrat
als Führer der Ultrademokraten die Selbständigkeit der beiden Konfessionen des

Kantons St. Gallen heftig verteidigt hatte.8

Diog, der wie Kustos Curti den Inhalt der Predigt nur vom Hörensagen
kannte, reichte beim Verwaltungsrat Rapperswil (damals auch Kirchenbehörde)
unverzüglich Klage ein. Dem Hauptkläger schlössen sich an: Joseph Maria Curti,

genannt «Religionsstatthalter», Metzgermeister Helbling und Weibel Ziegler.9

Die vier Beschwerdeführer verlangten von der Kirchenbehörde,10 daß die

4 Suspension 5 (auch 110) und Vaterland, Biogr. Skizze 39. «Nur einige fanatische Weiber

rumorten» (Helbling, Biogr. 105). - «Einige Betschwestern jedoch schrieen Zetter»
(Chr. Fuchs in Predigt 93, Schlußwort).

2 Fuchs, Suspension 4 f.
3 A. Fuchs in der AZ Nr. 45 vom 6. Juni 1832 (Original in der Kantonsbibliothek AR).
4 Subregens Karl Greith, der seine Informationen von Kustos Curti erhielt, in einem Brief

an seinen Münchner Lehrer Ignaz von Döllinger (1799-1890), 26. Febr. 1833 (s.
Johann Friedrich, I. v. Döllinger, Bd. 1, München 1899, 387). Nach Greith hielt Fuchs
seine Predigt «unter sichtbarer Aufregung seiner Zuhörer» (Allg. Grundzüge 58 f.).

5 Suspension 109 f. und Glauben I 50 Anm. 3. - Nach F. Helbling wurde die Predigt
«von der überaus großen Mehrheit» gut aufgenommen. «Es ist bemerkenswerth», fügt
er bei, «wie gerade die besten Menschen und die frömmsten Katholiken von jedem Stand
und Alter, weit entfernt gekränkt zu werden, die Predigt mit Liebe und Erbauung
anhörten» (AZ Nr. 55 vom 11. Juli 1832; Original in der KB AR).

8 Fuchs, Suspension 5 Anm. 2.
7 A. Fuchs in der AZ Nr. 45 vom 6. Juni 1832; s. auch Predigt 91, 93 (Schlußwort)

und Glauben I 109 Anm. 1.
8 Vgl. S. 52 f.
9 Freim. Nr. 40 vom 18. Mai 1832 - J. M. Curti ist nach dieser Quelle «Schwager des

freisinnigen Urnergesandten Lauener». Joseph Leonz Lauener (1775-1862), Landammann
1829-31 (HBLS IV 613; Spieß, Baumgartner-Heß, Reg.).

19 Fuchs, Predigt 91 f.

83



Fuchssche Predigt dem Bischof angezeigt werde, zumal folgende Stellen eine
Rüge verdienten: «Bald werden Lutheraner, Katholiken und Reformirte einig
seyn»11 und «Das Cölibat soll aufgehoben werden». Diog und seine Mitkläger
wünschten «die Erklärung ab Seite des Herrn Professor Fuchs, ob die Katholiken
zu den Reformirten übertreten sollen oder umgekehrt». In ihren Augen beweist
der Angriff auf den Zölibat, daß Prof. Fuchs «dem Tit. Bischof nicht denjenigen
Gehorsam schuldig zu seyn glaube, welcher zur Wesenheit des Katholicismus
gehöre». Gleichzeitig wird dem Verwaltungsrat Rapperswil der Auftrag erteilt,
«für Verschmelzung der hiesigen geistlichen Pfründen die nöthigen Schritte zu
thun». Dieser nahm bereits am folgenden Tag (14. Mai) in einer außerordentlichen

Sitzung von der Eingabe Kenntnis und beschloß:12 «In Betracht der Natur

der gefallenen Klage sollen Herr Präsident Suter13 und Verwaltungsrat Amand
Helbling beauftragt sein, dem H. Stadtpfarrer Fuchs, ohne in dieser Sache
einzuschreiten, die einfache Anzeige von dem Vorgefallenen zu machen.»

Die Anhänger von Alois Fuchs blieben nicht untätig. Um dem Prediger «ihren
Dank und Verehrung zu bezeugen und um die ununterrichteten Bürger auf die
niedrigen Umtriebe aufmerksam zu machen»,14 gaben sie noch am 14. Mai 1832
dem Verwaltungsrat eine Erklärung ab, die von vielen bekannten Rapperswilern
unterschrieben wurde. Das Schriftstück hatte folgenden Wortlaut:15 «Die
unterzeichneten Bürger Rapperswyls, die aus vollester Ueberzeugung der katholischen
Religion zugethan sind, erklären andurch bey ihrem besten Gewissen öffentlich
und feyerlichst:
a) Daß die vom geistlichen Herrn Professor und Spitalpriester Aloys Fuchs dahier

am Sonntag, den 13. dieses Monats, in hiesiger Pfarrkirche gehaltene Predigt,
in ihrem ganzen Zusammenhange aufgefaßt, wie wir sie theils selbst hörten,
theils von gewissen- und wahrhaften Zuhörern vernahmen, nicht nur nichts
Religionswidriges enthalten, sondern daß sie Gegentheils voll salbungsvoller
Würde und belegt mit den unwiderlegbarsten Gründen der Schrift, der
Geschichte und der ersten, reinen kirchlichen Lehre, ganz den Geist Jesu geathmet,
daher alle diesem Geiste widerstrebende Mißbräuche zu heben bezweckt habe,
wofür wir dem Herrn Prediger unsere ungeheuchelte Hochachtung öffentlich
bezeugen.

b) Daß wir diejenigen Bürger, welche heute bey hiesigem Verwaltungsrathe
gegen diese Predigt als eine religionswidrige klagend eingekommen, durchaus
nicht für die Repräsentanten der Religion, für was sie sich anzumassen scheinen,

halten, und daß wir daher in Betreff dieses Punktes die Ehre und
Ueberzeugung des bessern Theils von Rapperswyls katholischer Einwohnerschaft
bestens verwahrt und gerettet wissen wollen.

c) Endlich, daß wir — aus gleichen Gründen und für gleiche Absicht — unsern

14 Eine solche Aussage findet sich nirgendwo in der Predigt. - Diog soll am Nachmittag
des 13. Mai auf öffentlichem Platze wie ein Wütender geflucht und u. a. gerufen haben:
«Fuchs kann ja zu ihnen hinübergehen, zu den verfluchten Protestanten!» (F. Helbling
in der AZ Nr. 55 vom 11. Juli 1832).

12 StAR, J 13: Prot, des Verwaltungsrates, 14. Mai 1832, S. 443.
43 Leopold Suter (1~"72-1837) von Rapperswil; Präs. des Ortsverwaltungsrates, Spitalverwalter,

Großrat (kons.). - Wahrheitsfreund Nr. 43 vom 27. Okt. 1837.
14 Freim. Nr. 40 vom 18. Mai 1832.
15 Fuchs, Predigt 93 f. (Das Original ist nicht vorhanden.)

84



Verwaltungsrath nicht für kompetent halten, über solche Klagen berathend
und entscheidend einzutreten; daher wir auch von demselben eine förmliche
und bestimmte Abweisung der Klage ein für allemal um so mehr erwarten,
als wir widrigenfalls die nöthigen und kräftigsten Schritte protestando gegen
ihn zu ergreifen bemüßigt würden.»

Verfasser dieser Erklärung ist wahrscheinlich Stadtpfarrer Christophor Fuchs,
der von einer Abordnung des Verwaltungsrates über die Klage einiger Rapperswiler

Bürger unterrichtet worden war. Pfarrer Fuchs ist es denn auch, der mit
Unterstützung glekhgesinnter geistlicher und weltlicher Freunde Alois Fuchs

bewogen hat, seine Predigt vom 13. Mai 1832 dem Druck zu übergeben.16 Zweck
der Veröffentlichung war nicht so sehr eine Rechtfertigung gegenüber den
Kritikern als die Verbreitung kirchlicher Reformideen. Fuchs begann bereits am
15. Mai mit den erklärenden Beilagen.17

Gleichzeitig waren eine ganze Anzahl Rapperswiler darum besorgt, die Predigt
und die Diogsche Klage einer breiteren Oeffentlichkeit bekanntzumachen. «Ja,
Maizeit!» schrieb der in St. Gallen erscheinende «Freimüthige».18 «Gottlob! Hier
fängt auch im Kirchlichen der Spreu an, sich vom Kernen zu säubern.» Und
Felix Helbling berichtete der «Appenzeller Zeitung»,19 nur Eulen und Uhus20

hätten an der inhaltsreichen, zeitgemäßen und offenen Predigt kein Gefallen
gefunden — aber auch «schlechte, verworfene Menschen, deren schuldbewußte
Gewissen all der un'kirchliche, in die Kirche eingeschmuggelte Quark von todten,
hohlen Formenwesen decken oder beschwichtigen sollte».

Damit war Oberstleutnant Diog anvisiert, der als Hauptankläger der Predigt
nun ins Schußfeld der Kritiker geriet. «Wie lange wird dieser noch rumoren und
wie lange noch werden sich einige von ihm hetzen und verleiten lassen?» fragte
ein Korrespondent des «Freimüthigen».21 Felix Helbling nannte Diog den
«elendesten», aber auch «religionslosesten aller St. Galler Bürger», weil er im
Privatgespräch oft unumwunden seinen Unglauben ausspreche und über alles, selbst
über die erhabensten und wichtigsten Wahrheiten spotte und lache.22 Er wunderte

sich deshalb sehr, daß dieser Verächter der Religion sich zu deren
Verfechter aufwerfen und das Wesen des Katholizismus aufzeigen will. Ins gleiche
Horn blies Oberstleutnant Rickenmann in einer Einsendung an die «Appenzeller
Zeitung», die Redaktor Meyer aber — was viel bedeutet - nicht erscheinen ließ.23

In den Augen Rickenmanns ist Diog kein Verteidiger der Religion, «weil er
selbst gar keine har, sondern des Pfaffthums und religiösen Unsinns». Seit dieser

18 Helbling, Biogr. 105; Fuchs, Suspension 18.
17 Fuchs, Predigt 49.
18 Nr. 40 vom 18. Mai 1832, verfaßt «von einem aufrichtigen Laien». Redaktor Henne

bemerkte einleitend, daß von den vielen zugesandten Beiträgen nur einer veröffentlicht
werden könne.

19 Nr. 40 vom 19. Mai 1832 (Original in der KB AR).
20 D. h. die Feinde von Aufklärung und Fortschritt, auch Finsterlinge, Dunkelmänner oder

Obskuranten genannt.
24 Siehe Anm. 18.
22 AZ Nr. 55 vom 11. Juli 1832.
25 Original in der KB AR - F. Helbling bat Redaktor Johannes Meyer (1799-1833) am

27. Mai 1832, Rickenmanns Beitrag in die «Appenzeller Zeitung» aufzunehmen: «Der
elende Wicht muß total vernichtet werden, und das kann nur auf dem Wege der
Oeffentlichkeit geschehen. Wenn Sie uns dazu verhelfen, werden Sie uns sehr
verpflichten» (Original in der KB AR).

85



«übelberüchtigste und elendeste aller St. Gallerbürger» Kommandant des
Militärbezirkes Rapperswil sei, fände keine Musterung oder militärische Versammlung

statt, «bei der es nicht Streit und Hader und die größten Insubordinations-
Vergehen absetzt, wobei gewöhnlich der übel Kommandirende insultirt und
thatsächlich mißhandelt wird». Seinem Amt als Großrat des Kantons St. Gallen
sei Diog nicht gewachsen.24

Auch Diogs heimlicher Ratgeber, Kustos Karl Maria Curti, wird heftig
angegriffen. Alois Fuchs25 hätte von ihm erwartet, daß er gerade jetzt auf die
Kanzel steigen würde, um «in amtlicher Stellung, auf heiliger Stätte, mit
Salbung und Würde die Wahrheit aufrecht zu erhalten und zu vertheidigen, insofern
er sie von andern insgeheim untergraben oder öffentlich angegriffen glaubt».
Ein solches Vorgehen wäre in seinen Augen anständig, würdevoll und pflichtgetreu

gewesen. Doch Kustos Curti schickte, als die Reihe wieder an ihm war,
wie schon seit vielen Jahren, einen Kapuziner auf die Kanzel, obwohl er nur
jeden zweiten Monat zu predigen hatte und seit bald zehn Jahren von der

Schulpflicht befreit war.26 Fuchs wirft seinem Amtsbruder vor, daß er die
Verkündigung des Wortes Gottes, «diese laut dem Tridentinum erste aller Pflichten
jedes Bischofs und Priesters»,27 unterlasse, deshalb öffentlich stumm sei und nur
andere heimtückisch aufhetze. Er fordert Curti öffentlich auf, in Zukunft immer
«in allerhöchst selbst eigener Person» die Kanzel zu besteigen. «Ist er aber dieses

nicht im Stande und unfähig, in Rede und Schrift die Gegner zu widerlegen, so

entsage er auch ein für allemal dem elenden, unpriesterlichen, geheimen Intrigenspiel.»

Fuchs nennt Curti und andere Geistliche seinesgleichen Feinde der
Predigt und einer echt christlichen Liturgie. Ihr Palladium28 sei «Psalmengeschrey
und Rosenkranzgeplapper — und ein Gottesdienst in fremder Sprache, 365mal
im Jahre und lebenslänglich gleich», was keiner Anstrengung und keiner
Geistestätigkeit bedürfe. Auf diese Weise könne der geistloseste Mechaniker Priester
sein, zumal solange das Messelesen Hauptsache und die Predigt ein Anhängsel
bleibe.

Auch Felix Helbling geht mit dem «Curti-Heerrn» scharf ins Gericht.29 Seine
Vorwürfe lauten: «Knauseriges und äußerst unreinliches Besorgen des Kirchenzeugs;

unkirchliches und heut zu Tage so äußerst anstoßendes, mitunter
skandalöses Auf- und Abrüsten; Lärmen, Toben und Schlagen bei jedem Anlasse;
immerwährendes Allzuspäterscheinen.»30 Helbling nennt die Kustos-Pfründe
eine Sinekure oder Pantoffel-Pfründe, also ein müheloses, aber einträgliches
Amt. Mit der in der Diogschen Klage geforderten «Verschmelzung der hiesigen

24 Diog wurde in den Maiwahlen 1833 nicht mehr in den Großen Rat gewählt. Sein Amt
als Bezirkskommandant legte er bereits im August 1832 nieder.

25 AZ Nr. 45 vom 6. Juni 1832 (Original in der KB AR).
28 Nach dem «Freimütigen» (Nr. 40 vom 20. Mai 1833) hielt Curti «innert einem Dutzend

Jahre etwa eine oder zwei Predigten».
27 5. Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egli 33) und 24. Sitzung, 4. Kap. von der

Verbesserung (Egli 250).
28 Schützendes Heiligtum (Kultbild der Pallas Athene in Troja).
29 AZ Nr. 48 vom 16. Juni 1832 (Original in der KB AR).
39 Aehnliche Vorwürfe macht A. Fuchs in Suspension 42 Anm. 18 - Chr. Fuchs bemerkt

im Pfarreibericht vom 27. Okt. 1826: «Größere Reinlichkeit in den Kapellen und
überhaupt strengere Ordnung wäre sowohl in den Kapellen als besonders in der
Pfarrsakristei zu wünschen» (BiA SG, Pfarreiberichte 1825/26).

86



geistlichen Pfründen» ist er ganz und gar nicht einverstanden. Seiner Meinung
nach soll in Rapperswil keine der sechs Pfründen zusammengelegt, wohl aber
die Kustorei sowie die Früh-, Mittelmeß- und Spitalpfründe in Lehrstellen
umgewandelt werden, und zwar ohne kirchliche Verpflichtungen (wie in St. Gallen

und andern Orten), damit sich die geistlichen Professoren neben der Schule

ganz dem Studium und den Wissenschaften widmen können. Rapperswil habe

«an zwei dienstthuenden Priestern genug».31

34 D. h. am Pfarrer und Pfarrhelfer. A. Fuchs hätte eine Verschmelzung von Pfründen
begrüßt (Glauben I 108 Anm. 3).

87



7.4 Druck und Verbreitung der Predigt
Ende Juni 1832 erschien, wie in der Presse frühzeitig angekündigt,1 die Reformpredigt

vom 13. Mai im Druck, «auf vielseitiges Verlangen von geistlichen und
weltlichen Freunden des Herrn Verfassers», wie das Titelblatt beifügt.2 Somit
konnte jedermann die umstrittene Rede einsehen, genauer studieren und
allfälligen Ketzereien nachspüren. Fuchs widmete seine Predigt «Allen, die
denselben köstlichen Glauben erlangt haben, in der Gerechtigkeit unseres Gottes
und Heilandes Jesu Christi (II. Br. Petri 1, 1), mit Bruderliebe und Bruderkuß!»

Der Text entsprach der Niederschrift und dem öffentlichen Vortrag, «nur
etwa unwesentliche Verschiedenheiten einzelner Wörter und Sätze und ihrer
Stellung ausgenommen, wie sich dies bey einem nicht mechanischen Vortrage
ohnehin von selbst versteht».3

Für die Herausgeber schrieb Stadtpfarrer Fuchs ein Vor- und Schlußwort.
«Folgende Rede... ist in Wahrheit ein Wort zu seiner Zeit, rein und klar, mit
Einfalt und Salbung», lesen wir in der Einleitung. «Und wie gewisse Thiere widrig

leiden bey den vollen Glockenklängen und beym Ertönen der Harmonien,

so auch gewisse Menschen, wenn das Christenthum in seiner Höhe und
Tiefe dargestellt wird. Würden diese bedaurungswürdigen Menschen sich mit
ihrem Urtheil für sich bescheiden, so wäre es noch erträglich; aber unausstehlich
wird es, wenn sie ihren Unsinn und ihre Verleumdungssucht noch andern
aufdrängen wollen.»4 Im Schlußwort wird Diogs Klage auszugsweise wiedergegeben
und dann bestritten, daß auch nur ein Satz der Predigt im Sinne dieser Eingabe
vorgetragen worden sei. Hierauf folgt die bereits zitierte Erklärung zahlreicher
Rapperswiler Bürger zugunsten der Rede von Professor Fuchs.

Von großer Wichtigkeit sind nun die Beilagen, welche die in der Predigt
berührten Themen weiterführen und noch besser erklären wollen. Sie nehmen mehr
Raum ein als die Predigt selbst.5 Gerade aus diesem Anhang wurde der größere
Teil der verurteilten Stellen gezogen. Von den sieben Beilagen werden im
folgenden die vier wichtigsten zusammengefaßt.

1. Christlicher Rationalismus und Gottesdienst*
So wie das Christentum die Vernunft aus dem Reich der Finsternis erlöst hat,
so muß hinwieder die Vernunft das Christentum «aus den Fesseln des entarteten
Kirchenthums, aus dem Schutte von Schlacken und todten Formeln, aus der

Sklaverey des egoistischen Sektenwesens» erlösen (S. 54 f.). «Wenn dann das

vernünftige Christenthum und die christliche Vernunft sich sakramentalisch
verbinden, wenn die christliche, unendlich reiche Gemüthswelt in die schönsten
Flammen ausschlägt, dann wird Jesu Religion sich wunderschnell verbreiten. Das

1 Freim. Nr. 40 vom 18. Mai und AZ Nr. 40 vom 19. Mai 1832.
2 Ohne Christus kein Heil für die Menschheit in Kirche und Staat. Eine Rede, gehalten

zu Rapperswyl, den dritten Sonntag nach Ostern, an einem Märtyrerfeste, von Professor
Aloys Fuchs. Mit Beylagen. Rapperswyl, bey Wegelin und Bosch, 1832 (94 S.).

3 Fuchs, Predigt 40 (Nachwort).
4 Predigt 3 - «Wie könnten Leute, welche immer an Vorurtheilen kauen und am

Buchstaben nagen ein solches Wort in seinem Grund und Ziel erfassen? Aehnlich den
Affen, können sie nur etwa ein Blättlein abzehren, dann es als - dürr erklären und -
zerzausen» (ebd.).

' Predigt: 34 Seiten, Beilagen: 42 Seiten.



erlöste Christenthum wird, erleuchtet vom heiligen Geiste, den ganzen Menschen
und nicht bloß etwa seine denkende Seite oder nur die Gefühlsseite, nein, es

wird — als wahrer Katholicismus — den ganzen Menschen ergreifen. Denken
wir uns unsern erhabenen und erhebenden Kult zeitgemäß umgestaltet und neu
gebildet! Welche Wirkung müßte er auf alle edle Menschen machen! Jetzt
aber ist er leider so vielfach entstellt, und wie hemmend ist nicht unsere
liturgische Sprache! Wäre das Christenthum mit einer solchen Liturgie je so wunderschnell

ausgebreitet worden, wenn die bekehrten Völker in einer todten, fremden
Sprache Jesu Opfertod hätten feyern und ihre Priester vor allem eine solche
Sprache mühsam erlernen müssen? Aber es kommt die Zeit, wo die Kirche neu
geboren wird, und dann ihr göttlicher, alle erobernder Sieg, den die christliche
Kunst schon so vielfältig in himmlischer Begeisterung uns vorgebildet (S. 55) !»

2. Der Katholizismus1

Gegenüber andern christlichen Konfessionen legt Fuchs das klare Bekenntnis
ab: «Der Katholicismus ist wirklich die eine, heilige, allgemeine und apostolische

Kirche, das Christenthum in seiner allseitigen und schönsten Offenbarung»
(S. 56). Die Lehre und der Gottesdienst der katholischen Kirche schließen jede
Einseitigkeit aus. Die Kirche ist jener himmlische Baum, der, einst ein kleines
Samenkörnlein, sich nun in 18 Jahrhunderten so herrlich entfaltet hat und sich
immer noch herrlicher entfalten wird. Das Samehkörnlein mußte aber nach
tausend Jahren «ganz anders in seiner Entwickelung sich zeigen als nur nach hundert
Jahren; aber es muß sich auch wieder im Jahre 1832 ganz anders darstellen als
im sechszehnten Jahrhundert... Das Christenthum hat seine ewige, unwandelbare
Seite in der Lehre, seine zeitliche, sich immer fort neu gestaltende und veredelnde
in seiner Offenbarung, in der Kirche» (S. 56). Da der Katholizismus den ganzen
Menschen erfaßt, läßt sich kein religiöses Bedürfnis denken, das in ihm nicht die
vollste Befriedigung finden würde.

«Wie die einzelnen Orden aus individuellen Richtungen und ganz eigenthüm-
lichen Verhälrnissen psychologisch nothwendig hervorquollen, ebenso läßt sich
auch der Ursprung einzelner Confessionen und ihrer neuen Unterabtheilungen
erklären, und bey einiger Nachgiebigkeit auf der kirchlichen und bey weniger
Eigendünkel und Rechthaberey auf der andern Seite hätte ihre Trennung von
uns nie erfolgen können» (S. 56). Fuchs meint, es wäre für einen stillen, frommen
Mönch eine sehr schöne Aufgabe, anhand der Geschichte, verbunden mit einer
psychologischen Durchführung der Lehre und des Gottesdienstes seiner Kirche,
den Nachweis zu erbringen, daß die einzelnen Konfessionen und ihre neuen
Zweige in der katholischen Kirche «alles, alles finden würden, und wie gerade die

Vereinigung Aller den schönsten Bau aus Gott gestalten müßte (S. 57).
Die öfters gehörte Behauptung, der Protestantismus sei für denkende Völker -

für den ernsten Norden, der Katholizismus aber nur für den gefühlvollen Süden,

0 Der erste Teil der Beilage 1, betr. das Verhältnis von Kirche und Staat, wurde in
wenigen Sätzen dem Predigttext einverleibt.

7 A. Fuchs schrieb diese Beilage gegen die Schrift «Sendschreiben an den Hrn.
Erzbischof Bernhard Boll in Beziehung auf das bei der röm.-kath. Priesterweihe zu
beschwörende Glaubensbekenntnis» (Freiburg i. Br. 1832), verfaßt von dem 1832 zum
Protestantismus übergetretenen Freiburger Kirchenhistoriker K. M. A. Reichlin-Meldegg
(Suspension 20, Glauben I 75 f.).

89



ist sehr einseitig und beweist eine höchst oberflächliche Kenntnis der katholischen
Kirche. «Nein, der Katholicismus bietet dem Geiste für die ideale Welt ein
unermeßliches Feld, während er dem Gemüthe zugleich ein Reich unerschöpflicher

Gefühle erschließt.» (S. 57 f.). Allerdings ist nicht zu leugnen, daß gerade
die traurige Entstellung der katholischen Religion die Hauptursache ihrer
vielseitigen Verkennung ist.

In seinem Kommentar zur Predigr ist es Fuchs verständlicherweise nicht möglich,

alle schiefen Vorstellungen über die katholische Kirche zurechtzubiegen.
Er fühlt sich aber verpflichtet, einige in neuester Zeit, vor allem von Prof.
Reichlin-Meldegg wieder angegriffene katholische Lehren und Bräuche kurz
herauszuheben: «Ueber die Beichte gilt Sailers Wort, daß sie jedenfalls wesentlich

im Evangelium liegt und sich selbst einsetzt und einsetzen mußte. Sie ist
psychologisch nothwendig» (S. 58). Die Heiligenverehrung gründet auf Vernunft
und Christentum; sie muß auf edle Menschen von segensreichstem Einfluß sein.8
Der Sinn der Reliquienverehrung wird selbst von protestantischen Theologen
tief erfaßt.9 Die Lehre von einem Reinigungsort steht zwar nicht in der Bibel,
doch «sie schaut aus ihr heraus und liegt ihr zu Grunde, von der ersten bis zur
letzten Seite; sie ist überdies ein ewige Forderung der Vernunft» (S. 59). Man
kann die Zeit nicht von der Ewigkeit trennen und die Erlösung nur auf die
kurze Spanne unseres Lebens einschränken. Die Kunst darf von der Religion
nicht getrennt werden, erhält sie doch gerade durch sie ihre Weihe und
Verklärung. Daß die Bilder jedes edle Menschenherz sehr stark beeinflussen können,
hat Fuchs besonders im einsamen Riemenstaldnertal erfahren. «Was hielr, was
hob und trug mich immer in herber Winterszeit, in dunkeln Sommertagen? Ein
Gang in mein wunderschönes Kirchlein mit seinen lieblichen Altären, nach der
reinsten Kunst und im acht biblischen Geiste! Und dazu noch der Tabernakel des

Heiligsten (S. 62)!»

3. Die Kirchenverfassung
«Es ist das Wesen der katholischen Kirchenverfassung, daß sie von unten bis
oben durch alle Gliederungen rein repräsentativ ist und durch dieses repräsentative
System das heilsamste Mittel in sich trägt, sich immer zeitgemäß zu regenerieren.
Leider aber ist seit etwa drey hundert Jahren dieses repräsentative kirchliche
Leben nur allzusehr im Rückstand geblieben» (S. 66). Das Ueberwiegen des Papal-
systems darf aber nicht allein Rom zur Last gelegt werden. Auch die Bischöfe
sind daran schuld, weil sie diesem System nicht pflichtgemäß entgegengetreten
sind. Desgleichen ist das «außer die Schranken getretene Episcopalsystem» nicht
allein den Bischöfen anzulasten; auch die «schlafende Geistlichkeit» trägt eine
große Schuld. Gerade der Klerus muß jetzt «seine heiligen, unverjährbaren Rechte
ins Leben rufen und handhaben» (S. 66 f.).10

8 Nach Sailer ist die Heiligenverehrung genuin christlich, der ältesten Tradition und auch
der Vernunft gemäß. Der Landshuter Theologe betont aber stark den christozentrischen
Aspekt und warnt vor Uebertreibungen und Mißbräuchen. Siehe Franz Georg Friemel,
J. M. Sailer und das Problem der Konfession, Leipzig 1972, 307-313 (Erfurter Theol.
Studien, Bd. 29).

9 Fuchs nennt den Berliner Kirchenhistoriker Johann August Wilhelm Neander (1789-
1850), den Verfasser eines zweibändigen Werkes über den hl. Johannes Chrysostomus
(Berlin 1821/22); s. LThK 7, 856.

19 Nach dem Papalsystem liegt die oberste Gewalt in der Kirche beim Papst (Papalismus)

90



«Ja, die Zeit ist da, wo endlich wieder einmal das Papalsystem ins gehörige
Verhältnis zum Episcopal- und dieses hinwieder zum Presbyterialsystem zurück
versetzt werden muß, und auch das Letztere soll nicht etwa in eine pfäffische
Aristokratie ausarten, sondern die ächtchristliche Demokratie zur Grundlage
haben. Die kirchliche Emancipation muß von unten bis oben durch alle Stufen
statt finden! Wie in der alten Kirche muß auch das Volk wieder zum Stimm-
und Wahlrecht kommen» (S. 67). Die Kapitelsversammlungen der Weltgeistlichen

müssen im Sinn und Geiste Wessenbergs wieder lebendig werden, und
die Pastoraltheologie soll der Hauptgegenstand ihrer Verhandlungen sein. Die
Priesterkapitel dürfen aber nicht vereinzelt dastehen, denn alle Vereinzelung ist
unkatholisch. «Sie alle müssen in der Diöcesan-Synode in Eine Flamme
zusammenschlagen, dort Eine Licht- und Segensquelle bilden unter ihrem Einheitspunkte,

dem Bischöfe. In alljährlicher Versammlung müssen sie alle - ein Herz
und eine Seele — des Bisthums Wohl berathen, dasselbe fördern, seine Gebrechen
mindern und heilen» (S. 67 f.). Der Bischof ist nach göttlicher Einrichtung
das Haupt der Diözese und die Geistlichkeit «nach Verordnung des nämlichen
göttlichen Geistes sein nothwendiges verbrüdertes Rathscollegium» (S. 68). Jeder
Oberhirte ist aber auch der erste und allgemeine Pfarrer eines Bistums, wie
Feldherr Napoleon der erste Soldat seines Reiches war. Wenn der Bischof sich
in dieser Eigenschaft an die Spitze seiner Priester stellt, werden diese mit
Begeisterung eine «heilige, unbesiegliche Schaar» (S. 68).

Alle Bistümer eines Landes müssen eine Kirchenprovinz bilden, die einzelnen
Bischöfe unter einem Erzbischof stehen und die Diözesansynoden in einer Pro-
vinzialsynode vereinigt werden. «Und ist eine Nation groß — und zählt sie viele
Kirchenprovinzen, so müssen die Erzbisthümer in einem Primate, die Erzbischöfe
in einem Patriarchen sich einen und alle Provinzial-Synoden in einer National-
Synode wieder ihre höhere Einheit finden» (S. 68 f.).11 Aber auch die
selbständigen Kirchenprovinzen sowie die Patriarchate dürfen nicht einzeln stehen.

«Nein, sie alle müssen sich einen unter dem Einen Primat, dem Papstthum —

alle Erzbischöfe und Patriarchen unter dem Einen heiligen Vater, alle Concilien
unter dem Einen allgemeinen Concilium. Alle Nationalkirchen müssen sich
auflösen in die Weltkirche, in die Eine, heilige, allgemeine, apostolische, christliche
Kirche. Das ist katholisch, das ist der Bau aus Gott, das die himmlisch schöne

Verbindung aller der Millionen Glieder in Einen Leib mit Einem Haupte» (S. 69).
Vom einen zum andern Konzil sammelt der Heilige Vater die Stellvertreter aller
Nationen, die Kardinäle um sich und besorgt mit ihnen gemeinsam die
Angelegenheiten der heiligen Kirche.

und der ihm assistierenden Kurie (Kurialismus), nach dem Episkopalsystem bei der
Gesamtheit des Episkopats (Episkopalismus), sei es in der Zerstreuung, sei es in der
besonderen Vereinigung im Konzil (Konziliarismus). - LThK 3, 948 ff.; Ev. Kirchenlexikon

I 1107 f., III 30 (Göttingen 1956/1959); Sacramentum Mundi I, 1070-1073
(Freiburg i. Br. 1967); Feine (Reg.); vgl. auch Biogr. A. Fuchs I 58, 82, 219. Ueber die
nationalen Ausprägungen des Episkopalismus (Gallikanismus, Febronianismus, Josephinismus)

s. S. 210 f.
" Zum Thema Synoden s. Winfried Aymans, Das synodale Element in der Kirchenverfassung,

München 1970 (Münchener Theol. Studien, Kanonist. Abt., Bd. 30); Johannes
Neumann, Synodales Prinzip. Der größere Spielraum im Kirchenrecht (Freiburg i. Br.
1973); Walter Brandmüller (Hg.), Synodale Strukturen der Kirche. Entwicklung und
Probleme, Donauwörth 1977 (Theologie interdisziplinär 3).

91



«Seht da die Grundzüge des kirchlichen Lebens von oben bis unten — alles

repräsentativ! Und nun, wenn wir vom Tridentinum hinweg und in die
Wirklichkeit hinausblicken, wie geht, wie steht es? Ihr habt das kirchliche Leben -
das Constitutionelle — zerstört — allseitig! Ihr habt unsern heiligen Vater zu
einem Dictator gemacht, im grellen Gegensatze zu seiner wahren, hohen
Bestimmung. Euere Bischöfe sind - selbst in geringfügigsten Dingen - abhängige
Chefs von oben, aber dann um so unabhängiger von unten. Ihr habt das Militärsystem

mit seinem blinden Gehorsam allseitig in die Kirche eingeführt. Was
müssen euere nach oben servile, nach unten absolute Bischöfe machen? Antwort:
Sie müssen hin und wieder einen Tagesbefehl unterzeichnen, etwa an großen
Festen paradiren, bisweilen die Eleven (die jungen Christen) inspiciren, ihre
Revue passiren und ein öffentliches Gebäude oder Offiziere inauguriren. Alles
übrige überlassen sie billig dem Generalstab. Dieser leitet das Offizierskorps,
und vom Generallieutenant bis zum letzten Unteroffizier ist die Parole: Blinder
Gehorsam! Ausnahmen hat es zu allen Zeiten gegeben» (S. 69 f.).

«Ist das christlich? Ist das kirchlich? Isr das tridentinisch?» fragt Alois Fuchs
(S. 70). Das Konzil von Trient (1545-1563) ist seiner Meinung nach zuwenig
bekannt, deshalb auch zuwenig gewürdigt und ins Leben geführt.12 «Nach ihm
ist ja der Bischof im innigsten Verbände mit der Synode, nach ihm hat diese
die wesentlichsten Rechte: Sie erwählt alljährlich die Examinatoren für alle
Pfrundaspiranten.13 Sie bezeichnet die Schiedsrichter des apostolischen Stuhles.14
Sie besammelt sich zur Bildung der Sitten, zur Besserung bey Vergehungen,
zur Beylegung der Streitigkeiten und anderer ihr eingeräumten Dinge nach den
heiligen Canones.15 Was will man mehr (S. 71)?» — «Wie herrlich ist — nach
eben diesem heiligen Concil — der Metropolitanverband entwickelt, wie segensreich

die Stellung des Metropoliten für seine ganze Provinz, und wie ausdrücklich
heißt es, daß auch jene Bischöfe, die keinem Erzbischofe unterworfen sind, sich
einmal einen benachbarten auswählen sollen, dessen Provinzialsynoden sie mit den
übrigen beyzuwohnen schuldig seyen, und was daselbst verordnet, zu beobachten
und zur Beobachtung zu bringen haben.16 Für uns Schweizer heut zu Tage doppelt

merkwürdig! Unsere Bischöfe sind nur einzeln stehende römische General-
vicarien, die sogar in den unbedeutendsten Dingen wie für Ehe- und
Speisedispensen von Rom her die Ordonnanzen verschreiben müssen» (S. 71). «Es sind
nun in den einzelnen Sprengein und Provinzen bald bereits dreyhundert Bisthums-
und hundert Provinzialsynoden sowie mehrere Generalconcilien unterblieben.
Was herrliches und göttliches hätte sich in dreyhundert Jahren auf diese einzig
schönen Institute gründen lassen (S. 72) »

Alois Fuchs fährt fort: «Unumgänglich nothwendig muß nun einmal wieder
das acht christliche und acht kirchliche Repräsentativsystem eingeführt werden.

12 Deshalb veröffentlichte der Sailerschüler Jodok Egli die tridentinischen Beschlüsse und
Kanones in deutscher Sprache: Das heilige, allgültige und allgemeine Concilium von
Trient (Luzern 1825, 18322). Eine frühere deutsche Uebersetzung erschien 1783/86 in
zwei Teilen in Wien (s. Egli XXIII). - Jodok Egli (1790-1859) von Kleinwangen LU
war von 1829 bis zum Tod Pfr. von Root (Lütolf 241 f.; Xaver Herzog, Geistl.
Ehrentempel I, Luzern 1861, 44-90).

13 24. Sitzung, 18. Kap. von der Verbesserung (Egli 267).
14 25. Sitzung, 10. Kap. von der Verbesserung (Egli 311 f.).
15 24. Sitzung, 2. Kap. von der Verbesserung (Egli 246).
18 A.a.O. 247.

92



Und wir hoffen von dem bessern Theile des Klerus, er werde endlich nach
fast drey hundert jährigem Schlafe mannlich aufstehen und allenthalben seine
köstlichen konstitutionellen Rechte reklamiren, handhaben und vollführen. Den
Layen selbst überhaupt und den Regierungen insbesondere muß hieran alles
gelegen seyn, weil - nach aller Geschichte - sie auf den verschiedenen Concilien '

immer auch wieder repräsentirt und beachtet werden müssen. Der Klerus ist
ja keine einzelne Kaste; er lebt und wurzelt in Allen. Er ist ja kein abgeschlossenes

Ganzes; jedem ist ja vergönnt, nach gehöriger Vorbereitung in seine Reihe
zu treten, und alle seine Beschlüsse hangen ja wieder von der allgemeinen Sanktion

ab in allen Disciplinarsachen» (S. 74).
Warum gerade jetzt Synoden und Konzilien, in so stürmischen Zeiten? Fuchs

antwortet: Weil der Kranke in der schwersten Krankheit des Arztes am meisten
bedarf. Für die Menschheit, die seit mehreren Jahrzehnten von Angst geschüttelt
wird, gibt es kein Heil, bis sie kirchlich neugeboren ist. «Nur ein allgemeines
Concilium kann uns helfen! Wenn wir bedenken, was das Tridentinum vor drey
hundert Jahren war und leistete, was müßte ein Generalconcilium erst heut zu
Tage seyn, bey der jetzigen Bildung - in unserer Lage - bey den herrlichen
Vorarbeiten - bey der unschätzbaren Preßfreyheit! Ein Weltkongreß wie sonst
keiner, im Namen des Welterlösers für das Heil aller Menschen, vom göttlichen
Geiste geleitet! Wo steht denn geschrieben, daß kein Generalconcilium mehr je
gehalten werden solle? Steht nicht vielfältig das Gegentheil geschrieben? Aber
ehe sie kömmt — die lang und heiß ersehnte Stunde, müssen Synoden, Provinzial-
und Nationalconcilien kräftig vorarbeiten» (S. 74 f.).

4. Die Ehe

«Ist denn die Priesterehe, die du (sc. der Gegner) den Geistlichen als zu ihren
Plänen gehörig vorwirfst, etwas neues, etwas unchristliches? Haben nicht schon
über zwey Millionen römische Katholiken ihre verheiratheten Priester?17 Sagt
nicht die heilige Schrift an zwey Stellen ausdrücklich: ,Der Bischof soll keusch
und eines Weibes Mann seyn'?18 Erklärt sie nicht das Eheverbot so wie jenes
gewisser Speisen als ein böses Zeichen einer sehr bösen Zeit?19 Sagt nicht der

gotterleuchtete Paulus ausdrücklich, auch er könnte, wenn er wollte, seinem
hohen Apostolate unbeschadet, eine Frau mit sich führen, wie die übrigen
Apostel, wie die Brüder des Herrn — wie selbst Kephas, nämlich der Fürstapostel
Petrus?20 Heißt es nicht ausdrücklich: ,Den Reinen ist alles rein; den Befleckten
47 Fuchs korrigiert in Suspension 31 : Es sind sechs Millionen Katholiken, d. h. mit Rom

unierte Griechen.
18 1 Tim 3, 2 und Tit 1, 6 - Fuchs schließt aus diesen Stellen der Hl. Schrift nicht, daß

der Bischof verheiratet sein müsse, hingegen - mit Recht -, daß er eine Ehe eingehen
dürfe, m. a. W., daß die Verpflichtung zum Zölibat sich nicht aus der Hl. Schrift
ableiten lasse (Suspension 32). Paulus will sagen: Ein Bischof darf nur einmal verheiratet
sein.

49 1 Tim 4, 3.
29 1 Kor 9, 5: «Hätten wir kein Recht, eine Schwester als Frau mitzuführen wie die andern

Apostel und die Brüder des Herrn und Kephas? » - In dieser wohl zuwenig beachteten
Aussage des hl. Paulus sieht Hans-Jürgen Vogels ein positiv-göttliches, d. h. in der
göttlichen Offenbarung ausdrücklich verkündetes Recht auf Eheschließung, das die kirchliche
Gesetzgebung von vornherein binde. Daraus folgert der Verfasser, daß jede kirchenrechtliche

Beschränkung dieses von Gott gesetzten Rechtes, also das geltende Zölibatsgesetz
der römisch-katholischen Kirche, in sich nichtig sei (Pflichtzölibat. Eine kritische
Untersuchung, München 1978).

93



aber und Ungläubigen ist nichts rein, sondern befleckt ist ihr Sinn und Gewissen.'
(Welch ein tiefes Wort!)21 Alles Stellen, die ihr nun einmal nicht mehr aus
dem Buche des Lebens herauskratzen könnt! Eben so wenig kann man sie durch
eine verschrobene Auslegung anderer paulinischen Stellen und der heiligen
Schrift überhaupt entkräften» (S. 77).

Je niedriger von der heiligen Ehe gesprochen wird, desto nötiger ist es, ihre
Erhabenheit hervorzuheben. Die Menschheit steht und fällt mit der Ehe; diese
ist die Grundlage aller Zivilisation und Humanität. Die Monogamie liegt in der
physischen und psychischen Natur des Menschen, und ihre Unauflöslichkeit ist
eine ewige Forderung der Vernunft.22 Paulus nennt die Ehe ein großes Geheimnis
und das Abbild der Vereinigung Christi mit seiner Braut, der heiligen Kirche.23
Die eheliche Verbindung ist nicht nur körperlich, sondern auch geistig, und
die Ehegatten werden nicht nur ein Leib, sondern auch eine Seele. «Nie soll die
Keuschheit untergehen, nie das größte Sakrament der Natur zur thierischen
Frivolität herabgewürdiget werden! Heilig ist die Ehe, heilig sey sie jedem
(S. 79 f.)!»24

«Mit dem ist aber der Virginität ihr hoher, himmlischer, ewiger Werth nicht
benommen... O, es gibt und wird immer Ehelose geben, die um himmlischer
Zwecke willen es sind .23 Wer bewundert nicht jene barmherzigen Schwestern,
die als Engel unter uns wandeln und mitten in der Welt leben? Und wer achtet
nicht ihre edle, fortwährende Opferung — bey immerwährender Freyheit des
Austrittes — unendlich höher, als jene armen Nonnen, die ihr hinter sieben Gitter
und hinter sieben Schlössern verschließt, denen ihr durch hohe Mauern sogar
den Blick in das ferne Menschenleben entreißt. Wohl ihnen, daß ihr wenigstens
den Anblick des holden Himmels nicht verbauen könnet; wohl ihnen, wenn sich
eine höhere Gemüthswelt in ihnen entfaltet! Aber was ist das für eine Tugend,
die eingekerkert werden muß, und was sind das für Tugendinstitute, die nur
durch Zwang bestehen? Wie? Sollten sie nicht so beschaffen seyn, daß edle
Menschen bey aller Freyheit nichts so sehr als das Ausgeschlossenwerden fürchten

und stets dahin ringen würden, immer an der geliebten Stätte bleiben zu
können? Im geistigen Gebiete muß alles frey und ungezwungen seyn, sonst hat
es keinen Wert! Was nicht fortan mit immer freyer Entschließung geschieht, ist
ethisch verwerflich.26 Die Freyheit aber muß innerlich und äußerlich seyn. Hast
24 Tit 1, 15.
22 Fuchs fragt zwar später (Glauben I 92), «ob es aber nicht auch Hierin schreiende,

gebietende Ausnahmen geben kann, nach Matheus 5, 32 u.s.f.?»
23 Eph 5, 32.
24 Die Heiligkeit der Ehe hebt Fuchs auch in Wünsche 105 f. und bes. 158-163 hervor.

«Der ehrwürdigste, der heiligste und der strengste aller Stände ist und bleibt für immer
der hl. Ehestand» (Wünsche 163).

25 Mt 19, 12.
28 Fuchs anerkennt die ewigen Gelübde und deren ethischen Wert, wünscht aber, daß

sie «nur nach der sorgsamsten und sehr langen Prüfung», also erst im vorgerückten
Alter abgelegt werden (Suspension 29 f., auch Wünsche 153 ff.). Er kennt aus neuern
Zeiten «schreckliche Beispiele von Selbstmorden wegen dem Druck ewiger Gelübde»
(Freim. Nr. 35 vom 1. Mai 1835). Fuchs zitiert in dieser Frage Sailer, der sich in
seinem «Handbuch der christlichen Moral» (Bd. 2, Wien 1818, 333) auf 1 Tim 5, 9
beruft: «Daraus erhellet, daß nach dem Geiste Pauli, der den Geist Gottes hatte, a) Gelübde
an sich nicht unerlaubt seyn können; daß man aber b) in Bestimmung des erforderlichen
Alters zum Keuschheitsgelübde nicht wohl zu freygebig seyn kann; daß also c) die
Gelübde nie ewig seyn sollen, oder nur dann, wenn von der Ewigkeit der Gelübde so

94



du die vollkommenste, allseitige Freyheit und entschließest du dich nun zum
Guten, dann ist dein Entschluß köstlich und gut. Daher ist der gebotene und
erzwungene Cölibat eigentlich nicht Virginität, denn diese ist erst die Blüthe
eines fortwährend freyen Entschlusses, und soll sie gedeihen, so muß die
vollkommenste Freyheit stets dabey statt finden» (S. 79 ff.).27

In einem neunseitigen Nachwort - geschrieben am 20. Mai 1832 - beteuert
Alois Fuchs einleitend, daß er mit dieser Predigt ganz und gar nicht prunken
wolle. Belehrung und Erbauung seiner Zuhörer sei das einzige Ziel. Eine
Veröffentlichung sei ursprünglich gar nicht beabsichtigt gewesen. - Fuchs hofft nun
zuversichtlich, daß Sätze, die mißverstanden oder — aus dem Zusammenhang
gerissen — entstellt verbreitet wurden, in einem bessern Sinne aufgenommen werden.

«Will man aber einen Sinn hineinlegen, der nicht darin ist», fährt der
Verfasser fort, «so ist dies laut täglicher Erfahrung leicht, und ich muß es mir
gefallen lassen» (S. 41). Auch aus dem Gebet des Herrn lasse sich ja alles Mögliche

herausziehen, wie ein edler Mann überzeugend dargelegt habe.28 «Daß die
Wahrheit oft hart und wie ein zweyschneidend Schwert ist,29 hat nichts zu
sagen. Wir müssen sie vortragen, mag sie einigen gefällig oder ungefällig seyn.30 Daß
ich aber Wahrheit geprediget, davon bin ich überzeugt und durchdrungen, so
wie ich weiß, daß Millionen Katholiken meine Ueberzeugung theilen» (S. 41). —

«Der Prediger denkt — fühlt — schreibt». Mit diesen wenigen Worten des großen
Fénelon ist nach Fuchs alles gesagt, wonach der Kanzelredner streben muß. Das
mit dem Denken schwingende Gefühl ist eine «höchst wichtige Seite in der
Redekunst» (S. 43).

Schließlich geht Fuchs noch auf die von manchen gestellte Frage ein: Sollen
Themen wie Konfession, Synode und Politik auf der Kanzel behandelt werden?
Fuchs antwortet mit Ja, denn «die Predigt wurzelt in unserer Gegend und in
unserer Zeit» (S. 45).

Rapperswil liege an einem Grenzort. Die Protestanten ständen mit den Katholiken

in ständiger Berührung; sie kämen sogar in die Stadtkirche zur Predigt.81
Die getrennten Brüder müßten nun aber wissen, was denn eigentlich der
Katholizismus sei, «über welchen höchst wichtigen Gegenstand sie bekanntlich im
Durchschnitte sehr ungegründete Ansichten haben und begreiflich auch haben
müssen» (S. 45). Vieles in der katholischen Kirche sei nun einmal unstatthaft,

leicht kein Fallstrick des Gewissens mehr zu befürchten ist.» - Wessenberg wünschte
für die Ablegung der ewigen Gelübde ein Mindestalter von 50 Jahren (Picard 277,
s. Anm. 27).

27 Zum Problem des Pflichtzölibats s. die beiden umfassenden Darstellungen: Georg Denz-
ler, Das Papsttum und der Amtszölibat, 1. Teil: Die Zeit bis zur Reformation, Stuttgart
1973/2. Teil: Von der Reformation bis in die Gegenwart, Stuttgart 1976 (mit Quellen-
und Literaturverzeichnis S. 452-465); Paul Picard, Zölibatsdiskussion im kath. Deutschland

der Aufklärungszeit. Auseinandersetzung mit der kanonischen Vorschrift im
Namen der Vernunft und der Menschenrechte, Düsseldorf 1975 (Moraltheol. Studien, Hist.
Abt., Bd. 3).

28 Es handelt sich um den mit J. M. Sailer innigst befreundeten Pfr. Michael Feneberg
(1751-1812). Um zu beweisen, daß man aus allem irrige Sätze herausziehen kann, wenn
man sie böswillig hineinlegen will, legte er einmal acht, ein anderes Mal sogar 25
«Irrtümer» aus dem Vaterunser vor (Suspension 53 und 175 f.). Der fromme, seeleneifrige
Feneberg ließ sich 1793 für die Allgäuer Erweckungsbewegung gewinnen, ohne aber
zum radikalen Schwärmer und Sektierer zu werden (LThK 4, 75).

29 Hebr 4, 12 und Apk 1, 16.
39 2 Tim 4, 2.

95



und deshalb würden auch viele katholische Einwohner Rapperswils in ihrem
Glauben unsicher werden. Ihnen allen müsse die von den Schlacken gereinigte
Wahrheit gepredigt werden.

Von Rapperswil aus sei die Abhaltung von Synoden angeregt worden. Hier
werde denn auch «dieser freylieh nun ganz neue und fremdartige Gegenstand,
der aber nie neu und fremd hätte werden sollen, oft und vielfach besprochen,
mitunter auf die verkehrteste Weise angesehen und zuweilen auf lieblose Art
die Wahrheit verdreht» (S. 45). Ein klares Wort dränge sich deshalb auf. Das
katholische Volk müsse wissen, was seine Hirten zum Heilder Seelen erstrebten.
Vereint mit allen Gläubigen wolle die Geistlichkeit kirchlichen Geist und kirchliches

Leben wecken, um der immer mehr einbrechenden Unkirchlichkeit zu
begegnen.32

Rapperswil sei auch ein politisch aktiver Ort, wie wohl nur wenige in der
Schweiz. Die europäischen, eidgenössischen und kantonalen Angelegenheiten
würden hier schon jahrelang mit besonders warmem Interesse besprochen. Fuchs
versichert, daß er auf der Kanzel nicht politisieren wolle. Aber darzulegen, daß
ohne Christus nicht nur in der Kirche, sondern auch im Staat kein Heil sei, werde
doch wohl angehen. Seine Predigt wurzle also in jeder Beziehung in der Gegend
und in der heutigen bewegten Zeit.

Die Herausgeber der Predigt von Alois Fuchs waren bemüht, dieser eine
möglichst weite Verbreitung zu verschaffen. Diesem Zweck diente der niedrige
Preis und die Werbetätigkeit durch die liberale Presse. Pfarrhelfer Hübscher
kündigte die «wackere und freisinnige Kanzelrede des Hrn. Prof. Fuchs» in dem
in Rapperswil erscheinenden «Schweizerischen Volksblatt» an,33 freilich nach
seiner eigenen Art, wie er bemerkt. In seiner gedrängten Zusammenfassung werden

nämlich Themen des Predigers mit eigenen Gedanken vermischt. Hübscher

hält es mit einem ruhig, nüchtern und christlich urteilenden Publikum,
das sich von der «Sekte der Neu-Pharyseer» ebensosehr abhebt wie von der
«Koterie34 bloß kalter und für Volks-Dummheit spekulirender Klein- und Groß-

31 Rapperswil zählte 1831 205 Protestanten, also 14 Prozent der Bevölkerung. 1838 wurde
die Ev. Kirchgemeinde Rapperswil-Jona gegründet; 1841 konnte die neue Kirche
bezogen werden (Anderes 315 ff.); s. auch S. 9-

32 Auch die liberale Geistlichkeit wollte also im kirchlichen Geist wirken. Sie verlangte
aber mehr Freiheit innerhalb der Kirche hinsichtlich Kirchenverfassung, Kult und Disziplin

(z. B. größere Unabhängigkeit von Rom, Vielfalt im Gottesdienst, Abschaffung des

Pflichtzölibates). Gegenüber den Strengkirchlichen (Ultramontanen) vertrat sie demnach

eine freiere (liberalere) Kirchlichkeit. Diese beiden Richtungen innerhalb der kath.
Kirche des 19. Jh. hat in ruhig-sachlichem Ton der württembergische Geistliche Johann
Baptist Hafen, Kaplan und Lehrer in Saulgau, am Beispiel zweier bekannter Kirchenmänner

dargestellt: «Möhler und Wessenberg, oder Strengkirchlichkeit und Liberalismus

in der katholischen Kirche in allen ihren Gegensätzen» (Ulm, 1842). Es blieb der
Kirchengeschichtsschreibung - vorab nach dem Ersten Vatikanischen Konzil (1869/70) -
vorbehalten, die kirchlich Liberalen des 19. Jh. der Unkirchlichkeit zu zeihen.

33 Ausgabe vom 15. Juli 1832 - Die Zeitung «Schweizerisches Volksblatt» erschien vom
Frühling 1832 bis Juli 1833 zunächst unter dem Titel «Wochenblatt für den
östlichen Zürichsee». Drucker und Herausgeber waren zuerst Wegelin und Bosch (Rapperswil),

dann Geßner (Zürich). Von diesem Wochenblatt sind die meisten Nummern
verschollen (Blaser 1147), so auch jene vom 15. Juli 1832. Die genannte Anzeige
kennen wir nur aus dem Wiederabdruck in der AZ Nr. 101 vom 18. Dez. 1833, den
A. Fuchs wegen Hübschers Widerruf veranlaßt hat.

34 Verächtlich für Kaste, Klüngel, Sippschaft.

96



Politiker». Felix Helbling schrieb in die weitverbreitete «Appenzeller Zeitung»35:
«Die Freunde des neu erwachten kirchlichen Lebens in der Schweiz und in
Deutschland werden sich dieser Predigt freuen. Die Protestanten selbst muß
es interessiren, wie hier die konstitutionellen Anstrebungen des St. Gallischen
Klerus geschichtlich entwickelt sind, und allen wahren Eidgenossen müssen die
darin ausgesprochenen Grundsätze über die Schweiz sehr erwünscht sein.» — Die
Predigt von Alois Fuchs wurde denn auch «sehr häufig und mit größtem Beifalle
gelesen. Bei der Flut von immer neuen Tageserscheinungen kam sie zwar mehr
nur unter das benachbarte als unter das fernere Publikum.»36

Alois Fuchs schenkte verschiedenen Freunden ein Exemplar seiner Predigt,
die er als Ausdruck seines Glaubens, Hoffens und Liebens verstanden wissen
wollte.87 In einem Brief an Prof. Federer, mit dem er in Zürich Bekanntschaft
gemacht hatte,38 lesen wir: «Freylich werde ich mir durch diese Predigt eine
neue große Gegenparthei auf den Hals laden.39 Nun, in Gottes Namen! Ihnen
gegenüber werden aber auch die Edelsten zu mir stehen, von denen Einer allein —

wie Du — mir alle Aristokraten, Pfaffen und Mönche unendlich aufwiegt.»
Nazar von Reding meinte in seinem Dankesschreiben40: «Es ist ein wahres

Verdienst, das Hr. Diog — wenn auch sonder Absicht und Bewußtseyn — sich
durch Veranlassung des Druckes derselben erworben hat. Der freisinnige u.
freimütige Vortrag, in dem ich den Inbegriff wie Ihres Christenglaubens so
Ihrer Vaterlandsliebe gefunden habe, war unstreitig einer weitern Verbreitung
vollkommen wert... Seit geraumer Zeit hat mich keine Predigt so lieblich und
wohltuend angesprochen wie die Ihrige. Die sanfte Wärme, oft auch feurige
Gluth des religiösen Gefühls, die in Harmonie mit der klaren, ruhigen Besonnenheit

lichtvoller Ueberzeugung zugleich erwärmt und erleuchtet, ist ein Amulett,
das am Sichersten vor den Engeln der Finsterniß schützt. Es wird Ihnen, mein
Theuerster, die Verehrung aller Edeln gewinnen.»

Auch Nazars Neffe Alois von Reding war von der Reformpredigt begeistert
und las sie deshalb mit großer Freude mehrmals durch. «Die edle, offene Sprache

dieser Predigt mußte begreiflicher Weise vielen Licht-Scheuen Anstoß
geben», schrieb er seinem frühern Lehrer nach Rapperswil.41 «Indessen kann die
Wahrheit Ihrer ausgesprochenen Grundsätze nicht lange mehr verkannt werden,

und die Nothwendigkeit der angedeuteten Umschaffung vieler unserer
religiösen Gebräuche wird — beleuchtet durch die gründlichen, von Ihnen
angeführten Beweise - desto früher zur allgemeinen Ueberzeugung gelangen.»

35 Nr. 55 vom 11. Juli 1832 (Original in der KB AR).
38 Fuchs, Suspension 6.
37 Quelle in Anm. 38.
38 Vadiana, Fuchs an Federer, 5. Juli 1832; vgl. S. 100.
39 Die ersten Gegner schuf sich Fuchs mit seiner Stellungnahme gegen ein Bistum Einsie¬

deln (1818) und gegen den Anschluß des Kt. Schwyz an das Bistum Chur (1821).
49 NAF, 8. Juli 1832 - Reding spricht seinen frühern Lehrer mit «Seelen-Freund» an.
41 NAF, 19. Juli 1832.

97


	Höhepunkt der Reformbewegung : Predigt von Alois Fuchs am 13. Mai 1832

