
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 68 (1976)

Artikel: Die Grundzüge des europäischen Nikodemismus und der
Nikodemismus der Arther Gemeinde

Autor: Rey, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundzüge des europäischen Nikodemismus
und der Nikodemismus der Arther Gemeinde

Von Alois Rey

I. EINLEITUNG

Wie die weiter zurückliegenden Forschungsarbeiten über das Waldenser- und
Täufertum, so haben auch neuerliche Untersuchungen zum Nikodemitentum den

bisherigen reformationsgeschichtlichen Horizont erweitert. Tatsächlich hat der
Nikodemismus weder als gesamteuropäisches Phänomen noch als Theorie einer
religiösen Haltung mehr als nur eine bescheidene Randstellung eingenommen.
Indes erfuhr er wenigstens von der Schweizergeschichte her eine gewisse
ausgleichende Gerechtigkeit, nachdem der bekannte Paradefall der Arther Nikode-
mitengemeinde (1651-1655) und der aufsehenerregende Exodus der Arther
nach Zürich (1655) das hisrorische Gemeininteresse so gut wie kontinuierlich
wachzuhalten vermochte.

Zu einer erhöhten Beachtung kam der Nikodemismus erst durch die Calvin-
Forschung, als diese dem 25jährigen Kampf des Genfer Reformators stärker
Erwähnung tat. Dazu haben neben Franzosen1 vor allem einige Italiener2 Bedeutendes

beigetragen, indem sie neuerdings der europäischen Dimension des

Phänomens gründlicher nachgingen und dabei auf ein beträchtliches theoretisches
Fundmaterial stießen.

Bestimmt man den Nikodemismus begrifflich als ein praktisches Verhalten des

Selbstschutzes mancher Reformationsgesinnten gegenüber den katholischen
Staatsorganen und als theoretische Begründung der Motivationen dieses Verhaltens,
dann stellt sich nicht bloß die Frage, ob man ihn im Rahmen der Großkirchen
oder als Teilerscheinung einer Dritten Konfession und damit im Zusammenhang
der Häresie- und Sektengeschichte sehen muß, sondern auch die andere: ob sich
der Nikodemismus lediglich als ein nur innerprotestantisches Problem darstellt.

Was die Arther Ausprägung im Gesamtbild des übernationalen Nikodemismus
anbelangt, so springen vor allem seine Kleinräumigkeit, seine nur vierjährige
Lebensdauer und das verhältnismäßig späte Auftauchen um die Mitte des 17. Jh.
in die Augen. Alle andern nationalen Nikodemitenbewegungen werden zwar von
einer dünnen, aber oft bedeutenden akademischen Oberschicht getragen. Diese
Komponente fehlt in der Arther Spielform. Sie hat darum keine eigene Theorie
entwickelt. Das gemeinsame geistige Bezugsfeld mit bekannten Zeitpostulaten,

4 Dabei ist vor allem an Albert Autin und P. Imbart de la Tour zu denken. Der erste war
Prof. agrégé au Lycée de Toulon und arbeitete auf dem Spezialgebiet der französischen
Reformationsgeschichte, s. Kapitel II, A(nmerkung) 4, der zweite (1860-1925) war
Professor für Geschichte in Bordeaux und Mitglied des Institut de France (Grand Larousse VI
und Klappentext der Calvin-Ausgabe, s. Kap. II, 4).

2 Neben D. Cantimori (1904-1966), Theologiestudent in Basel, Dozent in Padua und Rom,
Professor für Geschiente in Florenz 1954-1966, ist A. Rotondò, und vor allem der Schüler

Cantimoris, C. Ginzburg, Prof. in Rom, zu nennen, dessen Verdienste auf dem
Gebiet des theoretischen Nikodemismus liegen, s. Kap. II A. 4. - Den schweizerischen
Forschungsanteil bestreiten E. Droz und S. Freudenreich, s. Kap. II A. 6.

1



wie der Bekenntnisfreiheit oder des Freien Zuges3 darf man dabei allerdings nicht
übersehen. Der Nikodemismus gewinnt damit den Anschluß an die Idee der
Duldsamkeit, wenn auch zunächst nur in der Form einer Forderung, noch nicht
in der Bereitschaft zur Gegenseitigkeit. Er überspielt so aber doch die Kontingenz
eines bloßen Winkelereignisses oder eines ärmlichen Pragmatismus und verleiht
ihm über die reinen Tatsachen hinaus den Nimbus einer gewissen Transzendenz.
Auch die Erhebung des Phänomens in den Horizont eines europäischen
Zusammenhangs bedeutet eine Erhöhung seiner Allgemeinbedeutung.

Wir bescheiden uns hier - raumbedingt - auf die bloßen Grundzüge des niko-
demitischen Erscheinungsbildes und können das Thema von diesem Ansatz her
nicht erschöpfend bieten. Der Nikodemismus stellt sodann von außen gesehen
nichts Weltbewegendes vor, er meidet als Geheimbewegung fast notgedrungen
den großen Lärm der Geschichte. Immerhin hat er kraft seiner Gefährlichkeit
einen Mann, der Weltgeschichte machre - Calvin - ein volles Vierteljahrhundert
lang in Atem gehalten.

Ist der praktische Nikodemismus mehr dem Handfest-Elementaren und der

opportunistischen Klugheit des Savoir-vivre verpflichtet, so fesselt der theoretische
vielfach durch seinen sittlichen Ernst, seinen Reformwillen und das Pathos einer
spiritualistischen Denkweise. Er erfüllt eine höhere Norm nikodemitischen
Daseins und bedeutet gegenüber der praktischen Variante darum eine deutliche
Selbstüberschreitung.

Inmitten einer Welr von Abneigung und Selbstverschlossenheit übersieht der
Nikodemismus nicht ganz die Weisheit der discordia Concors über den
Konfessionsfronten. Und wenn er — von keinem Staat geschützt und von keinem Volk
getragen - wühlend und gequält, aber immer etwas eigenrichtig nach der bessern

Kirche fragt, so geschieht es ihm, daß er — tragisch genug — dabei die wirkliche
verfehlt.

Doch sein utopischer Teil ist nicht sein Ganzes.

3 Der freie Zug (ius emigrationis) erlaubt das Verlassen eines Hoheitsgebietes ohne
Vermögensabzug. - Ueber die Entwicklung der Parität s. Fleiner F., Die Entwicklung der
Parität in der Schweiz, in: Ausgew. Reden und Schriften, Zürich 1941, 88 ff.



II. KRITIK DES NIKODEMISMUS

7. Die Unstimmigkeit des Namens

Der Name «Nikodemit» entspricht der Selbstbezeichnung1 entweder einzelner
oder einer Gruppe von Reformationsgesinnten, die mit ihrem äußerlichen Uebertritt

zur Neuerung noch zuwarteten oder sich in einer Verfolgungssituation
befanden, die ihnen den Glaubenswechsel verwehrte. Sie beriefen sich dabei
grundsätzlich auf das Beispiel und den Namen des biblischen Nikodemus2. Vorerst
scheint die Bezeichnung nur örtlich und nicht durchwegs üblich gewesen zu sein.

Ihr allgemeineres Bekanntwerden und ihre Einführung in die Geschichtsschreibung

verdankt sie aber Calvin, der mit einer 25jährigen Polemik gegen die
Nikodemiten in die Arena trat und ihnen damit zu europäischem Ruf verhalf.3 Die
Abstraktion «Nikodemismus» ist modern und geht auf die französische
Reformationsforschung'1 mit A. Autin (1917), sodann auf die italienische
Häresieforschung5 mit D. Cantimori (1939 ff.), A. Rotondò (1967) und in der
gesamteuropäischen Sicht vor allem auf C. Ginzburg (1970) zurück6, doch muß gegen
Ginzburgs Meinung über Cantimori die zwanzigjährige zeitliche Präzedenz Autins
festgehalten werden.

4 Die Anfänge liegen teilweise im Dunkeln, doch steht fest, daß Calvin seit 1537 die niko-
demitische Sache anonym, seit 1544 mit Namen bekämpfte. Calvin übernahm die
Selbstbezeichnung: ilz empruntent le nom de Nicomede.. ie les nommeray ainsi.., s. A. 2.

2 Der frühe Vorbehalt Calvins: comme s'ilz estoyent ses imitateurs.. combien ilz font tort
à ce sainct personnage... se glorifiant de son exemple.. in: Corpus Reformatorum (CR),
Calvini opera (CO) vol. V (Brunsvigae 1866), vol. VI (1867), vol. VII (1868). Zitiert
CR/CO, V, VI, VII. - Stelle aus der « Excuse •: Pource qu'ilz empruntent le nom de

Nicomede, pour en faire un bouclier.. CR/CO VI Kol. 597.
3 Man kann beide Daten, 1537 und 1544, als termini a quo und seinen Tod als terminus ad

quem betrachten (1564).
4 Albert Autin ist der erste systematische Nikodemitenforscher, der aber bald vergessen

wurde, s. E. Droz, Bd. I, 155, A. 39. Seine Dissertation (Montpellier 1917) als Thèse
principale lautet: L'échec de la réforme en France au XVI siècle, Paris 1918. Die Thèse
complémentaire: Un épisode de la vie de Calvin, la crise du calvinisme 1535-1545,
Toulon 1917, ist für uns besonders wichtig. Wir zitieren beide Werke in dieser Reihenfolge

mit Autin I und Autin II. — P. Imbart de la Tour veröffentlichte neben andern
Reformatoria eine dreibändige Arbeit über französische Reformationsgeschichte, deutsch
als «Calvin», München 1936. Wir zitieren diese Ausgabe als Imbart.

5 Am bedeutendsten sind D. Cantimoris «Eretici italiani del '500. Ricerche stor., Firenze
1939, deutsch von W. Kaegi, Basel 1949. Diese Uebersetzung zitieren wir als Cantimori.
Von ihm stammen weiter «Nicodemismo e speranze conciliari nel '500 italiano in:
Contributi alla storia del concilio di Trento e della controriforma, Quaderni di Belfagor I,
Firenze 1948, und Spigolature per la storia del Nicodemismo ital. del '500 in: Ginevra
e l'Italia, Firenze 1959. Für unsere Arbeit sind diese Ausgaben verschieden zweckmäßig. -
A. Rotondò veröffentlichte u. a. den Aufsatz «Atteggiamenti della vita morale ital. del
'500: la pratica nicodemitica in: Rivista stor. ital. anno 79 (1967), 991-1030.

" Am ergiebigsten für unsere Zwecke ist Ginzburg C, U Nicodemismo, simulazione e
dissimulazione religiosa nell'Europa del 500, Torino 1970, zitiert als Ginzburg. Den
Zeitvorsprung Autins gegenüber Cantimori, 1917:1939, kennt Ginzburg nicht, s. Ginzburg

XI und XIII. - Schweizerische Arbeiten zum Thema sind: Droz E., Chemins de
l'Hérésie, Textes et Documents, Genève 1970, zitiert als Droz mit Bandangabe: I (1970),
II (71), III (1974), und Freudenreich S., Der Nikodemismus des 16. Jh. und seine
Vertreter in Basel, ungedruckte Lizenziatsarbeit der Universität Basel, Basel 1970. Zitiert
mit Freudenreich.



Ob die ursprüngliche Selbstbezeichnung Nicodème, Nicodémite und Nicodé-
mites7 direkt aus der Schrift gezogen8 und sich damit auf den bekannten
biblischen Ratsherrn, Pharisäer und Gelehrten bei Joh 3, 7 und 19 bezieht, ist
ungesichert, aber wahrscheinlich. Calvin dürfte den Namen von den Frühnikode-
miten oder von den Wortschöpfungen frühevangelischer deutscher Humanisten,
wie Brunfels (1521) oder von den Zürcher Reformatoren (Zwingli, Bullinger)
nach 1528 übernommen haben.9 Die Ersten bezeichneten mit Nikodemus —

einzeln und singular - einen Geheimanhänger Luthers, die Zweiten nannten Niko-
demusse zwielichtige Kryptoprotestanten, wobei ein abschätziger Ton mitunterläuft.

Nicodème(s) hat sich neben Nicodémite(s) lange halten können. Das
seltenere «nicodémiser» als Zeitwort für sich-nikodemitisch-verhalten ist ebenfalls
bezeugt.10 Wie Zwingli nahm Calvin Nikodemit als Schmähwort. Er kam um
die bereits geprägte und offenbar auch schon weitherum verbreitete Bezeichnung
nicht mehr herum, wenn er auch gegen den Ausdruck seine Bedenken hatte. Er
übernahm ihn nur «pour cette heure», d.h. vorläufig, bis ihm etwas Passenderes
einfiel. Schon bald aber nach der Namenrezeption muß er der Mehrdeutigkeit
und Ambivalenz, sogar einer potentiellen Zweischneidigkeit seiner Propagandawaffe

inne geworden sein. Aber auch die innere Richtigkeit des Ausdrucks Nikodemit

kam ihm verdächtig vor. Er tadelte nämlich an den Nikodemiten ihre
Vortäuschung katholischer Kultteilnahme und die Verheimlichung eigener neugläubiger

Ueberzeugung. Ginzburg formulierte beide Inhalte mit «simulazione e

dissimulazione»11. Calvin hatte aber recht gewittert: die Frage, ob der Nikodemus
der Bibel diese nikodemitische Sache decke, ob der Ratsherr tatsächlich der
modellhafte Prototyp der Vortäuschung und der Verheimlichung sei, scheint
berechtigt. Wie steht es damit?

Ein Vortäuschender wäre Nikodemus, wenn er sich den Anschein gäbe, etwas
zu sein, was er nicht ist, z. B. Jude zu sein, während er Christ ist, oder umgekehrt,
genau so wie sich die Nikodemiten öffentlich als Katholiken aufspielen, während
sie doch willentlich Protestanten sind. Das johanneische Evangelium mit seinen
verschiedenen Nikodemus-Stellen (Joh 3, 1 ff.; 7, 50 und 19, 39) bezeugt einen
Nikodemus, der durchgehend Jude ist und sich auch als solchen ausgibt. Bei
Joh 7, 50 und 19, 39 leistet der Ratsherr Jesus je einen Freundschaftsdienst, der
aber nicht zwingend auf eine Jüngerschaft im christlichen Sinne schließen läßt,
auch wenn es die Tradition kraft eigener Quellen anders weiß.

Die klassische Kronzeugin und Beweis-Stelle für die angebliche
Verheimlichungstaktik des Pharisäers steht bei Joh 3, 1 ff. Die Tradition preßte auf den
Nikodemus-Namen das Brandmal des heimlichen und nächtlichen Jüngers Jesu,
der angeblich aus Feigheit und Menschenfurcht sich um ein offenes Chrisrus-
bekennrnis herumzudrücken suchte und den Geheimchristen spielte. Dieser Mythos

7 Nicodème ist die männliche, Nicodémite die weibliche, Nicodémites die Mz.-Form.
Bei Calvin steht meist die Form Nicodemistes. Die Orthographie schwankt. Autin II, 10
und 23. CR/CO VI 597.

8 Calvin behauptet dies ohne Beweis, aber doch wohl nicht ohne Grund. Ein Rückgriff
auf ähnliche Quellen ist nicht ausgeschlossen.

9 Autin II 7.

" Nicodémiser bei Droz I 147. Kryptoprotestanten sind geheime Protestanten.
" Der Untertitel bei Ginzburg entspricht Autin II 44; Droz-I 146 (A. 28-29), 147 f.



besaß ein zähes Leben. Die Judenfurcht steht bei Joh. 19, 39 für Jos. v. Arimathäa
bezeugt. Bei Joh 7, 50 ist der Ratsherr ein mutiger Verteidiger Jesu. Bliebe noch
die bekannte Szene des Nachtbesuchs. Wenn man sie mit allen ihren Umständen
zusammensieht, dann kann man nicht finden, es stehe etwas von Verheimlichung
der eigenen Ueberzeugung darin. Die Wahl dieses — vielleicht für uns - besonderen

nächtlichen Besuchsrahmens ist nicht die eines verängstigten Feiglings,
sondern eher die eines wachen, umsichtigen und alles bedenkenden Realpolitikers, der
mit überlegener Personen- und Sachkenntnis die Begegnung rundum situationsgerecht

vorbereitet und dann die Nachtzeit als passend fixiert: vermutlich soll
das Konveniat nach den Osterereignissen (Joh 2, 13 ff.) gegen die lauernde
Synagogenpolizei abgeschirmt werden.

Der Pharisäer des Nachtbesuchs ist ein Fragender, Suchender und wahrscheinlich

noch Zweifelnder, auf jeden Fall noch kein faßbarer Christ. Er kann mit
den Nikodemiten rechtens kaum verglichen werden, weil sich diese als Christen
verstehen. Vom Nikodemus dieser Frühphase bei Joh 3, der sich erst vorsichtig
zu Christus vorzutasten versucht, bereits ein offenes Christusbekenntnis zu
erwarten, heißt ihn situationsmäßig mißverstehen und überfordern. Nikodemus
will demnach weder etwas vortäuschen, was er nicht ist, noch verheimlichen,
wer er ist. Kurz: der Nikodemus der Bibel ist nicht identisch mit seinem
Fehlporträt in der Traditionslegende. Auch Calvin findet bald keine Deckung mehr
zwischen der Person des Nikodemus und der Sache der Nikodemiten. Er lehnt
die Anmassung des Namens des Ratsherrn als Schild und als Aushängeschild für
den Nikodemismus ab und weist übrigens auf die Verschiedenheit zwischen
frühem und spätem (als «christlichem») Nikodemus hin. Er zieht aus der
Unstimmigkeit des Namens radikale Folgerungen. In der schroffen Kehrtwendung
seiner neuen Sprachregelung nennt er die bisherigen Nikodemiten nun plötzlich
«Anti»- oder «Pseudo»-Nikodemiten. Calvin strapaziert die Wende bis zu
ihrem logischen Ende, indem er, wie seine Nachfahren, schließlich den Ratsherrn
ganz aus ihrem Worrschatz streicht und zu Ersatznamen greift, wie Zuwarter,
Zwischenparteiler, Unparteiische, Anpasser und Gemäßigte.12

Die Ersatznamen ohne die Bild- und Zauberkraft der Bibelgestalt verschwinden

zwar nicht ganz, aber sie werden inhaltsloser und verblassen in der Ge-
schichre. Immerhin braucht der Chronist Hans R. v. Hospenthal13, Sohn des

Arther Nikodemitenführers, den Nikodemitennamen um 1672/73 noch völlig
selbstverständlich, so daß er damals noch in theologischen Lehramtskreisen Zürichs
lebendig und unmittelbar verständlich war. Mit der Großen Revolution
verschwinden einstweilen die nikodemisierenden Gebiete von der Landkarte Europas.

Auch in der Ersten Helvetischen Verfassung, Art. 6, wird in deutlichem

12 Modérés, accomodeurs, Ireniker, Halbe, Unionisten wechseln ab. - Straßer OE, Gesch.
des Protestantismus in Frankreich, Göttingen 1975, zitiert Straßer. Ebd. 159. - Ginzburg

182 f., 199, 200. — Ueber Calvins Schimpfnamen s. Autin II 49 (Kloakenputzer),

Tiernamen bei Imbart passim. - Joh 2, 13 ff., 3, 1 ff. - Den äußern Druck,
der die Szene bedingt, beschreibt Stauffer E., Jerusalem und Rom, Bern 1957, 113-116. -
Vgl. Karrer O., NT, München 1959. - Bibellexikon, hgg. von Haag, Einsiedeln 1968,
1230. - Echterbibel, Würzburg 1956: Das Evangelium n. Joh., hgg. von Staab/Schick,
Komm, zu Joh 3, 1 ff. — Evangile de S. Jean, trad, et comm. p. A. Durand, Paris 1927,
79 ff., zitiert den Widerspruch des Rupert v. Deutz (Migne PL 167 ff.) gegen das
Traditionsbild des Nikodemus.



Jäkobinerdeutsch jede «christliche Sekte» grundsätzlich anerkannt.14 Ist einmal
die Sache weg, dann entschwindet auch bald der Name.

2. Zur Diskussion der Begriffe

Da sich die bisherigen wissenschaftlichen Untersuchungen entweder auf die Zeit
Calvins oder auf seine national-italienischen Ausläufer bezogen, war es für den
Cantimori-Schüler C. Ginzburg reizvoll, einmal in Ergänzung des Bisherigen
dem vor-calvinischen Nikodemismus bis 1537 nachzugehen und dessen Wesen
frei- und offenzulegen. Dabei stieß er auf ein Fundmaterial theoretischer Art,
das den praktischen Nikodemismus erklären, teils aber auch begründen wollte.
Leider ließ sich Ginzburg dazu verleiten, seine Neuentdeckung u. E. allzusehr zu

monopolisieren, d.h. er nahm den theoretischen Nikodemismus für das Ganze,
und dies muß Bedenken erregen. S. Freudenreich15 kritisiert diese begriffliche
Engführung des Nikodemismus. Sie findet mit Recht, Ginzburg zentriere seine Theorie

etwas zu einseitig nur auf deren Begründer Brunfels und schaffe damit -
obwohl er sich ausdrücklich dagegen verwahrt — eine Art «Brunfelsismus». Daß
er bei dieser Gelegenheit auch die Rolle und das Licht von Srraßburg nicht unter
den Scheffel stellt, ist selbstverständlich. Die Rheinstadt war lange die niko-
demitische Metropole und die Propagandazentrale, auch der Druckort der
Pandekten, des nach der Meinung Ginzburgs eigentlichen Fundamentalwer'kes der
nikodemitischen Theorie.18 Handelt es sich bei ihnen auch nur um eine Sammlung

nach Sachinhalten geordneter Bibelstellen, so waren sie doch sehr
beliebt17, und die Pandekten stellten geradezu ein klassisches Modell eines solchen
Bibel-Lesewerkes von hoher Brauchbarkeit dar, das anderwärts gelegentlich auch
«Konkordanz» genannt wurde. Darin fand sich (fol. 51 v") der nikodemitische
Programmsatz wie ein Manifest der Erlaubtheit der Vortäuschung und Verheimlichung

gegenüber Ungläubigen.18 Der Bucherfolg mit 21 Auflagen und sein
Zeitvorsprung vor jedem andern nikodemitischen Theoriewerk bedeuten für Ginzburg

leider die Gefahr der Ueberschätzung.19 Wir neigen dazu, diese Beliebtheit

des Buches eher dem Bibelteil und seiner Brauchbarkeit im täglichen Leben
denn seiner Apologie des Nikodemismus zuzuschreiben. Ginzburg aber bewegt
sich in der Nähe der Meinung, die europäische Verbreitung des Nikodemismus
hänge aufs engste mit der Propaganda der Pandekten zusammen. Nach ihm ist
Ni'kodemit praktisch der, der dieses Werk besitzt oder es zitiert oder sich sonstwie

nikodemitisch äußert. Dabei bieten der praktische wie der theoretische
Nikodemismus eine solche Schau örtlicher Bodenständigkeit, daß man eher an eine

,s Kurtzer wahrhafter.. Bericht, unpaginiert, Staatsarchiv Schwyz STA Schwyz. - Suter
L., Die von Hospenthal, Luzern 1942. Er ist Sohn des Martin v. Hospenthal (1607-1683),
Provisor am Carolinum in Zürich, ref. Theologe (1645-1715), schreibt nach Diktat seines

Vaters aus einem Zeitabstand von 17-18 Jahren, ab 1655 gerechnet, s. ebd.
14 His E, Gesch. d. Schweiz. Staatsrechts, Bd. I, Basel 1920, 371 f.
15 Freudenreich 15 (A. 1).
" Othonis Brunfelsii, Pandectarum Vet. et Novi Testamenti libri XII, Argentorati, 1527.

Ginzburg Anhang, Tafel 4. Das Bild Brunfels' auf Tafel 6.

" Freudenreich 14, bes. A. 5.
18 Inter incredulos et pertinaces Katholiken) dissimulare possumus et fingere praesertim

si non sit spes, quia Deus pondérât cor. Ginzburg 3.
'• Freudenreich 15, 64 f. - Ginzburg 67 (A. 4).



pluralistische denn an eine zentralistische Entstehungsgeschichte denken möchte.20

Der praktische Nikodemismus wurzelt in der Erfahrungswelt jener Frühzeit
der Reformation, wo das Bekenntnis zum Protestantismus in katholischen Ländern
infolge des geltenden Strafrechts gefahrvoll war. Er hatte den Zweck, durch
Anpassung an die örtliche religiöse Lage vor Strafverfolgung zu schützen, er ist
somit die geschichtliche Antwort auf einen Notstand. Unter Zugrundelegung
eines brauchbaren Vorschlags S. Freudenreichs21 ließe sich der Anhänger des

praktischen Nikodemismus folgendermaßen bestimmen: Nikodemit ist derjenige,
der die Meinung vertritt, es sei sittlich erlaubt, die Teilnahme an einer andersgläubigen

Kulthandlung seiner Umgebung vorzutäuschen und die eigene
Glaubensüberzeugung zu verheimlichen, solange die Gefahr besteht.22

Der theoretische Nikodemismus entspricht dem geistigen Bedürfnis einer
reflektierenden Oberschicht, gegenüber der eigenen nikodemitischen Praxis und
ihrer sittlichen Erlaubtheit ins Klare zu kommen, ja sein Gewissen zu salvieren.
Dabei wechseln biblische mit naturrechtlichen Motivationen sowie kirchlichen
Autoritätsentscheiden. Sie stehen einzeln in verschiedenen Horizonten: bald in
dem des religiösen Individualismus, des Eklekrizismus und der Bekenntnisfreiheit,
bald auf der Gedankenlinie eines Unionskonzils oder des Ideals eines Corpus
christianum in einer chiliastisch begriffenen gemeinchristlichen Republik.23 Dabei
liegt die Beweisführung meist auf der Basis eines rheologischen Spiritualismus.

Man tut sich einigermaßen schwer, Ginzburg zu folgen, wenn er jenen
zahlreichen Nikodemiten, die es bildungsbedingt auf eine eigene Theorie nicht
brachten und nicht bringen konnten, die Qualität des Nikodemiten abspricht. Es

hätte u.E. die besseren Gründe für sich, die in erdrückender Mehrheit lebenden
praktischen Nikodemiten im gemeinsamen Zusammenhang mit den theoretischen
zu belassen und die verschiedenen Nikodemismen erst dann zu spezifizieren.24

Es wäre sodann einer weitern Ueberlegung wert, ob man den Begriff Nikodemismus

— schon im Hinblick auf Naaman - nicht aus seiner derzeitigen
Verflechtung mit den protestantischen Großkirchen lösen und ihn auf alle Christen
oder sogar Menschen ausdehnen sollte, die unter gleichen Vorbedingungen auch
dieselben Voraussetzungen wie die Nikodemiten erfüllen. Damit kämen auch
Katholiken und Sekten zu ihrem Recht. Daß es aber einen solchen Versuch in
praxi bereirs gegeben hat, möchten wir im folgenden zur Sprache bringen.25

20 La storia della diffusione del Nicodemismo s'identifica in gran parte con la storia della
diffusione delle Pandectae. Ginzburg 112. Freudenreich 27, A. 1. — Das Verbreitungsschema

wäre folgendes:
i Frankreich (Lefèvre)

Propagandazentrum Straßburg — Italien (Renato)
' Deutschland (Brunfels, Franck, Capito)

Das autochthone Entstehen des Nikodemismus wird von Merle d'Aubigné im
französischen Sinn betont, s. Autin II, 11, A. 1. - Dazu auch Buisson F., Séb. Castellion, Sa vie
et son oeuvre (1515—1563), Paris 1892, Bd. I, 395.

24 Der praktische Nikodemismus fällt mit dem Kryptoprotestantismus zusammen.
22 Freudenreich 64 — Ginzburg 3, 78, A. 2.
23 Siehe Kap. IV, 3 A. - Die Theorie: argomentazioni dottrinali.. la dottrina della liceità

della simulazione religiosa. Ginzburg XIV.
24 Freudenreich 6.
25 Dieser Vorschlag widerspricht nur dem Brauch, nicht innerlich dem Begriff.



3. Der Versuch eines katholischen Nikodemismus

Da es Krypokarholiken26 auf dem ganzen neugläubigen Herrschaftsgebiet Europas

gab, stand durch die Fortgeltung des cuius regio auch über die Toleranz
erleichterungen der Jahre 1555 und 1648 hinaus zu erwarten, daß sich für sie das

Problem des Nikodemismus ebenfalls einmal stellen würde.

Aehnliches kann im besondern für die Schweiz nach 1531 gesagt werden, wo
der Zweite Landfriede den konfessionellen Besitzstand und die Bekenntnisrechte
regelte.27 Es gab auch hier der zwangsweise nikodemisierenden Gebiete noch

genug. Nach dem Messeverbot in Zürich (1525) blieben beispielsweise den
Katholiken nur noch die Hausandacht oder der auswärtige Gottesdienstbesuch, dem

sogar die diplomatischen Vertretungen unterworfen waren.28 Um 1532 keimte
noch einmal die Hoffnung mancher Altgläubigen auf, es möchte — ein Jahr
nach Kappel - einen Umschlag zur Duldung und zur Restauration der Messe

geben, doch reichte die Autorität Bullingers hin, der Zürcher Regierung ganz im
Gegenteil die Verbannung als verschärftes Strafmaß für auswärtigen
Messebesuch abzuringen.29 Auch in Bern mußten neben andern Oberländern seit 1555/
56 auch die neuerworbenen und zwangsprotestantisierten Saanetaler nikodemisie-
ren, umgekehrt kamen im rekatholisierten Wallis zwischen 1600 und 1650 die
Protestanten in den selben Fall.30 Der Nikodemismus lag demnach — wenn wir
auch die andern eidgenössischen Orte miteinbeziehen — auch katholischerseits fast
notwendig in der Luft.

Allein es war kein Eidgenosse, sondern ein Mann aus dem literarisch begabteren

Frankreich, der den Gedanken eines 'katholikeneigenen Nikodemismus
aufgriff und ihn zum ersten derartigen Vorschlag formulierte. René Benoist (1521
bis 1608) faßte dabei eine um 1566, d.h. während der Hugenottenkriege
entstandene kritische Gesamtlage Frankreichs ins Auge, die teilweise schon
bestand, teils aber auch erst zu erwarten war. Daß in gewissen hugenottisch regierten

Landschaften Frankreichs, besonders im Süden, bereits eine Verfolgungssituation

für die Katholiken bestand, ist nicht neu; sie läßt sich leicht an den

Bestimmungen des Ediktes von Nantes (1598) ablesen, die ausbedangen, die Hu-

26 Neben Kryptoprotestant und Kryptocalvinist ist neuestens auch Kryptokatholik üblich
geworden.

27 Quellenbuch z. Verfassungsgeschichte der Schweiz. Eidgenossenschaft und der Kantone,
bearbeitet von Nabholz/Kläui, Aarau 1940, 105 (1-2). Zitiert Qu.-Buch.

28 Wymann E., Geschichte der katholischen Gemeinde Zürich, Zürich 1907, 8 ff., 12,
26 ff.

29 Largiadèr A., Geschichte der Stadt und Landschaft Zürich, Bd. I (Zürich 1945) 335 ff. -
Anläufe zugunsten der Messe bei HU. Bächtold, Bullinger und die Krise der Zürcher
Reformation i. J. 1532, 272-74: «es were vil pesser, das denen von Zürich im vertrag

Kappeier, Frieden 1531) ufgelegt worden were, den alten glouben wider allein an-
tzunemen». Auch in Bern gingen darüber ähnliche «Gerüchte» um. B. Haller berichtet
an Bullinger: «Si thuond grose gwett allenthalb: ee das ein jar fürgang, muose ze Zürich
und bern widerumb mess sin» (22. 3. 1532). Das Mandat vom 29. 5. 1532 verschärfte
im Gegenteil die Strafe für Meßbesuch auswärts. Zürcher Beiträge zur Ref.-Geschichte:
H. Bullinger (1504-1575), Ges. Aufsätze zum 400. Todestag, Bd. I (Zrch. 1975), 269 ff.

30 Pfister R., Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. II, Zürich 1974, 394—399, zitiert als
Pfister. - Specker H., Die Reformationswirren im Berner Oberland 1528 in: Beiheft 9
der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, Freiburg i. Ue., 1951, 59-82. -
Guntern J., Die Protestantisierung der Landschaft Saanen 1555/56 in: Beiheft 20,
Freiburg 1961, ebd. 122 ff.

8



genotten hätten als Gegenleistung für die ihnen gewährte Duldung überall dort
den katholischen Kultus wieder herzustellen, wo er zwangsweise bereits
abgeschafft war. Auch waren die Kirchengüter zurückzuerstatten. Je nach Datum
schätzt man die Zahl der Pfarreien, wo es die Messe bereits nicht mehr gab, auf
1000-2000.31 Jakob Burckhardt32 sah die Gefahr für die Katholiken in Frankreich
nicht so sehr im politischen Hugenottentum, wie man erwarten könnte, sondern

potentiell vielmehr in der theologischen Abqualifizierung des Katholizismus als

«Götzendienst», woraus sich bei einem zukünftigen Machtwechsel jederzeit die
calvinische Pflicht ableiten ließ, diesen Gottesfrevel der «turpitude romaine»
vollends auszurotten. Kein Geringerer als König Karl IX. hat diese makabre
Vision einer bedrohlichen Zukunft dem Hugenottenführer Coligny33 mit der Bemerkung

anvertraut: «Unlängst noch habt ihr (Hugenotten) euch zufrieden gegeben,
wenn wir euch duldeten; jetzt verlangt ihr die Gleichstellung; bald werdet ihr
alleinsein wollen und uns (Katholiken) aus dem Königreich verjagen.»

Benoists Abhandlung rechnete also mit einer Ausweitung der Verfolgungssituation

auf ganz Frankreich. In diesem Notstand sah er auch für die Katholiken
keinen andern Ausweg als den Nikodemismus. Er kannte aber zudem die
bedrängte Lage der Gegenseite und stellte darum der calvinistischen Praxis des
Messebesuchs den Abendmahlsempfang der Katholiken bei den Calvinern
gegenüber. Dabei benützte er zur Theologischen Abstützung seines Vorschlags die
von den Protestanten jeweils benützten Beweisstücke für ihren Nikodemismus,
vor allem die Stelle bei I Cor 9, 22. Benoist schneidet im weitern noch die
andere Frage an, ob sich nämlich die nikodemitische Haltung auf alle Religionen
und auf alle Gesichtspunkte, d.h. auf alle Arren von Kulrhandlungen ausdehnen
dürfte. Benoist unterstellt seinen ganzen Plan auf Nikodemitenweise der
Verheimlichung und behält sich dabei seinen eigenen Glauben durchaus vor.34

31 René Benoist (1521-1609), frz. Theologe, Beichtvater der Maria Stuart, Pfarrer von
St-Eustache, Paris (1569), genannt Le Pape des Halles, Bischof v. Troyes, ohne Best, durch
Rom. Grand Larousse s. v. - Ginzburg 203-205. - Benoists Buch: Locorum praeci-
puorum S. Scripturae.. Panoplia merito dici potest... Parisiis 1566, Stroma III, verfaßt
um 1563. Ginzburg 203, A. 3; 204, A. 2. - Picot, Essai hist., Bruxelles 1824, I, 12, 410.-
Brück, Lehrbuch d. KG, Mainz 1872, 610-623, bes. 611, A. 7, 614, A. 2. - Payedavant,
Hist, des troubles du Béarn, Pau 1820, II, 424. - Bossuet, Hist. d. Variations X 52. -
Jedin H., Handbuch der KG, Bd. IV (Frbg. i. Br. 1967) zitiert als Jedin IV, 412-13. -
Durant W., Das Zeitalter der Reformation, Bern 1959, V 532. - Die 2000
Landgemeinden und 250 Städteorte b. Straßer 150, A. 32.

32 Burckhardt J., Hist. Fragmente, Stuttgart 1942, 132 f., 114-18.
33 Payedavant (A 30) I, 252. - Straßer 145: Es schien, Frankreich werde zum neuen Glauben

übergehen. Unter dieser bedrohten Lage kam der kath. Dreibund mit dem Guisen
François v. 6. 4. 1561 zustande.

34 Der entscheidende Passus der Panoplia: 100-101 v., s. A. 30. - Infolge der Verurteilung
des Nikodemismus durch die Theol. Fak. d. Univ. Löwen 1546 wurde er auch für Katholiken

genauso zweifelhaft wie durch die Indizierung der Pandekten. Ginzburg 112-113-



III. DER PRAKTISCHE NIKODEMISMUS

1. Sein Erscheinungsbild in Frankreich

Calvin hat in seinem Kampf gegen das Nikodemitentum in erster Linie seine
Landsleute und die Französischsprachigen aufs Korn genommen. Man versteht
den Nikodemismus am besten aus dem Zusammenhang seiner französischen
Frühphase.

Die AJlgemeinlage Frankreichs wich im wesentlichen wenig von der
durchschnittlichen europäischen ab. Trotz selbstverständlichen Varianten folgt sie
einem Paradigma, das fast allgültig ist. Es ist durch eine Absetzbewegung gegen
den Traditionskatholizismus, den scholastizistischen Sorbonnismus und eine
Bibelexegese gekennzeichnet, die den Talmudismus streift. Die philologische
Textkritik umging das kirchliche Lehramt weithin. Schauplatz des Reformismus
(Eglise catholique réformée) mit seiner Philosophie Christi und der renascentia
des «reinen» Evangeliums und zugleich Hauptquartier des literarischen Humanismus

war die Pariser Hochschule, doch durfte sich das Reformzentrum Meaux
daneben durchaus sehen lassen. Dort ragte neben Bischof G. Briçonnet, G. Roussel,
G. Farei u. a. besonders der spätere Generalvikar der Diözese, J. Lefèvre d'Estaples
(1450/55-1537), hervor, der das Haupt der «Fabristen» war und dessen Einfluß
an den des Erasmus heranreichte.1

Meaux entwickelte sich zum großen Mischtiegel des Neuen. Die Reformer
verlegten sich dort früh auf die Speziaisparte der Liturgieerneuerung und gerieten

bei ihrem Experimentieren bald in die Nähe der «Deutschen Messen»: Man
verzichtete auf das Erheben der verwandelten Gestalten wie auf die Anbetung
des Sakramentes, reichte die Kommunion unter beiden Gestalten, während man
Riten, Texte und Paramente beibehielt. Indes waren die deutschen Impulse
keineswegs einseitig. Man sprach in Paris offen davon, wie Lefèvres Paulus'kommen-
tar Luthers Rechtfertigungslehre die Wege gewiesen habe.2 Der Generalvikar
sprach vom Seelenheil durch den Glauben «allein» und von der sakramentalen
Präsenz Christi «unabhängig» von den Wandlungsworten. Die Tieferblickenden
begriffen und mußten beunruhigt, sein. Die gleiche Sorbonne, die 1521 Luther
verurteilt hatte, zensurierte nun 48 Sätze des Generalvikars, doch verhüteten Bi-

1 Autin II 7, 11-12 (A. 1). - Ueber Lefèvre, geb. um 1450: Studium in Paris, Reisen in
Frankreich, Italien (Florenz), im Reich. 1507-20 hält er sich in der Abtei S. Germain-
des-Prés bei Briçonnet auf und geht mit ihm nach Meaux, wo er den «cénacle» im
Bischofspalast führt. Als Generalvikar der Diözese gibt er weiter bedeutende theologische

Arbeiten heraus (1521-25) und macht von sich reden, muß aber vor der Sorbonne
unter dem Decknamen Peregrinus nach Straßburg ausweichen. 1526 kehrt er nach Blois
zurück, wird Bibliothekar und Prinzenerzieher, siedelt 1530 nach Nérac zu Prinzessin Margaret

über und stirbt dort 1536. Sein Pauluskommentar datiert von 1512, seine Uebersetzung
des NT von 1523, die des AT von 1528. Die Herausgabe von Schriftübersetzungen und
Schriftkommentaren durch Laien, ohne Vorzensur der Sorbonne und des kirchlichen
Lehramtes, gab Anlaß zu Schwierigkeiten infolge der möglichen Verwirrung durch
die Glaubenslage. Autin II 19. Ueber Roussel ebd. 43.

2 Peuples et Civilisations, hgg. von Hauser/Renaudet, Bd. VIII (Paris 1929), 228-31,
238 f., 441, 169 - Jedin IV 385. - Ginzburg 86 - Straßer 34 - Lortz/Iserloh, Kleine

Ref.-geschichte, Frbg. Br. 1969, 269.

10



schof und Hof das Schlimmste. Lefèvre und sein Freund Roussel wichen 1525
bis 1526 nach Straßburg aus.3

Straßburg war damals vermöge seiner geographischen Lage zwischen beiden
Reichen zugleich Drehscheibe und Umschlagplatz. Nach seiner innern geistigen
Verfassung glich es einem Bienenhaus, in dem häretische wie orthodoxe
Lehrmeinungen ein- und ausflogen. Der Generalvikar von Meaux wohnte großzügigerweise

beim Straßburger Reformater W. Capito4. Am gleichen Ort hielt sich neben
andern auch Otto Brunfels auf, der 1527 seine Pandekten herausbrachte und das

Werk Lefèvre widmete, der sich 1526 wieder an den französischen Hof Franz I.
abgesetzt hatte.5 Zwischen dem Generalvikar und dem Theoretiker des Nikodemismus

muß also ein gewisses Freundschaftsverhältnis bestanden haben, doch besagt
eine einseitige Widmung noch keineswegs eine Identifizierung der Person des

Geehrten mit dem Inhalt des dedizierten Werkes. In der Folge haben weder
Lefèvre noch Roussel, noch manche andere aus dem ehemaligen Meaux-Kreis
die Neuerung gedeckt, sondern sind ihr erasmisch ausgewichen, sehr zum Aerger
Calvins und Farels, die große Hoffnungen auf die Freunde von Meaux gesetzt
hatten.6 Auch Einflüsse aus Brunfels Pandekten sind mehr Vermutungen als
erwiesene Tatsachen.7 Calvins Absprung zur Neuerung zwischen 1534 und 1536
machte dem zweideutigen Schwebezustand zwischen Reform und Reformation ein
Ende und führte in Frankreich die Stunde der Entscheidung, Rom oder Genf,
herbei.

Bis sich Calvin allerdings in Genf endgültig eingerichtet hatte und die volle
staatliche Unterstützung genoß, vergingen noch Jahre. Diese Pause zwischen
dem «Evangelismus» und dem Volleinsatz des Calvinismus war die Stunde der
«bibliens» und des praktischen Nikodemismus. Die ersten Zellen und Bibelkreise

waren Lesegemeinschaften, durchaus noch ohne Absichr, sich vom
Katholizismus zu lösen. Wie die Sekten des Mittelalters, Albigenser und Waldenser,
einst im verborgenen, so traten jetzt vorerst ohne feste Organisationen zahlreiche
Brüder-Konventikel zu Geheimversammlungen zusammen, oft hinter verschlossenen

Türen und bei Nacht, um die Bibel zu lesen, zu erklären und sich die
Wortmeldungen der Teilnehmer anzuhören. Das Ganze begann und schloß mit Gebet.
Zwar hatten die Autoritäten mehr die gewagten Textausleger als die Bibelfreunde

vorgenommen, aber man wollte keine Schwierigkeiten mit der Polizei, wechselte
oft Ort und Namen; auch Täufer bildeten solche Zirkel.8 Erst erheblich später
begannen sich auch frühcalvinische Zellen zu bilden, die, je nach Ort, anders

zu datieren sind. Die ersten getrennten Weisungen an die calvinischen Zellen,
Gemeinden oder Kirchen gehen frühestens auf 1553 zurück.9 Der Zeitabstand zu
den frühen Nikodemiten wird damit deutlich. Erst der Anschluß mancher Zellen
an den Calvinismus beendet ihr Gastrecht bei der Alten Kirche. Manche andern

3 Durant W., Das Zeitalter der Reformation, Bern 1959, 514. - Straßer 139.
4 Straßer 138.
5 Freudenreich 7, 16, 22. - Kap. II, A. 18.
8 Jedin IV 379.
7 Autin I 230: Et c'est en définitive la tradition qui a emporté sur le rêve chimérique

des Reformateurs. Demgegenüber wogen auch die Pandekten wenig schwer. Ginzburgs
Einschätzung des Einflusses Lefèvres S. 124.

8 Imbart 417 ff. - Die Nähe des italienischen Nikodemismus zum Täufertum s. Ginzburg
XIV, A. 2 und 159. - W. Köhler behauptet Erasmus als Vater des täuferischen Gedankens.

Huizinga J., Europ. Humanismus, Erasmus, Hamburg 1958, 157.

11



Zellen bleiben nikodemitisch, und während die einen ohne Anschluß an Neues
sich einfach auflösen, werden andere Revertiten, d.h. sie kehren zur katholischen
Kirche zurück.

Der Nikodemismus hatte einen sehr gefährlichen Feind im calvinischen
Willenszentrum Genf: Calvin selbst. Sein Bestreben ging auf Einheit und Mission.
Er fürchtete nicht bloß das Revertitentum zum Katholizismus, sondern schon
alles bikonfessionelle Nebeneinander, das einer säubern Glaubensentscheidung
auswich. Er warf sich darum gleichzeitig gegen die Widersacher von links: die
Täufer, Spiritualisten und Freigeistler und auf den rechten Flügel: die kompromißlerischen

Nikodemiten.10 Ihnen warf er vor, sie suchten bloß Anstellung in der
Kirche, Kanzleiämter, die erlaubten, mit Damen über das «Evangelium» zu
diskutieren, andere wieder würden am Hofe die mignons de cour spielen oder
als Literaten die Hälfte des Christentums in Philosophie verwandeln und
platonische Spinngewebe ersinnen. Zuletzt gebe es noch das gewöhnliche Volk und
die Krämer, die es den Nikodemiten gleichtäten, weil sie nicht begriffen hätten,
daß man auf sich selbst verzichten und die Welt vergessend, Gott allein dienen
müsse.11 Calvin tadelt die Nikodemiten, sie entschuldigten sich, wie man denn
«alles verlassen» und sich davonmachen könne, ohne zu wissen wohin. Sie wollten
sich ganz einfach billig unter dem Mantel des «guten Nikodemus» verbergen.
Die Nikodemiten teilten sich nach seiner Meinung in zwei Arten: die schlechten,
das seien fast alle, sie blieben in katholischen Ländern bei den Papisten,
offenbarten ihren Glauben nicht und wichen allen Streitigkeiten aus. Die guten dagegen

würden Gott täglich die Ehre geben und das Martyrium auf sich nehmen.12

Es hat nicht an protestantischen Kritikern gefehlt, die Calvin vorwarfen, er
rede von seinem sichern Hort «Jenff» aus wie einer daher, der mit der Wirklichkeit

die Fühlung verloren habe. Er übersehe, daß seine Vorschläge (Martyrium
oder Flucht) mit Theologie nichts zu tun haben, sondern nur vom moralischen
Charakter abhängen. Calvin sei ein kruder Theoretiker, habe das Temperament
eines Kranken, sei schulmeisterlich-unerbittlich, frühzeitig verbraucht und über
Frankreich nur sehr einseitig im Bilde. Seine Begründungen auf der Ebene des

Moralischen seien völlig ungenügend. Gelegentlich wird auch eingeworfen, der
Kampf des Genfers gegen die Nikodemiten sei bei ihm so etwas wie öffentliche
Gesundheitspflege (salubrité) und sein Ruf nach den französischen Flüchtlingen
diene nur der Machtstütze seines Kirchenregimentes.13

In der Tat: Calvin konnte sich nur äußerst schwer in eine fremde Gesinnungswelt

hineindenken14, und so verstand er auch nicht, wie man auf Einkommen,
Besitz, persönliche und familiäre Sicherheit oder auf berufliche wie gesellschaftliche

Stellung nach Art der Nikodemiten Rücksicht nehmen wollte.15 Er stellte

" Straßer 142, 139. Aus den Weisungen an die zerstreuten Konventikel ergab sich die
Notwendigkeit einer regelnden Nationalsynode für Frankreich. - Imbart 418, 425 ff. -
Straßer datiert die ersten Bindungen der Zellen für Meaux auf 1541, für Paris auf 1555.

" Imbart 392, 394 - 396, 416-18, 425. - Autin II 40.
14 Droz I 147 -Autin II 51.
12 Droz I 146.
13 Droz I 154 f., 157.
14 Autin I 107: incapable d'entrer dans la pensée de quiconque pensait autrement que lui..

il n'a rien innové sinon peut-être l'usage d'imposer son orthodoxie personelle.
15 Der Gegensatz zwischen Calvin und beispielsweise Franck, der die Lebensgefahr als

Dispensgrund anerkennt, ist unüberbrückbar. Ginzburg 135.

12



sich eine Konversion von einem Glauben zum andern nur wie seine eigene vor.
Er behauptete von ihr, sie sei plötzlich über ihn gekommen.18 Diese Uebertragung
mochte bei Jungen ausnahmsweise richtig sein, aber ältere Menschen, die der
Tradition verbunden waren, mochten mi4- dem innern Drama eines Glaubenswechsels

nicht so schnell fertig werden.17 Der Uebertritt war für viele unter ihnen
^in Entwicklungsvorgang, der langsam aus dem Kraftfeld der Ueberlieferung
hinausführte, sich als Prozeß allmählich hinzog, bis die Bewußtseinsänderung
ausgereift und die Entschlußkraft schließlich gewonnen war. Es gab aber auch den

Weg zum Katholizismus zurück.18 Der Nikodemismus besaß demnach alle
Wahrscheinlichkeit eines normalen Vorgangs, der Eile mit Weile verband: er hatte

sozusagen das legitime «Vorurteil» für sich. So waren die Zuwarter19, die im
gegenwärtigen Zustand auch nur ein Provisorium sehen wollten, nicht wenig
zahlreich. Infolgedessen tauften die Nikodemiten ihre Kinder weiter in der Alten
Kirche, besuchten die Messe und schlössen ihre Ehen nach dem alten Ritus.
Das war dem zwar klaren, aber vielleicht etwas herzlosen Denken Calvins
unerträglich. Er forderte den Heroismus als Norm des Christlichen. Den Opportunismus

der nikodemitischen Motivationen fand er allzumenschlich und zu tief
gezielt.20 Und in der langen Reihe der Urteile und Verdikte war er weder der erste,
noch blieb er der einzige, der zu diesem Schlüsse kam.

2. Die Stellungnahmen maßgebender Reformationskirchen

Seit 1537 beschäftigte sich der Genfer Reformator in Briefen mit den Nikodemiten.21

Der erste Brief «De fugiendis» hielt sich recht allgemein, ein zweiter
«De christiani hominis officio» ließ sich bereits auf die Frage ein, ob es erlaubt
sei, an katholischen Zeremonien teilzunehmen oder katholische Kirchenämter
zu bekleiden. Aus Straßburg folgte 1540 der weitere Brief, der den Messebesuch

zwar zur Kenntnis nahm, aber vor Korrumpierung warnte. 1543 ließ Calvin,
nunmehr von Genf aus, den «Petit Traicté», eine Wegleitung an Protestanten in
katholischen Ländern ausgehen, die darauf drängte, Inneres und Aeußeres im
Menschen zur Deckung zu bringen, ohne indes alle Anpassung an die Umgebung
grundsätzlich zu verpönen. Die nikodemitischen Ausflüchte mußten es sich aber

gefallen lassen, genauer unter die Lupe genommen zu werden. Anpassung blieb

4* Die subita conversio Calvins kann dem Turmerlebnis Luthers wie dem Pesterlebnis
Zwingiis an die Seite gestellt werden.

47 Autin I 230 und Autin II 4.
18 Die Rückkehrer heißen relaps. Der moderne Name «Revertit» für den Rückkehrer zum

Katholizismus kommt aus dem Englischen. Straßer 142, 145. Damit könnte man die
Selbstgeständnisse jener Kommunisten vergleichen, die von der Komintern abgesprungen
sind und sich von der Theorie lösen, bei der es sich letztlich um einen Glauben
handelt: Koestler A. und andere in: Ein Gott, der keiner war, Dtv-Dokumente, München
1962. Das Ende einer Utopie, hgg. von H. Krüger, Ölten 1963- - Im Entwicklungsvorgang

nimmt ein bestimmtes «Erlebnis», wie das Kronstadt- oder Spanien-Erlebnis
als Trauma eine wichtige Stellung ein.

" Im Deutschen wird auch der Ausdruck «Exspektanten» gebraucht. Lex. für Theologie und
Kirche, III (Frbg. Br. 1959), s. v. - Der Ausdruck ist mehrdeutig in der v eschichte.

20 Imbart 209 - Autin II 147.
24 CR/CO, V: Epistolae duae (1537), 233-312. Epist. Ia 239-278: De fugiendis impiorum

illicitis sacris et puritate christianae relig. observanda. Epist. IIa, 279-312: De christiani
hominis officio in sacerdotis papalis eccl. vel administrandis vel abiiciendis. - Autin II
39. 46.

13



zwar gestattet, doch nicht das Ausweichen vor jeder Mühewaltung, jede Angst
vor möglichem Aergernis und unbedingte Schonung der schwachen Brüder,
sodann Auslegekünste, welche die christliche Bekenntnispflicht eher lockern als
erfüllen wollten, und schließlich ein falsch verstandenes Christsein, das darauf
ausging, das eigene Christentum zu verbergen. Dies alles war nämlich nach Calvin
ein Unrecht gegen Gott und widersprach der wesentlichen christlichen Forderung,
Gott alles zum Opfer zu bringen. Jeder ist zur Pflicht gerufen, wem es aber nicht
geschenkt ist, als Auserwählter das Martyrium auf sich zu nehmen, der soll
wenigstens bereit sein, in ein anderes Gebier auszuweichen, wo die «wahre» Kirche
und die «reinen» Sakramente einem voll zur Verfügung stehen.22

Schon im nächsten Jahr 1544 griff Calvin die Nikodemitenfrage abermals und
noch bestimmter auf, diesmal auch nicht mehr nur anonym. Er nannte seine
Widersacher klar bei Namen. Die Kampfschrift23 gab sich im Titel höflich als

«Excuse», und sie richtete sich an die «Herren Nikodemiten», aber diese Höflichkeit

hört sich einigermaßen ironisch bis gereizt an. Sie hatte ihre Vorgeschichte.
Der «Petit Traicté» von 1543 hatte die Klage weiter Kreise herausgefordert
wegen der allzugroßen Strenge des Reformators.24 Nun stellte sich den Nikodemiten
in eigener Sache ein bedeutender Sprecher zur Verfügung, der kein Geringerer
war als der Seigneur de Blande, Parlamentsmitglied, selbst neugläubig und Niko-
demit, Adam Fumée. Er wandte sich an Calvin mit der Bitte um eine höchst-
instanzliche Vernehmlassung in der anstehenden Nikodemitenfrage, wie sich
nämlich ein Protestant in katholischen Ländern zu verhalten habe und ob das

nikodemitische Doppelverhalten katholischer Praxis und protestantischen Denkens
moralisch in Ordnung gehe. Fumée erwartete offensichtlich eine Korrektur der
calvinischen Formel und eine Abschwächung des bisherigen Rigorismus. Calvin
wollte sich aber keineswegs berichtigen, sondern nur rechtfertigen. Und wie!
Der eigenrliche literarische Pfeffer in der Kampfschrift von 1544 lag diesmal im
Leitwort: «Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert»
(Mt 10, 34). Die Excuse wurde zur Anklage gegen die Flaumacher, sie wurde
zum baren Verdikr aus Genf gegen den Nikodemismus.25

Sei es nun, daß Calvin über seinen eigenen Mut etwas bange wurde, oder noch
wahrscheinlicher, daß die von den Nikodemiten beanstandeten Texte bereits
in den Händen des Auslandes26 waren: Calvin gelangte in der Ausschau nach
Rückendeckungen an die maßgebenden Autoritäten der reformatorischen
Schwesterkirchen. Er ließ sich das Gutachten zur Sache von den Kirchen von Wittenberg

und Straßburg geben, die ihm im ganzen zustimmten. Im spätem Neudruck
des «Petit Trakte» und der «Excuse», vereinigt unter dem Titel «De vitandis

22 CR/CO, VI: Petit Traicté monstrant que c'est que doit faire un homme fidèle cong-
noissant la vérité de l'Evangile quand il est entre les papistes (1543), 537-588.

23 CR/CO, VI, 589-614: Excuse à Messieurs les Nicodémites sur la complaincte qu'ilz font
de sa trop grand rigueur (1544) - Autin II 49-51 Droz I 146.

24 CR/CO wie Anm. 23.
25 Imbart 215-16, 397 f.
28 Die Nikodemiten behaupten, so gute Christen wie die Noyonnais in Genf zu sein. Sie

spielen Melanchthon gegen Calvin aus, scheinen Boten ins Reich gesandt zu haben, so
daß darauf geantwortet werden mußte.

14



superstitionibus» (1550) fand sich auch die Vernehmlassung der Zürcher
Kirche.27

Für den Zürcher Beschluß waren die Vorentscheide allerdings schon früh
gefallen. In einem Brief Bullingers nach 1540 an einen neugläubigen Prediger in
Ostfriesland, Aquilomontanus, leugnete der Zürcher Theologe die Möglichkeit
einer nikodemitischen Haltung auf reformatorischer Grundlage und wußte sich
darin von der übrigen Zürcher Theologenschaft gedeckt. Er unterschied zwar
nach der melanchthonischen Adiaphora-Theorie zwischen wertfreien Zeremonien
und der Messe, die für ihn schlechterdings Götzendienst war. Die Messe billigen,
hieße für Bullinger das Papsttum wieder annehmen. Bullinger stritt entschieden
ab, daß ein Glaube ohne äußeres Bekenntnis hinreiche und es gestattet sein könnte,

sich nikodemitisch zu verhalten, dann nämlich wären die Märtyrer, die
Verfolgung und Tod die Stirne bieten, einfach Dummköpfe. Die Beharrlichkeit
derer, die den Tod der Befleckung durch Zeremonien vorzögen, sei ganz im
Gegenteil heilig.28

Bullinger wußte sich übrigens in dieser Frage von Zwingli selbst gedeckt.
Dieser hatte in fortgeschrittener Reformationszeit im Zusammenhang mit
Anmerkungen zum Neuen Testament in einem, 1539 von L. Jud besorgten Zürcher
Druck sich grundsätzlich gegen den Nikodemismus ausgesprochen. Die Stelle
Zwingiis in der «Brevis commemoratio mortis Christi ex quattuor Evangelistis..
concinnata» ließ sich bereits um 1528 deutlich genug zum Nikodemitentum
vernehmen, wenn der Zürcher Reformator sich «gegen den Irrtum jener Hypokriten»
wender, die «im Papsttum verharren und sich mit dessen gottlosem Kult aus
Angst vor Vermögens-, Ehr- und Stellenverlust einlassen». Er hat ihn damit
verworfen.29 Möglich wäre, daß Calvin diesen Zwingli-Passus selbst bereits kannte
und von ihm sogar beeinflußt war.

Ginzburg ist außerdem überzeugt, daß die obenerwähnte Zwingli-Stelle der
brevis commemoratio Bezug auf die nur ein Jahr vorausliegenden Pandekten
Brunfels' nimmt, wo der Nikodemismus bejaht und begründet ist: der Zürcher
Reformator erwähnt dort ausdrücklich Nikodemus.30

Die Reihe der Gutachten wird weitergeführt. In einem Brief an Valérand
Poullain, den französischen Betreuer niederrheinischer Calvinistengemeinden,
kommen zu den bisherigen Gutachten die Antwort Oekolampads an die Walden-
ser (Basel 1530) und unedierte Stellen von Laski, Ochino, Curione und Borrhaus
hinzu.31 Der Kreis der Stellungnahmen der kontinentalen Reformationskirchen
zum Nikodemismus darf somit als im wesentlichen einhellig antinikodemitisch
eingeschätzt werden. Natürlich gibt es in der Ablehnung, wie etwa bei Butzer
und Oekolampad, gewisse Schattierungen. Eine klare Ausnahme macht lediglich

27 Droz I 154: De vitandis superstitionibus 1549-50, 152 f. Bullinger an Calvin s. d. 30. 9.
1549. - Ginzburg 157 f. - CR/CO VI, 640-644. Responsio pastorum Tigur. Eccles. in
Helvetia.

28 Aquilomontanus (Hermann) b. Ginzburg 137, A. 3; 147, A. 2; 153, 148 - Cantimori
465, A. 18 - Ginzburg 147 f.

" Ginzburg 113 ff., 148, 95-96, A. 1, und 96, A. 1. - Die Anschuldigung bei Zwingli
über die nik. Angst vor Vermögens-, Ehren- und Stellenverlust wird allmählich zum
antinikodemischen Schlagwort in der Polemik. Ginzburg 96, A. 1.

30 Ginzburg 97.
84 Ginzburg 186, 187, A. 1, 189.

15



der Lutheraner Joh. Brenz in Württemberg, der, Capito ähnlich, es über sich

bringt, den Nikodemismus samr Messebuch allgemein zu rechtfertigen.32 An der

grundsätzlichen Verwerfung nikodemitischen Verhaltens durch die erdrückende
Mehrheit der maßgebenden Theologenschaften der bedeutendsten Reformationskirchen

kann trotzdem nicht gezweifelt werden.

32 Ginzburg 117 und A. 1, ebd. 107 f., 106, 108 f., 162-165. - Paulus N, Protestantismus
und Toleranz im 16. Jh., Freiburg i. Br. 1911, 117, A. 4, mit Zitat der Brentii opera II,
Tubingae (1576-90) 125. - Ginzburg 158.

16



IV. DER THEORETISCHE NIKODEMISMUS

Auf der Suche nach dem vor-calvinischen Nikodemismus bis 1537 stieß Ginzburg
auf eine theoretisch-theologische Literatur, die die nikodemitische Praxis teils
zu erklären, teils zu rechtfertigen trachtete. Natürlich darf vermutet werden, daß
sich auch die praktischen Nikodemiten jeweils über das Für und Wider ihrer
Handlungsweise und deren Moralität bereits ein Gewissen machten, doch ist es

etwas anderes, diese stillschweigend für sich zu behalten oder mit wissenschaftlichem

Anspruch ein System mit Methode und eigener Theorie zu entwickeln,
sowie darüber auch die Glaubensquellen zu verhören. Die Theorie hebt das
geschichtliche Phänomen auf eine höhere Betrachtungsstufe und gibt ihm neben
der weiteren Extensität des Horizontes eine gesteigert wache Bewußtheit und
Intensität.

Das europäische Panorama der verschiedenen nikodemitischen Doktrinen korrigiert

etwas Ginzburgs verabsolutierende Rollenzuteilung an Brunfels. Davon
sprachen wir schon. Indem er das Schrifttum der Schwenc'kfeld, Franck, Lefèvre,
J. Valdès, Capito und Siculo ergänzend ins Spiel brachte, relativierte er das

Ganze. Ein gewisser Zentralismus wich einer pluralistischeren Auffassung dank
örtlicher Bodenständigkeit und breiterer Streuung. Die Kardinalfrage der Erlaubtheit

nikodemitischer Haltung gewann im Lichte reformatorischer Ekklesiologie
und positiver Kirchendisziplin ein etwas proportionierteres Gesamtbild.

1. Otto Brunfels' Grundthese

Die Rechtfertigung nikodemitischer Halrung deckt O. Brunfels - nach Ginzburg

der Haupttheoretiker der Bewegung - mit der alttestamentlichen Stelle bei
4 Kön 5, 18. Dort befreite der jüdische Prophet Elisäus den königlich-aramäischen

Feldherrn Naaman vom Aussatz. Unter dem Eindruck dieser Heilung
beschloß Naaman, fortan keinem andern Gort mehr zu opfern als Jahwe, doch
behielt er sich den einen Fall vor, wo er als Staatsbeamter seinen König in den
Tempel des heidnischen Gottes Remmon in Damaskus zu begleiten und nach
dem geltenden Zeremoniell sich zusammen mit dem Herrscher vor dem Götzen
niederzuwerfen harte. Für diesen einen Fall äußeren Götzendienstes erbat sich
der Feldherr durch Vermittlung des Propheten die Vorerlaubnis und Vorverzeihung

Jahwes. Elisäus entließ den Feldherrn ohne anderweitige Erklärung als mit
dem summarischen Abschiedsbescheid «Ziehe hin in Frieden», worin impliziert
war, es sei vor Jahwe alles in Ordnung, die Bitte sei stillschweigend gewährt.1

Brunfels nimmt diese alttestamentliche Stelle als beweiskräfrig auch für den
Neuen Bund und schließt daraus die allgemeine Erlaubtheit des Nikodemismus.
Der einstige Heide und jetzige Konverrit zum Judentum, Naaman, nimmt an
besagter Staatszeremonie ohne alle Absicht teil, dem Götzen zu opfern.
Dasselbe tun nach Brunfels alle jene protestantischen Nikodemiten, die eine Messe
besuchen. Die äußere Verstellung bei der Teilnahme an diesem religiösen Staats-

4 Otto Brunfels (1500?-1536), in Mainz geboren, war einer der Humanisten des Schlett-
statter Kreises, dann Ex-Kartäuser und nach einem Aufenthalt bei Hütten Pfarrer in
Steinheim, Prädikant in Neuenburg a. Rh., Herausgeber von Hus-Schriften, Schulleiter
in Straßburg und Botaniker (Hist. Plantarum 1530-37), dann Arzt in Bern, wo er starb.

17



akt und die Verheimlichung der innern, aber entgegengesetzten Absicht sind
erlaubt; es genügt, daß man, wie Naaman, innerlich den wahren Gott anruft,
denn er sieht allein auf das Herz.

Weitere neutestamentliche Beweisstellen aus der Schrift bei Brunfels sind
weniger direkt auf den Fall der Nikodemiten zugeschnitten, sondern beziehen sich
auf die Anpassung im christlich-jüdischen Verhältnis allgemein. Sie sprechen z. B.
das Aergernis für schwache Brüder, die Pflicht zur Liebe und die Wahrung der
Freiheit des Christen vom Gesetz an, so etwa bei I Cor 9, 22, Apg 16, 1-3, und
Gal 2, 3, wo am Verhalten des Apostels Paulus gegenüber Timotheus und Titus
exemplifiziert wird.

Im Grunde hat der Wittenberger Reformator dem lutherischen Nikodemiten
Brunfels mit seinem spiritualistischen Freiheitsbegriff und seiner Ekklesiologie
theologisch grundlegend vorgearbeitet.2 Luther hat deutlich genug die christliche
Freiheit so verstanden, daß der Glaube allein, nie ein Aeußeres, das Heil des
Menschen entscheidend bewirkt. Innerlich bleibt der Christ immer von Gesetz und
Werk unabhängig. Das Aeußere schadet zwar nicht, aber es nützt auch nichts,
und darum kann eine götzendienerische äußere Praxis den innern Menschen
nicht beflecken. Wenn man das mögliche Aergernis ausklammert, sind äußere
Dinge, wie Verstellung und Verhehlung durchaus gestattet. Melanchthon hat in
seiner Adiaphora-Theorie3 im Katholizismus die heilschaffenden von den
heilsgleichgültigen Elementen unterschieden, die ersten abgelehnt, die zweiten aber
zu gebrauchen gestattet. Brunfels läßt den objektiven Unterschied ganz fallen und
verlegt das Kriterium für Erlaubtheit oder Unerlaubtheit der «Zeremonien» restlos

ins Subjektive, ins Herz, das nur Gott kennt. Auch das brüderliche Aergernis
entfällt als Gegengrund.4

Luthers Begriff von einer wesentlich unsichtbaren Kirche, der ecclesia spiri-
tualis, die die äußere Kirche, die ecclesia manifesta, wie ein Leib beseelt, hat die
Spiritualisten und damit den theoretischen Nikodemismus grundlegend beeinflußt.
Restbestände aus mittelalterlich sektischem Gedankengut der Freigeistler und
Joachimiten, die von der Idee eines «Dritten Zeitalters des Hl. Geistes» angetan
waren, sind hier auch nicht zu verkennen.5

Allgem. Deutsche Biographie III 441 ff. - Ginzburg 3 ff., 61 ff., 68. - Echter-Bibel
Würzburg 1954, Bücher der Könige, 82 ff.: 4, 5, 1-27.

2 Von der Freiheit eines Christenmenschen 1520 in: Luther M., An den christlichen Adel
usw., Stuttgart 1951, 121-142, 144, 146, 152, 157: iusto non est lex posita. 1. Tim 1, 9.-
Ginzburg 72-77, 78 A. 2. Mit diesen Gedankengängen hat der Antinomistenstreit
(1537-40) zu tun, der um die Frage geht, welche Gültigkeit das Gesetz vor dem Evangelium

hat.
3 Bihlmeyer/Tüchle, Kirchengeschichten, Paderborn 1956, 13-14, zitiert Bihlmeyer/Tüchle,

III 72: «res mediae».
4 Freudenreich 13.
5 Joachim v. Fiore, kalabres. Abt (1202+), und seine Schule der Joachimiten schwärmen

für eine «geistige» Erkenntnis, eine «geistige» Kirche, ein «geistiges» Evangelium über
dem Evangelium Christi, d. h. mit vollkommener Gottesverehrung. Marx J., Lehrbuch der
Kirchengeschichte, Trier 1529, zitiert Marx, 431 f. - Aèhnliche Richtungen, z.B. die
Brüder des Freien Geistes, nehmen eine Weltperiode des Hl. Geistes an, wo dieser im
Menschen Gestalt gewinnt und der Mensch mit Gott eins wird. Marx 433.

18



2. Der Nikodemismus auf spiritualistischer Grundlage

A. Die Beweisführung O. Brunfels' und S. Francks

Der spiritualistische Monismus nimmt die Weltwirklichkeit als ausschließlich
geistig: das Stofflich-Körperliche ist entweder gar nicht da oder dann nur als

Erzeugnis und Erscheinungsweise des Geistigen.6 Ins Religiöse übertragen heißt
das, die einzig mögliche Verbindung des Menschen mit Gott sei allein der Geist.
Es gibt daher zwischen beiden nur ein Verhältnis unmittelbarer Innerlichkeit.
Die Heilsvermittlung durch faktische Unwirklichkeiten, objektiviertes Aeußeres
oder stoffliche Sinnzeichen kommen nicht in Frage. Für die Ekklesiologie hat
dies zur Folge, daß die geschriebene Offenbarung (Bibel), der Kult und der ans
Sichtbare gebundene Sakramentalismus, die Kircheneinrichtungen und äußeren
Organisationsformen als Träger des Heils ausscheiden müssen. An ihre Stelle
tritt die unmittelbar gottgewirkte Geisteingießung im Innern des Menschen.7

Um die Zeit des anhebenden Nikodemismus war, wie wir bereits andeuteten,
Straßburg ein zentrierender Sammelpunkt des Spiritualismus. Dort hielten sich
neben andern gleichzeitig Kaspar von Schwenckfeld (1529-33), Sebastian Franck
(1529-32) und Otto Brunfels (1524-33) auf. Das fundamentale Hauptwerk
des theoretischen Nikodemismus, die Pandekten, wurden dort 1527, ein Grundwerk

des Spiritualismus, Francks Chronik, Zeytbuch und Geschichtsbibel, bereits
1531 herausgebracht.8 Es überrascht deswegen nicht, wenn Franck die Pandekten

Brunfels' besaß und Teile daraus, bis in die Details nachweisbar, entlieh, so
etwa die bekannte Naaman-Stelle zugunsten der Erlaubtheit nikodemitischer
Haltung, die Franck grundsätzlich decken möchte.

Brunfels und Franck gehen beide von einer Verfallshypothese aus: die katholische

Kirche ist nach ihnen völlig verderbt und nicht mehr reformfähig. Die
wahren Christen leben als unsichtbare Gemeinschaft wie Schafe unter den Wölfen,
wie Auserwählte unter NichtChristen. Die eigentliche Kirche des Geistes ist
überall und deckr sich mit keiner der bestehenden Kirchen. Sie ist auch bei
Ungläubigen und Katholiken zu finden, weil sie allein in den Herzen lebt.
Entscheidend ist die vom sichtbaren Zeichen losgelöste innere Gotterfahrung.
Vom Innern des Menschen her kommr alles Gute. Aeußeres taugt nichts. Die
«Zeremonien» sind wie Kinderkrankheiten des unreifen Menschen. Nicht das

6 Schmidt H., Philosoph. Wörterbuch, Leipzig 1934', 624 f. - Philos. WB, hgg. v. Brugger,
Wien 1948, 329.

' Die Auffassung des Spiritualismus steht dem Sakramentalismus, der die unsichtbare
Gnadenwirkung an ein sichtbares, äußeres Zeichen bindet, diese Bindung aber auf
göttliche Einsetzung zurückführt, diametral entgegen.

8 Seb. Franck, geb. 1499, gest. 1542/43? in Basel, studierte in Heidelberg, wurde Priester
der Diözese Augsburg, dann Prädikant, kam nach Straßburg (1529) und wurde mit
Schwenckfeld und Servet bekannt. Er stand den Täufern nahe und verfocht freikirchliche
Thesen, so daß er aus Straßburg weichen mußte (1531). Er verließ das geistliche Amt,
veröffentlichte 1538 die Guldin Arch und siedelte nach Basel über. Sein Kampf galt der
vermeintlichen Verknöcherung der Orthodoxie zug. des Zeugnisses des Herzens und der
innern Erfahrung. Lex. für Theologie und Kirche IV, 250. Sein Einfluß auf den Niederländer

Coornheert und auf die Entwicklung des Toleranzgedankens ist nachgewiesen.
Calvin antwortet Coornheert 1562. Ginzburg 201 f., 127 f., 129-32. Die Uebernahmen
Francks von Brunfels bei Ginzburg 134 (A. 1-2), 133-135. - Zu den Häretikern der
Reformationszeit s. auch Nigg W., Das Buch der Ketzer, Zürich 1949, bes. 351, 352-392,
Franck 382 ff.

19



Dogma, die Erhik mit der Nächstenliebe hält die erste Stelle, nicht die sichtbare

Kirche, sondern die unsichrbare ist entscheidend. Die Sakramente finden
sich als unwesentlich entsprechend abgewertet: sie sind weder heilsförderlich noch
heilsnotwendig, sie sind schlechthin gleichgültig, so daß man sie in der
katholischen Kirche suchen, aber auch vortäuschen darf, wenn man nur die christliche

Botschaft vorbehält.9

Franck ist vom Ergebnis der Reformation enttäuscht: alle Predigten haben das

breite Volk nicht verändert. Er zieht sich von seinem Predigramt zurück und wird
Seifensieder. Er teilt in wesentlichen Punkten Brunfels' Meinungen, geht aber

ganz vom religiösen Individualismus aus, stellt den Einzelgläubigen direkt, ohne
kirchliche Heilsvermirtlung, unter Gott. Kirche ist für ihn überhaupt nicht kollektiv

zu nehmen, sondern individuell. Er versteht darum auch nicht, was der Einzelchrist

mit einer Gemeinschafr zu tun haben sollte, sei es eine Kirche oder Sekte.
Glaube und Gemeinschaft sind zwei völlig verschiedene Dinge. Naaman z. B. hat

ganz ohne Kirche, Sakramente und Riten nur vom Glauben her gelebr, den er
verborgen in sich trug. Die Gemeinschaft hat nach Franck keine Rechtsgewalt
oder Verpflichtungskraft über den Einzelnen. Möge vielleicht der Dekalog für
die Judenschaft noch gelten, so sei das für die Christen des Neuen Bundes keineswegs

der Fall. Die Beweisführung des Spiritualisten endet in der Indifferenz
gegenüber allen Kirchen und Gemeinschaften, in der Antinomie individueller
Gesetzlosigkeit und im Eklektizismus: «Nim was gut ist auß einer jeden sect, und
laß das ander dem Teufel fahren.»10

Wenn das aber so ist, dann steht auch der Vortäuschung und Verheimlichung
des Nikodemismus bei totaler Selbstgesetzlichkeit nichts mehr im Wege. Was
die eigene Ueberzeugung betrifft, so zitiert Franck gerne in pseudoaristokratischer
Pose gegenüber dem «Affenhaufen», wie er das Volk einmal nennt, die bekannte
Bibelstelle bei Mt 7, 6 von den Perlen, die man nicht den Schweinen, und vom
Heiligen, das man nicht den Hunden hinwerfen soll. Ginzburg vermutet, daß sich
Calvins Polemik seit etwa 1538 gegen Brunfels und Franck richte.11

Die Nähe Straßburgs läßt auch an die andere Rheinstadt Basel denken. Sie
gewann als Sammelplatz ausländischer Flüchtlinge und prot. Dissidenten eine
zunehmende Bedeutung. Wenn wir von Franck (1499-1542/43), der dort 1529-32
und nochmals 1539—1542/43 lebte und starb, absehen, so erinnern wir uns auch
an Erasmus. Zwar gab es in Basel für die Katholiken harte Strafbestimmungen.
Der Humanist als Priester beklagte sich, daß man ihn auf der Straße nur selten
grüßte, und es war ihm peinlich aufgefallen, daß die Leute mit «grimmigen»
und «wilden» Gesichtern aus der Predigt kamen, abet darüber hinaus beschwerte
er sich keineswegs über persönliche Kränkungen, und mit dem Strafrecht hatte
er keine unliebsamen Begegnungen.12 Die bewußte Geheimhaltung der Dissiden-

• Ginzburg 50-57.
48 Die persönlichen Verfolgungen Francks lassen seine frei- und «überkirchliche»

Einstellung, aber auch seinen Kampf für die Duldsamkeit begreiflich erscheinen, können ihn
aber nicht rechtfertigen. Auch seine grundsätzliche Feindstellung gegenüber jeder religiösen

Gemeinschaft entspricht weder dem Christentum noch dem gesellschaftsbezogenen
Wesen des Menschen.

" Die Verachtung Francks für den «Herrn Omnes» (lat. Herr Jedermann) und die als
«Pöbel» angesprochenen Massen widersprechen christlicher Haltung. Ginzburg 150.

12 Huizinga J., Europ. Humanismus, Erasmus (Enzyklopädie), Hamburg 1958, 156, 159.

20



ten macht es nicht leicht, die bedeutenden Männer aus dem protestantischen
Lager, die in Basel Zuflucht fanden, bei einem nikodemitischen Ausdruck zu be-
haften oder aus einem Verhalten konkludent zwingende Schlüsse zu ziehen, die
über Vermutungen hinausgingen. Von M. Servet (1511—1553), S. Castellio (1515
bis 1563) ist nikodemitisches Verhalten in Frankreich bezeugt. Castellio hielt
sich an den Adiaphora-Standpunkt Melanchthons. Er besaß nicht bloß die Pandekten

Brunfels', er übernahm in sein Werk De Haereticis auch einen Abschnitt
daraus. Von M. Borrhaus (1499-1564), Davis Joris (1501-1556) und dem
Italiener G. Bern. Bonifacio muß praktisches Nikodemisieren, bei andern auch
theoretischer Nikodemismus vermutet werden. Daß Celio Secundo Curione (1503
bis 1569), der 1547 nach Basel kam, zur Gruppe der Nikodemitenfreunde13
zu zählen sei, darf angenommen werden. Für die prot. Einzelhäretiker und Sektierer

reichte offenbar ein zuchtvolles Stillesitzen und die Teilnahme an Predigt
und Abendmahl, um ungeschoren an der Kirchenpolizei vorbeizukommen.

B. Italienische Eigenformen

Von den vielfachen italienischen Reformströmungen führte ein direkter Strang
zur katholischen Reform des Tridentinums; andere, häretische Bewegungen
kamen vom Spiritualismus und Neuplatonismus her und zentrierten sich im Täufertum

als dem gemeinsamen Sammelbecken aller Sekten. Dazu kamen walden-
sische und die valdesianischen Einflüsse vom Süden her.14 Eine Bücherflut
ergoß sich in die Universitätsstädte von Venedig her. Täuferkonzilien werden
aus Venedig und Vicenza bekannt. Am Hof der Renara von Frankreich in Ferrara
verkehrte Calvin, während durch die Einfallstore des Nordens, Mailand und die
Ennetbirgischen Vogteien neugläubige Ideen, meist reformierte, einsickerten.15
Neben gesunder Altgläubigkeit sind daher Religionsmischung, sogar Indifferenz
und Skepsis nicht zu verkennen. Wenn auch Machiavell nicht der Erfinder,
sondern nur der Entdecker seines Machiavellismus war, so spiegelte sich in der

Trennung von Politik und Moral und in der Lehre von der Doppelten Wahrheit
des Paduaners Pomponazzi doch eine relative Krise.16

Die Waldenser und Täufer dürften die äußeren Lebensformen der
nikodemitischen Gemeinschaften beeinflußt haben, doch das Geistesbild des Nikodemismus

prägte stärkstens /. Vaides (1500?—1541). Er leugnet die Heilsnotwendigkeit
der äußeren Kulte und Riten bereits 1534 und im bekannten Werk seines

Schülers Benedetto da Mantova17 «Von der Wohltat Christi», das vorerst als
Handschrift, dann gedruckt (Venedig 1542/43) zirkulierte, gerier der Verfasser nach
manchen in die verdächtige Nähe der lutherischen Rechtferrigungslehre. Valdès
selbst stößt mit der Ansicht von der Erlaubtheit religiöser Vortäuschung direkt

13 Freudenreich 47, A. 2; 55, A. 3; 48, A. 2, 29-56. - Cantimori 85, 250 ff.
14 Lortz/Iserloh 215-19. - Cantimori KAP. I-XV.
45 Bullingers Korrespondenz mit den Graubündnern, Bd. I—III, hgg. von Schieß, Basel

1904-06, belegt die ital.-bündnerischen Beziehungen im Sinne der Neuerung.
48 Aster E. v., Gesch. der Philosphie, Stuttgart 1963, 173. - P. Pomponazzis (Padua)

Meinung geht dahin, daß etwas theologisch falsch sein kann, was philosophisch richtig ist. -
Kaegi W., Histor. Meditationen, Zürich 1942, über Machiavelli 93.

47 Lortz/Iserloh 216 (A. 14). - Jedin IV 464. - Cantimori 42 und passim. - Ginzburg
173 f., 178. - Droz III, 1113: als «évidente hérésie» von der Sorbonne am 1. 3. 1544
verurteilt.

21



ins Herz und zum Kern des Nikodemismus vor.18 Noch breiter in den Nikodemismus

mündet dann der Sendebrief des neugläubigen Predigers G. Siculo19 an seine
Gemeinde in Riva di Trento. Diese Propagandaschrift, die durch ganz Italien
flatterte und eine nicht unbedeutende Volksbewegung auslöste, wies mit einer Spitze
gegen die Vorherbestimmungslehre Calvins und war ein Reflex der Tatsache, daß
manche Sonnenkinder des Südens vor allem mit der negativen Prädestination sich
schwer taten.

Die Grundrichtung des Briefes entspricht einem Ratschlag zu nikodemischer
Betätigung. Siculo sieht keinen Grund ein, warum der Protestant einen Kult,
weil er ihm unrichtig vorkommt, deswegen auch gleich schon abweisen sollte,
denn Glaubensauffassungen seien bedeutungslos für das innere Leben. Man kann
ruhig in der katholischen Kirche bleiben, ihre Lehre teilen und die Kirchenreform
abwarten. Wer an das Evangelium glaubt, das Gottesbild in sich trägt, auf Gottes
Liebe hofft, der ist ohne weiteres zu ewigem Leben und zum Heil erwählt. Alles
andere darf ihm gleichgültig sein. Dabei beruft sich Siculo auf Schrifr- und
Verstandesgründe, auf Freiheit wie Sittlichkeit. Da von den Wanderpredigern
die italienischen Auslandskolonien (ecclesiae peregrinorum), wie Basel, Zürich,
Genf, Straßburg, London, Lyon und Krakau samt denjenigen Böhmens, Polens und
Ungarns oft besucht wurden und sich dort neben Täufern, Spiritualisten und
Antitrinitariern auch Nikodemiten einfanden, müssen die Wirkungen der
Mundpropaganda neben den Schriften noch gebührend in Anschlag gebracht werden.20

3. Der Nikodemismus im Dienst des Unionsgedankens

A. Der nikodemitische Sendebrief Capites

Trotz konfessioneller Aufspaltung und bekenntnishafter Verhärtung im
innerprotestantischen Bereich hat sich die Sehnsucht nach christlicher Einheit erhalten
können. Sogar der Gedanke an Wiedervereinigung gewann an Leben. Noch vor
dem Tridentinum (1545) versuchte man, mittels Glaubensgesprächen die Union
der Christen noch einmal herzustellen: in Frankfurt (1539), Hagenau (1540),
Worms (1540/41) und Regensburg (1541) bemühten sich Vermittlungstheologen
um die dogmatische Einheitsformel, doch ohne Erfolg.21

In diese Zeit der Einigungsbestrebungen fällt der Brief des Straßburger
Reformators W. Capito, der sich an seine Religionsgenossen im Reiche wendet und
offenbar als Kundgebung und Manifest zugunsten des Nikodemismus verstanden
werden soll.22 Wer allerdings Capites frühere Aeußerungen zum Thema kannte,
mußte sich ersr fragen, wie der neue Briefinhalt damit zu vertragen sei. Man
dachte an eine Fälschung, und der neugläubige Joh. v. Bekesteyn unternahm
eigens eine Reise nach Straßburg, um Capitos echte Meinung zur Sache an Ort

18 Ginzburg 122 und passim.
'• Epistola di Giorgio Siculo servo fidèle di Jesu Christo alli cittadini di Riva di Trento

contra il mendatio di Francesco di Spiera e falsa dottrina de' Protestanti, s. Cantimori
51-64, bes. 55. - Ginzburg 174 ff., 179.

20 Cantimori Kap. 25-36 und passim.
21 Jedin IV 286, 386. - Ueber Cam. Renato Ginzburg 165, 167. - Bullingers Korrespondenz

(wie Anm. 15) Bd. I, LXVIII ff., Anm. 27 unten.
28 Der Brief in Thesenform b. Ginzburg, Anhang, 209.

22



und Stelle abzuklären. Bekesteyn stellte seinem Glaubensgenossen F.X. Polyphem
in Norddeutschland einen Bericht zu, der die Identität zwischen Briefinhalt und
der damaligen Auffassung Capites feststellte: Während Capito früher die Messe
als Götzendienst erklärt hatte, hielt er jetzt im Gegenteil dafür, sie sei ein Kult
Gottes.

Im Sinnzusammenhang des Unionismus suchte Capito offenbar neue Wege.
Die katholische Kirche war für Capito, wenn nicht die, so doch mindestens
eine wahre Kirche Christi, die niemand verlassen sollte, der ihr schon
angehörte. Die Bejahung der Messe wurde damit begründet, daß sie Spuren des

Herrenmahles enthalte, die Gläubigen sammle, Armenkollekten veranstalte, die
Evangelien auslege und das Gemeinschaftsgebet pflege. Capito mahnte seine Brüder

nicht zu Martyrium oder Auswanderung wie Calvin, sondern zu nikodemitischer

Praxis.23 Es hat deswegen auch einige Wahrscheinlichkeit, daß im Briefe
Calvins von 1543 und 1544 der Genfer je gegen den Straßburger Reformator
polemisiert, wie Ginzburg meint.24

Capito ist der religiösen Opportunitätspolitik nicht abgeneigt. Er geht so weit,
daß er ein unnikoderpitisches Verhalten unter Umständen als unmoralisch tadelt.
Ein Familienvater, der sich ins Ausland absetzt, um dem katholischen Kultzwang
zu entgehen, läuft nach ihm schnurstracks der Armut und der Fremde in die
Arme, wobei er seine Sorgepflichten gegenüber Frau und Kindern verletzt.
Capito rät zum Verbleiben im Land, auch wenn dieses Land katholisch ist. Paulus
und die übrigen Apostel hätten sich nie von der Synagoge getrennt; es sei infolgedessen

auch nicht erlaubt, sich von der Römischen Kirche zu trennen, möge man
noch so sehr der Meinung sein, diese irre oder sei abergläubig. Die Apostel
hätten sodann an den jüdischen Zeremonien durchaus teilgenommen. Die Schriftstelle

bei I Cor 10, 20 oder Apg 21, 26 wendete sich zwar gegen heidnischen
Opferkult, doch sei das nicht auf die Messe anwendbar, weil jener sich an die
Dämonen, diese sich aber an «Christus richte». Eine neue Kirche sei nicht zu
planen, sondern die bestehende sei zu reinigen und zu einigen.25

Der Capito-Brief an die deutschen Brüder will den Tendenzen (Calvins?) zu
verschärfter Trennung zwischen Katholiken und Protestanten deutlich entgegenwirken

und einen Ausweg aufzeigen. Wenn der Brief Capites um 1540-1542
zu datieren ist, so bedeutet Calvins «Excusé» von 1544 eine Antwort an den
Straßburger.28

Der Capito-Brief ging auch nach Italien, wohin er wahrscheinlich von einem
italienischen Freund und Reisebegleiter Capites, C. Renate, mitgenommen wurde.
A. Rotondò hat ihn unter bolognesischen Inquisionsakten entdeckt, seine Identi-

23 v. Bekesteyn lebte in Oldersum-Emden (Friesland). R. F. Polyphem war erster Bibliothekar

des Herzogs Albrecht von Preußen. Ginzburg 137, A. 2, 138, 141, A. 1, 142.
Hier vor allem die Thesen Nr. 11, 12 und 36. - Die «Responsio de missa» an die Lütti-
cher, sie sollten eher sterben, als sich an einer Messe beteiligen, bei Ginzburg 137.

24 Ginzburg 152 und A. 3 ebd. - Die Europäisierung der nik. Sache hatte offenbar
Fortschritte gemacht. Ginzburg 153.

25 Ginzburg 138-139, 144 f.
28 Der Tod Capitos Nov. 1541. Ginzburg 143 f., 146. Möglicherweise war schon der

Petit Traité von 1543 eine Antwort. Ginzburg 153 f.

23



tat aber nicht erkannt, weil er nicht mehr in Brief-, sondern nur noch in
Thesenform erhalten war. Erst C. Ginzburg hat den gleichen Inhalt festgestellt und
die Formänderung aufgehellr.27

B. Puccis Entwurf einer universalchristlichen Republik

Daß nikodemitischem Denken gelegentlich auch Utopie und chiliastische
Erwartungen nicht ganz fremd waren, darf nicht verwundern. Schon in der Gedankenwelt

Francks gab es Ansärze, daß die Fühlung mit der politischen Wirklichkeit
verloren gegangen war. Stärker noch als sie plante Francesco Pucci, der Florentiner

Protestant, der mit der Idee der Katholizität der christlichen Gemeinschaft
immer in Fühlung blieb, aber auch mit italienischen Sektenströmungen, wie den
Täufern und Spiritualen in häufigem Austausch stand. Man kann diesem Plan,
der «Forma d'una repubblica catholica» von 1581 mit Recht vorhalten, daß er
zu stark von der Spekulation und zu wenig von der Erfahrung her entworfen sei.

Pucci denkt nicht so sehr vom Pragmatischen und Nächstliegenden her, er weicht
aus Verzweiflung über die Mißerfolge in der Reform- und Einigungsfrage der
Christen geradezu der bitteren menschlichen Wirklichkeit aus und stellt seinen
Plan auf die Endverwirklichung durch Gott allein. Er will das Neue überhaupt
nicht von einer verfahrenen Situation her aufbauen. Auch wenn Pucci mit seinem
Entwurf nie zum Ziele kam, so bleibt dieser ein Zeugnis für die Umschaltung im
Denken mancher Nikodemiten von der tristen Erfahrungswelt auf den helleren
Hoffnungshorizont der Zukunft. Die Utopie bezeugt oft den Wachtraum der
Fortgeschrittensten: sie ist oft nur dessen Protokoll und erfüllt damit, was sie soll,
auch wenn sie nie erreicht, was sie will.28

Im Gegensatz zu Calvin und Luther geht Pucci von keinem pessimistischen,
sondern ausgesprochen optimistischen Menschenbild aus, das von der neugewonnenen

Güte des Menchen, von dessen möglicher Selbststeigerung aufgrund seiner
Gottebenbildlichkeit lebt. Von diesem Ansatz her denkt er an eine Heilsordnung
mit natürlicher Offenbarung und natürlicher Religion, doch nicht in einem
oberflächlich aufklärerischen Sinn, vielmehr hat die Erlösung selbst den Menschen voll
und ganz in seiner Urunschuld wiederhergestellt und vollends gutgemacht. Auch
die konfessionellen Trennungen gehen bloß auf Irrtümer und Vorurteile zurück.

Mittel zum Reform- und Unionsziel ist für alle Christen das Zukunftskonzil.
Die Katholiken müssen als Voraussetzung dazu die Schäden der Hierarchie
ausräumen, die Protestanten auf Bekenntnisformeln und die Sekten auf ihren
individuellen Subjektivismus verzichten. Die schließliche Einigung wird in einer
mittleren Parusie in die Hände Christi gelegt, der um Jerusalem ein neues Reich
aufrichten und die Menschen zur Güte und zum ewigen Heil führen wird. Der

27 Ginzburg 140. - Camillo Renato, alias Lisia Fileno, alias Paolo Ricci war Schüler, Gast
und Reisebegleiter Capitos; 1538 übersiedelte er nach Italien. Der bei ihm gefundene
Brief Capitos lag bei seinen Prozeßakten in der Bologneser Inquisition, allerdings nicht
mehr in Brief-, sondern in Thesenform (40 Thesen), so daß der Finder A. Rotondò
sich der Identität nicht bewußt war. Erst Ginzburg hat sie entdeckt. Ginzburg 141, A. 1,
und 140, A. 3, 165-67. - Der Brief Capitos war Antwort auf eine Anfrage eines gewissen
Nepius' um 1540 über die Erlaubtheit des Meßbesuches. Ginzburg 139 und 140, A. 3.

28 Francesco Pucci, geb. 1540 in Figline, gest. in Salzburg 1593 oder 1595, war Kaufmann
in Lyon, dann Pariser Student, und wechselte um 1572 zum Protestantismus. Es folgen
Reiseaufenthalte in Oxford, London und Basel, in den Niederlanden und Krakau von
verschiedener Dauer. Er kehrt schließlich als von der Reformation Enttäuschter 1585 in

24



Republik-Entwurf ist trotz seines katholischen Namens durchaus gemeinchristlich
gedacht, er soll alle Menschen guten Willens (uomini da bene) zusammenführen.

Nikodemitisch muten Verfassung und Organisationsformen an: es handelt
sich um einen Laien-Geheimorden, wobei der strukturelle Aufbau demokratisch
und föderativ ist und an eine Brüdergemeinschaft gemahnt. Träger der Aktivitäten
ist der Familienvater, der zugleich Pfarrers-, Lehrers- und Hausvorstandsfunktionen
in sich vereinigt. Das Privathaus bleibt der Herd des nikodemitischen Lebens,
was die Geheimhaltung der örtlichen «Collégien» umso besser ermöglicht. Pucci
weiß sich in Uebereinstimmung mit den Absichten aller europäischen
Sektenhäupter, so daß sein Plan die Synthese ihres Denkens und Wollens darstellt

Die Geheimgesellschaft bearbeitet das Staats- und Kirchenvolk wie die Sekten,
wird vorerst Geheimstaat im Staat, bis die ganze Gesellschaft von ihren Ideen
völlig durchdrungen ist und selber Staat wird, wonach Christus in diesem reifen
Endzustand der Gesellschaft dann seine Führerrolle übernimmt und die Republik
ihre Enderfüllung finden läßt: Reform und Einheit.

Neu am Ganzen ist die bisher bei Sekten nicht erlebte positive Einstellung
zum Staat, die hier natürlich als Mittel zum eigenen Ziel eingesetzt ist, ferner
die Preisgabe jeder Pose des Verfolgten oder Auserwählten gegenüber den
«Gottlosen»; verzichtet wird auf das Pathos der aus der Gesellschaft Ausgestoßenen.

Eine Absage wird dem extremen Individualismus und Isolationismus
erteilt. Der Einzelgläubige wird vielmehr der Gemeinschaft unterstellt, die in
Provinzial- oder Generalversammlungen (regional, international) ihre Kontrollorgane
wählt, und sie zu einer Art Regierung macht. Das Plenum der Delegierten der
Ortskollegien tagt jeweils an Messeorten, wie Paris, Lyon oder Frankfurt, um die
Tarnung zu erleichtern. Kontroversen in religiösen Fragen werden möglichst
zurückgestellt und das dogmatische Wissen auf eine Eiserne Ration beschränkt:
auf das Vaterunser, das Apostolische Symbolum, den Dekalog und die beiden
Testamente, so daß unter dieser gemeinsamen weiten Kuppel jede
Christengemeinschaft ihren Platz finden kann. Daß es sich bei dieser — wie sie Cantimori
nennt — Kodifikation des Nikodemismus29 um etwas Einzigartiges an
geistlichweltlicher Synthese handelt, dürfte nicht übertrieben sein. Sie zeigt bereits ein
fortentwickeltes Stadium der nikodemitischen Bewegung, beweist aber auch die
alte Erfahrung der Geschichte der Utopien, daß nicht alles zu allen Zeiten zu
verwirklichen ist.

Prag zur katholischen Kirche zurück. Cantimori 497. - Die bloße Vermutung Cantimoris
über die Verfasserschaft Puccis der Forma ist unterdessen zur Gewißheit geworden.
Cantimori 368-70. Seine Nähe zum Täufertum ebd. 385, 387. Der Grund des Revertitentums
ebd. 390. - L. Firpo, Nuove ricerche su F. Pucci in: Rivista stor. italiana, Jg. 79 (IV),
Napoli 1967, 1074 (und A. 2).

29 Cantimori 370. - Imbart vergleicht die sektische Form der neugläubigen Frühgemeinden
mit dem Geheimdasein der spätem Freimaurerei. Imbart 233.

25



V. DER NIKODEMISMUS DER ARTHER GEMEINDE

Seit dem Jahr 1545 ist der Nikodemismus, wie wir gesehen haben, vor dem
Forum der meisten und maßgebenden Reformationskirchen des Kontinentes
de iure nicht mehr anerkannt. In Wirklichkeit ist er aber nicht ausgeschaltet. Ginzburg

möchte das Ende des Nikodemismus vielmehr auf Ende 1550 ansetzen,
doch davon kann keine Rede sein, nachdem Kryptocalvinisten über das Jahr 1600
hinaus in lutherischen Herrschaftsgebieten mit dem Tode bestraft wurden. Von
den Arther Nikodemiten um 1655 weiß Ginzburg ohnehin im Jahr 1970 noch
nichts.1

Die erste neugläubige Arther Gemeinde im 17. Jh. war eine Täufer-, keine
Nikodemitengemeinde. Ein kontinuierlicher Zusammenhang zwischen der
bekannten Sammlung Reformationsgesinnter um Pfarrer B. Trachsel (Arther Pfarrer
1519-1527) und der neuerweckten Täufergemeinde um ca. 1620 ist aktenmäßig
nicht zu erhärten. Er ist aber auch innerlich insofern unwahrscheinlich, als es sich
beim ersten Fall um ein eindeutig reformatorisches Experiment, im zweiten um
ein ebenso eindeutig nachweisbares täuferisches Phänomen handelte. Die
Erweckung der Täufergemeinde aus dem Nichts und ohne reformierten Stammbaum
ist archivalisch so erdrückend belegt, daß die gelegentlich da und dort noch immer
krampfhaft gehaltene Legende einer fortlaufenden reformierten Gemeindetradition

aus trachselschen Ansätzen, zwischen 1527 und 1620, vom Interesse her zwar
begreiflich, aber wissenschaftlich nicht zu decken ist.2 Die Arther Wirren als

Gesamtheit aller Konfrontationen zwischen Neugläubigen und Schwyzer Regierung

weisen folgendes Bild der Strafverfahren auf:

1. Reine Täuferprozesse: 1629/30; 1698

2. Gemischt täuferisch-nikodemitische Prozesse: 1655; 1663/64.

Die Spaltung der neugläubigen Gemeinde in die bisher täuferische und in die
neue nikodemitische Gruppe fällt in die Jahre 1651/52.3

Wenn wir den praktischen Nikodemismus schlagwortartig in die beiden
Kennwörter «Vortäuschung und Verheimlichung» zusammengefaßt haben, so deckt sich
dieser Sachverhalt durchaus mit dem Charakter der Arther Gemeinde beider
Richtungen. Der Uebergang von der Täufer- zur Nikodemitengemeinde ging so

1 Bihlmeyer-Tüchle 200. - Brief Ginzburgs (s. Freudenreich, Anhang) v. 3. 10. 1970.
2 Zum ganzen Kapitel: Rey A., Geschichte d. Protestantismus in Arth bis zum Prozeß von

1655, in: Mitteilungen d. Hist. Vereins d.Kts.Schwyz, Heft 44 (1944), zitiert als Arthl.-
Rey A., Die Begegnung von Reformation, Gegenreformation und katholischer Reform
in den Arther Wirren (1620-1655), in: Geschichtsfreund d. V Orte, Bd. 118, Stans
1965, 132-186, zitiert als Arth II. - Rey A., Schwyzer kirchenpolitische Probleme im
Laufe d. 17. Jh., in: Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, 29. Jg., Heft 4 (1949),
549-557. - Rey A., Zu den Staats- und religionspolitischen Folgen der Arther Wirren,
I. Teil, in: Mitteilungen d. Hist. Vereins d. Kts. Schwyz MHVS), Heft 46 (1947),
40-51, und Teil II in: MHVS, Heft 47 (1948), 70-94. - Die Täufergemeinde b. Arth I,
49-100, die Nikodemitengemeinde ebd. 100-172; die Trennung beider Gemeinden
100 ff.

3 Das Jahr 1651 darf als terminus post quem angenommen werden. Die Sachlage ist
zugegebenermaßen etwas kompliziert und deshalb auch begreiflich, daß irrige Darstellungen
entstehen können. So nimmt P. Stadler in: Handbuch d. Schweizer Gesch. I (Zürich
1952), 660, an, daß sich in Arth zur Reformationszeit eine Täufergemeinde gebildet ha-

26



gut wie lautlos vor sich und scheint zu keiner äußern Krise geführt zu haben. Die
Tatsache allein, daß Täufer Nikodemiten zu ihrem Fluchtschiff geleiteten, ohne
mitzugehen, dürfte andeuten, daß sich die beiden getrennten Gemeinden sachlich
zur Kenntnis nahmen. Den Kern der Nikodemiten bildete die weitverflochtene
Sippe der Familie von Hospenthal.4 Eifersüchteleien, etwa durch Abwerbungen
von Mitgliedern aus der einen zur andern Gruppe werden aus den Akten nicht
bekannt.

Schon bevor die Häupter der Täufer im Prozeß von 1655 gefallen waren, hatte
diese Gemeinde an Bedeutung rasch abgenommen. Sie überließ seit etwa 1652
die Führung der neugläubigen Sache im Dorf ganz den Nikodemiten. Die neue
Gemeinde änderte ihr äußeres Gesicht gegenüber früher nicht. Sie behielt die
klassische Form einer verfolgten Sektengemeinde, trotzdem sie willentlich Teil
einer Großkirche, der «Zürcherischen Profession» geworden war. Schon im Mittelalter

haben solche Geheimgemeinden, wie z.B. die Albigenser und Waldenser,
sich äußerlich oft an die örtlichen katholischen Pfarreien angeschlossen und
daneben nikodemitisch gelebt.5 Ihre Formenwelt haben die Arther den Täufern
abgeschaut und von ihnen übernommen, sie liegt auch den nikodemitischen und
frühcalvinischen Konventikeln zugrunde. Das Schema, das de la Tour6 für
Frankreich entwirft, könnte füglich - mutatis mutandis - auf Arth übertragen
werden. Diese symbiotische Daseinsform kennt den Messebesuch, Sakramentenempfang,

die Kindertaufe und den Eheabschluß bei den Katholiken.
Was nun die typisch nikodemitische Geheimhaltung der Arther betrifft, so

ergibt sich die Vortäuschung «zum schyn» aus der Uebernahme von den Täufern
und der Drohung des Schwyzer Landrechts, gegen das sie einen Schutz darstellte.
Seit 1652 allerdings fällt ein starker Abbau der Arkandisziplin auf: das bisher
zuchtvolle Verhehlen weicht einem überraschend offenen Vorprellen in die Offen-

be. Aber sämtliche Schwyzer Täufer (s. Arth I, 25-28) sind Nicht-Arther. Eine
Täufergemeinde gab es damals nicht. - R. Pfister in: Kirchengesch. der Schweiz, Bd. II,
Zürich 1974, 450 ff., verficht noch die Traditionstheorie, wonach die Nikodemitengemeinde
d. 17. Jh. auf den ref. Trachselkreis (1919-27) zurückgehe. Nach den Quellen gab es
damals nur zwei sichere Reformierte: Balz Trachsel und Adrian Fischli, die von Arth
nach Zürich austreten (s. Arth I, 13 f., 15-25, womit eine Tradition in Arth, die auf
sie zurückginge, höchst fragwürdig wird. Von ihnen führt keine Spur nach der Gemeinde
d. 17. Jh. Von einer evangel. Praxis in Arth nach Kappel oder gar einer «Gemeinde»
gibt es kein Zeugnis, obwohl die Ratsbücher sonst seit 1548 jede Abweichung verzeichnen,

wie die d. Hans v. Rickenbach oder des R. Weber (nach 1550). Eine reformierte
Familienidentität vom 16. bis zum 17. Jh. gibt es in Arth nicht. Die Arther Opposition
z. Z. des 2. Kappelerkrieges richtet sich politisch gegen die Macht und Richtung Gilg
Reichmuths. Reformgesinnte, wie Stapfer oder P. Kergerter, sind von den Reformationsgesinnten

gut zu unterscheiden. Sie treten nicht nach Zürich aus, obschon ihnen 1530
das freie ius emigrandi zur Verfügung stand (s. Arth I, 24 f.). Die spärlichen Ereignisse
um die Jahrhundertmitte (Arth I, 39, 45) sind harmlose Einzelfälle, wie sie sich auch
andernorts ereignen. Sie bezeugen kein Fortleben einer reformierten Sammlung oder
Gemeinde über Kappel hinaus. Die Hospenthal spielen vor der Täuferzeit gar keine
Rolle, aber sie sind zur Täuferzeit die Erstbestraften (1622 ff.), organisieren um 1651/52
den Uebertritt eines Teils der Täufer zur Zürcher Konfession (Arth I, 100 ff.) und
stellen den Chronisten der Nikodemitengemeinde und des Austritts. Arth I, 87 ff. Zu
H. R. v. Hospenthal s. Anm. unten.

4 Arth I, 81 f., 87-93. - EA (1649-80), VI, 1, 354.
5 Marx 431, 434.- Jedin III/2 (Frbg. Br. 1968), 201.
* Imbart 416 ff., 430. Bemerkenswert sind die Zugeständnisse der Synode an den Nikodemismus

der friihkalvinischen Gemeinden, ebd. 432.

27



sive.7 Bei einigen Versuchen zur Proselytenmacherei gegenüber Katholiken mußte
der abwerbende Teil notwendig Farbe bekennen. Der Uebergang von einer
neugläubigen Gemeinde zur andern ist den Katholiken so gut wie gar nicht bewußt
geworden. Solche dogmatische Subtilitäten und Differenzierungen entgingen
ihnen. Erst nach der Flucht wurden sie manches inne. Bis dahin aber hieß man
die Nikodemiten mit dem täuferischen Namen «Hummel». Eine Ausnahme vom
eben Gesagten bildet ein anonymes Pasquill8, das teils als Warnung, teils als

Schmähung an die Nikodemiten gerichtet war und eine detailliertere Kenntnis
der Zürcher Richtung und ihrer Eigentümlichkeiten verriet. Dort wird der
Säckelmeister der Gemeinde als «Patriarch» der Zürcher ausdrücklich bezeichnet, seine

Gänge nach Zürich, an den Albis (Kappel, Hausen), nach Zug und Rapperswil
deutlich aufgeführt, der lutherische Psalmengesang und lutherische Emporkirche
genau vermerkt, sowie die Gesangsbücher-Einfuhr über Zug angezogen. Theologische

Literatur9 bezog man aus Zürich (Wolffsche Predigten, Bibeln, Katechismen,

Flugschriften, Handgeschriebenes wie Gedrucktes im Taschenformat). Als
penetrant wurde von den Altgläubigen das Vorzeigen zürcherischer «Landtaffeien»
oder «Contrafikte» (1652) empfunden, weil hier neben dem Konfessionellen noch
pikant das schwyzerische Nationalbewußtsein angesprochen wurde, so daß die
gestichelte Gegenseite sich mit einem Zürcher Wappenschild aus Kuhfladen
revanchierte.10 Die Schwyzer Regierung selbst besaß vor der Flucht wohl kaum
eine andere als nur eine vage Kenntnis vom Dasein einer zweiten neugläubigen
Gemeinde neben den Täufern, doch wird im Strafurteil gegen drei Täufer auch
die Anhängerschaft bei «andern Sekten» unterstellt, womit die Nikodemiten
gemeint waren. Die recht unbestimmte Ausdrucksweise entspricht dem eigenen
Bewußtsein der nur inexakten Kenntnis des Sachverhalts wie dem Willen, alle,
die des «Fadens» waren, summarisch zu erfassen und niemand durch noch so
schlaue iuridische Sprachfinasserien etwa durch die Maschen schlüpfen zu lassen.

Mehr aber als durch die religiösen Aktivitäten der Nikodemiten hat ihre
politische Aeußerungskraft das Arkanum gefährdet. Sie enthüllte geradezu sträflich
das Geheimnis. Seit die reformierten Nikodemiten sich des «bessern schirmbs»
der Limmatstadt erfreuten, kümmerten sie sich um die Geheimhaltung wenig
oder gar nicht.11 Ihre offenen Vorstöße an den Gemeinden (Viertels-, Lands-

7 Arth I 98. - «Aeußerlich» oder «zum schyn» katholisch: ebd. 97. Die Bezeichnung
«Nachtvögel» für die Arther und ihre Besuche ebd. - Ueber den Charakter der
Täufergemeinde und die C eheimpraxis, die übernommen wurde: Arth I, 58 ff.

8 Arth I, 111: Der Fall d. Jost Steiner. - Das Pasquill b. Denier in: Geschichtsfreund d. V
Orte, XXXVI, 123.

9 Neugläubige Literatur b. Arth II 156, A. 62. Wolffsche Predigten enthält Hs. D 19 d.
Zentralbibliothek Zürich.

" Hans R. v. Hospenthals Bericht und der anonyme Auszug, beide neugläubiger Herkunft
und mit apologetischer Tendenz im Sinne der Nikodemiten verfaßt, bedürfen des
Aktenmaterials des Zürcher und des Schwyzer Staatsarchivs (A 235, 9, bzw. Thek 328) als
Ergänzung. Dazu kommen Hss. der Zürcher Zentralbibliothek (s. Arth I, Quellennachweis,
VII und VIII G). Die beiden Hss. «Bericht» und «Auszug» d. Schwyzer Staatsarchivs
behaupten in verschieden klarer Form eine reform. Tradition entweder bis auf «die Ahnen»
oder bis auf die «hochheilige Reformation». Damit soll die peinliche Herkunft der
Nikodemiten aus der Täufergemeinde (1651/52) vernebelt und eine Legende oder ein
Mythos ihrer Verwurzelung in der ref. «Gemeinde» Trachsels geschaffen werden.

" Arth I, 120, 122 und 114.

28



gemeinde) für Regimentsänderung, für Wahlkandidaturen ihrer Partei mit Druck
auf die Wähler, für religiöse Parität und Freien Zug deuten auf weitausschauende
Ziele der Arther, die sich in etwas vermessener Selbstsicherheit gefielen.12Man
verlor das Fingerspitzengefühl und das Maß für das politisch Mögliche. Im Jahr
des Bauernkrieges (1653) wagten die Nikodemiten beim Gasthaus zum Wyßen
Rößli, das dem neugläubigen Hans Peter von Hospenthal13 gehörte, die sprech-
chorweise Beschimpfung der Geistlichkeit des Alten Landes Schwyz, die zum
Gedächtnis ihres verstorbenen Kollegen B. J. Schweizer sich dort versammelt hatte.
Es folgte am Gründonnerstag 1654 die Bedrohung das Gastpredigers aus Schwyz
durch hinreichend deutliches Vorzeigen eines Beils im Pfarrhaus, sowie die
demonstrative Ablehnung des päpstlichen Ablasses14 Alexanders VII. All diesen
Provokationen setzte der Prädikantenbesuch im August 1655 die Krone auf, weil
mit religiöser Propaganda auf orts- und religionsfremdem Gebiet der Zweite
Landfriede von 1531 verletzt wurde.15 Dieser Besuch von vier Amtspersonen
aus Zürich in Arth bedeutete das Ende aller Geheimhaltung, er glich einem
öffentlichen Skandal und erwies den Arthern einen Bärendienst. Hatte der
Ortspfarrer M. Meyenberg schon am Neujahrstag die Nikodemiten gewarnt, so sah
die Predigt nach dem Besuch von Zürich wie ein Ultimatum aus, mochte auch
Kaplan M. Kotig16 in einer späteren Predigt den Fall mit etwas Watte umgeben
und die Lage beschwichtigen: das Volk war mächtig erregt, übte Druck auf die
Regierung und diese ließ nun die Gegenmaßnahmen forsch anlaufen. Die Arther
bekamen allzuspät das Gefühl, daß sie sich übertan hatten und es «mißlich und
gefahrlich» um sie stehe. Tatsächlich war jetzt das Maß so voll geworden, daß die
Nikodemiten keinen andern Ausweg mehr sahen, als bei Nacht und Nebel nach
Zürich zu fliehen (22723. Sept. 1655).17

Die nur vierjährige Lebensdauer der Nikodemitengemeinde ließ diese nicht in
jeder Beziehung zur vollen Entwicklung kommen. Man darf aber annehmen, daß
die Führungsspitze der Gemeinde und ein gewisser Kern um Martin von Hospenthal

im Zürcher Glauben hinreichend unterrichtet waren. Der Verkehr Hospen-

12 Arth I, 105 ff.
13 Ueber den Wirt zum Weißen Kreuz, Oberarth: Arth I, 92 und A. 185. Er war der Neffe

von Pfarrer Folz und lebte 1620-1707.
44 Arth I, 123 f.
15 Arth I, 129 und A. 118. Es handelt sich um «all bös fünd» (lat. machinationes), «us-

züg» (lat. emissiones) in fremdes Ortsgebiet (bes. religionsfremdes), geferdt und arg-
list, s. Quellenbuch 106 zum Zweiten Landfrieden. Zum Stanser Verkommnis ebd. 64:
noch yeman die sinen abzuechen. Ebd. 17 zum Zürcher Bund (1351): huset oder hofet,
essen oder trinken git. Die mit der Flucht zusammenhängenden Spezialfragen, wie
Güterausfolge, Auslieferung der «Malefikanten», Schiedsspruch und Krieg, s. unsere
Ausführungen in MHVS, Heft 46 (1947), 40-51.

48 Melchior Kotig (Kothing), Pfarrhelfer in Arth, hatte die St. Anna-Pfründe inne. Arth I
135 und Anm. 138. Möglicherweise war er einer der Gegenkandidaten des Pfarrers
(Melchior Meyenberg) bei der jüngst vergangenen Pfarrwahl (1653), wo die Arther
Neugläubigen (Nikodemiten) dem Kandidaten nach Menzingen schrieben, er solle
bleiben, wo er sei, und ihn dann übel aufnahmen. Kotig wollte offensichtlich die
erregte Lage dämpfen, setzte sich aber nicht durch. Später wird Kotig seiner Katechetenfunktionen

enthoben. Er mag als schwacher Charakter sich auf eine lavierende Haltung
zwischen den Fronten eingestellt haben, s. Auszug fol. 3- av. Die Deutung der Predigtworte

im Auszug ebd. wird durch Kontrastwirkung wohl etwas zu nikodemitenfreund-
lich ausgefallen sein, ein richtiger Kern ist aber nicht auszuschließen. Arth II, 178, A.
132. Ueber Kotig in Arth s. auch Arth II, 170, A. 102.

17 Der Fluchtgrund b. Arth I, 140 ff.

29



thaïs in den Pfarrhäusern von Kappel und Hausen diente dem katechetischen
Dialog, darauf deutet seine Selbstdarstellung18 als «heimlicher Nikodemus»,
doch kann dasselbe nicht von der Gemeinde am Rande, von manchen Frauen
und Jugendlichen oder Mitläufern vermutet werden. Manche wurden von den
Maßnahmen von Staat und Kirche in Schwyz so überrascht und ihr Unterricht
mochte derart in den Anfängen stecken geblieben sein, daß sie, einmal auf
Zürcher Gebiet verschlagen, sich recht unsicher fühlten und sich beklagten, sie
«wüßten nicht, welches Glaubens» sie seien.19 Die langjährige Anpassung an die
Landeskirche und etwaige täuferische Atavismen ließen ihre Spur zurück, deren
sie erst in der Konfrontation mit der Zürcher Kirche bewußt wurden. Zwei der
Flüchtigen, Balz Annen und Hans Schlumpf20, kehrten wieder nach Schwyz
zurück. Das Religionsexamen der Arther in Zürich bezog auch täuferische
Kontroverspunkte ein, wie Taufe, Eid, Waffendienst und Stellung zur Obrigkeit.21
In den Prozeßakten von 1663/64 wird von Zürich aus ein Reumütiger
erwähnt, der sich vom «Prädikantenglauben» löste und als Revertit zum «Glauben
des Vaters» zurücktrat, doch wird nicht eindeutig gesagt, zu welchem: So war er
doppelter Nikodemit.22

Hinsichtlich ihrer sozialen Herkunft gab es keinen Unterschied zwischen
allen Arther Bekenntnissen: sie bestanden einheitlich aus Bauern, Züchtern und
Handwerkern. Die von Calvin als nikodemitenverdächtig genannten academici
fehlen in Arth fast ganz. Die Arther Knabenschule mit der ersten Stiftungsspende

von 152923 führt möglicherweise mit ihrer Gründungsspur auf den berühmten
Schulmeister, Grammatiker, Kalligraph und Landschreiber Balz Stapfer24, den
Arther Bürger, zurück. Die Schulmeister treten im Prozeß als gelegentliche
Zeugen25 auf, einer verläßt Arth wegen Schlägerei mit den Täufern26, ein anderer
sagt gegen den Pfarrer wegen dessen Lässigkeit aus.27 Aber die Schule28 spielt
,s Arth I, 100 ff.
19 Arth I, 145.
28 Arth I, 147, A. 29, und 30, Anm. 28.
24 Balz Anna Annen) und sein Examen im Auszug fol. 3. - Geschichtsfreund d. V Orte,

XXXVI (Eins. 1881), 133. - Während Annen nach neunmonatiger Abwesenheit von
Schwyz wieder in Gnaden aufgenommen war, wurde Schlumpf hingerichtet, ebd. 146. -
Arth I, 147, und A. 29-30, Anm. 28. - Geschichtsfreund aaO, 165. - Der Bericht Annens
über die Schwyzer Gefangenen: Geschichtsfreund aaO. 175 ff., 177, A. 20, und Bericht.

22 Arth I, 93, A. 189. Es handelt sich um den «schwarzen» Hans Baschli von Hospenthal,
dessen Frau die Flucht verweigerte. Er wird von Jakob Kamer, dem Täufer, als «Bruder»

bezeichnet, also war er zeitweilig Täufer.
23 Rey A., Die alte Arther Dorfschule, in: Vaterland, Monatsbeilage, 7 (1950), S. 50 f.
24 Arth 1, 13, A. 14.
25 wie Anm. 22, 51: Franz Müller-Molitor, Schulmeister 1623-28 und 1642-43. Emmanuel

Dietmann um 1655. Beat Heinzer 1663/64. Müller war Zeuge im Prozeß der Täufer
1629/30, der Zweite beim Prozeß v. 1655 und der Dritte beim Prozeß 1663/64. Ein
Georg Zeno Heinzer war Lehrer um 1698 und Zeuge beim letzten Täuferprozeß v. 1698.

28 Franz Müller s. Arth I, 71 und Anm. 87.
27 Hans Jak. Twerenbold aus Zug, Schulmeister 1616-23, verstand Aeußerungen des Pfar¬

rers fälschlich häretisch. Er verwechselte Stand und Glauben. Arth I, 71, A. 87 und S.

37-38.
28 Nicht ganz faßbar sind Dom. Rickenbach (um 1629). Michel Schorno (1633) und

Melchior v. Hospenthal (um 1642). Beim letzten könnte es sich um den Täufer handeln.
Arth I, A. 172. Seine auswärtige Heirat mit Agatha Bleuler aus Rapperswil und der
Hinweis des Pasquills auf seinen Bruder Martin, der nach Rapperswil «laufe», bestätigt
den Verdacht, doch macht seine Verurteilung von 1622 die Anstellung als Schulmeister
in Arth wieder unwahrscheinlich. Arth I, 95, 98, 100. - Arth II, 181 f.

30



trotz einer gehobeneren Stellung des Schulmeisters keine Rolle im antinikode-
mitischen Abwehrkampf, und dies ist irgendwie begreiflich, wenn man die sehr

abhängige Stellung des Lehrers in der Gemeinde in Rechnung stellt. Der niko-
demitische Führer der Gemeinde, Martin von Hospenthal, zahlte die Gehälter29

aus. Einmal wird in den Akten ein Schüler erwähnt, der sich beim Gebet des

neugläubigen Vaterunser-Schlusses30 bediente und dafür zur Rede gestellt, aus
der Schule genommen wurde. Sicher haben die Fächer des Schulprogramms31,
wie Lesen, Schreiben, Vokalgesang, Choral und Instrumentalmusik (Orgel, Spi-
nett, Saitenspiel), weniger Latein, auch den Nikodemiten genützt. Ihr Saitenspiel

und Psalmengesang wird ausdrücklich erwähnt.32 Nur der Ortspfarrer, M.
Meyenberg, war Akademiker im Dorf mit dem Titel eines Magister phil. der
Universität Dillingen (Bayern).

Theoretische Erörterungen über Erlaubtheit oder Unerlaubtheit des Nikodemi-
sierens sind darum zum vornherein nicht zu erwarten. Immerhin diskutiert man
im Flecken eifrig über das Schicksal eines Täufers33, der bis zuletzt die
Sakramente verweigert hatte. Manche Glaubensgespräche zwischen Katholiken und
Nikodemiten haben ihren eigenen Sprachreiz: der bekannte bäuerliche «Tanz

um den Brei» kennt oft dialektische Meisterleistungen des Andeutens, ohne sich
sehr zu engagieren. Manche Dialoge freilich streifen das Banale bis Triviale und
lassen einen denkerischen Tiefgang vermissen, so etwa, wenn ein Nikodemit von
der «Wohlgeordnetheit» eines Bildes der Stadt Zürich auf die Richtigkeit ihres
Glaubens schließt.34 Von der andern Seite wird die Krankenölung damit begründet,

daß ein ungeschmierter Karren zwar gut «nidsi», ein geschmierter dagegen
viel leichter «obsi» gehe.35 Wenn eine Idee, wie die Sterblichkeit der Menschenseele

im Dorf die Runde machen kann, so läßt sich das wohl nur mit dem Zirkulieren

von entsprechenden Flugschriften erklären. Der Humanist Pomponatius
hat sie in Padua gelehrt, und sie ist 1517 vom V. Laterankonzil verurteilt
worden.36 Es handelt sich um die Behauptimg, daß die Unsterblichkeit eine ganz
besondere Gabe Gottes an die Gerechten bei der Auferstehung sei, während
die Verworfenen — auch die unschuldig negativ Prädestinierten - durch eine Art
göttlicher Amnestie ins Nichts zurückkehren dürften. Der üble Eindruck der
negativen Gnadenwahl Calvins u.a. sollte auf diese Weise offenbar von der
rebellierenden Volksseele genommen werden.37

" Kirchliche Gelder zahlte der Kirchenvogt aus (Pfarrschule), aber die vom Staat Schwyz
den Schulen zugehaltenen Fronfastengelder (Quartal) gingen über den Säckelmeister.

88 Der Vaterunserschluß der frühchristlichen Liturgie «Denn Dein ist das Reich» wurde
damals als «protestantisch» empfunden. Dies gilt auch für die Sitte der Nikodemiten,
beim Gebet das Gesicht in den Hut zu stecken.

84 Die Schul-Ordonnantz in Gemeinde-Archiv 216.
" Arth II, 182, und Geschichtsfreund XXXVI, 123. Lautenspiel, Orgel, Geige, Psalmen-

und Chorgesang werden erwähnt.
88 Arth I, 162; 89 A. 172, 159 f.
84 Arth I, 111.- Bericht d. HR v. Hospenthal (unpaginiert), ST. A. Schwyz.
85 Thek 328 ST.A. Schwyz.
88 Denzinger-Umberg, Enchir. Symbolorum, Frbg. Br. 1937/21-23, 738. - Ueber P. Pom-

ponazzi 1462-1525, s. Aster E. v., Gesch. d. Philosophie, Stuttgart 1963, 173. Von
Aristoteles und den Arabern beeinflußt, suchte er ohne Offenbarung zu philosophieren.

" Von den apokatastischen Meinungen der Täufer spricht bereits Zwingli in: Elenchus
c. Catabaptistas. Opp. II, 37 b, zit. b. Möhler Symbolik, Mainz 1864, 472. Es handelt

31



Wenn sich Zürich als Schutzmacht der Arther Nikodemiten verstehen wölkt
so kg das auf der Erblinie seiner Glaubenspolitik. Die Existenzform der Arther,
denen eine reformierte Praxis durch das schwyzerische Landrecht38 verwehrt war,
stellte eine Kette von Kompromissen, aber auch Abweichungen von der Norm
dar. Da man ihnen das Martyrium billigerweise nicht zumuten wollte, blieb
für sie nur der Ortswechsel in ein Hoheitsgebiet ihres Glaubens als
Ausweichmöglichkeit. Aus dem Willen der Arther zur Konversion leitete Zürich seine
innere Verpflichtung zur Hilfeleistung ab, trotzdem es sich um fremde Untertanen

handelte und damit fremde Souveränität, Bünde und Vorkommnisse
mitberührt waren. Im Bericht H. R. von Hospenthal wird nicht bloß der Name als

Verhaltensmuster für die Nikodemiten neu bemüht, es wird auch die Stelle bei
Mt 10, 23 angezogen: «Wenn man euch in einer Stadt verfolgt, so flieht in eine
andere». Nach dem Prädikantenbesuch fühlte Zürich wohl seinen eigenen Schuldanteil

an der etwas leichtfertigen Herbeiführung der Arther Fluchtsituation. Es

konnte nicht mehr zurück.39

Schwyz verteidigte im weitern zwischenörtigen Aktengang seinen iuridischen
Standpunkt ohne allzuvielen Bedacht auf die politische Machtlage.40 Es rechnete
Zürich vor, wieviele Bünde und Konkordate es durch die Abwerbung und
Aufnahme der Arther verletzt hatte.41 Die Limmatstadt steuerte indes weiterreichende

Ziele an: Neben der Revision des Zweiten Landfriedens (1531) den noch
viel revolutionäreren Totalumbruch der Bünde, der unter dem Namen des «Waser-
schen Planes» auf zwinglisch-bullingersche Gedanken eines zentralistischen
Bundessystems zurückgriff.42 Zürich ging via facti vor, unternahm einen
Handstreich «ohne Absagebrief» auf Schloß Pfäffikon und erklärte schließlich den
wohl prämeditierten Krieg, den es verlor.

Mit den Verhaftungen in Schwyz, September 1655, lief auch schon der Propa-
gandakrieg der reformierten Seite an, der die Republik unter den Mythen
«hartköpfig» schalt.43 Das andere Lager mobilisierte alle edlen Gefühle der Menschsich

hier wohl nicht um den täuferischen Seelenschlaf, sondern um die Lehre, daß die
Verworfenen am Weltende endgültig ins Nichts zurückkehren, womit dann die Verwerfung

nicht ewig und damit abgeschwächt wäre. Diese Maßnahme Gottes gegenüber dem
unschuldig verworfenen Menschen entspräche im Falle der Praedestinatio negativa nur
der Gerechtigkeit. Auch das Zweite Helv. Bekenntnis von 1566 läßt die Verwerfung
zurücktreten. Pfister II, 311.- Zur Lehre der Sozzinianer s. Möhler aaO. - Cantimori
46, 60, 72.

38 Arth I, 10 f.
38 Der Prädikantenbesuch in Arth/Rigi durch Zürcher Amtsleute, die offiziellen oder offi¬

ziösen Zusicherungen zug. einer Aufnahme in der Limmatstadt, der Güterverkauf und
die Organisation der Flucht durch einen Zürcher «Metzger» hatten die Lage bereits ins
Gleiten gebracht. Arth I, 141 ff.

48 Der Eindruck eines Luzerner Aufklärers, sein Ort Luzern müsse den Urschweizern die
Kastanien militärisch aus dem Feuer holen, war nicht ganz grundlos. Gewann Luzern,
so gewann es für alle, verlor Luzern, dann verlor es für sich. Arth II, 146 f. und Anm.
32. Es handelt sich um das Diktum des F. J. Meyer von Schauensee, Geschichtsfreund
Bd. 96, Stans 1943, 188.

44 Kapitel V, Anm. 14. - Arth I, 129 A., 118.
42 Dierauer J., Gesch. d. Schweiz. Eidgenossenschaft, Bd. IV, Gotha 21921, 59, 65. - HU.

Bächtold, Krise der Reformation, in: Hch. Bullinger, Ges. Aufsätze z. 400. Todestag,
Zürich 1975, 284 ff. - Dierauer aaO, Bd. III (1921), 74 ff. - Arth II, 143, A. 23, 141 f.

48 Der diplomatische Aktengang des Arther Handels b. Denier in: Geschichtsfreund Bd.
XXXVI, 170 ff. - Largiadèr A., Geschichte der Stadt und Landschaft Zürich, Bd. I
(Erlenbach 1945), 437. - Geschichtsfreund aaO, 156, 160.

32



lichkeit, vom Mitleid um die Flüchtigen bis zur Forderung auf «Librierung» der
Gefangenen, von der «Freyheit des Gloubens und Gwüssens» bis zur Stillegung
der Prozeduren. Sogar die Arther Täufer wurden als evangelische «Bekenner»
an die Propagandafront geworfen, obwohl es im je ortseigenen Strafrecht gar
nicht nach Täuferfreundlichkeit aussah.44

Hörte sich also manches in Anbetracht der obwaltenden Wirklichkeit etwas
hypokritisch, wenn nicht unglaubwürdig an, so enthielten doch mehrere dieser
idealen Zitationen sehr ernsrzunehmende Wahrheiten. Es sprach aus ihnen deutlich

der summarische Wunsch nach Duldsamkeit, dies leider vorläufig nur als

einseitige Forderung statt als eigene Leistungsbereitschaft, die man gerne dem
ritterlichen «Vortritt» des Gegners überließ. Immerhin war das Zeitpostulat bis
zu den Staatskanzleien vorgedrungen, hatte aber das Ohr der Staatsmänner noch
nicht gefunden. Kein ermunterndes Stichwort der Kirchen erreichte aber auch
die Gnädigen Herren. Und doch verlief für den Tieferblickenden das geschichtliche

Gefälle deutlich nach der Freiheit hin. Man hatte nicht begriffen, daß die
politische Idee der Kirche die organisierte Freiheir wäre, im Gegensatz zum
organisierten Zwang des Staates, der nicht zu entbehren ist. Eine Zeit ist immer die
Totalität des Bestehenden, und kein Teil kann aus dem Ganzen herausgebrochen
werden, ohne daß dieses ins Wanken gerät. Nach der Meinung der Maßgebenden
hätte damals schon die Duldsamkeit den Bestand des Staates gefährdet und damit
die Staatsräson überfordert. Und doch gab es in Frankreich und in den Niederlanden

auch schon die Gegenstimmen, die wie Gentillet oder Coornbert in die
Gegenrichtung sprachen.45

Die Arther waren am Ende des Arther Handels nicht mehr die Sache, um die
es ging. Zwar hatte der Badener Landfriede von 1656 auf den Arther Fall noch
einschlußweise Bezug genommen, aber von den Arthern selbst war kaum mehr
die Rede.46 Die Realpolitiker machten aus dem Gewissensfall ein Politicum und

zogen ihn in ihr eigenes Interesse. Der Sperling in der Hand war wieder einmal
wichtiger als die Taube auf dem Dach, die ihr Spiel verlor. Aber der menschliche

Geist ist ein Wühler: eine verlorene Schlacht bedeutet noch nicht für alle
Zukunft auch den verlorenen Krieg.

44 Ueber die Strafverfolgung der Täufer d. d. ref. Orte, s. Schraepler H., Die rechtliche
Behandlung der Täufer in der deutschen Schweiz, SW-Deutschland und Hessen, Tübingen

1957, 34 ff.
45 Ueber Gentillet s. Meinecke F., Die Idee der Staatsräson i. d. neuern Geschichte, München

I9602, 57 ff. - Ueber Dirk V. Coornheert (1522-1590) s. Otto de Jong,
Niederländische Kirchengeschichte seit d. 16. Jh., Göttingen 1975, 201. - Gegen ihn richtet sich
Calvins «Réponse à un certain Hollandois», weil er alle bisherigen pronikodemitischen
Aeußerungen an Schärfe übertraf und sich daher «Libertiner» schelten lassen mußte.
Ginzburg 201-203.

46 Dierauer (Anm. 42) Bd. IV, 90. - Die neuerliche Reduktion der Ortsbeziehungen auf
die alten Bünde im 3. Landfrieden (1656) schloß religiöse Streitfragen vom Rechtsgang
aus. Damit war der Standpunkt des Standes Schwyz mit voller Souveränitätswahrung
verfassungsrechtlich durchgesetzt. Das Prinzip, wonach jedes eidgen. Ort mit seinen
abziehenden Andersgläubigen verfahren konnte, wie es wollte, war objektiv auf den
Arther Fall bezogen.

33


	Die Grundzüge des europäischen Nikodemismus und der Nikodemismus der Arther Gemeinde

