Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz
Band: 64 (1971)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom

Liberalismus zum Radikalismus. 1. Teil, Studien und Wirken im
Heimatkanton (bis 1828)

Autor: Pfyl, Othmar
Kapitel: lll. Abschnitt: Zwischenlésungen (1823 - 1828)
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164000

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

III. ABSCHNITT
Zwischenlésungen (1823-1828)

1. Kapitel:

Westerstudium in Tibingen

Wohin sollte Fuchs nun ziehen und in welcher Stellung titig sein? Als Priester
wird er wohl an die Uebernahme einer Seelsorgsstelle, als Schulmann an den Un-
terricht in einer auflerkantonalen Schule gedacht haben. Der lernbegierige Pro-
fessor spiirte aber vor allem den Drang in sich, seine erst in Landshut befriedi-
gend erworbene Bildung zu vertiefen und zu vervollstindigen! Dabei strebte
er als Priester und Seelsorger in erster Linie eine theologische Weiterbildung an.
So entschlof sich denn der bald 30jihrige Geistliche zum Weiterstudium.

Fiir den begeisterten Schiiler Sailers und Zimmers wire eigentlich nur wieder
Landshut in Frage gekommen. An der dortigen Theologischen Fakultit waren
aber seit seinem Weggang im Jahre 1816 einschneidende Verinderungen ein-
getreten. Sailer, die Leuchte der Schule, wurde im Herbst 1821 nach 28jihriger
Lehrritigkeit in das Regensburger Domkapitel berufen und im folgenden Jahr
zum Weihbischof und Koadjutor von Regensburg ernannt. Zimmer, sein bester
Freund, war ihm 1820 im Tod vorangegangen. Im gleichen Jahr starb auch im
besten Mannesalter Sailers Schiiler und Freund Peter Roider, Professor und Regens
des Priesterseminars. So blieben nur noch die wenig bekannten Ex-Benediktiner
Benedikt Schneider (Dogmatik) und Sebastian Mall (Exegese). Vor allem durch
den Weggang Sailers, aber auch durch die Verlegung wissenschaftlicher Anstal-
ten nach Miinchen erlebte Landshut einen langsamen Niedergang. Die Universi-
tit blithte erst wieder auf, als sie 1826 nach Miinchen verlegt wurde und dorthin
bedeutende Personlichkeiten (Baader, Gorres, Schelling, Déllinger) verpflichtet
werden konnten.? Landshut kam also fiir Fuchs nicht in Betracht.-

Sailerscher Geist lebte aber in Tiibingen weiter, wo bedeutende Theologen die
kirchliche Lehre neu durchdachten und in zeitgemidBer Form vorzutragen ver-
suchten. Ihr Organ, die 1819 gegriindete «Theologische Quartalschrift», war die
erste fachtheologische Zeitschrift der Welt und erfreute sich wegen ihrer Offen-
heit und Vielseitigkeit einer wachsenden Leserschaft, vor allem unter der jiingeren
Geistlichkeit® Da diese Zeitschrift laufend Urkunden aus der neueren Kirchen-
geschichte der Schweiz publizierte, las man sie hier schon aus diesem Grund
mit groBem Interesse.* Auch Fuchs wurde bald auf das neue Organ aufmerksam,
brachte es doch zu seiner nicht geringen Ueberraschung bereits im ersten Jahr-
gang das von ihm verfaBBte Memorial der sechs Schwyzer Geistlichen vom 22.0Ok-
tober 1818. Je mehr er darin las, desto groBer wurde seine Begeisterung fiir die

! Denkschrift I 10.

? Prantl I 720 ff.

$ Losch VII und 30; Fritz Vigener, Bischofsamt und Papstgewalt. Zur Diskussion um
Universalepiskopat und Unfehlbarkeit des Papstes im deutschen Katholizismus zwischen
Tridentinum und Vatikanum I, Gottingen 19642, 74-77. Das erste Quartalheft des. 150.
Jahrganges (1970) erschien als Festschrift. (Beitrige u.a. von Josef Rief/Max Seckler,
Zum Weg der Theol. Quartalschrift, 5-23).

¢ Losch 46.

212



Ideen der kirchlichen Aufklirung, denen sich die Tiibinger Theologen verschrie-
ben hatten. Was lag ihm deshalb niher, als jene Minner aufzusuchen, die so
sehr seine Zustimmung fanden? Freiburg im Breisgau fiel ja auBer Betracht, da
dort teils extreme Aufklirer eine dogmen- und disziplinwidrige Richtung einge-
schlagen hatten.® In der Schweiz lebte zwar Sailerscher Geist in Luzern fort, wo
neben Widmer Alois Giigler als «der vollendetste Schiiler» des Landshuter Leh-
rers® wirkte und auch von Fuchs verehrt wurde. Nachdem aber der junge Professor
in seiner irdischen Heimat «gestiirzt» war, wiinschte er nichts Sehnlicheres, als
nach Deutschland, seinem geistigen Vaterland” zuriickzukehren, um die von ihm
schon seit Jahren <hochgefeierten und heifigeliebten» Tiibinger Lehrer zu héren.®
Im Spitherbst 1823 trat Fuchs die Reise ins Baden-Wiirttembergische an, nach-
dem er sich von seinen Lieben verabschiedet hatte® Als Begleiter hatte er sich
seinen ihm besonders nahestehenden Bruder Franz Dominik ausgewihlt, der auf
dem viterlichen Hof titig war. Der ofters krinkelnde und zur Schwermut nei-
gende Jungbauer hatte in seinem Bruder Alois einen verstindnisvollen Helfer und
Troster gefunden, den er nicht mehr missen konnte. Sein Befinden hatte sich nun
merklich gebessert, so dal der weiten Reise ins nordliche Nachbarland nichts
mehr im Wege stand. Die beiden Briider kamen «unter Gottes Vaterobhut gliick-
lich nach dem ersehnten Tiibingen»'® und nahmen in der rund 8000 Seelen zih-
lenden Stadt!! Quartier.

Die nach dem Vorbild von Basel mit pipstlicher Vollmacht gegriindete Uni-
versitit'? galt nach ihrer Er6ffoung im Jahre 1477 bald als die bedeutendste im
siidwestdeutschen Raum. Sie umfaflte vier Fakultiten mit 14 Lehrstiihlen. Zur
Zeit der Glaubensspaltung wurde die streng altkirchlich gesinnte Lehranstalt ge-
waltsam der Neuerung zugefiihrt. In die nachmalige Hochburg der lutherischen
Orthodoxie drangen im 18. Jahrhundert Aufklirung und Rationalismus nur spir-
lich ein. Die iltere Protestantische Tiibinger Schule war noch offenbarungs-
gliubig. Die von Ferdinand Christian Baur!® unter dem EinfluB Schleiermachers
und Hegels begriindete jiingere Tiibinger Schule iibte aber ziemlich radikale
Kritik an den neutestamentlichen Schriften und der Geschichte der Urkirche.

Nachdem Wiirttemberg infolge der Sikularisation starken katholischen Zuzug
erhalten hatte, errichtete Konig Friedrich 1. 1812 in Ellwangen eine Akademie
zur Heranbildung katholischer Theologiestudietender. Die Lehranstalt, nach ih-

5 Zeller 29 ff.

¢ Thesaurus librorum rei catholicae, Wiirzburg 1848, 338.

7 Predigt 88.

® Vaterland, Biogr. Skizze 36.

* Einige Einzelheiten iber die Tiibinger Zeit erfahren wir aus einem Brief von A. Fuchs
an Chr. Fr. Spittler v. 26. Mai 1825 (StA BS, Nachlaf} Spittler). — Gewohnt anschaulich
und originell erzihlt von seinen Tibinger Studien (3 Semester, immatr. WS 1833/34)
der bekannte Pfarrer von Ballwil, Xaver Herzog, genannt «Balbeler», in seinem «Geist-
lichen Ehrentempel», 3. Reihenfolge, Luzern 1864, 19-23, auch 4. Reihenfolge, Luzern
1866, 93; s. Elisabeth Egli, Der alte Balbeler. Pfr. X. Herzog von Ballwil (1810-1883)
und sein Anteil an der Luzerner Publizistik des 19. Jh., Diss. phil. Fribourg (Stans 1946),
zunachst im Gfr. 98/99 (1945/46).

10 StA BS, Fuchs-Spittler, 26. Mai 1825.

1 Kzgl Klipfel/Max FEifert, Geschichte und Beschreibung der Stadt Tiibingen, Tiibingen
1849, 290.

1z Kliipfel; LThK 10, 388 ff. ‘

8 Ferdinand Christian Baur (1792-1860), 1826 bis zu seinem Tod Prof. fiir Kirchen- und
Dogmengeschichte; einer der einfluBreichsten prot. Theologen des 19. Jh. LThK 2, 72 f.

213



rem Griinder «Friedrichs-Universitit» benannt, wurde 1817 als Katholisch-Theo-
logische Fakultit der Tiibinger Hochschule angegliedert, um den angehenden
Theologen durch die Philosophische Fakultit eine gute Vorbildung in Philo-
sophie und Altphilologie zu sichern.!* Die Verbindung mit der alten lutherischen
Landesuniversitit sowie die Errichtung eines unter Staatsaufsicht gestellten Kon-
vikts wurde von aufklirerisch-staatskirchlich denkenden Katholiken begriifit, von
der streng kirchlichen Richtung aber mit Mif}trauen hingenommen.!® In Tiibin-
gen bot sich nun der neuen Fakultit die Gelegenheit, mit den andern Fakultiten,
vor allem mit der Evangelisch-Theologischen, in einen lebendigen und frucht-
baren Dialog zu treten.!®

Schon bald besuchte Puchs die ersten Vorlesungen. Seinen Namen sucht man
in den Matrikeln der Universitit zwar vergebens. Auch das Verzeichnis der Hospi-
tierenden fiihre ihn nicht an.'” Hielt der ausgeweihte Kleriker, der auf véllig frei-
williger Basis weiterstudierte, eine Immatrikulation nicht fiir notig? Wie dem
auch sei, wir diirfen mit guten Griinden annehmen, daB} der lerneifrige Geistliche
viele der iiber 40 wochentlichen Vorlesungen an der Katholisch-Theologischen
Fakultit besucht hat.!® Dariiber hinaus hat Fuchs wahrscheinlich auch Kollegien
anderer Fakultiten belegt.

An der Katholisch-Theologischen Fakultit lehrten damals die Professoren Drey,
Hirscher, Herbst, Feilmoser und Mdhler.

Johann Sebastian von Drey'® wuchs — wie er Fuchs selber erzihlte — gleich
Sailer in ganz drmlichen Verhiltnissen auf?® Der fleilige und talentierte Knabe
riickte aber bis zum Professor an der philosophisch-theologischen Akademie in
Ellwangen auf, wo er Apologetik, Dogmatik und Dogmengeschichte dozierte.
1817 wechselte er mit Gratz und Herbst nach Tiibingen iiber und wurde dort
zum Griinder einer Richtung, die wegen einer bemerkenswerten Gemeinsamkeit

1 Kliipfel 438 f.

15 Kliipfel 443 f.

16 Uebrige Fakultiten: Juristische, Medizinische, Ph1losophlsche und Kameralistische (Staats-
wissenschaftliche).

7 Die Matrikel der Universitit Tiibingen sind bis 1817 bearbeitet (3 Bde., Tiibingen 1906/
1953). Von da an erschien jedes Semester ein gedrucktes «Verzeichnis der Studierenden
auf der Koniglich-Wiirttembergischen Universitit Tiibingen», gegliedert nach Fakul-
titen, in diesen die Auslinder separat. — Die Sucharbeit verdanke ich Hrn. Dr. E. Neu-
scheler vom Universititsarchiv. Auch das Biirgermeisteramt Tiibingen und das Institut
fir Hochschulkunde in Wiirzburg, an die mich Dr. Neuscheler verwiesen hat, fanden
keine Angaben oder Hinweise iiber eine Immatrikulation resp. Exmatrikulation von A.
Fuchs.

8 ThQ 3 (1821) 816: Vorlesungsverzeichnis fiir das WS 1821/22. — Die ’I'hQ veroffent-
lichte ab diesem Semester keine Vorlesungsverzeichnisse mehr. .

¥ Jobann Sebastian von Drey (1777-1853), 1806 Prof. am Lyzeum Rottweil, 1812 in Ell-
wangen, 1817-46 in Tiibingen. — LThK 3, 573 f.; Kliipfel 444. Eine ausreichende Bio-
graphie fehlt.

* <«Von Dreys armem Leben als Hirtenknabe vernahmen wir unvergeBliche Anekdoten aus
des edlen Mannes selbst eigenem Munde.» (Sailerschrift 4 Anm. 2).

® Ueber die Tiibinger Schule s. die neueste und umfassendste Darstellung von Geisel-
mann (iiber die Aufklirung in dieser Schule 534-610). J. R. Geiselmann (1890-1970),
der beste Kenner der Schule, setzt sich in seiner Darstellung vor allem mit H. J. Brosch
auseinander, der in seiner Arbeit iiber das <«Uebernatiirliche in der Katholischen Tiibin-
ger Schule» (Essen 1962) «ein Bild der Tiibinger Schule entwirft, welches der Wirk-

" lichkeit nicht entspricht> (S. 5). Mit dem Grundgedanken der Kath. Tiibinger Schule
befaBt sich Geiselmann auch in «Lebendiger Glaube aus geheiligter Ueberlieferung»

214



von Fragestellungen mit Recht den Namen «Tiibinger Schule» erhielt.?! Inspi-
riert von Sailer, Zimmer und Giigler, nahm Drey Stellung gegen den Deismus
der Aufklirung wie auch gegen die Scholastik der letzten drei Jahrhunderte und
suchte vom lebendig-organischen Geschichtsbegriff der Romantik aus neue Wege
in der Theologie, besonders fiir den Begriff der Tradition und der Kirche. Sailers
Einflul machte sich u.a. in seiner Forderung geltend, die Biblische Theologie
als Grundlage der gesamten Gotteswissenschaft zu betrachten.?? Zimmer und an-
dere Theologen boten ihm Ansatzpunkte fiir seine dogmatischen Entwiirfe. Von
Giigler, dem Schiiler der beiden Landshuter Lehrer, dem «ersten ausgesprochenen
Theologen der Romantik»® iibernahm er die Idee des Organismus, welche ihm
die Theologie als ein aus verschiedenen Disziplinen gegliedertes einheitliches
Ganzes erscheinen lieB.** Als Professor der Dogmengeschichte, die sich erst im
Zuge der Aufklirung als spezielle theologische Disziplin entwickelt hat, betonte
Drey vor allem die Geschichtlichkeit der Offenbarung, welche Erkenntnis das
Grundprinzip der Tiibinger Schule blieb und auch auf dem 2. Vatikanischen Kon-
zil erneut hervorgehoben wurde.?> Dafl er in Anbetracht der Entwicklung der
Dogmen und der Wandelbarkeit menschlicher Einrichtungen die kirchliche Lehre
in bezug auf ihren gottlichen Ursprung kritischer zu betrachten begann, liegt auf
der Hand. So erweckte seine 1815 erschienene Schrift iiber die BuBidisziplin in
der alten Kirche den Anschein, die Beichte sei nicht unmittelbar von Christus
eingesetzt, sondern von der Kirche geschaffen worden?® Diese in Rom denun-
zierte Schrift wie seine unabhingige, gemiBigt rationalistische Haltung versper-
ten Drey — wie Wessenberg — den Weg auf den Rottenburger Bischofsstuhl, fiir -
dessen Besetzung ihn die wiirttembergische Regierung bereits in Vorschlag ge-
bracht hatte.®?

Fuchs zollte dem «hochberiihmten, ausgezeichneten» Professor groBite Vereh-

(Mainz 1942, 2. unverinderte Aufl. Freiburg i. Br. 1966).

Weitere benutzte Literatur: Kliipfel 438-451 (Kath.-Theol. Fakultit und das Wilhelm-
stift); Werner bes. 472-507; Schnabel 90-100; H. Fries im LThK 10, 390 ff.; Karl
Adam, Die Kath. Tiibinger Schule. Zur 450-Jahrfeier der Universitit Tiibingen in:
Gesammelte Aufsitze zur Dogmengeschichte und Theologie der Gegenwart (Augsburg
1936), hg. v. Fritz Hofmann, 389-412, — Eine allgemeine Uebersicht bietet Leo Scheff-
czyk, Der Weg der deutschen kath. Theologie im 19. Jh., ThQ 145 (1965) 273-306. —
Die Festschrift zum 150jihrigen Bestehen der Kath.-Theol. Fakultit Tiibingen (1817
bis 1967), Theologie im Wandel (Miinchen 1967), enthilt nichts wesentlich Neues fiir
unser' Thema. Als Erginzung zu dieser Festschrift dient: Rudolf Reinhardt, Quellen zur
Geschichte der Kath. ~Theol. Fakultit Tiibingen, ThQ 149 (1969) 369—388 — Elmar
Klinger, Offenbarung im Horizont der Heilsgeschichte (Einsiedeln 1969), untersucht die
heilsgeschichtliche Stellung des Alten Bundes in der Offenbarungsphilosophie der Kath.
Tiibinger Schule (aus der ersten Generation bes. Drey).

2 LThK 2, 447 (Art. Biblische Theologie).

3 R-6upert Geiselmann, Von lebendiger Religiositit zum Leben der Kirche, Stuttgart 1952,
165.

* vgl. die Diss. von Hans Rieger (Anm. 67 S. 62) und Wilhelm Maurer, Der Organismus-
gedanke bei Schelling und in der Theologie der Kath. Tiibinger Schule, Kerygma und
Dogma 8 (1962) 202-216 (behandelt Drey und Mdhler).

% ygl. die Dogmatische Konstitution iiber die gottliche Offenbarung «Dei Verbum>», 1.Kap.

" * Dictionnaire de théologie catholique IV 1825-28 (Drey), zit. 1826.

> Max Miller, Prof. Dr. J. S. Drey als wiirttembergischer Bischofskandidat (1822-27),
ThQ 114 (1933) 363-405. — Fuchs spricht von «Roms Intriguen, die Drey die Mitra
Zntwanden», und meint: «<Gleichviel! — er trigt eine bessere — eine geistige.» (Sailerschrift

Anm, 2),

413



rung, und seine Anhinglichkeit an den «edlen Drey» blieb auch in den 30Oer
Jahren erhalten, als es galt, gegeniiber seinem Tiibinger Lehrer andere Auffassun-
gen zu vertreten.?® Drey wirkte auf Fuchs vor allem durch seine zahlreichen Atr-
tikel, die er in der von jhm mitbegriindeten «Theologischen Quartalschrift»
verdffentlichen lief.%®

Mit Drey wechselte 1817 auch Jobann Bapmt von Hirscher®® nach Tibingen
iiber. Seit der Griindung der katholischen Akademie in Ellwangen Repetent,
iibernahm er an der wiirttembergischen Landesuniversitit den Lehrstuhl fiir Moral-
und Pastoraltheologie. Hiefiir war eigentlich der bisherige Inhaber, Prof. Johann
Nepomuk Bestlin3!, bestimmt. Dieser wollte aber als gleichzeitiger Pfarrer von
Rohlingen nicht nach Tiibingen iibersiedeln. Somit trat der erst 29jihrige Hir-
scher Bestlins Erbe an. Selbst nicht Sailerschiiler, hatte er doch vom Rohlinger
Pfarrer «einen Strom Sailerschen Geistes in sich aufgenommen» und in seiner
spitern Lehrtitigkeit «die Frommigkeit und Geisteshaltung Sailers am michtigsten
weitergetragen»3® Dies zeigte sich besonders in seiner Forderung, in Katechese
und Predigt die Zentrallehren des Christentums, wie sie sich aus der Bibel er-
geben, an die Spitze zu stellen und vom Moralismus abzulassen. Hirscher hatte
wie Sailer eine geistige Entwicklung durchgemacht. Als Student der Universitit
Freiburg i.Br. wurde er von extrem radikalen Professoren zwar wenig beein-
fluBt. Bedeutende Gelehrte aber wie Hug und Wanker haben als kirchliche Auf-
kldrer nachhaltig auf den talentierten Studenten eingewirkt3® Liberale Ideen
sog Hirscher ebenfalls im Priesterseminar Meersburg ein, das im Geiste Wessen-
bergs geleitet wurde?® Dem Konstanzer Generalvikar fiihlte er sich zeitlebens
zu Dank verpflichtet, weil dieser den armen Studenten wihrend Jahren grof3-
zligig unterstiitzt hatte.

In Tibingen wirkte Hirscher im Sinn und Geist einer gemiBigt katholischen
Aufklirung. 1821 versuchte er in einer lateinisch geschriebenen Schrift die ur-

8 Glauben II 80 ff.

* Glauben I 168, 213 f., 234 f, 283 f., 289, 340; Glauben II 13 ff., 204 f., 214-228,
236, 257, 264 ff., 301, 358-367, 387 f., 396 ff., 415 ff., 421 {., 478, 485.

Die Aufsitze und Rezensionen der ThQ erschienen erst vom Jahrgang 1832 an mit den
Namen der Verfasser gezeichnet (s. Losch). Fuchs konnte aber aus manchem Artikel ohne
grofe Miihe den jeweiligen Fachmann erkennen, z. B. Glauben II 173 f.

3 Johann Baptist von Hirscher (1788-1865), 1812 Repetent in Ellwangen, 1817 Prof.
der Moral- und Pastoraltheologie in Tiibingen, 1837 Prof. der Moraltheologie in Freiburg
i. Br. — Hubert Schiel, J. B. v. Hirscher. Eine Lichtgestalt aus dem dt. Katholizismus
des XIX. Jh. (Freiburg i. Br. 1926); Strobel, Liberalismus 37—40; Schnabel 317 ff.,324f.;
LThK 5 (1960) 383 f.; neueste Literatur bei Julius Dorneich, Die Reformschriften von
Joh, Bapt. v. Hirscher 1848-1850, Kurtrierisches Jahrbuch 8 (1968) 276-290, zit. 276 f.
Anm. 5. (Dieses Jahrbuch wurde als Festgabe fiir Hubert Schiel zu seinem 70. Geburtstag
herausgegeben.)

% Jobann Nepomuk Bestlin (1768-1831), 1805-18 Pfarrer in Rohlingen, dann Stadt-
pfarrer in Lauchheim. Schiel II 620 f.

32 Schiel I 78.

3 Schiel, Hirscher a.a. 0. 16 f. Ueber Johann Leonhard Hug (1765-1846) s. LThK 5, 507,
Ferdinand Gemian Wanker (1758-1824) s. ADB 41, 157.

3¢ Schiel, Hirscher a.a. O. 15, 23.

% Missae genuinam notionem eruere eiusque celebrandae rectam methodum monstrare -
tentavit ... (Tubingae 1821); ins Deutsche iibersetzt, nebst Anmerkungen, von Rochus
Fidel Diebold (Baden 1838). — R. F. Diebold, geb. 1807, von Baden, in Tiibingen
immatr., WS 1827/28 bis SS 1829, war u.a. Pfarrhelfer in seiner Heimatstadt, Hilfs-

216



spriingliche Auffassung von der hl. Messe zu erforschen und die richtige Art
und Weise ihrer Feier aufzuzeigen.®® Unter Messe verstand er nicht nur das
Opfer Christi, sondern «die ganze Gesammtheit dessen, was in Christus und sei-
nem Werke» ist, «die ganze Summe der christlichen Religion»3 Hirscher er-
innerte im weitern daran, daf} die Messe nach ihrem wahren Sinn eine Wechsel-
handlung zwischen dem Liturgen und den Mitfeiernden sei, da} folglich die Pri-
vatmesse keineswegs dem Ideal eines christlichen Gottesdienstes entsprechen
k6nne’” Da damals die Konzelebration nicht iiblich war, pflegten Hirscher und
seine Kollegen selten zu zelebrieren.®® Folgerichtig verlangte der Verfasser fiir die
erstrebte Gemeinschaftsmesse die Einfithrung der Volkssprache, woriiber Fuchs
mit seinem <hochberithmten» Lehrer ein «wichtiges, unvergeBliches Gesprich»
gefiihrt hatte.®® Hirschers Schrift wurde 1823 indiziert, da die Messe darin mehr
als Verkiindigung denn als objektive Gegenwirtigsetzung des Kreuzesopfers ge-
deutet werden konnte®® Da der «Versuch» aber gemessen an der Reformlust
der Zeit sehr maBvoll abgefaBt war und vom theologisch geschulten Priester —
fiir den er ja bestimmt war — in richtigem Sinn verstanden werden konnte, wurde
die mildeste Form der Verurteilung ausgesprochen.*! Es war die erste und fiir
lange Zeit einzige Indizierung einer Veroffentlichung aus der Tiibinger Schule.

Fuchs hat Hirschers «herrliches Werklein» mit Begeisterung aufgenommen
und dessen Gedanken iiber die deutsche Gemeinschaftsmesse in seinen spitern
Schriften propagiert.*® Es ist wohl seiner Anregung zu verdanken, daB die la-
teinisch verfalte Schrift spiter von einem Hirscherschiiler ins Deutsche iiber-
tragen und so auch dem Volk zuginglich gemacht wurde.*®

Trotz der Verurteilung seiner Schrift im Januar 1823 verdffentlichte Hirscher
noch im gleichen Jahr, als Fuchs nach Tiibingen reiste, zwei weitere Arbeiten,
die den reformfreudigen Theologen verrieten. Die erste umfangreiche Arbeit
«Ueber einige Stérungen im richtigen Verhiltniss des Kirchenthums zum Zwecke

griester in Schneisingen AG, Kaplan in Rohrdorf AG. BiA SO, Personalia R. F. Die-

old.

¢ Hirscher bei Schiel a.a. O. 91.

3 Hirscher-Diebold a. a. O. 88 f.; Schiel, Hirscher a. a. O. 33; Schnabel 93.

% Schiel, Hirscher a.a. 0. 76. — «Es wird einige erstaunen zu erfahren, dal die tigliche
(Privat-)Zelebration erst im 19. Jahrhundert, und zwar offenbar erst in dessen 2. Hilfte,
zur unkodifizierten Norm fiir einen Priester geworden ist, der als ,gut’ und ,fromm’
gelten durfte.» — P. Angelus HiuBling OSB in der SKZ 137 (1969) 134; s. auch A.
HiuBling, Urspriinge der Privatmesse, Stimmen der Zeit. 176 (1965) 21-28, und K. Rah-
net/A. HiuBling, Die vielen Messen und das eine Opfer, Freiburg i. Br. 19662, 12 und
111 Anm. 8; Hirscher-Diebold a.a. Q. 71-88.

» Suspension 100 Anm. 48. Hirscher plidierte zudem fiir einen hiufigeren Empfang der
hl. Kommunion, und zwar wihrend der Messe.

“ F. Reusch, Der Index der verbotenen Biicher II, Bonn 1885, 114 f.; LThK 5, 383.

4 Hirscher bei Schiel a.a. O. 92.

¢ Predigt 65; Suspension 101 f. Anm. 48; Glauben II 178 f. (auch zitiert bei Hirscher-
Diebold a.a. 0. 67).

# Unmittelbaren AnlaBl, Hirschers Schrift ins Deutsche zu iibertragen, gab R. F. Diebold
folgender Wunsch im «Giartner» (2. Jg. 1835, Nr. 37): «Es wire eine verdienstliche
Arbeit fiir einen der vielen geistlichen Schiiler Hirschers, dieses fromme, salbungsvolle
Schriftlein in faBliches Deutsch zu iibersetzen, um die Ehrfurcht vor dem Heiligsten
im Volke zu wecken und diirren religiosen Mechanismus todt zu schlagen.» (zit. bei
Hirscher-Diebold a.a.O. Vorwort IV). — Der Artikel stammt wahrscheinlich von A.
Fuchs, der ofters in diese von J. A. Henne hg. «Kirchen- und Schulzeitung» schrieb.

217



des Christenthums» erschien in der von ihm mitbegriindeten «Theologischen
Quartalschrift».** In diesem Aufsatz hat Hirscher seine Gesamtanschauung iiber
alle wesentlichen Lebensfragen der Kirche in ihren innern und iuBern Verhilt-
nissen dargestellt®® Freimiitig und offen behandelt er neben dem Verhiltnis von
kirchlicher Lehre und Wissenschaft Fragen betr. Kult und Disziplin, um schlieB-
lich auf die Beziehungen der Katholiken zum Staat und zu den getrennten christ-
lichen Konfessionen einzugehen. Die zweite Arbeit «Ueber das Verhiltniss des
Evangeliums zur theologischen Scholastik» erschien als selbstindige Schrift. Hir-
scher stellte darin einer verduBerlichten, entgeistigten Scholastik, die in ihren
dogmatischen Spitzfindigkeiten und in einer rein kasuistischen Moral unfruchtbar
geworden war, das auf die Heilsgeschichte konzentrierte, verinnerlichende Denken
des Evangeliums gegeniiber.#® Hirschers Abneigung gegen die Scholastik hat
zweifellos auch auf Alois Fuchs abgefirbt,*” wie denn der einflulreiche, im Geiste
Sailers wirkende Tiibinger durch seine zahlreichen Schriften den Schwyzer Pro-
fessor nachhaltig beeinflult hat®* — Das waren also die Ansichten Hirschers zu
Beginn der 20er Jahre, die Fuchs in den Vorlesungen zu héren bekam.

Mit Drey und Hirscher war 1817 auch Johann Georg Herbs:*®, Professor fiir
Altes Testament und orientalische Sprachen, nach Tiibingen iibersiedelt. Ein
Freund Wessenbergs und vieler anderer staatskirchlich gesinnter Geistlichen
publizierte er als gleichzeitiger Dozent fiir Kirchengeschichte in der von ihm
mitbegriindeten «Theologischen Quartalschrift> zahlreiche Aufsitze iiber die Syn-
oden des Altertums, die es zur Erneuerung des kirchlichen Lebens wieder einzu-
fiihren galt’® Der EinfluB des hinter Drey und Hirscher zuriicktretenden, frith
verstorbenen Tiibinger Alttestamentlers auf Fuchs ist schwer zu bestimmen. Sein
Fach stand eben nicht im Vordergrund der kirchlichen Auseinandersetzungen.
Der aufgeklirte Professor war aber mit Fuchs in Tiibingen in nihere Beziehung
getreten, und dieser blieb auch spiter durch Briefe und Besuche mit dem Tiibin-
ger Gelehrten in Verbindung.5!

Neutestamentliche Exegese dozierte in den zwanziger Jahren der josephinistisch
gesinnte, aber tieffromme und mildtitige Oesterreicher Andreas Benedikt Feil-
moser”® Er trat in die FuBstapfen des Sailerschiilers Peter Alois Gratz®, der

“ ThQ 5 (1823) 193-262, 371-420; dazu Kliipfel 444 f. und Werner 387 f. Fuchs ver-
wertete den Artikel in Glauben II 39—43 258 ff., 270 ff., 392.

5 Werner 387.

‘¢ Schiel, Hirscher a.a.O. 20, 30; Lortz II 320. Leonhard Fratz gab diese Schrift Hirschers
unter dem Titel «Heilswissen oder Spekulation? » neu heraus (K&ln 1967).

4 Glauben II 113.

48 Vaterlat:id 14 f.; Suspension 56 f., 178; Glauben I 187; II 29-34, 173 £, 207 ff., 287,
392 f., 487.

9 Jobann Georg Herbst (1787-1836), 1814 Prof. in Ellwangen, 1817-36 in Tiibingen,
1831 Oberbibliothekar. — LThK 5, 242 f.; ADB 12, 50 f.

5 Fuchs wertete sie aus in Glauben I 260, 304 ff., 345-355, und II 420 f., 480, 485.
Wie wenig man damals auf den Index achtete, beweist die Tatsache, dal Prof. Herbst
seine kirchengeschichtlichen Vorlesungen nach dem 1820 verurteilten Lehrbuch des
Josephiners Matthias Dannenmayer (1744-1805) hielt (ThQ 3, 1821, 181). Ueber
Dannenmayer s. LThK 3, 159.

51 NAF, 2 Briefe von Herbst, 1. Jan. und 21. Juli 1832.

52 Andreas Benedikt Feilmoser (1777-1831), 1806-20 Prof. in Innsbruck, 1820 in Tiibin-
gen. LThK 4 (1960) 60; Andreas Mitterbacher, Der EinfluB der Aufklirung an der
theol. Fakultit der Universitit Innsbruck (1790-1823), Diss. theol. Innsbruck 1962,
175-219.

218



ebenfalls stark von der rationalistischen Exegese beeinfluflt war, an Kenntnissen
aber hinter Feilmoser zuriickstand. Fuchs spricht nirgends von Feilmoser. Dieser
hat wohl vor allem durch seine Veroffentlichungen in der «Theologischen Quar-
talschrift> auf den Schwyzer Professor eingewirke.5

Im Sommersemester 1823 begann Johann Adam Mdhler™ seine Lehrtitigkeit
als Privatdozent. Da seit dem Wegzug von Prof. Dresch® kein Kirchenrecht
mehr gelesen wurde, muflte der in Kirchengeschichte ausgebildete Theologe bis
zur Wiederbesetzung des Lehrstuhls (1825) diese Disziplin im Nebenamt iiber-
nehmen® Im ersten Semester las Mohler lediglich fiinf Stunden Kirchenrecht.
Im Wintersemester 1823/24, als Fuchs in Tiibingen sein Weiterstudium begann,
nahm er auch die Vorlesungen in Kirchengeschichte und Patrologie auf® Er
trat damit die Nachfolge von Prof. Herbst an, der als Ordinarius fiir Altes Testa-
ment die beiden Disziplinen nebenamtlich iibernommen hatte.>®

Als Schiiler seiner nunmehrigen Kollegen Drey, Hirscher und Herbst sowie
des inzwischen nach Bonn gezogenen Neutestamentlers Gratz stand Mohler zu-
“nichst unter dem EinfluB einer gemiBigt aufgeklirten Geistesrichtung® Diesen
Geist atmeten auch seine Vorlesungen der ersten vier bis fiinf Semester, in de-
nen er, auch als Kirchengeschichtler, das Wesen der Kirche zu ergriinden ver-
suchte.#* Zunidchst konstruiert er seinen Kirchenbegriff — typisch aufklirerisch —
konsequent vom Menschen her. So erscheint ihm die Kirche als ein von Amts-
trigern geleitetes Gesellschaftsgebilde, in dem sich das Wirken des HI. Geistes
auf den bloBen Beistand beschrinkt$? In der Frage nach dem Schwergewicht
in der Kirchenfiihrung betont Mohler wie seine vier Kollegen — bei aller An-
erkennung des Primates — gegeniiber einem die bischofliche Hirtengewalt nur
delegierenden, zentralistischen Papalismus die Eigenstindigkeit des vom Utrsprung
her apostolischen Bischofsamtes (Episkopalismus).®® Bereits in der zweiten Hilfte
des Jahres 1823 aber entwitft der junge Tiibinger in seinen Abhandlungen und

52 Peter Alois Gratz (1769-1849), 1812 Prof. in Ellwangen, 1817 in Tiibingen, 1819
in Bonn. LThK 4, 1172 f.; Schiel 1 78. — Zitierte Artikel in Glauben I 317, 352 ff,,
355-364, und II 414 ff., 448 ff., 478, 482, 487 f.

5 Glauben I 262, 316 f., 340, und II 242, 398 ff., 408 ff., 422 ff., 432 ff., 456 f£., 481 {.

5 Jobann Adam Mébler (1796-1838), 1820 Repetent am Konvikt Tiibingen, 1823-1835
Prof. fiir Kirchengeschichte in Tiibingen, 1835-38 in Miinchen. LThK 7, 521 f; J. A.
Mohler, Gesammelte Aktenstiicke und Briefe, hg. v. St. Lésch (Miinchen 1928).

% Georg Leombhard wvon Dresch (1786-1836), 1810 Prof. fiir Geschichte und Rechts-
philosophie in Tiibingen, 1817 Prof. des Kirchenrechts und der Kirchengeschichte, die
er aber niemals las. (Er gehorte mehr nur nominell der Kath.-Theol. Fakultit an.) 1822
Prof. fiir Staats- und Bundesrecht in Landshut (spiter auch des Kirchenrechts), 1826
Uebersiedlung nach Miinchen, 1. Rektor. — ADB 5, 395 f.; Kliipfel 371, 445.

57 Losch, Mohler a.a. O. 97-133.

% a.2.0. 104. 1. Kirchengeschichte (wochentlich 7 Stunden); 2. Einleitung in das Stu-
dium der Viter der drei ersten Jahrhunderte (1 Stunde); 3. Erklirung der Stromata des
Klemens von Alexandrien (1 Stunde).

% a.a O. 101.

% Geiselmann 537-566.

8t J. A. Mohler, Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus, dargestellt
im Geist der Kirchenviter der drei ersten Jahrhunderte, hg., eingel. und kommentiert
von J. R. Geiselmann, K6ln-Olten 1957, Einfiihrung, 13-91.

¢ Geiselmann, Méhler a.a. O. 51-56.

© ThQ 5 (1823) 263-299: Rezension von Ferdinand Walters «Lehrbuch des Kirchen-
rechts» (Bonn 1822). 1. Artikel Mohlers in der ThQ, zitiert in Glauben II 386, 426 ff.,
461; Losch 36; Geiselmann 543.

219



Rezensionen in der «Theologischen Quartalschrift» ein Kirchenbild, das von dem
seiner Vorlesungen vollig verschieden ist® Die hierarchisch gegliederte, vom
Recht beherrschte Gesellschaft, der der Hl Geist gleichsam vom Himmel her
beisteht, wird unter dem EinfluBl romantischer Ideen zu einer alle Unterschiede
von Klerus und Laien iibergreifenden, durch die Liebe verbundenen Volksge-
meinschaft, die der Hl. Geist als ihr innewohnendes gottliches Lebensprinzip,
iiber alle amtlichen Bindungen erhaben, immerwihrend durchwaltet und ihrem
Zweck entgegenfiihrt. Wo Klerus und Volk eine so enge Glaubens- und Liebes-
gemeinschaft bilden, sind eine trennende Kultsprache wie auch ein unter-
schiedlicher Empfang des Abendmahls fehl am Platze. Mohler verficht deshalb
folgerichtig die deutsche Sprache in der Liturgie®® sowie die Kommunion unter
beiden Gestalten %

Mit diesem vom Geist Gottes her konstruierten Kirchenbegriff tritt der Ti-
binger Kirchengeschichtler an die Seite des auch von Fuchs verehrten Sailerschii-
lers Giigler, des ersten katholischen Vertreters der theologischen Romantik,®” so-
wie seines vom Luzerner Theologen inspirierten Lehrers Drey, die schon vor
Mohler die Romantisierung der Ekklesiologie begonnen hatten. Neu ist aber bei
Mohler die romantische Idee vom Volksgeist, die die Kirche gleichsam als Pro-
dukt des vom Geist Gottes durchwehten Gemeingeistes des Kirchenvolkes er-
scheinen ldBt. Fuchs saf} also in Tiibingen einem Mann gegeniiber, der in seinem
unermiidlichen Forschen nach dem Wesen der Kirche gleichzeitig zwei Kir-
chenbegriffe entwickelte, die unausgeglichen und unvermittelt nebeneinander-
standen.®® Die Spannung dieser Gegensitze war zu stark, um sie auf die Dauer
ertragen zu konnen.

Den Ausgleich bot Mohler wieder die Romantik mit ihrer Idee vom leben-
digen Organismus, die man mit Schillers Worten wiedergeben kann: <«Es ist der
Geist, der sich den Korper baut.»®® Somit hat Mohler in seinem Werk «Die
Einheit der Kirche» (1825)7° das Gottliche und Menschliche an ihr dadurch in
Einklang gebracht, «daf} er das Gesellschaftliche der kirchlichen Aemter als Ge-
bilde des HI. Geistes darstellt, und dies in der Weise, da} die vom HI. Geiste
gebildete, grofe Liebesgemeinschaft der Gliubigen aus sich heraus den Korper
der Kirche, d.h. die kirchlichen Aemter bildet».”! Der Bischof ist demnach das
Person gewordene Abbild der Liebe der Gemeinde. Der Metropolit wird Organ
und Mittelpunke der ein zusammengehorendes Ganzes bildenden Nachbarbischofe.
Ausdruck der Liebe aller Glaubigen ist der Gesamtepiskopat, dessen Einheit mit
allen Christen sich im Papst manifestiert, der den SchluBstein des ganzen Baues
bildet. Das Schwergewicht in der Leitung der Kirche liegt aber auch in dieser
Sicht bei den Bischéfen.”

8 Geiselmann, Mohler a. a. O. 56-62; Geiselmann 543, 578.

8 Geiselmann 548, 573 ff.

* ThQ 6 (1824) 648 f.

% Geiselmann, Mohler a. a. O. 50, 607.

Bei Sailer folgten die beiden gegensitzlichen Kirchenbegriffe aufeinander (Geiselmann,

Mohler a.a.O. 51). Sailer hat iibrigens den jungen Gelehrten hochgeschitzt und ihn

als Professor fiir Miinchen empfohlen (Lang 244).

® Geiselmann, Mohler a. a. O. 63-83.

™ Kritische Ausgabe von Geiselmann, s. Anm. 61; Werner 481 f.; Geiselmann 162-175,
576-592.

"t Geiselmann, Mohler a. a. Q. 64,

” aa0.627. -

220



Die geistvolle Synthese, die dem gewandten Dialektiker hiemit gelungen war,
machte den jungen Mohler mit einem Schlage beriihmt. Die Kandidaten der
Theologie bezauberten Wirme und Innigkeit, die aus dem Buche stromten, und
das Ideal einer von Mingeln und MiBbriuchen gereinigten, der alten mdglichst
dhnlichen Kirche, das Mohler mit romantischem Enthusiasmus beschrieben hatte,
erschien auch ihnen erstrebenswert.” Auch Alois Fuchs, der ausgeprigte Idealist,
fiihlte sich von der <herrlichen Schrift des ausgezeichneten Mohler besonders an-
gesprochen».™ Von Mohlers idealisierenden Gedanken hingerissen, nannte er
dessen Jugendwerk ohne Einschrinkung «die schonste Darstellung des Katholi-
zismus». Er lie} sich forthin stark von diesem Kirchenbild bestimmen, was fiir
die Folgezeit von groBer Bedeutung sein wird.”

Philosophie dozierten in Tiibingen nur Protestanten, nimlich Schott™, Eschen-
mayer und Sigwart’’. Den katholischen Theologiestudenten, die diesen Vorlesun-
gen folgten, war deshalb wie nirgendwo die Gelegenheit geboten, sich mit evan-
gelischen Anschauungen auseinanderzusetzen.

Bekannt war vor allem Adam Karl August Eschenmayer.”® Dieser geistvolle
Wiirttemberger gehorte — wie der groBe Schweizer Philosoph Ignaz Paul Vital
Troxler — in den Kreis der durch die romantische Naturphilosophie (bes. jene
Schellings) bestimmten Mediziner, denen eine philosophische Weltsicht und re-
ligiose Spekulation wesentlicher waren als reines Fachwissen. Bereits seine erste
grundlegende Schrift™ konnte katholische Theologen zum Widerspruch reizen,
war doch darin der Glaube so sehr von der Philosophie getrennt, daB dieser in
der Theologie keine Helfersdienste mehr zugebilligt wurden. Als Professor fiir
praktische Philosophie und Medizin erwies sich Eschenmayer bald als frucht-
barer und vielseitiger Schriftsteller. So veroffentlichte er gewichtige Werke iiber
Psychologie, Moralphilosophie und Normalrecht.?® Als Fuchs nach Tiibingen
kam, lagen die beiden ersten Teile seines Hauptwerkes iiber die Religionsphilo-
sophie im Drucke vor.8!

Nach einer ausfiihrlichen Kritik an Kant, Fichte, Schelling®® u.a. kam Eschen-

mayer zum Schluf, dal der Rationalismus (1. Teil) zwar das Menschliche von

” a.2.0.13, 18 f. A

7t Dieses und das folgende Zitat findet sich in Glauben I 192,

s Mohler bei Fuchs: Glauben I 192 ff., 205, 210, 244-253, 293 f., 338, 354 f{.; GlaubenII
24, 157 £., 244 f., 296, 325, 358, 360, 387 ff., 395 ff., 402 ff., 411, 418 ff., 442, 471,
482, 485, 487.

" Andreas Heinrich Schott (1758-1831), 1793 ao. Prof., 1798 o. Prof. der Metaphysik
und Beredsamkeit, 1829 pensioniert. — Kliipfel 210, 367.

" Heinrich Christoph Wilbelm Sigwart (1789-1844), 1816 ao. Prof., 1818-41 o. Prof. der
Philosophie (neben Eschenmayer, der nicht befriedigte). Eklektiker, mit vorwiegender
Anlehnung an den Kantschen Standpunkt. — ADB 34, 306 ff.; Kliipfel 368.

% Adam Karl August Eschenmayer (1768-1852), 1811 ao. Prof., 1818-36 o. Prof. fiir Me-
dizin und praktische Philosophie. — Am ausfiihrlichsten ist Johann Eduard Erdmann, Die
Entwicklung der deutschen Spekulation seit Kant, Bd. 2, Stuttgart 1931 (Faksimile-Neu-
druck), 430-445. Die Arbeit erschien um 1850, Kliipfel 367 f.; NDB 4 , 644,

™ Die Philosophie in ihrem Uebergange zur Nichtphilosophie (Erlangen 1803).

8 Psychologie in drei Theilen als empirische, reine und angewandte (Tibingen 1817);
System der Moralphilosophie (Stuttgart-Tiibingen 1818); Normalrecht, 2 Bde. (Stuttgart-
Tiibingen 1819/20).

81 Erdmann a.a. O, 442 ff.

8 Eschenmayer fiihlte sich Schellings naturphilosophischen Ideen verbunden, vermochte

aber den religionsphilosophischen Konsequenzen aus dessen Identititsphilosophie nicht
zu folgen.

221



Gott entfernen, im iibrigen aber der Religion nichts weiteres bieten kénne. Mehr
verspreche der Mystizismus (2. Teil), der das Gefiihl in das Gebiet des Heiligen
fithre, der also nicht wie der Rationalismus von der Idee des Wahren, sondern
von der des Schonen ausgehe und dazu die Hilfe des Schauens beniitze. Det
Mystizismus weist nach Eschenmayer auf eine Ueber- und Unnatur hin, fithrt
auch ins Geisterreich ein, liBt aber vieles unbestimmt und liuft vor allem Ge-
fahr, unziemliche Ideale ins Gebiet des Heiligen einzufiithren und der Phantasie
zu freien Lauf zu lassen. Ueber dem Rationalismus und Mystizismus stehe der
Superrationalismus (3. Teil), der, seiner eigenen Kraft mifitrauend, sich nach dem
sehne, was Gott selbst geoffenbatt habe, der eben darum christlich sei und kei-
nen andern Weg zur Seligkeit kenne als das Evangelium. Mit der Erzihlung der
biblischen Geschichte, die den wesentlichen Inhalt des letzten Teils seiner Re-
ligionsphilosophie bildet, hat der Tiibinger Gelehrte den Boden rationaler E:-
kenntnis verlassen und sich dem von der Philosophie ginzlich verschieden ge-
dachten Glauben zugewandt.

In dieser Zeit der Hinwendung Eschenmayers zur Theologie horte Fuchs die
Kollegien des sonderbaren Mannes. Der auch religionsphilosophisch interessierte
Schwyzer Student war von dieser Lehrerpersonlichkeit fasziniert, sah er doch im
gemiitvollen, tieffrommen und mystisch begeisterten Eschenmayer Ziige seines
Lieblingslehrers Sailer und letztlich seiner selbst.®® Auch des Tiibingers Hang zur
Glaubensschwirmerei konnten im jungen Priester, der nicht selten triumte und
phantasierte® nur auf Gegenliebe stoen. Eschenmayers Personlichkeit, seine Art,
das Gemiit der Horer anzusprechen® haben in Fuchs einen tiefen Eindruck
hinterlassen. Zweifellos haben auch seine wissenschaftlich-philosophischen, noch
mehr aber seine pseudophilosophischen Werke auf Fuchsens Gedanken: einge-
wirkt3¢ Es hilt aber schwer, die Stirke des Einflusses zu bestimmen. Wahrschein-
lich haben Eschenmayers fraglicher Mystizismus und extremer Supernaturalismus
die von Widmer und Zimmer gelegten positiven Grundlagen zum mindesten
voriibergehend ins Wanken gebracht. Leichter ist der Einflul von Eschenmayers

8 Es erstaunt nicht, dal Sailer, wie Eschenmayer mehr Gemiits- als Verstandesmensch,
Gedanken von dem ihm in manchem zhnlichen Tibinger Kollegen {ibernommen hat.
s. J. R. Geiselmann, Von lebendiger Religiositit zum Leben der Kirche, Stuttgart 1952,
261. Auch Moéhler blieb von Eschenmayers Kollegien nicht unbeeinfluflt. s. RE 13
(1903) 204.

8 StA BS, Fuchs-Spittler, 26. Mai 1825.

8 «Er spricht an das Herz mit einer unbeschreiblichen Tiefe, Innigkeit und Gemiitlich-
keit», schreibt Kasimir Pfyffer (1794-1875) als Student in Tiibingen (1813/14) in einem
60-seitigen Brief iiber die Philosophie Eschenmayers an seinen Philosophielehrer Joseph
Widmer in Luzern. — s. Konrad Nick, Kasimir Pfyffer und die Luzerner Verfassungs-
politik in den Jahren 1827-1841, Diss. phil. Fribourg 1955, 24.

8 Predigt 76.

8 A. Puchs in der AZ Nr. 8 v. 26. Jan. 1834.

8 A. Fuchs in der AZ Nr. 3 v. 8. Jan. 1834.

8 Auch I. P. V. Troxler zeigte eine starke Vorliebe fiir parapsychologische Erscheinungen,
wie denn der groBe Arzt und Philosoph mit Eschenmayer viele Gemeinsamkeiten teilt.
s. SpieB Reg.

% Emanuel Hirsch, Geschichte der neuern evang. Theologie, Bd. 5, Giitersloh 1960, 143 f.

" Eschenmayer ist schwer in den Griff zu bekommen, da er nicht nur als Arzt und Philo-
soph, sondern auch als Theologe, Psychologe und Jurist in Erscheinung tritt. Erschwerend
wirkt die Tatsache, daB der Tiibinger Professor in seiner fortschreitenden Hinwendung
zu Fragen der Theologie und des Okkultismus die Dienste der vom Glauben vollig
verschieden gedachten Vernunft verwirft, dadurch seine Forschungsgebiete des wissen-

222



kirchenrechtlichen und dogmatischen Arbeiten abzumessen, die im Urteil von
Alois Fuchs zwar einen «ausgezeichneten Christen», aber auch einen «Antirdmer
per eminentiam» verraten.®” Namentlich zu nennen sind des Lutheraners «Grund-
linien zu einem allgemeinen kanonischen Recht» (Tiibingen 1825) und die im
folgenden Jahr erschienene Schrift «Die einfachste Dogmatik aus Vernunft, Ge-
schichte und Offenbarung». Beide Werke wiinschte Fuchs in den kirchlichen
Auseinandersetzungen der dreiBiger Jahre «in den Hinden aller die Wahrheit
und das Christentum liebenden Schweizer».%% Kaum beriihren lie8 sich Fuchs von
Eschenmayers spitern Werken, in denen sich der von der Romantik geprigte
Naturphilosoph und Arzt mit Magnetismus, Somnambulismus, Hellsehen und
dhnlichen Phinomenen befaBBte,®® ja sogar die Zauberei einer Untersuchung wert
fand.*® Und wenn der Philosoph, der im Unter- und Uebernatiirlichen alle Ver-
nunftbeweise beiseite IiBt, in der Frage nach bosen Geistern dem tollsten Aber-
glauben verfillt, kann auch der allem magischen Denken abholde Fuchs nur ein
mitleidiges Licheln iibrig haben.®

Fuchs lernte in Tiibingen nicht nur die fiinf katholischen Theologieprofessoren
und den protestantischen Philosophen Eschenmayer kennen. An der groBen
wiirttembergischen Landesuniversitit mit ihren sechs Fakultiten war ein reger
Kontakt und Gedankenaustausch sowohl mit den iiber 80 Kommilitonen der
eigenen Abteilung wie auch mit jenen der andern Fakultiten, besonders der Evan-
gelisch-Theologischen, méglich.*® Wir glauben, daBl der gesprichige und an vie-
lem interessierte Schwyzer diese Gelegenheit reichlich beniitzt hat. Am wohlsten
wird sich aber der begeisterte Patriot doch unter seinen Landsleuten gefiihlt ha-
ben, die in Tiibingen verschiedenen Studien oblagen. Theologiestudenten aus der
Schweiz zihlte die Katholisch-Theologische Fakultit im ersten Jahrzehnt ihres
Bestehens zwar noch wenige. Im Wintersemester 1822/23 wagte der erste Kan-
didat, der Solothurner Alois Voitel®, den Schritt nach Tiibingen. Ein Jahr darauf
folgte als zweiter katholischer Theologe sein Landsmann Johann von Arx™, der
nun mit Alois Fuchs die gleichen Studien betrieb.?

schaftlichen Charakters entkleidet und als Phantast und Obskurant nicht mehr ernst

genommen wird, Hier mogen auch die Griinde liegen, daB sich — soweit ich sehe —

erst eine kleine Arbeit mit einem Teilgebiet seines Schaffens eingelassen hat: Gabriele

Gsell, Carl August v. Eschenmayers theotetische Auffassung von der Psychopathologie.
Diss. med. Miinchen 1962.

 Im WS 1823/24 studierten an der Universitit Tiibingen 812 Studenten, davon 108
Auslinder, d.h. Nichtwiirttemberger. Sie verteilen sich auf die einzelnen Fakultiten
wie folgt (in Klammern die Auslinder):

Ev.-Theol. Fakultit 204 (55) Medizinische Fakultit 119 @11)
Kath.-Theol. Fakultat 82 (17) Philosophische Fakultit 201 (2)
Juristische Fakultit 137 (17) Staatswissenschaftliche Fakultit 69  (6)

Kliipfel, Tabellarische Uebersicht der Zahl der Studierenden von 1811-1848 (Beilage).
% Alois Voitel (1801-1862), studierte -auch in Rom und Wiirzburg. 1827 Pfarrer in

Luterbach, 1843 in St. Niklaus SO. —~ L. R. Schmidlin, Die Kirchensitze. Die Stifts- und

Pfarrgeistlichkeit des Kt. Solothurn 1857-1907, Bd. 2, Solothurn 1908, 127.

% Johann wvon Arx (1795-1881), 1825 Ordination, Vikar in Aeschi SO, Hauslehrer in
Kriegstetten, 183081 Pfarrer von Witterswil. — Nekrolog im «Oltner Tagblatt» v. 28.
und 29, Juni 1881 (sehr aufschluBreich) und in den «Basler Nachrichten> v. 6. und
9. Juli 1881; Ernst Baumann, Geschichte der Pfarrgemeinde Witterswil-Battwil, Laufen
1943, 45-49.

% Im WS 1824/25 immatrikulierten sich ein Berner und zwei St. Galler, im folgenden Se-
mester wiederum ein St. Galler. Im WS 1825/26 studierten bereits sechs Schweizer in
Tibingen, nimlich vier Aargauer, ein Zuger und ein St. Galler.

223



Begannen auch Drey und Hirscher sich zusehends zu kraftvollen Lehrer- und
Priesterpersonlichkeiten zu entwickeln, so iibten sie doch noch nicht die An-
ziehungskraft eines Sailer in Landshut aus, das nun hauptsichlich durch den Weg-
gang seines begnadeten Lehrers (1821) einen langsamen Niedergang erfuhr. Im
tibrigen war Tibingen liberaler als Landshut. Drey hat Sailers Geist nicht einfach
tradiert, sondern weiterentwickelt, indem er mit seinen Kollegen, die wie er
keine Sailerschiiler waren,?® eine eigene Schule begriindete, die in ihren Anfingen
ganz der kirchlichen Aufklirung verpflichtet war. Deshalb zogen bis Ende der
20er Jahre die meisten Schweizer Theologen an die gut bis streng kirchlichen
Lehranstalten von Luzern und Solothurn, zuweilen auch nach Freiburg im Uecht-
land oder Chur.*

Johann von Arx war der geeignete Mann fiir einen ZusammenschluB3 der
Schweizer in Tiibingen. Bereits am Gymnasium in Solothurn scharte er alle von
den Ideen der Neuzeit begeisterten Studenten um sich. So war von Arx
erster Prisident der von ihm 1821 mitbegriindeten Studentenverbindung, die
«Gesellschaft, Schweizerbiederkeit und Wissenschaft» auf ihre Fahne geschrieben
hatte. Zwei Jahre spiter war auf seine Initiative hin daraus die solothurnische
Sektion des Schweizerischen Zofingervereins hervorgegangen.® Seine Kollegen
hatten ihn auch einstimmig zum Prifekten der von den Jesuiten eingefiihrten
Marianischen Kongregation gewihlt. Es iiberrascht uns deshalb nicht, dal der
initiative und gesellige Solothurner auch fern der Heimat die Schweizer Stu-
denten zu vereinen wullte. Unter seiner Leitung entstand bald ein Verein frei-
gesinnter Schweizer, der Katholiken wie Protestanten erfaffite. Diese kleine Ver-
bindung lebte zweifellos nach den Idealen des 1819 gegriindeten liberalen Zofin-
gervereins, dem wohl der eine oder andere bereits als Mitglied angehorte.®® Eine
eigene Auslandsektion kam aber nicht zustande, nachdem ein Versuch in Frei-
burg i. Br. wegen Spannungen mit den bestehenden Landsmannschaften und den
deutschen Burschenschaften gescheitert war!®® Die Ziele der Zofingia, nimlich
politische und geistige Freiheit, Pflege der Wissenschaft und Freundschaft, Va-
terlandsliebe und Toleranz entsprachen so sehr dem Sinnen und Trachten von

® Unter den Tiibinger Professoren war P. A .Gratz der einzige Sailerschiiler (Schiel I 78).
Er las in Tiibingen aber nur 1817-19,

7 5. die Uebersicht uiber die Frequenz der theol. Lehranstalten bei Paul Staerkle, Priester-
bildung und Priesterseminar in der Didzese St. Gallen, ZSKG 56 (1962) 113-153,
zit. 137,

9 Nebst den Angaben im «Oltner Tagblatt» s. auch Ulrich Beringer, Geschichte des Zofin-
gervereins I, Basel 1895, 86 ff., 115 ff., 120 f.

9% Ueber diesen Schweizerverein in Tibingen sind wir nur durch einen Hinweis im «Olt-
ner Tagblatt» unterrichtet. — Die Universitatsgeschichte von Karl Kliipfel kennt den
Verein nicht, auch nicht Wilhelm Heyd, Bibliographie der wiirttembergischen Ge-
schichte (9 Bde., Stuttgart 1895-1956), der alles Gedruckte iiber studentische Vereine
erwahnt. Frdl. Mitteilung von Dr. Neuscheler, Universitatsarchivar. — Zum 150jihrigen
Jubilium erschien eine neue Vereinsgeschichte: Der Schweizerische Zofingerverein 1819
bis 1969 (Bern 1969); den geschichtlichen Ueberblick schrieb Werner Kundert, unter
Mitarbeit von Ulrich Im Hof (13-133).

10 Beringer a.a. 0. 75-81. — In der Folgezeit lebten die Schweizer etwa so zusammen,
wie es Xaver Herzog in seinem «Geistlichen Ehrentempel» (3. Reihenfolge, Luzern 1864,
22 f.) geschildert hat, nimlich in frohlichen Abendgesellschaften, die bildend und an-
regend waren, in denen aber auch leidenschaftlich, ja gehissig debattiert wurde, wenn
die Studenten aus den verschiedenen Schweizer Kantonen, den Reprisentanten der Tag-
satzung gleich, nach den «<Instruktionen» der Kantone ihr Votum abgaben.

224



Alois Fuchs, daB sich dieser ohne Zweifel mit Begeisterung der neven Verbindung
angeschlossen hat. Schon die Personlichkeit des idealgesinnten Solothurners wird
den gleichdenkenden Schwyzer angezogen haben. Die beiden blieben denn auch
tiber die Tiibinger Zeit hinaus noch lange in Freundschaft und Gesinnungsgemein-
schaft verbunden.

Es ist nicht bekannt, was Fuchsens Bruder Franz Dominik in der Universitits-
stadt getrieben hat. Ob er wohl mit Alois die Vorlesungen besuchte? Denkbar
wire es, denn der wenig gebildete, aber mit vortrefflichen Anlagen und Eigen-
schaften ausgestattete Bauernjunge #uBerte wiederholt den Wunsch weiterzu-
studieren, zumal er fiir die Landwirtschaft wenig taugte.!®* Leider wurde Fuchsens
Aufenthalt in Tiibingen gerade durch den traurigen Gesundheits- und Gemiits-
zustand seines ihm engverbundenen Bruders sehr getriibt.®® Franz Dominik, dem
es schon kingere Zeit besser zu gehen schien, begann in Tiibingen wieder zu
krinkeln und verfiel auch von neuem der Melancholie. Alois, dariiber mifge-
stimmt, schrieb nicht mehr nach Hause, um seine Mutter nicht in Angst und
Sorge zu versetzen, denn seine Offenheit verwehrte es ihm, die Dinge einseitig
darzustellen. Dieses Schweigen hat der hellhdrigen und feinfithlenden Frau aber
erst recht Kummer bereitet,19 so dal3 Fuchs nichts anderes iibrigblieb, als die lei-
dige Sache nach Hause zu berichten. Die gute Mutter wiinschte fortan sehn-
lichst die Riickkehr ihrer beiden Sohne. Es gelang zwar Fuchs, seinen Bruder we-
nigstens seelisch so weit wiederaufzurichten, dal das angebrochene Semester be-
endet werden konnte. An ein weiteres Verbleiben war nun aber nicht mehr zu
denken. So reiste denn Fuchs mit seinem Bruder im Mai wieder in seine Heimat
zuriick, erfreut iiber alles, was ihm Tiibingen geboten hatte, aber auch in leiser
Trauer iber den allzu kurzen Aufenthalt. Tibingen hatte seine Erwartungen
nicht nur erfiillt, sondern gar iibertroffen. Dort fand er, was er gesucht hatte,
vielleicht noch mehr als in Landshut, nimlich vortrefflich gebildete, wissen-
schaftlich titige, fromme und charaktervolle Minner, die sich in kirchlichem,
aber nicht ultramontanem Geiste mutig mit den geistigen Bewegungen der Zeit
wie auch mit allen innerkirchlichen Problemen auseinandersetzten und um neue
Losungen rangen.!® So konnte den bildungsbegeisterten Priester nur ein Wunsch
beseelen: «Mochte die katholische Schweiz solche Anstalten, und voraus solche
Minner haben wie die Katholiken Wiirttembergs in Tibingen!» Wenn dem so
wire, meint Fuchs, konnten wir ein «Halleluja» anstimmen. «Dann wiren Rie-
senschritte gethan zur Realisierung dessen, was wir Menschen unsrerseits bey
der Bitte thun konnen: Dein Reich komme zu uns!»1%

1 Ueber die positiven und negativen Charaktereigenschaften von Franz Dominik schreibt
eingehend und offen Magdalena v. Reding-Freuler in einem Brief an ihren geistlichen
Sohn A. Fuchs (NAF, 18. April 1833).

12 wie Anm. 84.

12 «Von dem Herrn Prof. Fuchs sind keine Briefe mehr angekommen, was seine gute
Mutter sehr bekiimmert.» — ReA:SZ, 30. Dez. 1823: Magdalena v. Reding-Freuler an
ihren Sohn Nazar in Freiburg i. Ue.

194 ¢Auch Dein Aufenthalt in Tiibingen ist Dir sehr gut zu statten kommen.» — NAF,
Sailer-Puchs, 26. Jan. 1825. ,

1% wie Anm. 84. — Die Idee des Reiches Gottes als Prinzip der kath. Theologie ist beson-
ders in der Tiibinger Schule wirksam geworden. Sie war die leitende Idee der Dogmatik
fir Drey und das Prinzip der Moral fiir Hirscher; s. dessen Werk: «Die christl. Moral
als Lehre von der Verwirklichung des gottlichen Reiches in der Menschheit» (Tiibingen
1835). LThK 8, 1116.

15 225



Tiibingen wurde in der Folgezeit wie einst Landshut zu einem Begriff, und
die Schweizer Theologiestudenten der kommenden Semester waren wie Fuchs
des Lobes voll iiber das katholische Professorenkollegium dieser Universitit. So
schrieb ein Badener Student seinem friiheren Lehrer: «Was die Professoren be-
trifft, muB iibereinstimmend mit dem allgemeinen Urteil gesagt wetden, daB sie
vortrefflich seien und jeder eigentlich an seinem Platze stehe. Im Umgange sind
sie sehr zuvorkommend und herablassend, und eben deswegen genieflen sie auch
von prot. Seite der groBten Achtung, ja sie werden selber hoher geschitzt als
die eigenen Professoren.»!%® Hatten sich im ersten Jahrzehnt (1817-27) erst 13
katholische Schweizer Theologen in die Tiibinger Matrikel eingetragen, so wa-
ten es in den folgenden drei Jahren bereits deren 38.1%7 Auf lange Zeit hinaus
ist dann der Besuch an der Hochschule Wiirttembergs geradezu Ueberlieferung
geblieben 108

Weilte auch Fuchs wieder fern von Tiibingen, so blieben doch nicht alle Be-
ziehungen zur Universititsstadt abgebrochen. Eine Verbindung stellte immer
wieder die «Theologische Quartalschrift» her. In dieser wissenschaftlich hochste-
henden, vielseitigen Fachzeitschrift konnte Fuchs viermal jihrlich gleichsam im
Fernkurs seine theologischen Kenntnisse erweitern und vertiefen. Dieser wenn
auch nicht gleichwertige Ersatz mag ihn doch iiber den allzu frilhen Weggang
von Tiibingen hinweggetrostet haben. Im iibrigen wurde die Zeitschrift der Ti-
binger Theologen nicht nur von Alt-Tiibingern gelesen, sondern auch von vielen
Absolventen anderer Hochschulen. Es gab eben keine theologisch-wissenschaft-
liche Zeitschrift im deutschen Sprachgebiet, die sich von so hoher Warte aus
und in solcher Offenheit, sei es in Abhandlungen oder Rezensionen, mit den
zeitgenOssischen Stromungen in Theologie, Philosophie und Geschichtswissen-
schaft auseinandersetzte. Als solche konnte sie den Tiibingergeist auch in Kreise
pflanzen, die sich der Sache der Konservativen verpflichtet fiihlten.!*

Mit den Jahren hat Fuchs freilich nicht mehr mit der gleichen Bege1sterung
seine Lieblingszeitschrift gelesen. Hatten sich schon ab 1825 die ersten Anzeichen
einer Abkehr von den aufklirerischen Ideen Wessenbergs bemerkbar gemacht,'?

198 Vadiana, Joseph Schnyder an J. A. S. Federer, 1. Jan. 1826. — Federer (1794-1868) war
in den 30er Jahren ein enger Freund von A. Fuchs (s. Zeller). Schnyder (1802-1867),
immatr. WS 1825/26-SS 1827, spiter Chorherr in Baden, schreibt weiter, das einzig
Unangenehme sei, daB mangels Lehrbiicher alle Vorlesungen nachgeschrieben werden
l1;:1ussen — Die Tiibinger bewegten sich eben nicht in den gewohnten Bahnen von Leht-

tichern!

197 Diese 51 Theologen verteilen sich auf folgende Kantone: Aargau und St. Gallen (e 17),
Luzern (6), Solothurn (5), Zug (3), Bern, Thurgau und Schwyz (je 1). — Die Namen
dieser bis SS 1830 immatrikulierten Theologen aus der Schweiz (samt Geburtsort und
Studiendauer) hat mir in freundlicher Weise Dr. Schifer vom Universititsarchiv Tiibin-
gen zusammengestellt. — Die kurzen Angaben bei Losch 47 sind demnach dahin zu korri-
gieren: Mit WS 1822/23 beginnend, sind bis WS 1827/28 schon die Kantone St. Gallen
(5), Aargau (4), Solothurn (2), Bern und Zug (je 1) mit Theologiestudenten in Tiibin-
gen vertreten,

18 In unserem Jahrhundert blieb der Zustrom von Schweizer Theologen zunichst durch
mehrere Jahrzehnte unterbunden, bis ab 1960 kurz nacheinander die beiden bekannten
Schweizer Theologen Herbert Haag und Hans Kiing nach Tiibingen berufen wurden.
1967 stellten die 25 Schweizer die groBite Auslindergruppe unter den kath. Theologen
und drei Fiinftel der Schweizer Landsmannschaft an der Universitit (Neue Ziircher
Nachrichten, 11. Dez. 1967).

1% Der 1821 in Mainz gegr. «Katholik» nahm eine Mittelstellung zwischen theol. Revuen

226



so wurde die Wende vom 10. Jahrgang (1828) an offenkundig:*'! Die Zeitschrift
war von einer weitherzigeren Katholizitit zu einer strengeren Kirchlichkeit iibet-
gegangen. Sie zeigte damit nur den Wandel an, der sich bei Drey, dem Griinder
der Tiibinger Schule und Schutzgeist ihrer Zeitschrift, und vor allem bei dem
von ihm stark beeinfluten Schiiler, dem genialen Mo&hler, vollzogen hatte.1'?
Beide Theologen streiften allmihlich ihre rationalistischen Ideen ab und spra-
chen einer betonteren Kirchlichkeit das Wort. Sie nahmen fortan eine Mittel-
stellung zwischen den katholischen Aufklirern und den Ultramontanen ein. MaB-
geblichen EinfluB auf diese Entwicklung iibte die Romantik aus mit ihrem Or-
ganismusdenken und dem Sinn fiir Historisch-Gewordenes und Ueberlieferung.

Zwar konnte sich der Griinder der Schule nie ganz vom Rationalismus be-
freien — ein Beweis, welch ungeheure Gewalt diese Geistesrichtung auch iiber
die Theologen gewonnen hatte. Nach wie vor vertrat Drey die Auffassung, daB3
der Inhalt der Offenbarung dem souverinen Entscheid der menschlichen Vernunft
unterstehe und daB das Wesen des Christentums von der reinen, wissenschaftlich
geklirten Idee der Religion zu bestimmen sei, was ihm nicht zu Unrecht den
Vorwurf des Semirationalismus eingetragen hat.!'® Gesamthaft gesehen hat sich
Drey aber doch — wie sein dreibindiges Hauptwerk iiber die Apologetik (1838)
zeigt — vom Bann philosophischer Zeitstromungen gelost und den in der ka-
tholischen Kirche lebendigen Glauben als die einzig giiltige konkrete Form der
Offenbarung anerkannt.'"* Auch in kirchenpolitischen Fragen nahm er eine kon-
servativere Haltung ein. So hielt der einstige Episkopalist die Wiedereinfithrung
der Synoden fiir inopportun, was Fuchs den AnlaB gab, vornehm, aber bestimmt
seinem ehemaligen Lehrer die Notwendigkeit und Niitzlichkeit dieser kirchlichen
Parlamente darzulegen.!'®

Mohler hatte sich, wie wir bereits gesehen haben, schon zur Zeit, als Fuchs in
Tiibingen studierte, in Abhandlungen und Rezensionen der «Theologischen Quar-
talschrift» vom EinfluB der Aufklirung befreit, was ihn freilich nicht hinderte,
in seinen Vorlesungen das bisherige Kirchenverstindnis beizubehalten. Unter dem
EinfluB romantischer Ideen war sein geistvolles Werk «Ueber die Einheit in der

und Tagesblittern ein. Er behandelte philos. und theol. Fragen auf volkstiimliche Art
und war in seinem streng kirchlichen Geist nicht auf Untersuchung und Dialog, son-
dern auf Unterweisung und Abwehr abgestimmt (LThK 6, 67 f.). Achnlichen Zielen
diente der im folgenden Jahr von Franz Georg Benkert (1790-1859) gegr. «Religions-
freund fiir Katholiken> (Wiirzburg), den Fuchs gelegentlich zitiert. LThK 2, 205. - Die
1810 gegr. <«Litteraturzeitung fiir kath. Religionslehrer», die Fuchsens Bericht von der
Jesuitenmission in Schwyz verodffentlicht hat, stand unter ihrem ersten Redaktor Franz
Karl Felder (1766-1818) einer gemiBigten Aufklirung offen gegeniiber, wurde aber
von seinen Nachfolgern Kaspar Anton Freiherr von Mastiaux (1766-1828) und Franz
von Kerz (1763-1849) in sehr orthodoxem Geiste weitergefiihrt. Ueber Felder, Mastiaux
ugdf Kerz s. ADB 48, 510; 20, 574 f.; 15, 653. Zu allen drei Zeitschriften s. auch Losch
26 f.

1e Lésch 30.

11 Kabus 68.

ut Kliipfel 446 f.

113 Adam 403 {. (s. Anm, 21),

1 ThQ 35 (1853) 341-349 (Nekrolog Drey v. K. J. Hefele); Dictionnaire de théologie
catholique IV 1825; LThK 3, 574.

115 Drey in der ThQ 16 (1834) 203-256 (Was ist in unserer Zeit von Synoden zu erwar-
ten?), dagegen Glauben II 80 ff.

227



Kirche» entstanden. Dieses sein Jugendwerk wies aber trotz genialer Dialektik
noch schwerwiegende Mingel auf!'® was auch Mohler bald zu bemerken be-
gann.!''” In unermiidlicher Denkarbeit begann sich denn auch bald sein Kirchen-
bild zu wandeln, zunichst im «Athanasius» (1826), vor allem aber in seiner be-
rithmt gewordenen «Symbolik» (1832),!'® in der er die sichtbare Gesellschaft
mit der geistdurchlebten Gemeinschaft zu einem vollendeten Ganzen vereint.
Dieses neue Kirchenbild entsprach nun am besten der katholischen Idee, da es
das Gortliche und Menschliche in der Kirche in gleicher Weise zur Geltung
brachte. Unvermeidlich wurden aber dadurch die konfessionellen Gegensitze
wieder stirker ins Gedichtnis zuriickgerufen, nachdem sie im vereinten Kampf
gegen eine ungldubige Aufklirung in den Hintergrund getreten waren.''?

Fuchs hat diesen grofen Strukturwandel im Kirchenbegriff nicht mehr mit-
vollzogen. Er blieb bei Mohlers «Einheit» stecken, die fiir diesen doch nur eine
Durchgangsstufe gebildet hat.'2® Er wuchs iiberhaupt nicht in die neue Richtung
der Quartalschrift hinein.'** Vielmehr wandte er sich den 1830 gegriindeten «Frei-
miitigen Blittern» zu, die — in der Nachfolge zweier anderer theologischer Zeit-
schriften — auch den Kurs der ersten zehn Jahrginge des Tiibinger Organs fort-
zusetzen trachteten.!?? ,

Die Abkehr von der kirchlichen Aufklirung erfaBBte aber nicht die ganze Ti-
binger Schule. Der Neutestamentler Feilmoser blieb Rationalist, und zwar in
noch stirkerem Mal} als sein Vorginger Gratz.!'?® Auch beim Alttestamentler
Herbst ist kein Gesinnungswandel festzustellen. Vor allem aber war Hirscher
in seiner Richtung der nimliche geblieben, zum mindesten was sein Fach, die
Moral- und Pastoraltheologie anbelangt, in denen er, wie et sich ausdriickt, «den
innern Ausbau im groBen Haushalt der katholischen Kirche» zu pflegen hatte.!?*
Er konnte seine Herkunft sowenig verleugnen wie sein Vorbild Sailer. Der
Kasuistik eines Alfons von Liguori blieb er ebenso abgeneigt wie dem Probabilis-
mus der Jesuiten. In einer Zeit des einsetzenden Abfalls vom Christentum lag
ihm besonders daran, den innersten Sinn und Geist der christlichen Religion und
ihre spezifischen Werte klarzumachen und so den Christen zu formen. Wihrend
Drey und Mohler mit der Scholastik verbunden blieben, empfand Hirscher deren
Lehrweise immer als ungeniigend, und auch von einer Erneuerung dieser philo-
sophischen Richtung versprach er sich wenig.!?® Gegeniiber papalistischen Ten-
u¢ Geiselmann, Mohler 80-83 (s. Anm. 61).

17 4, 2. 0. 79; Losch, Mohler 513 (s. Anm. 55).

u8 7 A. Mohler, Symbolik oder Darstellung der dogmatischen Gegensitze der Katholiken
und Protestanten nach ihren offentlichen Bekenntnisschriften, hg., eingel. und kommen-
tiert v. J. R. Geiselmann, 2 Bde. (Koln 1958/1961). — Werner 483 ff.; Schnabel 94 ff.

1195 Georg May, Interkonfessionalismus in der ersten Hilfte des 19. Jh. (Paderborn 1969);
Lortz II 320; Schnabel 95.

1206 Mohlers «Athanasius» und «Symbolik» erwiahnt Fuchs nirgends mit einem Wort.

12t Von den weit iber 100 Zitaten aus der ThQ in Glauben I und II sind nur wenige aus
den Jahrgingen 1829 ff. gezogen. Dieselbe Feststellung macht Kabus (68 f.) von Wes-
senberg, der die ThQ in seinen Werken ebenfalls ofters zitiert, aber auch vornehmlich
nur bis 1828,

122 (Freimiitige Blitter iiber Theologie und Kirchentum», hg. v. Benedikt Alois Pflanz
(Rottweil 1830-33, Stuttgart 1834-44). — Ueber B. A. Pflanz (1797-1844) s. August
Hagen, Die kirchl. Aufklirung in der Diozese Rottenburg, Stuttgart 1953, 279-335.

123 T.6sch 35.

12¢ Strobel, Liberalismus 39 f.; Schnabel 318.

125 Schiel, Hirscher 20, 30 (s. Anm. 30).

228



denzen betonte er die Bedeutung der Synoden und auch des Laien in der Kirche.
Seine reformerischen Bestrebungen wurden von Rom schlieBlich ein zweites Mal
miBbilligt.!?® Fuchs hingegen berief sich gerade in spitern Jahren noch gerne
auf Hirscher, der den Neuerungswillen der jungen Tiibinger Schule am lingsten
hochgehalten hat.!#

Trotz Hirscher, Feilmoser und Herbst erhielt aber die einst freisinnige Fakul-
tit durch den mafigeblichen EinfluB Mohlers einen betont bis streng kirchlichen
Charakter, wihrend die evangelische Fakultit sich in beinahe entgegengesetzter
Weise entwickelte. Xaver Herzog, ein Alt-Tiibinger, schreibt in seinem «Geist-
lichen Ehrentempel», da} in dem vermeintlich sehr liberalen Tiibingen «der
alte Glaube sammt den zehn Geboten und dem Colibat angenommen und ver-
theidiget» wurde,'*® und der erzkonservative Chorherr Geiger betrachtete die
von Tiibingen zuriickgekehrten Luzerner Theologen «nach ihren Aeuflerungen
als gute Katholiken».!® Der liberale «Eidgenosse» hingegen vermutete dort eine
«obscure» Theologie,13?

Die Griinde fiir den «Sieg» der Konservativen sind einfach zu erraten. Feil-
moser statb, erst 54jihrig, bereits 1831. Kaum 50 Jahre alt verschied 1836 auch
Herbst, der die Richtung der Schule nicht stark beeinflussen konnte, da er «weni-
ger Theologe als vielseitig literarisch interessiert» war.’® Hirscher schlieBlich
zog 1837 an die Universitdt Freiburg i.Br., die ihm von seiner Studienzeit her
liebgeworden war. Mohler folgte zwar 1835 einem Ruf nach Miinchen, nicht zu-
letzt wegen der scharfen Auseinandersetzungen mit seinem protestantischen
Kollegen Baur infolge seiner «Symbolik». Die freigewordenen Lehrstiihle wur-
den nun aber von seinen Schiilern besetzt, die hinwieder im Geiste ihres grofen
Lehrers wirkten 13 Johann Evangelist von Kuhn'®® {ibernahm die von Drey ab-
gegebene Dogmatik, Karl Joseph Hefele'** Mohlers Kirchengeschichte. Nachfol-
ger des Alctestamentlers Herbst wurde Benedikt Welte'®®; den Neutestamentler
Feilmoser ersetzte Martin Joseph Mack?!3,

Der Wandel von einer freieren zu einer strengeren Kirchlichkeit ldBt sich
auch bei den Schweizer Theologiestudenten feststellen. Von den uns bekannten
Schweizern, die im ersten Jahrzehnt, also in der eindeutig liberalen Epoche der
Kath.-Theol. Fakultit, in Tiibingen studierten, sind simtliche spiter — zumindest
126 «Die kirchlichen Zustinde der Gegenwart» (Tiibingen 1849), im gleichen Jahr indiziert;

s. den in Anm. 30 genannten Beitrag von J. Dorneich.

127 Vaterland 14 f.; Suspension 56 f., 178; Glauben I 187, II 301, 314 und verschiedene

Zeitungsartikel.

128 Geistl. Ehrentempel III, Luzern 1864, 20.
120 F. Geiger an K. L. v. Haller, 22. Sept. 1834 in: Schweizer Rundschau 25 (1925/26) 776

(20 Briefe von Geiger an Haller, 1823-38, verdffentlicht von Ewald Reinhard).

13 «Tabelle der auf deutschen Universititen studierenden Schweizer» in Nr. 70 v. 2. und

Nr. 71 v. 5. Sept. 1831 (Tiibingen in Nr. 71).

131 Kliipfel 445.
323 a 0. 447 f£.
138 Jobann Evangelist v. Kubn (1806-1887), 1839-82 Prof. in Tiibingen, der spekulativ be-

gabteste Kopf der Tiibinger Schule. LThK 6, 656 f.

184 Karl Joseph Hefele (1809-1893), 1836 Mohlers Stellvertreter, 1840 o. Prof. fiir Kir-
ghesnsgischichte, Patrologie und christl. Archiologie. 1869 Bischof von Rottenburg. LThK
135 B,enedikt Welte (1805-1885), Prof. ab 1838. Mit Heinrich Joseph Wetzer (1801-1853)

Herausgeber des bekannten Kirchenlexikons. LThK 10, 1032.
138 Martin Joseph Mack (1805-1885), 1832 ao., 1835 o. Prof. fiir NT. ADB 52, 1_48 ff.

229



zeitweise — als liberale oder gar radikale Geistliche in Erscheinung getreten.!3?
Die Tiibinger aus der kirchlicheren Aera hingegen galten spiter meistens als
gemiBigt liberal oder gemiBigt konservativ.!3®

137 Der bedeutendste Mann aus der ersten Epoche ist Karl Kaspar Keiser (1805-1878) von

Zug, spiter Prof. und Regens am Priesterseminar Solothurn, der bis in die 50er Jahre
der liberalen Richtung angehorte. Er studierte drei Jahte Philosophie und Theologie in
Tiibingen (WS 1824/25 — SS 1827). Iten 276 f.
Acht der ersten 14 Schweizer Theologen in Tiibingen studierten vorher in einem ein-
fluBreichen, von Heinrich Zschokke gegr. Aarauer Privatlyzeum («Lehrverein»), das in
der zweiten Hilfte der Restauration zu einer Pflanzschule liberalen Geistes wurde, bes.
nachdem I. P. V. Troxler 1823 die Leitung der Schule iibernommen hatte und Philosophie
und Geschichte dozierte. s. Markus T. Drack, Der Lehrverein zu Aarau 1819-1830.
Diss. phil. Fribourg, Argovia 79 (1967) 5-172; Spie 308 ff.

138 Aus dieser Zeit sind auBer dem bereits genannten Xaver Herzog zu nennen:

WS 1828/29 (Immatrikulationssemester): Anton Tanner (1807-1893), von Arth, der
zweite Schwyzer Theologe in Tiibingen. Propst im Hof und Prof. der Theologie in Lu-
zern. (Er begann sein Theologiestudium in Tibingen.)

SS 1829: Vital Schnyder (1807-1876), langjihriger Stadtpfarrer von Sursee. Studien in
Sursee, Luzern. (Er studierte auch in Freiburg i. Br.).

WS 1829/30: Joseph Burkbard Leu (1808-1865), Propst im Hof (Vorginger Tanners)
und Prof. der Theologie in Luzern (studierte auch in Berlin).

WS 1831/32: Joseph Winkler (1809-1886), Prof. der Theologie in Luzern und Bischofl
Kommissar (studierte auch in Miinchen und Gieflen).

SS 1834: Mathias Riedweg (1808-1885), spiter Propst in Beromiinster; Sebastian Rein-
bard (1811-1874), spiter Pfarrer in Ziirich.

Wir werden den genannten Geistlichen spiter wieder begegnen.

230



2. Kapitel:

Pfarrer und Lebrer in Riemenstalden

Als Alois Fuchs Ende April 1824 mit seinem Bruder Franz Dominik nach
Hause kam, mufite er mit Betriibnis vernehmen, dal die kleine schwyzerische
Gemeinde Riemenstalden, wo einst seine Voreltern lebten,! wieder ohne Seel-
sorger sei.? Schon mehrere Geistliche hatten diese entlegene und einsame Pfarrei
wegen groben oder widerspenstigen Verhaltens eines Teils der Bevolkerung wie-
der aufgegeben® Auch der junge Priester Joseph Horat aus Schwyz — ein Alters-
genosse von Fuchs — hatte nach vier Jahren den schwierigen Posten Ende Februar
1824 wieder verlassen.* Fuchs schmerzte das Los der Riemenstaldner so sehr, daf3
er bereits am zweiten Tag seiner Riickkehr von Tiibingen zur Aushilfe eilte. Er
sah sich hierauf nach einem Kandidaten um und versah wihrend dieser Zeit die
Pfarrei von Schwyz aus. Doch da kein Mitbruder dorthin ziehen wollte, erbarmte
sich der junge Priester dieser armen Gemeinde, ja er fiihlte sich verpflichtet,
«dem Herrn dies Opfer zu bringen».> Am Montag, dem 28. Juni 1824, zog er ins
Pfarrhaus Riemenstalden ein.®

Ganz ungelegen kam Fuchs diese Losung nicht. In Schwyz wollte er nun noch
weniger bleiben als frither,” denn er muBite nach seiner Heimkehr die Feststel-
lung machen, daB sich «die ohnehin traurige Lage der Dinge» seit seiner halb-
jahrigen Abwesenheit noch um vieles verschlimmert hatte. Dem Freund demo-
kratischer Ordnungen war die ausgesprochen reaktionire Politik der Schwyzer
Regierung im Innersten zuwider. Besonders bedenklich empfand er nun die an
der Landsgemeinde durchgesetzte «tumultuose Erhebung eines gewissen beriich-
tigten Aufdermaurs zur zweithdchsten Landesstelle».® In Schwyz konnte und
wollte er also nicht bleiben, wo sein Gemiit durch «alles verwundet und zurlick-
gestoBen» wurde. Wieder in die Ferne zu ziehen erlaubten ihm aber die Fami-
lienverhiltnisse nicht, denn wihrend seiner Abwesenheit kam es zutage, dall

! Vaterland 100. Fuchsens GroBmutter miitterlicherseits, Maria Elisabetha Steiner (1734
bis 1791), war die Tochter des Joseph Johann Franz Steiner von Riemenstalden (NAF,
Stammbaum Fuchs).

t StA BS, A. Fuchs an Chr. Fr. Spittler, 26. Mai 1825.

8 Zur Geschichte der Pfarrei s. Anton Schraner, Die kleinste Pfarrei und Gemeinde der
Innerschweiz. Erinnerungsblitter zum 150jihrigen Pfarreijubilium in Riemenstalden SZ
(Schwyz 1954). — In dieser Pfarreigeschichte sind alle Archivalien verwertet, die sich
in Riemenstalden finden lieBen (Frdl. Mitteilung des Verfassers, Pfarrer in Andeer,
1947-54 Pfarrer von Riemenstalden).

¢ Joseph Horat (1794-1849), 1820-24 Pfarter von Riemenstalden, hierauf bis zum Tod

?ﬁhmesser in Schwyz. — Schraner 36; SKZ Nr. 15 v. 14. April 1849; StA SZ, Mappe 1

wie Anm. 2.

Schraner 36,

Das Folgende nach dem in Anm. 2 genannten Brief.

General Ludwig Auf der Maur wurde 1824 zum dritten Mal zum Landesstatthalter ge-

wihlt. Der «<Restaurator» K. L. v. Haller urteilte iiber ihn wie folgt: «Der Exgeneral

Aufdermaur ist ein Mann von Talent und sehr antirevolutionir, aber leider ein iiber-

spannter Kopf und ein bodenloser Verschwender, auf den man sich nicht verlassen kann,

weil er nur auf Geld bedacht ist.» — (Wilhelm Oechsli, Zwei Denkschriften des Restau-
rators K. L. v. Haller iiber die Schweiz aus den Jahren 1824 und 1825, in Festgabe fiir

Gerold Meyer von Knonau, Ziirich 1913, 413-444, zit. 431.)

@ =2 & o

231



seine Mutter und die Geschwister den Hausvater nicht entbehren konnten? So
konnte das nur drei Wegstunden von Schwyz entfernte Riemenstalden als Zwi-
schenldsung gar wohl in Frage kommen. Fern vom «Geschiitz> und doch nah
dem Heimatort, konnte Fuchs auch hier dem ihm so teuren Vaterkanton seine
Dienste leisten. Eine leichtere Stelle inmitten der Berge lieB iiberdies eine Besse-
rung der seit Jahren angegriffenen Gesundheit erhoffen,!® und ein Freund der
Einsamkeit war Fuchs auch, wie er Ofters versicherte.!® «Ganz Schwyz verwun-
derte sich», schreibt Fuchs iiber seinen EntschluB. «Man fiihlte, man ehrte die
Beweggriinde, die mich an diesen verschrieenen Ort fiihrten, aber niemand wollte
glauben, daB ichs aushalten werde. Doch mit der Gnade Gottes kann man alles.»!?

Das Dorfchen Riemenstalden, das damals etwa 80 Seelen zihlte,'® liegt auf
1030 m Hoéhe in der Mitte eines langgestreckten Tales, das sich von Sisikon am
rechten Ufer des Urnersees zwischen dem Axenberg und Dieppen im Siiden
und dem Hauserstock und Klingenstock im Norden gegen das Muotathal hinzieht.
Die Gegend soll bereits von den Romern besiedelt worden sein,'* was aber durch
nichts bewiesen werden kann!® Die ersten Bewohner des Tales werden Ale-
mannen gewesen sein, die im 5. Jahrhundert vom Norden her in unser Land
zogen und es allmidhlich bis zu den Alpen besiedelt haben. Etwa vom 10. Jaht-
hundert an darf eine groBere Dauersiedlung mit einer eigenen Kirche angenom-
men werden. Eine Pfarrei wird Riemenstalden aber wohl kaum gewesen sein zu
einer Zeit, da nicht einmal Schwyz in die Geschichte eingetreten war.'® Natur-
katastrophen, die Pest, vor allem aber die seit etwa 1400 eingetretene Klima-
verschlechterung fiihrten zu einem starken Riickgang der Bevolkerung. Die ver-
bliebenen Einwohner wurden in der Folge der alten Pfarrei Morschach zugeteilt.
Nachdem die Seelenzahl wieder etwas zugenommen hatte, erbaute man auf dem
Kippeliberg, wo einst eine holzerne Pfarrkirche gestanden sein soll, 1707 eine
Kapelle zu Ehren des hl. Johannes des Tiufers. Im untern Tal wurde eine kleine
Wegkapelle 1733 durch eine grolere ersetzt. Gottesdienstlokale waren also vor-
handen, noch fehlte aber ein Seelsorger. Einen ersten Beitrag zur Errichtung
einer Kaplaneipfriinde leistete die Landsgemeinde von 1777, die auf Bitten der
Talbewohner ein Stiick Allmend auf der Goldplangg der Gemeinde zur Be-
nutzung iiberlief.!” Eine Stiftung sowie Bettelreisen erlaubten schlieBlich den
Bau einer Kirche in der Mitte des Tales samt Kaplanenhaus. Letzteres konnte
1787 bezogen werden. Die Kirche wurde aber erst 1793 eingesegnet, und auch

® Nachdem sich die ilteste Schwester von A. Fuchs, Magdalena, im Herbst 1821 mit Dr.
med. Klemens Mirchy verheiratet hatte, blieben noch Sibilla, Franz Dominik, Martin
Anton und wohl auch Dominika (Heirat 1830) zu Hause.

10 Vaterland, Biogr. Skizze 36.

11 a.a, 0. 31 und verschiedene Briefstellen.

2 wie Anm. 2.

18 Riemenstalden zihlte 1799 75 Einwohner, 1833: 81, 1837: 135 (Kistler 202), 1850:

113, 1900: 95, 1941: 85 (Stand Schwyz 15), 1970: 89. 1833 zihlte die Gemeinde 25

Hauser (Dettling 152).

Noch Fuchs schrieb zur Zeit seines Aufenthaltes im einsamen Tal «R6merstalden». Spi-

ter verwendet er beide Schreibweisen nebeneinander.

5 Der folgende geschichtliche Ueberblick nach Schraner 10-36.

18 Martin Styger, Wappenbuch des Kt. Schwyz. Opus postumum, hg. v. Paul Styger, Genf
1936, 286. — Schwyz wird erstmals erwihnt in einer Urkunde Ottos II. vom 14. August
972, worin dieser dem Stift Einsiedeln «im Ziirichgau» unter anderm auch Besitz in
«Suittes» bestitigte (Castell 9).

17 Abschrift im PfA SZ, Mappe IV 11 (Pfarrei Riemenstalden).

14

232



zu dieser Zeit stand sie noch keineswegs vollendet da. 1804 wurde die Kaplanei
durch den groBmiitigen Beitrag des Schwyzers Felix von Hettlingen (1776-1816)
mit Wessenbergs Bewilligung zur Pfarrei erhoben. Fiir den weitern Ausbau der
Kirche stiftete Pfarrer Fafbind im Jahre 1809 ein Summe von 850 Gulden.'
Bald nach Fuchsens Einzug wurde der Kanton Schwyz und damit auch die hart
an der Urner Grenze liegende Pfarrei endgiiltig dem Bistum Chur einverleibt
(3. Aug. 1824). So erlebte der Gegner eines Anschlusses der Urkantone an Chur
in diesem einsamen Tal das vollstindige Scheitern all seiner Bemiihungen von
1821.

Der neue Pfarrer — er war bereits der vierte — suchte an die etwas schwierige
Bevolkerung vor allem mit Liebe heranzutreten, und auf diesem Weg hatte er
in der Tat die Herzen der Riemenstaldner bald fiir sich gewonnen.!®* Mit viel
Eifer und Hingabe widmete er sich der ihm anvertrauten kleinen Seelenschar.?
Die Kirche war durch seine Vorginger so weit eingerichtet worden, daf} sie sich
nun als wiirdiges Gotteshaus ausnahm. Die 1804 mit dem Hauptaltar aufgestell-
ten Seitenaltire entsprachen aber nicht Fuchsens Geschmack; er lie sie deshalb
umbauen «nach der reinsten Kunst»?! Die Arbeit besorgte im Dezember 1827
der Altarbauer Marzell Miiller von Gersau.?? Der Pfarrer ging ihm dabei kriftig
an die Hand.?® Auch die beiden Altarbilder scheint er durch «iicht biblische»
ersetzt zu haben. In diesem «wunderschonen Kirchlein mit seinen lieblichen Al-
tiren» und dem «Tabernakel des Heiligsten» fiihlte sich der fromme Priester
nun wirklich geborgen.

Neben der Seelsorge hatte Alois Fuchs auch Schule zu halten. Diese Ver-
pflichtung war bereits in der bischéflichen Urkunde zur Errichtung der Kaplanei
(1787) enthalten? Auch die Griindungsurkunde der Pfarrei hatte das Schule-
halten zur Aufgabe des jeweiligen Ortspfarrers gemacht?® Die Schuldigkeit sollte
so lange dauern, «bis die Gemeinde im Stande seyn wird, einen eigenen Schul-
fond zusammen zu bringen, ein Schulhaus zu erbauen und einen Lehrer zu be-

18 Geht aus einem durch A. Fuchs veranlaBten Schreiben von Kommissar G. F. Suter an
die Schwyzer Regierung hervor (StA SZ, Mappe I, 530, 30. April 1825).

19 cMit der herzlichsten Liebe kam ich, die herzlichste Liebe schlug mir entgegen.» (Quelle
in Anm. 2).

2 In den Jahren 1821-30 wurden in Riemenstalden 26 Kinder getauft und 22 Personen
zu Grabe getragen (Dettling 152).

®t Dieses und die folgenden Zitate nach Predigt 62; s. auch Glauben I 73 Anm. 1. Betr.

Aldire s. Linus Birchler, Die Kunstdenkmaler des Kt. Schwyz II, Basel 1930, 312,

Schraner 36. Birchler nennt im Verzeichnis der Kiinstler und Handwerksmeister (II 784

ff.) einen Marzell Miiller senior, der Schreiner, Baumeister und Altarbauer war, und

einen gleichnamigen Junior, Altarbauer und Plastiker. ‘

* Vaterland 195 («mi lieb Altarfasser M. M.»).

# Nach dem Nekrolog von Pfr. Robert Kilin in der NZZ Nr. 75 v. 16. Midrz 1855

schaffte Fuchs auch eine Kirchenuhr an; s. auch Dettling 306, der seine Angaben iiber

A. Fuchs offensichtlich diesem Nekrolog entnommen hat.

Schraner 17. 1799 berichtete der Schulinspektor dem helvet. Minister fiir «Kiinste und

Wissenschaften»: «Der Herr Kaplan allda hilt im Winter Schule. Die Zahl der Kinder

war letzten Winter acht bis zehen, die nur schreiben und lesen lernen. Auch da sind

die Hiuser sehr zerstreut, ein wildes Ort und wenig Begierde, was zu lernen. Der Lehrer

allda bezieht nur einen Batzen, ohne andere Zulage. Auch da sind wie in den iibrigen

Gemeinden die Abc Biichlein nach Anleitung der Normalschul eingefiihrt.»

(Martin Ochsner, Die schwyz. Schulberichte an Minister Stapfer. MHVS 20, 1909,

205-310, zit. 239).

% Der Text der Urkunde ist vollinhaltlich wiedergegeben bei Schraner 29-33.

22

233



solden, worauf dieselbe den Bedacht zu nehmen verspricht». Das Versprechen
wurde erst zu Beginn unseres Jahrhunderts eingelost.?” Pfarrer Fuchs betrachtete
das Schulehalten nicht als ein zusitzliches MuB. Ihm lag ja die Schulung und Er-
ziehung der Jugend ganz besonders am Herzen, und wir glauben, dafl er den
Kindern von Riemenstalden auch ohne Verpflichtung Unterricht erteilt hitte.
Zwar muBlte der gebildete Mann, der eben von der Universitit Tiibingen zuriick-
gekommen war, recht tief hinuntersteigen. Dieser Abstieg storte den friihern
Professor aber kaum. Er war zufrieden, wenn er iiberall die Bildung des Volkes
fordern konnte, sei dies nun in der ersten Klasse der Primarschule oder in der
obersten des Gymnasiums. Viel mehr als Lesen, Schreiben und etwas Rechnen
konnte zwar nicht beigebracht werden®® denn das Schuljahr begann erst nach
dem Martinstag und horte im April oder Mai bereits wieder auf.?® Ueberdies
wurde nur am Morgen Schule gehalten, und auch diese kurze Schulzeit erlict
noch vielfachen Unterbruch, weil «die Kindlein wegen weiter Entfernung und
schlechten Wegen und jimmerlicher Kleidung bey schlimmer Witterung» oft
nicht dem Unterricht folgen konnten3® Der Schulraum war dem Lernen auch
nicht forderlich, denn Fuchs muBite seine 10—15 Schiiler in seiner eigenen Wohn-
stube unterweisen. Und schlieBlich hatte auch die Fiithrung einer Gesamtschule
einige Probleme gestellt. Fuchs hitte deshalb gerne jedes Kind privat unterrich-
tet, was aber verstindlicherweise wieder auf Schwierigkeiten stieB. Das einzige,
was der Lehrer an diesen Verhiltnissen indern konnte, war der Schulraum. Er
lieB deshalb im Erdgeschof3 des Pfarrhauses eine Schulstube einrichten’! die bis
zum Bau eines Schulhauses (1907) ihren Zweck erfiillen muBte. Lie3. der Raum
auch zu wiinschen iibrig, so konnten die Schiiler nun immerhin auf Binken
schreiben, und sie benetzten dem Lehrer nicht mehr «auf Stundenlang den Bo-
den, wenn sie sich miihsam durch den tiefen Schnee hindurch arbeiten muf-
ten» 32

Neben Seelsorge und Schulehalten hatte Fuchs auch viele Arbeiten in der Ge-
meinde zu iibernehmen. Wohl gab es vorschriftsgemiBl einen Gemeinderat mit
einem Gemeindeschreiber, einen Kirchenrat und eine Armenpflege. Deren Mit-

¥ Im Oktober 1901 wurde die Schule erstmals von einem weltlichen Lehrer gefiihrt. Das
Schulhaus konnte sechs Jahre spiter bezogen werden (Schraner 90, 93). — Ueber die
heutigen Schulverhiltnisse in Riemenstalden s. Adalbert Kilin, Schulplanung in Berg-
gegenden am Beispiel von Riemenstalden, SZ Planung 80, Beilage zur «Schwyzer Zei-
tung> Nr. 69 v. 31. Aug. 1971, 32-35.

* Als Lesebiichlein diente wahrscheinlich Schmids «Biblische Geschichte fiir Kinder»
(Meyer von Knonau 154). — Christoph von Schmid (1768-1854), bekannter Seelsorger,
Jugenderzieher, Schulfachmann und Schriftsteller; ein enger Freund Sailers, der von sei-
nem Lehrer entscheidend beeinfluBt war (LThK 9, 432 f.).

* Meyer von Knonau 153.

3 wie Anm. 2.

%t Kilin, Fuchs 6. In Puchsens NachlaB liegt ein vom 22. Febr. 1826 datiertes Schreiben
von Kaspar Blittler, das sich auf diesen Einbau beziehen konnte. — Kaspar Blarttler
(1791-1872) von Hergiswil. Besitzer der Papierfabrik in Rotzloch, Erbauer des ersten
Hotels auf dem Pilatus und des Pilatusweges. Landmajor, 1847-49 und 1856-62 Bauherr
des Kt. Nidwalden. Zu seiner Zeit der bedeutendste Industrielle des Kantons und einer
der verdientesten und initiativsten Staatsminner. — Konstantin Deschwanden, Caspar
Blaettler. Papier-Fabrikant in Rotzloch Kt. Unterwalden (Thun 1873); Franz Odermatt,
Der Kt. Unterwalden nid dem Wald im 19. Jh., Stans 1937, 204-207.

2 Wiinsche 144 Anm.

234



glieder konnten «aber auch mit dem besten Willen wenig mehr als Aushilfe
leisten»3® Die ilteren Minner waren wohl nicht einmal des Lesens und Schrei-
bens kundig, und alle waren froh, wenn sie der tiichtige Pfarrer und Lehrer in
allen Fragen der Gemeinde' beriet und ihnen vor allem auch die schriftlichen
Arbeiten abnahm. Ein schones Beispiel von Fuchsens Sorge fiir das Wohl seiner
kleinen Gemeinde war sein Eintreten fiir die Pockenschutzimpfung. Die Vor-
urteile waren damals noch groB. Man glaubte, die Pocken seien ein der mensch-
lichen Natur notwendig anhingendes Uebel oder eine Fiigung Gottes, der man
nicht entgegenwirken diirfe3* Fortschrittliche Minner der Kurie hingegen, wie
Kardinalstaatssekretir Consalvi, hatten die Impfung erlaubt. Auch Sailer sah
deren Wichtigkeit ein, wollte sie aber nicht — wie es damals Ofters geschah —
als Gegenstand einer Predigt behandelt wissen.3® Vor wenigen Jahren hatten die
Pocken auch in Riemenstalden zahlreiche Opfer gefordert. Als diese gefihrliche
Infektionskrankheit im Winter 1824/25 erneut zu grassieren begann, trat Fuchs
eines Sonntags auf die Stufen des Altars und erklirte der versammelten Pfarr-
gemeinde faBlich und liebevoll die Wohltat der Schutzimpfung. Er anerbot sich,
zu diesem Zweck einen Arzt in sein Pfarrhaus zu rufen. Die Gliubigen nahmen
seinen Vorschlag freudig an, und bald darauf wurden alle Riemenstaldner Kin-
der im Pfarrhaus geimpft, «was zu dieser Zeit und in dieser Gegend etwas Un-
gewohnliches war»3® Auch einige Sisikoner waren hierfiir nach Riemenstalden
gekommen.3” So wurde Pfarrer Fuchs im Geiste Sailers zum Fiihrer und Berater
der Gemeinde auch in Fragen des duflern Lebens.

Neben allen Sorgen der armen Riemenstaldner vergaBB Fuchs aber nicht die
Anliegen seines Heimatkantons und der andern Utrkantone. In den vielen ein-
samen Stunden lebte in ihm wieder der Plan eines groBen Urschweizer Institutes
auf. So fragte er Spittler und seine iibrigen Basler Freunde: «Hat sich in den
verflossenen 18 Monaten noch gar keine Aussicht fiir jenen Gegenstand unsrer
friithern Correspondenz gezeigt?»3® Am Tag darauf wandte sich der bildungs-
beflissene Mann in einem ihm «héchst wichtigen Schreiben iiber Erziehung und
Vaterland» auch an den bekannten Ziircher Professor und Erziehungsrat Johann

3 Denkschrift I 11.

3 Meyer von Knonau 95.

% Chrysostomus Schreiber, Schutzpockenimpfung und Predigt. Volk und Volkstum, Jahr-
buch fiir Volkskunde 2 (1937) 355-358, zit. 357 f.; s. auch den vorangehenden Artikel
von Albert Becker, Kirche und Schutzpockenimpfung, 353-355. — Auch Sailers enger
Freund Joseph Weber (1753-1831; LThK 10, 972 f£.), ein bekannter Philosoph und
Naturwissenschaftler, fithrte in seinem Wirkungskreis die Schutzpockenimpfung ein
(Stuger 28). Betr. die Haltung Consalvis s. Hans Kiihner, Lexikon der Pipste, Ziirich
1956, 274.

% Kilin, Fuchs 6; s. auch Meyer von Knonau 95.

3 Diese Pockenimpfung in Riemenstalden erzihlt Meyer von Knonau 95 f. Die Mitteilung
erhielt er wohl von Puchsens Freund Augustin Schibig, der ihm verschiedene Materialien
fiir sein Werk iiber den Kt. Schwyz zur Benutzung iiberlassen hat. — Leo XII. (1823-29)
hat 1829 die von Consalvi eingefiihrte Pockenimpfung verboten (wohl nur fiir den
Kirchenstaat), da die Pocken ein Strafgericht des Himmels seien. Diesem Papst, in
dessen Person und Pontifikat edas Enge, Verbohrte und Kleinliche {iberwog», war die
ansteigende Sterblichkeitsziffer gleichgiiltig geblieben! (Kiihner 274 f., s. Anm. 35; vgl
al.uc6h I,gng.zf von Déllinger, Kirche und Kirchen. Papsttum und Kirchenstaat, Miinchen

861, 556 f.).

38 wie Anm. 2,

235



Kaspar von Orelli. Beide Briefe scheinen aber den Weg von Riemenstalden
nach Basel bzw. Ziirich nicht gefunden zu haben.3?

Muflte Alois Fuchs in Riemenstalden auch «so viel moglich Alles seyn»*® so
fand er doch noch geniigend Zeit fiir Lektiire, Besuche und Wanderungen. Zu-
weilen zog er in dreistindigem Marsche iiber Binzenegg—Schilti-Morschach—
Oberschonenbuch zu seinen Lieben nach Schwyz. Manchmal kam er aber nur bis
zu den Morschacher Héhen. Von dort blickte er jeweils mit Wehmut auf seine
«ewig theure Heimath — liebend, segnend, theilnehmend». «Da sah ich deine
hl. Vorzeit», schreibt der geschichtsbewufite und empfindsame Mann, «sah sie
wandeln die Heldenbahn, deine groBherzigen Urviter, blickte in die Gegenwart,
blickte in die Zukunft — und weinte».*! Stundenlang verweilte er auf dem Hin-
oder Riickweg in der Kapelle des hl. Franz Xaver, des Apostels von Indien und
Japan, und verlor sich in Betrachtungen dariiber, «was ein einzelner Mensch mit
Gottes Gnade fiir ganze Linder, fiir Millionen Menschen, fiir viele Jahrhunderte
werden kann» .42 Die Gegend um Riemenstalden gefiel dem Schwyzer auBerordent-
lich. Er glaubte, die Urkantone nihmen sich «nirgends so schén aus wie dort
oben — hier Schwyz, drunten Unterwalden, drinnen Uri und mitten inne das
Allerheiligste, das Riittli». «O! welche Seligkeiten erschlieBen sich da dem fiih-
lenden Gemiithe, und wie oft wiinschte ich diesen HochgenuB dem unsterb-
lichen Miiller, der am helvetischen Heimweh starb!»%® ruft Fuchs aus. «O! ihr
lb. Urkantone! welche Freude durchzuckte mich, wenn ihr so oft in himmlischer
Verklirung mir entgegen strahltet; diese Stunden waren mir immer Neujahrstage
von 1308! Aber wie unendlich litt ich, welche bangen Sorgen ergriffen mich,
wenn dichter Nebel, wenn nichtliche Finsterniss iiber dich, o Schwyz! und iber
euch, ihr Urlande! lag, — wenn Stiirme iiber euch losbrachen, die Blitze zuckten
und die Donnerschlige erdrohnten oder wenn driickende Schwiile iiber euch
lastete und Gewitterwolken sich drohend aufthiirmten, — das waren mir denn
auch Tage. Welche? Leset in der Geschichte und in der Zukunft!»* Besonders
» ZBZ, Familienarchiv von Orelli, Brief v. 9. Juli 1825. In diesem zweiten Brief an J. K.

v. Orelli vermutet Fuchs, «daB man irgendwo die schindliche Perfidie begangens» habe,

seine Sendung v. 27. Mai an die Buchhandlung Orelli-FiiBli zu erbrechen und das Schrei-

ben zuriickzubehalten. Fuchs stellt sich in diesem Brief als Mitglied der 1810 gegr.

Schweiz. Gemeinniitzigen Gesellschaft vor, in die er an der Jahresversammlung v. 16./17.

Sept. 1823 in Trogen zusammen mit seinem Freund Joseph Martin Lindauer, Pfr. in

Wangen, aufgenommen wurde (Verhandlungen der SGG 13, 1823, 362, u. Vaterland,

Biogr. Skizze 41). Dieser Gesellschaft gehorten u.a. folgende Schwyzer an: Landammann

Alois von Reding (seit 1810), Landesstatthalter H. M. Hediger und Spitalkaplan Augustin

Schibig (beide seit 1812), Rektor Franz Holdener und Prof. Melchior Tschiimperlin

(beide seit 1826) und Landammann Nazar von Reding (seit 1835), s. Johann Adam Pupi-

kofer, Geschichte der schweiz. gemeinn. Gesellschaft, Ziirich 1860, 192 f.

An Spittler schreibt Fuchs am 17. Nov. 1825 betr. seinen ausfiihrlichen Brief v. 26. Mai

8l. Jahres: «Da Sie frither so giitig waren, an denselben (sc. Schicksalen) herzlichen An-

‘theil zu nehmen und mir alle Briefe piinktlich zu beantworten, so muB} ich vermuthen,

daBl Sie meinen frithern Brief nicht empfangen haben, — woriiber ich Sie nun bitte,

mir bestimmte Auskunft zu geben.» (Es ist der letzte Brief an Spittler.)
“ Denkschrift I 11.
4 Vaterland, Biogr. Skizze 37.
* Vaterland 47. Pfr. Fuchs hielt in dieser Kapelle 1828 eine Predigt (Vaterland, Biogr.

Skizze 43 f.).

% Der berithmte Schaffhauser Historiker Johannes von Miiller (geb. 1752) verstarb am

29. Mai 1809 in Kassel.

4 Vaterland, Biogr. Skizze 37 f.

236



gerne fuhr Fuchs von der Tellsplatte in einem Schifflein zum idyllisch gelegenen
Dérfchen Bauen, das er mit Riemenstalden ganz besonders liebgewonnen hatte.*®
Von dort aus gings nach steilem Anstieg am SchloBchen Beroldingen vorbei zur
Wallfahrtskapelle Maria-Sonnenberg auf Seelisberg und dann auf abschiissigem
Pfade auf die geheiligte Riitliwiese hinunter, dann wieder iiber den See nach Sisi-
kon hiniiber — wo Pfarrer Fuchs ein immer gerngesehener Gast war® — und
zuriick ins «Eremitenstiibchen» im «Ranft».47 Diese Rundreise konnte Fuchs
nie zuviel machen.®® Auf seinen zahlreichen Wanderungen lernte der Riemen-
staldner Pfarrer auch den Landschaftsmaler Delkeskamp kennen.®

Mit Sailer hatte Fuchs seit 1820 wahrscheinlich keine Briefe mehr gewechselt.
Der Grund liegt zweifellos in der streng kirchlichen Erklirung, die sein Lehrer
am 70. Geburtstag, d.h. am 17. November 1820, verfaBte, nachdem er mit Be-
triibnis horen muflte, dal «mancherlei offenbar falsche Anschuldigungen», die
er bislang mit Schweigen iiberging, ihren Weg bis zum Hl. Vater nach Rom ge-
funden hatten®® War Fuchs auch iiberzeugt, «daBl der Edle gewifl die wich-

4 Vaterland 74.

% Vaterland 79. Zur Ceschichte dieser Gemeinde am Eingang ins Riemenstaldnertal s. die
Schrift des Dichterpfarrers Walter Hauser, Geschichte eines Dorfes (1447-1947), Am-
riswil 1947,

47 Vergleiche von A. Fuchs in Wiinsche 144 Anm. und Vaterland 81.

8 Vaterland, Biogr. Skizze 37 Anm.

# Vaterland 100. ‘

Friedrich Wilbelm Delkeskamp (1794-1872), einer der bedeutendsten Kartographen
seiner Zeit. Der in Bielefeld geborene Kinstler kam 1825 und 1827 in die Schweiz
und sammelte hier von 1828-30 Materialien fiir seine malerische Darstellung der Alpen.
1831 lieB er sich in Frankfurt a. M. nieder. Werke: u.a. «Malerisches Relief des klassi-
schen Bodens der Schweiz» (9 Blatter, 1830-35), «Malerisches Relief der Schweizer und
angrenzenden Alpen». — Schweizerisches Kiinstler-Lexikon I, Frauenfeld 1905, 352;
Ulrich Thieme/Felix Becker, Allg. Lexikon der bildenden Kiinstler von der Antike bis
zur Gegenwart IX, Leipzig 1913, 23 f, — «Dieser edle Deutsche kennt unser Land besser
als jeder von uns!», schreibt A. Fuchs in Vaterland 100 Anm.

50 Sailers wichtige Dreipunkte-Erklirung (nach einer etwa gleich langen Einleitung) sei
hier vollinhaltlich wiedergegeben (Text bei Schiel I 607 f., s. auch S. 79).

«Vor dem Auge der Wahrheit erklire ich also mit der hochsten Einfalt, die dem Jinger
Christi ziemt:

I. Daf ich der heiligen, katholischen, apostolischen, romischen Kirche mit der Pietdt
eines Sohnes, mit dem Glauben eines wahren Christen und mit der Wissenschaft und
Einsicht eines kath, Theologen anhange, standhaft, aufrichtig und wahrhaftig, und es mir
zur hochsten Ehre rechne, der kath. Wahrheit mit voller Ueberzeugung zugetan zu sein
und zu bekennen, es zu sein.

Ich erklire vor dem Auge der ewigen Wahrheit:

II. DaB ich verdamme alle Grundsitze, Maximen, Lehren der Pseudomystiker der dltern
und neuern Zeit, unter welchen Namen sie immer umhergeboten werden mogen; alle
Grundsitze namlich, die das gliubige Gemiit von der gesunden Vernunft zu den Tdu-
schungen der Phantasie, von dem Geiste der Universalkirche zum Privatgeiste, von dem
Gehorsam gegen geistliche und weltliche Obrigkeit zur falschen Freiheit des Gemiites
hiniiberlocken und eben deshalb meinem Gemiite stets fremde waren, und alle anderen
Irrtiimer, welche die heilige, katholische, apostolische, romische Kirche verdammt.

Ich erklire vor dem Auge der ewigen Wahrheit:

III. DaB, wenn es mir wider all mein BewuBtsein und all mein Wollen begegnet sein
sollte, in meinen Biichern, Schriften, Gesprichen irgend etwas von der Wahrheit Ab-
weichendes, irgendeinen Irrtum zu behaupten, ich denselben verwerfen und, dem Beispiele
des groflen Fénelon nachfolgend, in allem mich dem Urteile des hochsten Oberhauptes
der Kirche unterwerfen und auf diese Weise der Wahrheit zum Siege, der Kirche zum
Frieden und zur Eintracht, mir zur Ehre des Gehorsams Gliick wiinschen wiirde.»

237



tigsten Griinde dazu haben mochte und jedenfalls von der reinsten Absicht da-
bei ausging», so konnte er doch an diesem «Geburtstagsgeschenk» keine Freude
empfinden. Er betrachtete Sailers Rechtfertigung als «eine Art Revokations-
schrift».® Schon in der harten und ausschlieBlichen Sprache konnte der Schiiler
seinen frither so milden und toleranten Lehrer nicht wiedererkennen. Wenn Sailer
alle Irrtimer verdammt, «welche die heilige, katholische, apostolische, romische
Kirche verdammt», so mochte Fuchs sich fragen, ob damit nur Irrlehren (Hi-
resien) gemeint seien oder auch Lehren, die von Rom und allen konservativen
Kreisen als Irrtiimer gebrandmarkt, in Wirklichkeit aber durchaus vertretbar,
ja genuin christlichen Inhaltes waren.’* Und wenn der Landshuter Theologe sich
«in allem dem Urtteile des hochsten Oberhauptes der Kirche unterwerfen» wollte,
hat sich sein Freund wohl iiberlegt, ob das «in allem» eine dem Katholiken
gebotene Annahme aller Glaubenswahrheiten bedeuten oder auch eine blinde
Uebernahme aller Lehrmeinungen und Gesetze Roms mit einschlieBen sollte.
Wie dem auch sei, Tatsache ist, daB Fuchs bereits 1820 mit Sailers Erklirung
nicht einverstanden war. Dies darf uns nicht iiberraschen, denn sosehr auch
der Schwyzer Professor an seinem Landshuter Lehrer hing und dessen Ansichten
zu beherzigen trachtete, so weit entfernt war er doch auch von einem «sclavischen
. jurare in verba magistri», und er glaubte, daB} auch Sailer selbst davon «unend-
lich entfernt war, etwas Stabiles griinden zu wollen», sondern stindig vorwirts
strebte und rang®® Fuchs betrachtete seinen Lehrer «iiberhaupt nicht als einen
Unfehlbaren» und konnte auch nie glauben, «daB Irrungen und MiBgriffe einen
wahrhaft groBen Mann bei Besonnenen erniedrigen konnen», zumal bei Sailer
«die gemiithliche Seite die denkende iiberwog» .5

Im Herbst 1824 reiste der beriihmte Theologe, nunmehr Weihbischof von Re-
gensburg, zum letztenmal in die von ihm so sehr geliebte Schweiz.% Wir wissen
nicht, ob Fuchs im Riemenstaldnertal, «der verlassensten Gegend, die man sich
denken kann»®® von Sailers Anwesenheit Kenntnis hatte. Es kam jedenfalls zu
keiner Begegnung etwa in Meggen, wo der hohe Gast zehn volle Tage blieb.
In die Heimat zuriickgekehrt, schrieb Sailer seinem «innigst theuren» Freund:%
«Ich habe die Schweiz besucht im Sept. 1824, blo3 um meine Freunde zu sehen
und Sie und mich im allerheiligsten Glauben zu stirken. Fast alle sah ich —,
meinen Alois sah ich nicht. Und auch einen schriftlichen Grufl von ihm in der
Schweiz sah ich nicht. Das that wehe. Lieber Freund! Die Liebe stirbt nicht. —
Ueberdem traf mich ein Wort aus einem bedeutenden Munde: Was hat denn
A. Fuchs fiir eine Correspondenz mit Spittler?®® — Nochmal: Die Liebe stirbt
nicht. Gott fithre Dich auf allen Deinen Wegen. Ich griile freundlich die Deinen.
Vale, ama, ora! Scribe!» Alois Fuchs haben diese Zeilen sehr geriihrt. In einem

51 Sailerschrift 9.

8 Wie verhingnisvoll sich eine undifferenzierte Betrachtungsweise ausgewirke hat, beweist
der «Syllabus errorum» Pius’ IX. vom Jahre 1864. «Irrtiimer, Hiresien und blof unge-
schickte oder unkluge Aussagen waren darin unterschiedslos durcheinandergewirbelt
und mit dem gleichen Bannspruch belegt.» (Conzemius 27).

58 Sailerschrift 9.

54 Sailerschrift 8 («gemiithlich» = veraltet fiir «das Gemiit betreffend»).

5 Schiel II 614.

5 Denkschrift I 10.

57 NAF, Sailer-Fuchs, 24. Nov. 1824,

8 Diese Frage stellte wohl Prof. Giigler (s. S. 123 f. und S. 129 Anm. 174).

238



ellenlangen Brief erzihlte er nun seinem ehemaligen Lehrer seine Schicksale seit
1820, nimlich den Tod seines besten Freundes Hediger, die Verfolgung wegen
seines Kampfes gegen einen Anschlul der Urkantone an Chur, seine fruchtlosen
Bestrebungen zur Hebung der Schulen in Schwyz, aber auch seinen niitzlichen
Aufenthalt in Tibingen und seinen Einsatz in der vernachlissigten Gemeinde
Riemenstalden. Die Frage nach dem Briefwechsel mit Spittler konnte Fuchs auf
den Gedanken bringen, Sailer zweifle an seiner kirchlichen Haltung oder be-
fiirchte gar einen Uebertritt zum Protestantismus. Gerade 1824 konvertierte nim-
lich Sailers Freund Ignaz Lindl zum evangelischen Christentum,®® und sein Schii-
ler Johannes Evangelista GoBner wird zwei Jahre darauf den gleichen Schritt
tun, nachdem er schon lange eine schwankende Haltung eingenommen hatte.
Doch Sailer versichert seinem «geliebten Alois»:® «Nicht das geringste MiB-
trauen iiber die Festigkeit Deiner theologischen und sittlichen Maximen konnte
meine Seele je beschleichen. Ich wollte nichts als durch Deine eigenen Herz-
ergieBungen im Glauben daran bestitiget werden, und dies ist mir durch Deinen
herz- und geistvollen Brief reichlich zu theil geworden Den herzlichsten Dank
dafiir! — Nein, Geliebter, eben weil ich Dich stets im Auge und Herzen trug,
so sehnte ich mich so sehr darnach, Dich zu sehen und fiihlte es so tief, Dich
nicht gesehen zu haben.» «Aber nun hab ich Dich doch gesehen», fihrt Fuchsens
fritherer Lehrer fort, <habe Dein ganzes Gemiith und Deine Schicksale und Deine
Ergebung und Aufopferung fiir die verwahrlosete arme Gemeinde gesehen in Dei-
nem Buche, denn das ist Dein Brief. Um so lieber bist Du mir aber, weil Du
in den Stunden der Listerung bewihrt worden und Deinen wachen Sinn fiir die
Wahrheit behalten hast... Indess wiinschte ich Dir denn doch einen bessern
Wirkungskreis — im Kreise der Deinen! — Was Du iiber das Sinken und Ge-
sunken-seyn der Geistlichkeit schreibst, ist leider wahr. — Vielleicht kannst Du
mich einmal besuchen — hier, da wollen wir uns aus-reden. Bis dahin schreibe
mir, so oft Dich Dein Herz dazu ermahnt. Ich griie die Deinen und umarme
Dich, ewig Dein S.» Zu einem Besuch des Weihbischofs von Regensburg kam
es begreiflicherweise nicht, vielleicht aber zu weitern «HerzergieBungen». Fuchs
stand dem Bischof Sailer jedenfalls — wie manch anderer Schiiler und Freund —
etwas distanzierter gegeniiber, zumal dieser nach zehn Jahren seine Erklirung
vom 17. November 1820 erneuert und bestitigt hat®* Zu einem Bruch kam es
aber nie, wie Fuchsens «Blume auf Sailers Grab» beweist.

Waren die Beziehungen zu Sailer lockerer geworden, so hatte sich Fuchsens
Freundschaft mit Sailers Lieblingsschiiler Christophor Fuchs um so enger gestal-
tet.®? Dieser, seit Oktober 1825 Pfarrer von Rapperswil, ruhte nicht, bis er seinen
in allem gleichdenkenden Freund fiir seine Vaterstadt gewonnen hartte.®® Fuchs

% Ignaz Lindl (1774-1845), 1799 Priester; von J. E. GoBner fiir die Allgduer Erweckungs-
bewegung gewonnen, wandte er sich aber bald einem radikalen Chiliasmus zu. Griindete
1822 mit dt. Anhingern die Gemeinde Sarata in Bessarabien. 1824 ausgewiesen, trat er
in Leipzig formlich zum Protestantismus iiber und wurde Lehrer am Seminar der Rhein.
Missionsgesellschaft in Barmen. Lindl ging schlieflich mit einem Teil seiner Gesinnungs-
freunde zur Nazarener-Gemeinde des Baslers Johann Jakob Wirz (1778-1858) iiber.
LThK 6, 1064; Schiel (Reg.).

% NAF, Sailer-Fuchs, 26. Jan. 1825.

st Schiel I 608.

82 StA BS, Fuchs-Spittler, 9. Mai 1823.

¢ Kilin, Fuchs 7; Vaterland, Biogr. Skizze 38; Denkschrift I 12.

2439



wuBite wohl, daB er fiir eine bessere Stelle geschaffen war, wollte aber Riemen-
stalden erst wieder verlassen, nachdem er einen geeigneten Nachfolger gefunden
hatte. Dies war im August 1828 der Fall, als Johann Peter Elmauthaler, ein eif-
riger und liebenswiirdiger Jungpriester aus dem Salzkammergut, die Pfarrei iiber-
fia ki, ®

Die Riemenstaldner lieen ihren Pfarrer und Lehrer nur ungern ziehen, und
auch Fuchs wire noch gerne bei ihnen geblieben.® Die Bewohner des Tales wa-
ren zwar auch unter seiner Leitung keine Engel geworden. Ihr Pfarrer hatte hier
Erlebnisse, «die mancher reiche Pfarrer in einer groflen Gemeinde in 30, 40, 50
Jahren nicht hat».* So muBlte er in zwei «griBlichen» Fillen sich als Arzt be-
titigen und «in einem furchtbaren Fall» die Polizei ausiiben.’” Auch das «wider
alle Ordnung» durchgefiihrte Holzreisten, das auch an der Kirche Schaden an-
richtete, hat ihm nicht geringen Kummer bereitet.®® Im Ganzen gesehen hatte
aber Fuchs in der Seelsorge und vor allem bei den Schiilern manche Freude er-
lebt. In den Bergen fand er auch die Gesundheit wieder, fiir die er Gott nie genug
danken konnte und die ihm Sailer vor allem wiinschte.%® Betrachtete er zunichst
seinen Gang ins einsame Tal als Opfer, so muflte er bei seinem Abschied be-
kennen: «Nein, es war kein Opfer..., es war im Plane der Vorsehung eine Cur-
Anstalt und eine Hochschule, wie ich noch auf keiner gewesen.»"

Riemenstalden blieb Alois Fuchs unvergessen. «O! ich bin noch hundertmal
in euerm Kirchlein und auf euerm Gottesacker, und hundertmal bin ich noch
dahinten in den schauverlichen Kliiften», schrieb er 1832 als Professor in Rappers-
wil.”™ Und viele Jahre spiter gab er, frei von Heimwehgefiihlen, den Hauptgrund
fiir seine Liebe zu Riemenstalden an, wenn er bekannte: «Ein Geistlicher kann
nirgends wohltitiger wirken als in einer solchen hochst verlassenen Gemeinde.»™

Auch nach seinem Weggang setzte sich Fuchs noch fiir seine lieben Riemen-
staldner ein. Im Herbst 1829 ersuchte er das Oberallmeindgericht Schwyz im Na-
men der Talbewohner, das an der Maienlandsgemeinde von 1777 zugunsten der
Kaplaneipfriinde zur Benutzung iiberlassene Stiick Allmeindland auf der Gold-
plangg, genannt Katzenschwanz, zu eigen zu geben. Das auch von Pfarrer und

8 Johann Peter Elmautbaler (1801-1887) von Gersbach. Besuchte das Priesterseminar
in Chur, wo er nach seiner Ordination als Professor wirkte. 28. Aug. 1828 bis 24. Febr.
1830 Pfarrer in Riemenstalden. 1830—36 Pfarrer von Fliielen, dann bis 1883 Pfarrer
von Altdorf (Nachfolger Kommissar Devajas). 1850-62 Erziehungsratsprasident; ver-
dient um die Reorganisation des Urner Schulwesens. Didzesanrat. GemaBigt-versdhnlichen
Sinnes und sehr sanften Charakters; auBlerordentlich wohltitig. — Urner Wochenblatt
Nr. 13 v. 26. Miarz 1887; Luzerner Tagblatt Nr. 25/26 v. 26./30. Mirz 1887; Der
freie Schweizer Nr. 39 v. 23. Sept. 1836; Schraner 37; Josef Miiller, Die Geistlichkeit
von Fliielen, ZSKG 21 (1927) 21 f.; Friedrich Gisler, Die Pfarrherren von Altdorf.
Hist.-biogr. Notizen, Altdotf 1931, 29 ff.; Schwyz. Geschichtskalender 31 (1929) 15.

% Vaterland 74.

% ReA SZ, A. Fuchs an Nazar von Reding, 9. Aug. 1847.

¢ Denkschrift I 11.

%8 StA SZ, Mappe I 323: Beschwerdeschreiben von A. Fuchs im Namen des Kirchenvogts
und der Kirchenrite von Riemenstalden an Landammann und Rat von Schwyz, 1. Dez.
1826. Fuchs verlangt, dal die notigen Wichter gestellt, die StraBe immer offengehalten
und der Schaden an der Kirche ersetzt werde.

® Vaterland, Biogr. Skizze 36 f.

™ a.a. 0.36.

" Vaterland 74.

2 Denkschrift I 11.

240



Kommissar Georg Franz Suter unterstiitzte Begehren wurde von der Oberallmeind-

gemeinde abgelehnt, hingegen, wie schon 1819, die Benutzung fiir weitere zehn
Jahre bewilligt.”

 Schwyz. Geschichtskalender 24 (1922) 47 f.; betr. 1819 a.a. 0. 25 (1923) 54 f.

s 241



	Zwischenlösungen (1823 - 1828)

