
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 64 (1971)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 1. Teil, Studien und Wirken im
Heimatkanton (bis 1828)

Autor: Pfyl, Othmar

Kapitel: III. Abschnitt: Zwischenlösungen (1823 - 1828)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III. ABSCHNITT

Zwischenlösungen (1823-1828)

1. Kapitel:

Weiterstudium in Tübingen

Wohin sollte Fuchs nun ziehen und in welcher Stehung tätig sein? Als Priester
wird er wohl an die Uebernahme einer Seelsorgsstehe, als Schulmann an den
Unterricht in einer außerkantonalen Schule gedacht haben. Der lernbegierige
Professor spürte aber vor ahem den Drang in sich, seine erst in Landshut befriedigend

erworbene Bildung zu vertiefen und zu vervollständigen.1 Dabei strebte
er als Priester und Seelsorger in erster Linie eine theologische Weiterbildung an.
So entschloß sich denn der bald 30jährige Geistliche zum Weiterstudium.

Für den begeisterten Schüler Sailers und Zimmers wäre eigentlich nur wieder
Landshut in Frage gekommen. An der dortigen Theologischen Fakultät waren
aber seit seinem Weggang im Jahre 1816 einschneidende Veränderungen
eingetreten. Sailer, die Leuchte der Schule, wurde im Herbst 1821 nach 28jähriger
Lehrtätigkeit in das Regensburger Domkapitel berufen und im folgenden Jahr
zum Weihbischof und Koadjutor von Regensburg ernannt. Zimmer, sein bester
Freund, war ihm 1820 im Tod vorangegangen. Im gleichen Jahr starb auch im
besten Mannesalter Sailers Schüler und Freund Peter Roider, Professor und Regens
des Priesterseminars. So blieben nur noch die wenig bekannten Ex-Benediktiner
Benedikt Schneider (Dogmatik) und Sebastian Mah (Exegese). Vor allem durch
den Weggang Sailers, aber auch durch die Verlegung wissenschaftlicher Anstalten

nach München erlebte Landshut einen langsamen Niedergang. Die Universität
blühte erst wieder auf, als sie 1826 nach München verlegt wurde und dorthin

bedeutende Persönlichkeiten (Baader, Görres, Schelling, Döllinger) verpflichtet
werden konnten.2 Landshut kam also für Fuchs nicht in Betracht.

Sailerscher Geist lebte aber in Tübingen weiter, wo bedeutende Theologen die
kirchliche Lehre neu durchdachten und in zeitgemäßer Form vorzutragen
versuchten. Ihr Organ, die 1819 gegründete «Theologische Quartalschrift», war die
erste fachtheologische Zeitschrift der Welt und erfreute sich wegen ihrer Offenheit

und Vielseitigkeit einer wachsenden Leserschaft, vor allem unter der jüngeren
Geistlichkeit.3 Da diese Zeitschrift laufend Urkunden aus der neueren
Kirchengeschichte der Schweiz publizierte, las man sie hier schon aus diesem Grund
mit großem Interesse.4 Auch Fuchs wurde bald auf das neue Organ aufmerksam,
brachte es doch zu seiner nicht geringen Ueberraschung bereits im ersten Jahrgang

das von ihm verfaßte Memorial der sechs Schwyzer Geistlichen vom 22.
Oktober 1818. Je mehr er darin las, desto größer wurde seine Begeisterung für die

1 Denkschrift I 10.
2 Prantl I 720 ff.
8 Lösch VII und 30; Fritz Vigener, Bischofsamt und Papstgewalt. Zur Diskussion um

Universalepiskopat und Unfehlbarkeit des Papstes im deutschen Katholizismus zwischen
Tridentinum und Vatikanum I, Göttingen 19642, 74-77. Das erste Quartalheft des. 150.
Jahrganges (1970) erschien als Festschrift. (Beiträge u.a. von Josef Rief/Max Seckler,
Zum Weg der Theol. Quartalschrift, 5-23).

4 Lösch 46.

212



Ideen der kirchlichen Aufklärung, denen sich die Tübinger Theologen verschrieben

hatten. Was lag ihm deshalb näher, als jene Männer aufzusuchen, die so
sehr seine Zustimmung fanden? Freiburg im Breisgau fiel ja außer Betracht, da
dort teils extreme Aufklärer eine dogmen- und disziplinwidrige Richmng
eingeschlagen hatten.5 In der Schweiz lebte zwar Sailerscher Geist in Luzern fort, wo
neben Widmer Alois Gügler als «der vollendetste Schüler» des Landshuter
Lehrers6 wirkte und auch von Fuchs verehrt wurde. Nachdem aber der junge Professor
in seiner irdischen Heimat «gestürzt» war, wünschte er nichts Sehnlicheres, als
nach Deutschland, seinem geistigen Vaterland7 zurückzukehren, um die von ihm
schon seit Jahren «hochgefeierten und heißgeliebten» Tübinger Lehrer zu hören.8
Im Spätherbst 1823 trat Fuchs die Reise ins Baden-Württembergische an, nachdem

er sich von seinen Lieben verabschiedet hatte.9 Als Begleiter hatte er sich
seinen ihm besonders nahestehenden Bruder Franz Dominik ausgewählt, der auf
dem väterlichen Hof tätig war. Der öfters kränkelnde und zur Schwermut
neigende Jungbauer hatte in seinem Bruder Alois einen verständnisvollen Helfer und
Tröster gefunden, den er nicht mehr missen konnte. Sein Befinden hatte sich nun
merklich gebessert, so daß der weiten Reise ins nördliche Nachbarland nichts
mehr im Wege stand. Die beiden Brüder kamen «unter Gottes Vaterobhut glücklich

nach dem ersehnten Tübingen»10 und nahmen in der rund 8000 Seelen
zählenden Stadt11 Quartier.

Die nach dem Vorbild von Basel mit päpstlicher Vollmacht gegründete
Universität12 galt nach ihrer Eröffnung im Jahre 1477 bald als die bedeutendste im
südwestdeutschen Raum. Sie umfaßte vier Fakultäten mit 14 Lehrstühlen. Zur
Zeit der Glaubensspaltung wurde die streng altkirchlich gesinnte Lehranstalt
gewaltsam der Neuerung zugeführt. In die nachmalige Hochburg der lutherischen
Orthodoxie drangen im 18. Jahrhundert Aufklärung und Rationalismus nur spärlich

ein. Die ältere Protestantische Tübinger Schule war noch offenbarungsgläubig.

Die von Ferdinand Christian Baur13 unter dem Einfluß Schleiermachers
und Hegels begründete jüngere Tübinger Schule übte aber ziemlich radikale
Kritik an den neutestamentlichen Schriften und der Geschichte der Urkirche.

Nachdem Württemberg infolge der Säkularisation starken katholischen Zuzug
erhalten hatte, errichtete König Friedrich I. 1812 in Ellwangen eine Akademie
zur Heranbildung katholischer Theologiesmdierender. Die Lehranstalt, nach ih-
3 Zeller 29 ff.
8 Thesaurus librorum rei catholicae, Würzburg 1848, 338.
7 Predigt 88.
8 Vaterland, Biogr. Skizze 36.
8 Einige Einzelheiten über die Tübinger Zeit erfahren wir aus einem Brief von A. Fuchs

an Chr. Fr. Spittler v. 26. Mai 1825 (StA BS, Nachlaß Spittler). - Gewohnt anschaulich
und originell erzählt von seinen Tübinger Srudien (3 Semester, immatr. WS 1833/34)
der bekannte Pfarrer von Ballwil, Xaver Herzog, genannt «Balbeler», in seinem «Geistlichen

Ehrentempel», 3. Reihenfolge, Luzern 1864, 19-23, auch 4. Reihenfolge, Luzern
1866, 93; s. Elisabeth Egli, Der alte Balbeler. Pfr. X. Herzog von Ballwil (1810-1883)
und sein Anteil an der Luzerner Publizistik des 19. Jh., Diss. phil. Fribourg (Stans 1946),
zunächst im Gfr. 98/99 (1945/46).

48 StA BS, Fuchs-Spittler, 26. Mai 1825.
11 Karl Klüpfel/Max Eifert, Geschichte und Beschreibung der Stadt Tübingen, Tübingen

1849, 290.
42 Klüpfel; LThK 10, 388 ff.
18 Ferdinand Christian Baur (1792-1860), 1826 bis zu seinem Tod Prof. für Kirchen- und

Dogmengeschichte; einer der einflußreichsten prot. Theologen des 19. Jh. LThK 2, 72 f.

213



rem Gründer «Friedrichs-Universitär» benannt, wurde 1817 als Katholisch-Theologische

Fakultät der Tübinger Hochschule angegliedert, um den angehenden
Theologen durch die Philosophische Fakultät eine gute Vorbildung in
Philosophie und Altphilologie zu sichern.14 Die Verbindung mit der alten lutherischen
Landesuniversität sowie die Errichtung eines unter Staatsaufsicht gestehten Kon-
vikts wurde von aufklärerisch-staatskhchlich denkenden Katholiken begrüßt, von
der streng kirchlichen Richmng aber mit Mißtrauen hingenommen.15 In Tübingen

bot sich nun der neuen Fakultät die Gelegenheit, mit den andern Fakultäten,
vor allem mit der Evangehsch-Theologischen, in einen lebendigen und fruchtbaren

Dialog zu treten.16
Schon bald besuchte Fuchs die ersten Vorlesungen. Seinen Namen sucht man

in den Matrikeln der Universität zwar vergebens. Auch das Verzeichnis der
Hospitierenden führt ihn nicht an.17 Hielt der ausgeweihte Kleriker, der auf völlig
freiwilliger Basis weiterstudierte, eine Immatrikulation nicht für nötig? Wie dem
auch sei, wir dürfen mit guten Gründen annehmen, daß der lerneifrige Geistliche
viele der über 40 wöchentlichen Vorlesungen an der Katholisch-Theologischen
Fakultät besucht hat18 Darüber hinaus hat Fuchs wahrscheinlich auch Kollegien
anderer Fakultäten belegt

An der Kathohsch-Theologischen Fakultät lehrten damals die Professoren Drey,
Hirscher, Herbst, Feilmoser und Möhler.

Johann Sebastian von Drey19 wuchs — wie er Fuchs selber erzählte — gleich
Sailer in ganz ärmlichen Verhältnissen auf.20 Der fleißige und talentierte Knabe
rückte aber bis zum Professor an der philosophisch-theologischen Akademie in
Ellwangen auf, wo er Apologetik, Dogmatik und Dogmengeschichte dozierte.
1817 wechselte er mit Gratz und Herbst nach Tübingen über und wurde dort
zum Gründer einer Richmng, die wegen einer bemerkenswerten Gemeinsamkeit

" Klüpfel 438 f.
18 Klüpfel 443 f.
11 Uebrige Fakultäten: Juristische, Medizinische, Philosophische und Kameralistische

(Staatswissenschafdiche).
17 Die Matrikel der Universität Tübingen sind bis 1817 bearbeitet (3 Bde., Tübingen 1906/

1953). Von da an erschien jedes Semester ein gedrucktes «Verzeichnis der Studierenden
auf der Königlich-Württembergischen Universität Tübingen», gegliedert nach Fakultäten,

in diesen die Ausländer separat. - Die Sucharbeit verdanke ich Hrn. Dr. E. Neu-
scheler vom Universitätsarchiv. Auch das Bürgermeisteramt Tübingen und das Institut
für Hochschulkunde in Würzburg, an die mich Dr. Neuscheler verwiesen hat, fanden
keine Angaben oder Hinweise über eine Immatrikulation resp. Exmatrikulation von A.
Fuchs.

18 ThQ 3 (1821) 816: Vorlesungsverzeichnis für das WS 1821/22. - Die ThQ veröffentlichte

ab diesem Semester keine Vorlesungsverzeichnisse mehr.
" Johann Sebastian von Drey (1777-1853), 1806 Prof. am Lyzeum Rottweil, 1812 in

Ellwangen, 1817-46 in Tübingen. - LThK 3, 573 f.; Klüpfel 444. Eine ausreichende
Biographie fehlt.

" «Von Dreys armem Leben als Hirtenknabe vernahmen wir unvergeßliche Anekdoten aus
des edlen Mannes selbst eigenem Munde.» (Sailerschrift 4 Anm. 2).

21 Ueber die Tübinger Schule s. die neueste und umfassendste Darstellung von Geiselmann

(über die Aufklärung in dieser Schule 534-610). J. R. Geiselmann (1890-1970),
der beste Kenner der Schule, setzt sich in seiner Darstellung vor allem mit H. J. Brosch
auseinander, der in seiner Arbeit über das «Uebernatürliche in der Katholischen Tübinger

Schule» (Essen 1962) «ein Bild der Tübinger Schule entwirft, welches der
Wirklichkeit nicht entspricht» (S. 5). Mit dem Grundgedanken der Kath. Tübinger Schule
befaßt sich Geiselmann auch in «Lebendiger Glaube aus geheiligter Ueberlieferung»

214



von Fragestellungen mit Recht den Namen «Tübinger Schule» erhielt21 Inspiriert

von Sailer, Zimmer und Gügler, nahm Drey Stellung gegen den Deismus
der Aufklärung wie auch gegen die Scholastik der letzten drei Jahrhunderte und
suchte vom lebendig-organischen Geschichtsbegriff der Romantik aus neue Wege
in der Theologie, besonders für den Begriff der Tradition und der Kirche. Sailers
Einfluß machte sich u.a. in seiner Forderung geltend, die Biblische Theologie
als Grundlage der gesamten Gotteswissenschaft zu betrachten.22 Zimmer und
andere Theologen boten ihm Ansatzpunkte für seine dogmatischen Entwürfe. Von
Gügler, dem Schüler der beiden Landshuter Lehrer, dem «ersten ausgesprochenen
Theologen der Romantik»,23 übernahm er die Idee des Organismus, welche ihm
die Theologie als ein aus verschiedenen Disziplinen gegliedertes einheitliches
Ganzes erscheinen ließ.24 Als Professor der Dogmengeschichte, die sich erst im
Zuge der Aufklärung als speziehe theologische Disziphn entwickelt hat, betonte
Drey vor ahem die Geschichtlichkeit der Offenbarung, welche Erkenntnis das

Grundprinzip der Tübinger Schule blieb und auch auf dem 2. Vatikanischen Konzil

erneut hervorgehoben wurde.25 Daß er in Anbetracht der Entwicklung der

Dogmen und der Wandelbarkeit menschhcher Einrichtungen die kirchliche Lehre
in bezug auf ihren göttlichen Ursprung kritischer zu betrachten begann, liegt auf
der Hand. So erweckte seine 1815 erschienene Schrift über die Bußdisziplin in
der alten Kirche den Anschein, die Beichte sei nicht unmittelbar von Christus
eingesetzt, sondern von der Kirche geschaffen worden.26 Diese in Rom denunzierte

Schrift wie seine unabhängige, gemäßigt rationalistische Haltung versperrten

Drey - wie Wessenberg - den Weg auf den Rottenburger Bischofsstuhl, für
dessen Besetzung ihn die württembergische Regierung bereits in Vorschlag
gebracht hatte.27

Fuchs zollte dem «hochberühmten, ausgezeichneten» Professor größte Vereh-

(Mainz 1942, 2. unveränderte Aufl. Freiburg i. Br. 1966).
Weitere benutzte Literatur: Klüpfel 438-451 (Kath.-Theol. Fakultät und das Wilhelmstift);

Werner bes. 472-507; Schnabel 90-100; H. Fries im LThK 10, 390 ff.; Karl
Adam, Die Kath. Tübinger Schule. Zur 450-Jahrfeier der Universität Tübingen in:
Gesammelte Aufsätze zur Dogmengeschichte und Theologie der Gegenwart (Augsburg
1936), hg. v. Fritz Hofmann, 389-412. - Eine allgemeine Uebersicht bietet Leo Scheff-
czyk, Der Weg der deutschen kath. Theologie im 19. Jh., ThQ 145 (1965) 273-306. -
Die Festschrift zum 150jährigen Bestehen der Kath.-TheoL Fakultät Tübingen (1817
bis 1967), Theologie im Wandel (München 1967), enthält nichts wesentlich Neues für
unser Thema. Als Ergänzung zu dieser Festschrift dient: Rudolf Reinhardt, Quellen zur
Geschichte der Kath.-TheoL Fakultät Tübingen, ThQ 149 (1969) 369-388. - Elmar
Klinger, Offenbarung im Horizont der Heilsgeschichte (Einsiedeln 1969), untersucht die
heilsgeschichtliche Stellung des Alten Bundes in der Offenbarungsphilosophie der Kath.
Tübinger Schule (aus der ersten Generation bes. Drey).

22 LThK 2, 447 (Art. Biblische Theologie).
23 Rupert Geiselmann, Von lebendiger Religiosität zum Leben der Kirche, Stuttgart 1952,

165.
24 vgl. die Diss, von Hans Rieger (Anm. 67 S. 62) und Wilhelm Maurer, Der Organismusgedanke

bei Schelling und in der Theologie der Kath. Tübinger Schule, Kerygma und
Dogma 8 (1962) 202-216 (behandelt Drey und Möhler).

25 vgl. die Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung «Dei Verbum», l.Kap.
28 Dictionnaire de théologie catholique IV 1825-28 (Drey), zit. 1826.
27 Max Miller, Prof. Dr. J. S. Drey als württembergischer Bischofskandidat (1822-27),

ThQ 114 (1933) 363-405. - Fuchs spricht von «Roms Intriguen, die Drey die Mitra
entwanden», und meint: «Gleichviel! - er trägt eine bessere - eine geistige.» (Sailerschrift
4 Anm. 2).

215



rang, und seine Anhänglichkeit an den «edlen Drey» blieb auch in den 30er
Jahren erhalten, als es galt, gegenüber seinem Tübinger Lehrer andere Auffassungen

zu vertreten.28 Drey wirkte auf Fuchs vor ahem durch seine zahlreichen
Artikel, die er in der von ihm mitbegründeten «Theologischen Quartalschrift»
veröffentlichen ließ.29

Mit Drey wechselte 1817 auch Johann Baptist von Hirscher30 nach Tübingen
über. Seit der Gründung der katholischen Akademie in Ehwangen Repetent,
übernahm er an der württembergischen Landesuniversität den Lehrsmhl für Moral-
und Pastoraltheologie. Hiefür war eigentlich der bisherige Inhaber, Prof. Johann
Nepomuk Bestlin31, bestimmt. Dieser wollte aber als gleichzeitiger Pfarrer von
Rohlingen nicht nach Tübingen übersiedeln. Somit trat der erst 29jährige
Hirscher Besrlins Erbe an. Selbst nicht Sailerschüler, hatte er doch vom Röhlinger
Pfarrer «einen Strom Sailerschen Geistes in sich aufgenommen» und in seiner

spätem Lehrtätigkeit «die Frömmigkeit und Geisteshalmng Sailers am mächtigsten
weitergetragen».32 Dies zeigte sich besonders in seiner Forderung, in Katechese
und Predigt die Zentrallehren des Christentums, wie sie sich aus der Bibel
ergeben, an die Spitze zu stellen und vom Moralismus abzulassen. Hirscher hatte
wie Sailer eine geistige Entwicklung durchgemacht. Als Student der Universirät
Freiburg i. Br. wurde er von extrem radikalen Professoren zwar wenig beeinflußt

Bedeutende Gelehrte aber wie Hug und Wanker haben als kirchliche
Aufklärer nachhaltig auf den talentierten Smdenten eingewirkt33 Liberale Ideen

sog Hirscher ebenfalls im Priesterseminar Meersburg ein, das im Geiste Wessenbergs

geleitet wurde.34 Dem Konstanzer Generalvikar fühlte er sich zeitlebens
zu Dank verpflichtet, weil dieser den armen Smdenten während Jahren
großzügig unterstützt hatte.

In Tübingen wirkte Hirscher im Sinn und Geist einer gemäßigt katholischen
Aufklärung. 1821 versuchte er in einer lateinisch geschriebenen Schrift die ur-

28 Glauben II 80 ff.
29 Glauben I 168, 213 f., 234 f., 283 f., 289, 340; Glauben II 13 ff., 204 f., 214-228,

236, 257, 264 ff., 301, 358-367, 387 f., 396 ff., 415 ff., 421 f., 478, 485.
Die Aufsätze und Rezensionen der ThQ erschienen erst vom Jahrgang 1832 an mit den
Namen der Verfasser gezeichnet (s. Lösch). Fuchs konnte aber aus manchem Artikel ohne
große Mühe den jeweiligen Fachmann erkennen, z. B. Glauben II 173 f.

88 Johann Baptist von Hirscher (1788-1865), 1812 Repetent in Ellwangen, 1817 Prof.
der Moral- und Pastoraltheologie in Tübingen, 1837 Prof. der Moraltheologie in Freiburg
i. Br. - Hubert Schiel, J. B. v. Hirscher. Eine Lichtgestalt aus dem dt. Katholizismus
des XIX. Jh. (Freiburg i.Br. 1926); Strobel, Liberalismus 37-40; Schnabel 317 ff., 324f.;
LThK 5 (I960) 383 f.; neueste Literarur bei Julius Dorneich, Die Reformschriften von
Joh. Bapt. v. Hirscher 1848-1850, Kurtrierisches Jahrbuch 8 (1968) 276-290, zit. 276 f.
Anm. 5. (Dieses Jahrbuch wurde als Festgabe für Hubert Schiel zu seinem 70. Geburtstag
herausgegeben.)

81 Johann Nepomuk Bestlin (1768-1831), 1805-18 Pfarrer in Rohlingen, dann
Stadtpfarrer in Lauchheim. Schiel II 620 f.

82 Schiel I 78.
33 Schiel, Hirscher a.a.O. 16 f. Ueber Johann Leonhard Hug (1765-1846) s. LThK 5, 507,

Ferdinand Gemian Wanker (1758-1824) s. ADB 41, 157.
" Schiel, Hirscher a. a. O. 15, 23.
38 Missae genuinam notionem eruere eiusque celebrandae rectam methodum monstrare

tentavit... (Tubingae 1821); ins Deutsche übersetzt, nebst Anmerkungen, von Rochus
Fidel Diebold (Baden 1838). - R. F. Diebold, geb. 1807, von Baden, in Tübingen
immatr. WS 1827/28 bis SS 1829, war u.a. Pfarrhelfer in seiner Heimatstadt, Hilfs-

216



sprüngliche Auffassung von der hl. Messe zu erforschen und die richtige Art
und Weise ihrer Feier aufzuzeigen.35 Unter Messe verstand er nicht nur das

Opfer Christi, sondern «die ganze Gesammtheit dessen, was in Chrisms und
seinem Werke» ist, «die ganze Summe der christlichen Religion».36 Hirscher
erinnerte im weitern daran, daß die Messe nach ihrem wahren Sinn eine
Wechselhandlung zwischen dem Limrgen und den Mitfeiernden sei, daß folglich die
Privatmesse keineswegs dem Ideal eines christlichen Gottesdienstes entsprechen
könne.37 Da damals die Konzelebration nicht üblich war, pflegten Hirscher und
seine Kohegen selten zu zelebrieren.38 Folgerichtig verlangte der Verfasser für die
erstrebte Gemeinschaftsmesse die Einführung der Volkssprache, worüber Fuchs
mit seinem «hochberühmten» Lehrer ein «wichtiges, unvergeßliches Gespräch»
geführt hatte.39 Hirschers Schrift wurde 1823 indiziert, da die Messe darin mehr
als Verkündigung denn als objektive Gegenwärtigsetzung des Kreuzesopfers
gedeutet werden konnte.40 Da der «Versuch» aber gemessen an der Reformlust
der Zeir sehr maßvoll abgefaßt war und vom theologisch geschulten Priester -
für den er ja bestimmt war - in richtigem Sinn verstanden werden konnte, wurde
die mildeste Form der Verurteilung ausgesprochen.41 Es war die erste und für
lange Zeir einzige Indizierung einer Veröffenthchung aus der Tübinger Schule.

Fuchs hat Hirschers «herrliches Werklein» mit Begeisterung aufgenommen
und dessen Gedanken über die deutsche Gemeinschaftsmesse in seinen spätem
Schriften propagiert42 Es ist wohl seiner Anregung zu verdanken, daß die
lateinisch verfaßte Schrift später von einem Hirscherschüler ins Deutsche
übertragen und so auch dem Volk zugänglich gemacht wurde.43

Trotz der Verurteilung seiner Schrift im Januar 1823 veröffentlichte Hirscher
noch im gleichen Jahr, als Fuchs nach Tübingen reiste, zwei weitere Arbeiten,
die den reformfreudigen Theologen verrieten. Die erste umfangreiche Arbeit
«Ueber einige Störungen im richtigen Verhältniss des Kirchenthums zum Zwecke

priester in Schneisingen AG, Kaplan in Rohrdorf AG. BiA SO, Personalia R. F.
Diebold.

88 Hirscher bei Schiel a. a. O. 91.
37 Hirscher-Diebold a. a. O. 88 f.; Schiel, Hirscher a. a. O. 33; Schnabel 93.
38 Schiel, Hirscher a. a. O. 76. - «Es wird einige erstaunen zu erfahren, daß die tägliche

(Privat-)Zelebration erst im 19. Jahrhundert, und zwar offenbar erst in dessen 2. Hälfte,
zur unkodifizierten Norm für einen Priester geworden ist, der als ,gut' und ,fromm'
gelten durfte.» - P. Angelus Häußling OSB in der SKZ 137 (1969) 134; s. auch A.
Häußling, Ursprünge der Privatmesse, Stimmen der Zeit. 176 (1965) 21-28, und K. Rah-
ner/A. Häußling, Die vielen Messen und das eine Opfer, Freiburg i. Br. 19662, 12 und
111 Anm. 8; Hirscher-Diebold a.a.O. 71-88.

89 Suspension 100 Anm. 48. Hirscher plädierte zudem für einen häufigeren Empfang der
hl. Kommunion, und zwar während der Messe.

49 F. Reusch, Der Index der verbotenen Bücher II, Bonn 1885, 114 f.; LThK 5, 383.
41 Hirscher bei Schiel a. a. O. 92.
42 Predigt 65; Suspension 101 f. Anm. 48; Glauben II 178 f. (auch zitiert bei Hirscher-

Diebold a. a. O. 67).
48 Unmittelbaren Anlaß, Hirschers Schrift ins Deutsche zu übertragen, gab R. F. Diebold

folgender Wunsch im «Gärtner» (2. Jg. 1835, Nr. 37): «Es wäre eine verdienstliche
Arbeit für einen der vielen geistlichen Schüler Hirschers, dieses fromme, salbungsvolle
Schriftlein in faßliches Deutsch zu übersetzen, um die Ehrfurcht vor dem Heiligsten
im Volke zu wecken und dürren religiösen Mechanismus todt zu schlagen.» (zit. bei
Hirscher-Diebold a. a. O. Vorwort IV). - Der Artikel stammt wahrscheinlich von A.
Fuchs, der öfters in diese von J. A. Henne hg. «Kirchen- und Schulzeitung» schrieb.

217



des Christenthums» erschien in der von ihm mitbegründeten «Theologischen
Quartalschrift».44 In diesem Aufsatz hat Hirscher seine Gesamtanschauung über
alle wesendichen Lebensfragen der Kirche in ihren innern und äußern Verhältnissen

dargesteht.45 Freimütig und offen behandelt er neben dem Verhältnis von
kirchlicher Lehre und Wissenschaft Fragen betr. Kult und Disziplin, um schließlich

auf die Beziehungen der Katholiken zum Staat und zu den getrennten christlichen

Konfessionen einzugehen. Die zweite Arbeit «Ueber das Verhälmiss des

Evangeliums zur theologischen Scholastik» erschien als selbständige Schrift.
Hirscher stehte darin einer veräußerhchten, entgeistigten Scholastik, die in ihren
dogmatischen Spitzfindigkeiten und in einer rein kasuistischen Moral unfruchtbar
geworden war, das auf die Heilsgeschichte konzentrierte, verinnerlichende Denken
des Evangeliums gegenüber.46 Hirschers Abneigung gegen die Scholastik hat
zweifehos auch auf Alois Fuchs abgefärbt,47 wie denn der einflußreiche, im Geiste
Sailers wirkende Tübinger durch seine zahlreichen Schriften den Schwyzer
Professor nachhaltig beeinflußt hat48 — Das waren also die Ansichten Hirschers zu
Beginn der 20er Jahre, die Fuchs in den Vorlesungen zu hören bekam.

Mit Drey und Hirscher war 1817 auch Johann Georg Herbst^, Professor für
Altes Testament und orientalische Sprachen, nach Tübingen übersiedelt Ein
Freund Wessenbergs und vieler anderer staatskirchhch gesinnter Geistlichen
publizierte er als gleichzeitiger Dozent für Kirchengeschichte in der von ihm
mitbegründeren «Theologischen Quartalschrift» zahlreiche Aufsätze über die
Synoden des Altertums, die es zur Erneuerung des kirchlichen Lebens wieder
einzuführen galt50 Der Einfluß des hinter Drey und Hirscher zurücktretenden, früh
verstorbenen Tübinger Alttestamentlers auf Fuchs ist schwer zu bestimmen. Sein
Fach stand eben nicht im Vordergrund der kirchlichen Auseinandersetzungen.
Der aufgeklärte Professor war aber mit Fuchs in Tübingen in nähere Beziehung
getreten, und dieser blieb auch später durch Briefe und Besuche mit dem Tübinger

Gelehrten in Verbindung.51
Neutestamentliche Exegese dozierte in den zwanziger Jahren der josephinistisch

gesinnte, aber tieffromme und mildtätige Oesterreicher Andreas Benedikt
Feilmoser.52 Er trat in die Fußstapfen des Sailerschülers Peter Alois Gratz53, der

44 ThQ 5 (1823) 193-262, 371-420; dazu Klüpfel 444 f. und Werner 387 f. Fuchs
verwertete den Artikel in Glauben II 39-43, 258 ff., 270 ff., 392.

48 Werner 387.
48 Schiel, Hirscher a. a. O. 20, 30; Lorrz II 320. Leonhard Fratz gab diese Schrift Hirschers

unter dem Titel «Heilswissen oder Spekulation?» neu heraus (Köln 1967).
47 Glauben II 113.
48 Vaterland 14 f.; Suspension 56 f., 178; Glauben I 187; II 29-34, 173 f., 207 ff., 287,

392 f., 487.
49 Johann Georg Herbst (1787-1836), 1814 Prof. in Ellwangen, 1817-36 in Tübingen,

1831 Oberbibliothekar. - LThK 5, 242 f.; ADB 12, 50 f.
38 Fuchs wertete sie aus in Glauben I 260, 304 ff., 345-355, und II 420 f., 480, 485.

Wie wenig man damals auf den Index achtete, beweist die Tatsache, daß Prof. Herbst
seine kirchengeschichtlichen Vorlesungen nach dem 1820 verurteilten Lehrbuch des

Josephiners Matthias Dannenmayer (1744-1805) hielt (ThQ 3, 1821, 181). Ueber
Dannenmayer s. LThK 3, 159-

81 NAF, 2 Briefe von Herbst, 1. Jan. und 21. Juli 1832.
52 Andreas Benedikt Feilmoser (1777-1831), 1806-20 Prof. in Innsbruck, 1820 in Tübingen.

LThK 4 (I960) 60; Andreas Mitterbacher, Der Einfluß der Aufklärung an der
theol. Fakultät der Universität Innsbruck (1790-1823), Diss, theol. Innsbruck 1962,
175-219.

218



ebenfalls stark von der rationalistischen Exegese beeinflußt war, an Kennmissen
aber hinter Feilmoser zurückstand. Fuchs spricht nirgends von Feilmoser. Dieser
hat wohl vor ahem durch seine Veröffentlichungen in der «Theologischen
Quartalschrift» auf den Schwyzer Professor eingewirkt54

Im Sommersemester 1823 begann Johann Adam Mahlet seine Lehrtätigkeit
als Privatdozent Da seit dem Wegzug von Prof. Dresch56 kein Kirchenrecht
mehr gelesen wurde, mußte der in Kirchengeschichte ausgebildete Theologe bis
zur Wiederbesetzung des Lehrstuhls (1825) diese Disziphn im Nebenamt
übernehmen.57 Im ersten Semester las Möhler lediglich fünf Stunden Kirchenrecht
Im Wintersemester 1823/24, als Fuchs in Tübingen sein Weitersrudium begann,
nahm er auch die Vorlesungen in Kirchengeschichte und Patrologie auf.58 Er
trat damit die Nachfolge von Prof. Herbst an, der als Ordinarius für Altes Testament

die beiden Disziplinen nebenamtlich übernommen hatte.59
Als Schüler seiner nunmehrigen Kohegen Drey, Hirscher und Herbst sowie

des inzwischen nach Bonn gezogenen Neutestamentiers Gratz stand Möhler
zunächst unter dem Einfluß einer gemäßigt aufgeklärten Geistesrichtung.60 Diesen
Geist atmeten auch seine Vorlesungen der ersten vier bis fünf Semester, in
denen er, auch als Kirchengeschichtler, das Wesen der Kirche zu ergründen
versuchte.61 Zunächst konstruiert er seinen Kirchenbegriff - typisch aufklärerisch -
konsequent vom Menschen her. So erscheint ihm die Kirche als ein von
Amtsträgern geleitetes Gesellschaftsgebilde, in dem sich das Wirken des HL Geistes
auf den bloßen Beistand beschränkt62 In der Frage nach dem Schwergewicht
in der Kkchenführung betont Möhler wie seine vier Kollegen - bei aher
Anerkennung des Primates - gegenüber einem die bischöfliche Hirtengewalt nur
delegierenden, zentrahstischen Papalismus die Eigenständigkeit des vom Ursprung
her apostolischen Bischofsamtes (Episkopalismus).63 Bereits in der zweiten Hälfte
des Jahres 1823 aber entwirft der junge Tübinger in seinen Abhandlungen und

88 Peter Alois Gratz (1769-1849), 1812 Prof. in Ellwangen, 1817 in Tübingen, 1819
in Bonn. LThK 4, 1172 f.; Schiel I 78. - Zitierte Artikel in Glauben I 317, 352 ff.,
355-364, und II 414 ff., 448 ff., 478, 482, 487 f.

84 Glauben I 262, 316 f., 340, und II 242, 398 ff., 408 ff., 422 ff., 432 ff., 456 ff., 481 f.
58 Johann Adam Möhler (1796-1838), 1820 Repetent am Konvikt Tübingen, 1823-1835

Prof. für Kirchengeschichte in Tübingen, 1835-38 in München. LThK 7, 521 f.; J. A.
Möhler, Gesammelte Aktenstücke und Briefe, hg. v. St. Lösch (München 1928).

38 Georg Leonhard von Dresch (1786-1836), 1810 Prof. für Geschichte und
Rechtsphilosophie in Tübingen, 1817 Prof. des Kirchenrechts und der Kirchengeschichte, die
er aber niemals las. (Er gehörte mehr nur nominell der Kath.-Theol. Fakultät an.) 1822
Prof. für Sraats- und Bundesrechr in Landshut (später auch des Kirchenrechts), 1826
Uebersiedlung nach München, 1. Rektor. - ADB 5, 395 f.; Klüpfel 371, 445.

87 Lösch, Möhler a.a.O. 97-133.
58 a.a.O. 104. 1. Kirchengeschichte (wöchentlich 7 Stunden); 2. Einleitung in das

Studium der Väter der drei ersten Jahrhunderte (1 Stunde); 3. Erklärung der Stromata des
Klemens von Alexandrien (1 Stunde).

39 a.a.O. 101.
39 Geiselmann 537-566.
31 J. A. Möhler, Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus, dargestellt

im Geist der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte, hg., eingel. und kommentiert
von J. R. Geiselmann, Köln-Olten 1957, Einführung, 13—91-

82 Geiselmann, Möhler a.a.O. 51-56.
83 ThQ 5 (1823) 263-299: Rezension von Ferdinand Walters «Lehrbuch des Kirchenrechts»

(Bonn 1822). 1. Artikel Möhlers in der ThQ, zitiert in Glauben II 386, 426 ff.,
461; Lösch 36; Geiselmann 543.

219



Rezensionen in der «Theologischen Quartalschrift» ein Kirchenbild, das von dem
seiner Vorlesungen völlig verschieden ist64 Die hierarchisch gegliederte, vom
Recht beherrschte Gesellschaft, der der Hl. Geist gleichsam vom Himmel her
beisteht, wird unter dem Einfluß romantischer Ideen zu einer alle Unterschiede
von Klerus und Laien übergreifenden, durch die Liebe verbundenen
Volksgemeinschaft, die der Hl. Geist als ihr innewohnendes göttliches Lebensprinzip,
über alle amdichen Bindungen erhaben, immerwährend durchwaltet und ihrem
Zweck entgegenführt Wo Klerus und Volk eine so enge Glaubens- und
Liebesgemeinschaft bilden, sind eine trennende Kultsprache wie auch ein
unterschiedlicher Empfang des Abendmahls fehl am Platze. Möhler verficht deshalb
folgerichtig die deutsche Sprache in der Liturgie65 sowie die Kommunion unter
beiden Gestalten.66

Mit diesem vom Geist Gottes her konstruierten Kirchenbegriff tritt der
Tübinger Kirchengeschichtler an die Seite des auch von Fuchs verehrten Sailerschü-
lers Gügler, des ersten katholischen Vertreters der theologischen Romantik,67
sowie seines vom Luzerner Theologen inspirierten Lehrers Drey, die schon vor
Möhler die Romantisierung der Ekklesiologie begonnen hatten. Neu ist aber bei
Möhler die romantische Idee vom Volksgeist, die die Kirche gleichsam als
Produkt des vom Geist Gottes durchwehten Gemeingeistes des Kirchenvolkes
erscheinen läßt. Fuchs saß also in Tübingen einem Mann gegenüber, der in seinem
unermüdhchen Forschen nach dem Wesen der Kirche gleichzeitig zwei
Kirchenbegriffe entwickelte, die unausgeglichen und unvermittelt nebeneinanderstanden.68

Die Spannung dieser Gegensätze war zu stark, um sie auf die Dauer
ertragen zu können.

Den Ausgleich bot Möhler wieder die Romantik mit ihrer Idee vom lebendigen

Organismus, die man mit Schihers Worten wiedergeben 'kann: «Es ist der
Geist, der sich den Körper baut»69 Somit hat Möhler in seinem Werk «Die
Einheit der Kirche» (1825)70 das Göttliche und Menschliche an ihr dadurch in
Einklang gebracht, «daß er das Gesehschafdiche der kirchlichen Aemter als
Gebilde des Hl. Geistes darstellt, und dies in der Weise, daß die vom Hl. Geiste
gebildete, große Liebesgemeinschaft der Gläubigen aus sich heraus den Körper
der Kirche, d.h. die kirchlichen Aemter bildet».71 Der Bischof ist demnach das

Person gewordene Abbild der Liebe der Gemeinde. Der Metropolir wird Organ
und Mittelpunkt der ein zusammengehörendes Ganzes bildenden Nachbarbischöfe.
Ausdruck der Liebe aller Gläubigen ist der Gesamtepiskopat, dessen Einheit mit
allen Christen sich im Papst manifestiert, der den Schlußstein des ganzen Baues
bildet Das Schwergewicht in der Leitung der Kirche liegt aber auch in dieser
Sichr bei den Bischöfen.72
84 Geiselmann, Möhler a.a.O. 56-62; Geiselmann 543, 578.
88 Geiselmann 548, 573 ff.
88 ThQ 6 (1824) 648 f.
87 Geiselmann, Möhler a. a. O. 50, 607.
88 Bei Sailer folgten die beiden gegensätzlichen Kirchenbegriffe aufeinander (Geiselmann,

Möhler a.a.O. 51). Sailer hat übrigens den jungen Gelehrten hochgeschätzt und ihn
als Professor für München empfohlen (Lang 244).

39 Geiselmann, Möhler a. a. O. 63-83.
78 Kritische Ausgabe von Geiselmann, s. Anm. 61; Werner 481 f.; Geiselmann 162-175,

576-592.
71 Geiselmann, Möhler a. a. O. 64,
72 a. a. O. 627.

220



Die geistvolle Synthese, die dem gewandten Dialektiker hiemit gelungen war,
machte den jungen Möhler mit einem Schlage berühmt. Die Kandidaten der
Theologie bezauberten Wärme und Innigkeit, die aus dem Buche strömten, und
das Ideal einer von Mängeln und Mißbräuchen gereinigten, der alten möglichst
ähnlichen Kirche, das Möhler mit romantischem Enthusiasmus beschrieben hatte,
erschien auch ihnen ersrrebenswert73 Auch Alois Fuchs, der ausgeprägte Idealist,
fühlte sich von der «herrlichen Schrift des ausgezeichneten Möhler besonders
angesprochen».74 Von Möhlers idealisierenden Gedanken hingerissen, nannte er
dessen Jugendwerk ohne Einschränkung «die schönste Darstellung des Katholizismus».

Er ließ sich forthin stark von diesem Kirchenbild bestimmen, was für
die Folgezeit von großer Bedeutung sein wird.75

Philosophie dozierten in Tübingen nur Protestanten, nämlich Schott76, Eschenmayer

und Sigwart77. Den katholischen Theologiestudenten, die diesen Vorlesungen

folgten, war deshalb wie nirgendwo die Gelegenheit geboten, sich mit
evangelischen Anschauungen auseinanderzusetzen.

Bekannt war vor allem Adam Karl August Eschenmayer?9 Dieser geistvolle
Württemberger gehörte — wie der große Schweizer Philosoph Ignaz Paul Vital
Troxler — in den Kreis der durch die romantische Namrphilosophie (bes. jene
Schehings) bestimmten Mediziner, denen eine philosophische Weltsicht und
religiöse Spekulation wesentlicher waren als reines Fachwissen. Bereits seine erste
grundlegende Schrift79 konnte katholische Theologen zum Widerspruch reizen,
war doch darin der Glaube so sehr von der Philosophie getrennt, daß dieser in
der Theologie keine Helfersdienste mehr zugebilligt wurden. Als Professor für
praktische Philosophie und Medizin erwies sich Eschenmayer bald als fruchtbarer

und vielseitiger Schriftsteller. So veröffentlichte er gewichtige Werke über
Psychologie, Moralphilosophie und Normalrecht80 Als Fuchs nach Tübingen
kam, lagen die beiden ersten Teile seines Hauptwerkes über die Religionsphilosophie

im Drucke vor.81

Nach einer ausführlichen Kritik an Kant, Fichte, Schelling82 u.a. kam Eschenmayer

zum Schluß, daß der Rationalismus (1. Teil) zwar das Menschliche von
78 a.a.O. 13, 18 f.
74 Dieses und das folgende Zitat findet sich in Glauben I 192.
73 Möhler bei Fuchs: Glauben I 192 ff., 205, 210, 244-253, 293 f., 338, 354 f.; Glaubenll

24, 157 f., 244 f., 296, 325, 358, 360, 387 ff., 395 ff., 402 ff., 411, 418 ff., 442, 471,
482, 485, 487.

78 Andreas Heinrich Schott (1758-1831), 1793 ao. Prof., 1798 o. Prof. der Metaphysik
und Beredsamkeit, 1829 pensioniert. - Klüpfel 210, 367.

77 Heinrich Christoph Wilhelm Sigwart (1789-1844), 1816 ao. Prof., 1818-41 o. Prof. der
Philosophie (neben Eschenmayer, der nicht befriedigte). Eklektiker, mit vorwiegender
Anlehnung an den Kantschen Standpunkt. - ADB 34, 306 ff.; Klüpfel 368.

78 Adam Karl August Eschenmayer (1768-1852), 1811 ao. Prof., 1818-36 o. Prof. für
Medizin und praktische Philosophie. - Am ausführlichsten ist Johann Eduard Erdmann, Die
Entwicklung der deutschen Spekulation seit Kant, Bd. 2, Stuttgart 1931 (Faksimile-Neudruck),

430-445. Die Arbeit erschien um 1850. Klüpfel 367 f.; NDB 4 644.
79 Die Philosophie in ihrem Uebergange zur Nichtphilosophie (Erlangen 1803).
80 Psychologie in drei Theilen als empirische, reine und angewandte (Tübingen 1817);

System der Moralphilosophie (Stuttgart-Tübingen 1818); Normalrecht, 2 Bde. (Stuttgart-
Tübingen 1819/20).

84 Erdmann a. a. O. 442 ff.
82 Eschenmayer fühlte sich Schellings naturphilosophischen Ideen verbunden, vermochte

aber den religionsphilosophischen Konsequenzen aus dessen Identitätsphilosophie nicht
zu folgen.

221



Gott entfernen, im übrigen aber der Rehgion nichts weiteres bieten könne. Mehr
verspreche der Mystizismus (2. Teil), der das Gefühl in das Gebiet des Heiligen
führe, der also nicht wie der Rationalismus von der Idee des Wahren, sondern
von der des Schönen ausgehe und dazu die Hilfe des Schauens benütze. Der
Mystizismus weist nach Eschenmayer auf eine Ueber- und Unnatur hin, führt
auch ins Geisterreich ein, läßt aber vieles unbestimmt und läuft vor ahem
Gefahr, unziemliche Ideale ins Gebiet des Heiligen einzuführen und der Phantasie
zu freien Lauf zu lassen. Ueber dem Rationalismus und Mystizismus stehe der
Superrationalismus (3. Teil), der, seiner eigenen Kraft mißtrauend, sich nach dem
sehne, was Gott selbst geoffenbart habe, der eben darum christlich sei und keinen

andern Weg zur Seligkeit kenne als das Evangelium. Mit der Erzählung der
biblischen Geschichte, die den wesentlichen Inhalt des letzten Teils seiner Re-
hgionsphilosophie bildet, hat der Tübinger Gelehrte den Boden rationaler
Erkenntnis verlassen und sich dem von der Philosophie gänzlich verschieden
gedachten Glauben zugewandt.

In dieser Zeit der Hinwendung Eschenmayers zur Theologie hörte Fuchs die
Kollegien des sonderbaren Mannes. Der auch religionsphilosophisch interessierte
Schwyzer Student war von dieser Lehrerpersönhchkeit fasziniert, sah er doch im
gemütvollen, tieffrommen und mystisch begeisterten Eschenmayer Züge seines

Lieblingslehrers Sailer und letztlich seiner selbst83 Auch des Tübingers Hang zur
Glaubensschwärmerei konnten im jungen Priester, der nicht selten träumte und
phantasierte,84 nur auf Gegenliebe stoßen. Eschenmayers Persönlichkeit, seine Art,
das Gemüt der Hörer anzusprechen,85 haben in Fuchs einen tiefen Eindruck
hinterlassen. Zweifehos haben auch seine wissenschaftlich-philosophischen, noch
mehr aber seine pseudophilosophischen Werke auf Fuchsens Gedanken
eingewirkt.86 Es hält aber schwer, die Stärke des Einflusses zu bestimmen. Wahrscheinlich

haben Eschenmayers fraghcher Mystizismus und extremer Supernamralismus
die von Widmer und Zimmer gelegten positiven Grundlagen zum mindesten
vorübergehend ins Wanken gebracht. Leichter ist der Einfluß von Eschenmayers
88 Es erstaunt nicht, daß Sailer, wie Eschenmayer mehr Gemüts- als Verstandesmensch,

Gedanken von dem ihm in manchem ähnlichen Tübinger Kollegen übernommen hat.
s. J. R. Geiselmann, Von lebendiger Religiosität zum Leben der Kirche, Stuttgart 1952,
261. Auch Möhler blieb von Eschenmayers Kollegien nicht unbeeinflußt, s. RE 13
(1903) 204.

84 StA BS, Fuchs-Spittler, 26. Mai 1825.
83 «Er spricht an das Herz mit einer unbeschreiblichen Tiefe, Innigkeit und Gemütlichkeit»,

schreibt Kasimir Pfyffer (1794-1875) als Student in Tübingen (1813/14) in einem
60-seitigen Brief über die Philosophie Eschenmayers an seinen Philosophielehrer Joseph
Widmer in Luzern. - s. Konrad Nick, Kasimir Pfyffer und die Luzerner Verfassungspolitik

in den Jahren 1827-1841, Diss. phil. Fribourg 1955, 24.
83 Predigt 76.
87 A. Fuchs in der AZ Nr. 8 v. 26. Jan. 1834.
88 A. Fuchs in der AZ Nr. 3 v. 8. Jan. 1834.
89 Auch I. P. V. Troxler zeigte eine starke Vorliebe für parapsychologische Erscheinungen,

wie denn der große Arzt und Philosoph mit Eschenmayer viele Gemeinsamkeiten teilt,
s. Spieß Reg.

90 Emanuel Hirsch, Geschichte der neuern evang. Theologie, Bd. 5, Gütersloh I960, 143 f.
94 Eschenmayer ist schwer in den Griff zu bekommen, da er nicht nur als Arzt und Philosoph,

sondern auch als Theologe, Psychologe und Jurist in Erscheinung tritt. Erschwerend
wirkt die Tatsache, daß der Tübinger Professor in seiner fortschreitenden Hinwendung
zu Fragen der Theologie und des Okkultismus die Dienste der vom Glauben völlig
verschieden gedachten Vernunft verwirft, dadurch seine Forschungsgebiete des wissen-

222



kirchenrechtlichen und dogmatischen Arbeiten abzumessen, die im Urteil von
Alois Fuchs zwar einen «ausgezeichneten Christen», aber auch einen «Antirömer
per eminenriam» verraten.87 Namendich zu nennen sind des Lutheraners «Grundlinien

zu einem allgemeinen kanonischen Recht» (Tübingen 1825) und die im
folgenden Jahr erschienene Schrift «Die einfachste Dogmatik aus Vernunft,
Geschichte und Offenbarung». Beide Werke wünschte Fuchs in den kirchlichen
Auseinandersetzungen der dreißiger Jahre «in den Händen aher die Wahrheit
und das Christentum hebenden Schweizer».88 Kaum berühren ließ sich Fuchs von
Eschenmayers spätem Werken, in denen sich der von der Romantik geprägte
Naturphilosoph und Arzt mit Magnetismus, Somnambulismus, Hehsehen und
ähnlichen Phänomenen befaßte,89 ja sogar die Zauberei einer Untersuchung wert
fand.90 Und wenn der Philosoph, der im Unter- und Uebernatürlichen ahe
Vernunftbeweise beiseite läßt, in der Frage nach bösen Geistern dem tollsten
Aberglauben verfahr, kann auch der ahem magischen Denken abholde Fuchs nur ein
mitleidiges Lächeln übrig haben.91

Fuchs lernte in Tübingen nicht nur die fünf katholischen Theologieprofessoren
und den protestantischen Philosophen Eschenmayer kennen. An der großen
württembergischen Landesuniversität mit ihren sechs Fakultäten war ein reger
Kontakt und Gedankenaustausch sowohl mit den über 80 Kommilitonen der
eigenen Abteilung wie auch mit jenen der andern Fakultäten, besonders der
Evangelisch-Theologischen, möglich.92 Wir glauben, daß der gesprächige und an
vielem interessierte Schwyzer diese Gelegenheit reichlich benützt hat. Am wohlsten
wird sich aber der begeisterte Patriot doch unter seinen Landsleuten gefühlt
haben, die in Tübingen verschiedenen Smdien oblagen. Theologiestudenten aus der
Schweiz zählte die Katholisch-Theologische Fakultät im ersten Jahrzehnt ihres
Bestehens zwar noch wenige. Im Wintersemester 1822/23 wagte der erste
Kandidat, der Solothurner Alois Voitel93, den Schritt nach Tübingen. Ein Jahr darauf
folgte als zweiter katholischer Theologe sein Landsmann Johann von Arx94, der
nun mit Alois Fuchs die gleichen Smdien betrieb.95

schaftlichen Charakters entkleidet und als Phantast und Obskurant nicht mehr ernst
genommen wird. Hier mögen auch die Gründe liegen, daß sich - soweit ich sehe -
erst eine kleine Arbeit mit einem Teilgebiet seines Schaffens eingelassen hat: Gabriele
Gsell, Carl August v. Eschenmayers theoretische Auffassung von der Psychopathologie.
Diss. med. München 1962.

92 Im WS 1823/24 studierten an der Universität Tübingen 812 Studenten, davon 108
Ausländer, d. h. Nichtwürttemberger. Sie verteilen sich auf die einzelnen Fakultäten
wie folgt (in Klammern die Ausländer):
Ev.-TheoL Fakultät 204 (55) Medizinische Fakultät 119 (11)
Kath.-Theol. Fakultät 82 (17) Philosophische Fakultät 201 (2)
Juristische Fakultät 137 (17) Staatswissenschaftliche Fakultät 69 (6)
Klüpfel, Tabellarische Uebersicht der Zahl der Studierenden von 1811-1848 (Beilage).

92 Alois Voitel (1801-1862), studierte auch in Rom und Würzburg. 1827 Pfarrer in
Luterbach, 1843 in St. Nikiaus SO. - L. R. Schmidlin, Die Kirchensätze. Die Stifts- und
Pfarrgeistlichkeit des Kt. Solothurn 1857-1907, Bd. 2, Solothurn 1908, 127.

84 Johann von Arx (1795-1881), 1825 Ordination, Vikar in Aeschi SO, Hauslehrer in
Kriegstetten, 1830-81 Pfarrer von Witterswil. - Nekrolog im «Oltner Tagblatt» v. 28.
und 29. Juni 1881 (sehr aufschlußreich) und in den «Basler Nachrichten» v. 6. und
9. Juü 1881; Ernst Baumann, Geschichte der Pfarrgemeinde Witterswil-Bättwil, Laufen
1943, 45^9.

95 Im WS 1824/25 immatrikulierten sich ein Berner und zwei St. Galler, im folgenden
Semester wiederum ein St. Galler. Im WS 1825/26 studierten bereits sechs Schweizer in
Tübingen, nämlich vier Aargauer, ein Zuger und ein St. Galler.

223



Begannen auch Drey und Hirscher sich zusehends zu kraftvollen Lehrer- und
Priesterpersönlichkeiten zu entwickeln, so übten sie doch noch nicht die
Anziehungskraft eines Sailer in Landshut aus, das nun hauptsächlich durch den Weggang

seines begnadeten Lehrers (1821) einen langsamen Niedergang erfuhr. Im
übrigen war Tübingen liberaler als Landshut. Drey hat Sailers Geist nicht einfach
tradiert, sondern weiterentwickelt, indem er mit seinen Kohegen, die wie er
keine Sailerschüler waren,96 eine eigene Schule begründete, die in ihren Anfängen
ganz der kirchlichen Aufklärung verpfhchtet war. Deshalb zogen bis Ende der
20er Jahre die meisten Schweizer Theologen an die gut bis streng kirchlichen
Lehranstalten von Luzern und Solothurn, zuweilen auch nach Freiburg im Uechtland

oder Chur.97

Johann von Arx war der geeignete Mann für einen Zusammenschluß der
Schweizer in Tübingen. Bereits am Gymnasium in Solothurn scharte er ahe von
den Ideen der Neuzeit begeisterten Smdenten um sich. So war von Arx
erster Präsident der von ihm 1821 mitbegründeten Studentenverbindung, die
«Gesehschaft, Schweizerbiederkeit und Wissenschaft» auf ihre Fahne geschrieben
hatte. Zwei Jahre später war auf seine Initiative hin daraus die solothurnische
Sektion des Schweizerischen Zofingervereins hervorgegangen.98 Seine Kohegen
hatten ihn auch einstimmig zum Präfekten der von den Jesuiten eingeführten
Marianischen Kongregation gewählt. Es überrascht uns deshalb nicht, daß der
initiative und gesehige Solothurner auch fern der Heimar die Schweizer
Smdenten zu vereinen wußte. Unter seiner Leimng entstand bald ein Verein frei-
gesinnter Schweizer, der Katholiken wie Protestanten erfaßte. Diese kleine
Verbindung lebte zweifehos nach den Idealen des 1819 gegründeten liberalen
Zofingervereins, dem wohl der eine oder andere bereits als Mitglied angehörte.99 Eine
eigene Auslandsektion kam aber nicht zustande, nachdem ein Versuch in
Freiburg i. Br. wegen Spannungen mit den bestehenden Landsmannschaften und den
deutschen Burschenschaften gescheitert war.100 Die Ziele der Zofingia, nämlich
politische und geistige Freiheit, Pflege der Wissenschaft und Freundschaft,
Vaterlandsliebe und Toleranz entsprachen so sehr dem Sinnen und Trachten von

98 Unter den Tübinger Professoren war P. A .Gratz der einzige Sailerschüler (Schiel I 78).
Er las in Tübingen aber nur 1817-19.

97 s. die Uebersicht über die Frequenz der theol. Lehranstalten bei Paul Staerkle, Priesterbildung

und Priesterseminar in der Diözese St. Gallen, ZSKG 56 (1962) 113-153,
zit. 137.

98 Nebst den Angaben im «Oltner Tagblatt» s. auch Ulrich Beringer, Geschichte des
Zofingervereins I, Basel 1895, 86 ff., 115 ff., 120 f.

89 Ueber diesen Schweizerverein in Tübingen sind wir nur durch einen Hinweis im «Oltner

Tagblatt» unterrichtet. - Die Universitätsgeschichte von Karl Klüpfel kennt den
Verein nicht, auch nicht Wilhelm Heyd, Bibliographie der württembergischen
Geschichte (9 Bde., Stuttgart 1895-1956), der alles Gedruckte über studentische Vereine
erwähnt. Frdl. Mitteilung von Dr. Neuscheler, Universitätsarchivar. - Zum 150jährigen
Jubiläum erschien eine neue Vereinsgeschichte: Der Schweizerische Zofingerverein 1819
bis 1969 (Bern 1969); den geschichtlichen Ueberblick schrieb Werner Kunden, unter
Mitarbeit von Ulrich Im Hof (13-133).

409Beringer a.a.O. 75-81. - In der Folgezeit lebten die Schweizer etwa so zusammen,
wie es Xaver Herzog in seinem «Geistlichen Ehrentempel» (3- Reihenfolge, Luzern 1864,
22 f.) geschildert hat, nämlich in fröhlichen Abendgesellschaften, die bildend und
anregend waren, in denen aber auch leidenschaftlich, ja gehässig debattiert wurde, wenn
die Studenten aus den verschiedenen Schweizer Kantonen, den Repräsentanten der
Tagsatzung gleich, nach den «Instruktionen» der Kantone ihr Votum abgaben.

224



Alois Fuchs, daß sich dieser ohne Zweifel mit Begeisterung der neuen Verbindung
angeschlossen hat. Schon die Persönlichkeit des idealgesinnten Solothurners wird
den gleichdenkenden Schwyzer angezogen haben. Die beiden blieben denn auch
über die Tübinger Zeit hinaus noch lange in Freundschaft und Gesinnungsgemeinschaft

verbunden.
Es ist nicht bekannt, was Fuchsens Bruder Franz Dominik in der Universitätsstadt

getrieben hat. Ob er wohl mit Alois die Vorlesungen besuchte? Denkbar
wäre es, denn der wenig gebildete, aber mit vortrefflichen Anlagen und
Eigenschaften ausgestattete Bauernjunge äußerte wiederholt den Wunsch weiterzu-
smdieren, zumal er für die Landwirtschaft wenig taugte.101 Leider wurde Fuchsens
Aufenthalt in Tübingen gerade durch den traurigen Gesundheits- und Gemütszustand

seines ihm engverbundenen Bruders sehr getrübt102 Franz Dominik, dem
es schon längere Zeit besser zu gehen schien, begann in Tübingen wieder zu
kränkeln und verfiel auch von neuem der Melancholie. Alois, darüber
mißgestimmt, schrieb nicht mehr nach Hause, um seine Mutter nicht in Angst und
Sorge zu versetzen, denn seine Offenheit verwehrte es ihm, die Dinge einseitig
darzustehen. Dieses Schweigen hat der hellhörigen und feinfühlenden Frau aber

erst recht Kummer bereitet,103 so daß Fuchs nichts anderes übrigblieb, als die
leidige Sache nach Hause zu berichten. Die gute Mutter wünschte fortan
sehnlichst die Rückkehr ihrer beiden Söhne. Es gelang zwar Fuchs, seinen Bruder
wenigstens seelisch so weit wiederaufzurichten, daß das angebrochene Semester
beendet werden konnte. An ein weiteres Verbleiben war nun aber nicht mehr zu
denken. So reiste denn Fuchs mit seinem Bruder im Mai wieder in seine Heimat
zurück, erfreut über ahes, was ihm Tübingen geboten hatte, aber auch in leiser
Trauer über den allzu kurzen Aufenthalt. Tübingen hatte seine Erwartungen
nicht nur erfüllt, sondern gar übertroffen. Dort fand er, was er gesuchr hatte,
vieheicht noch mehr als in Landshur, nämlich vortrefflich gebildete,
wissenschaftlich tätige, fromme und charaktervolle Männer, die sich in kirchlichem,
aber nicht ultramontanem Geiste mutig mit den geistigen Bewegungen der Zeit
wie auch mit allen innerkirchlichen Problemen auseinandersetzten und um neue
Lösungen rangen.104 So konnte den bildungsbegeisterten Priester nur ein Wunsch
beseelen: «Möchte die katholische Schweiz solche Anstalten, und voraus solche
Männer haben wie die Katholiken Württembergs in Tübingen!» Wenn dem so

wäre, meint Fuchs, könnten wir ein «Haheluja» anstimmen. «Dann wären
Riesenschritte gethan zur Realisierung dessen, was wir Menschen unsrerseirs bey
der Bitte thun können: Dein Reich komme zu uns!»105

191 Ueber die positiven und negativen Charaktereigenschaften von Franz Dominik schreibt
eingehend und offen Magdalena v. Reding-Freuler in einem Brief an ihren geistlichen
Sohn A. Fuchs (NAF, 18. April 1833).

482 wie Anm. 84.
403 «Von dem Herrn Prof. Fuchs sind keine Briefe mehr angekommen, was seine gute

Mutter sehr bekümmert.» - ReA SZ, 30. Dez. 1823: Magdalena v. Reding-Freuler an
ihren Sohn Nazar in Freiburg i. Ue.

484 «Auch Dein Aufenthalt in Tübingen ist Dir sehr gut zu statten kommen.» - NAF,
Sailer-Fuchs, 26. Jan. 1825.

193 wie Anm. 84. - Die Idee des Reiches Gottes als Prinzip der kath. Theologie ist besonders

in der Tübinger Schule wirksam geworden. Sie war die leitende Idee der Dogmatik
für Drey und das Prinzip der Moral für Hirscher; s. dessen Werk: «Die christl. Moral
ab Lehre von der Verwirklichung des göttlichen Reiches in der Menschheit» (Tübingen
1835). LThK 8, 1116.

15 225



Tübingen wurde in der Folgezeit wie einst Landshut zu einem Begriff, und
die Schweizer Theologiestudenten der kommenden Semester waren wie Fuchs
des Lobes voll über das katholische Professorenkollegium dieser Universität So

schrieb ein Badener Student seinem früheren Lehrer: «Was die Professoren
betrifft, muß übereinstimmend mit dem allgemeinen Urteil gesagt werden, daß sie
vortrefflich seien und jeder eigentlich an seinem Platze stehe. Im Umgange sind
sie sehr zuvorkommend und herablassend, und eben deswegen genießen sie auch

von prot. Seite der größten Achmng, ja sie werden selber höher geschätzt als
die eigenen Professoren.»106 Hatten sich im ersten Jahrzehnt (1817-27) erst 13
katholische Schweizer Theologen in die Tübinger Matrikel eingetragen, so waren

es in den folgenden drei Jahren bereits deren 38.107 Auf lange Zeit hinaus
ist dann der Besuch an der Hochschule Württembergs geradezu Ueberlieferung
geblieben.108

Weilte auch Fuchs wieder fern von Tübingen, so blieben doch nicht ahe
Beziehungen zur Universitätsstadt abgebrochen. Eine Verbindung stehte immer
wieder die «Theologische Quartalschrift» her. In dieser wissenschaftlich hochstehenden,

vielseitigen Fachzeitschrift konnte Fuchs viermal jährlich gleichsam im
Fernkurs seine theologischen Kenntnisse erweitern und vertiefen. Dieser wenn
auch nicht gleichwertige Ersatz mag ihn doch über den allzu frühen Weggang
von Tübingen hinweggetröstet haben. Im übrigen wurde die Zeitschrift der
Tübinger Theologen nicht nur von Alt-Tübingern gelesen, sondern auch von vielen
Absolventen anderer Hochschulen. Es gab eben keine theologisch-wissenschaftliche

Zeitschrift im deutschen Sprachgebiet, die sich von so hoher Warte aus
und in solcher Offenheit, sei es in Abhandlungen oder Rezensionen, mit den
zeitgenössischen Strömungen in Theologie, Philosophie und Geschichtswissen-
schaft auseinandersetzte. Als solche konnte sie den Tübingergeist auch in Kreise
pflanzen, die sich der Sache der Konservativen verpflichtet fühlten.109

Mit den Jahren har Fuchs freilich nicht mehr mit der gleichen Begeisterung
seine Lieblingszeitschrift gelesen. Hatten sich schon ab 1825 die ersten Anzeichen
einer Abkehr von den aufklärerischen Ideen Wessenbergs bemerkbar gemacht,110

498Vadiana, Joseph Schnyder an J. A. S. Federer, 1. Jan. 1826. - Federer (1794-1868) war
in den 30er Jahren ein enger Freund von A. Fuchs (s. Zeller). Schnyder (1802-1867),
immatr. WS 1825/26-SS 1827, später Chorherr in Baden, schreibt weiter, das einzig
Unangenehme sei, daß mangels Lehrbücher alle Vorlesungen nachgeschrieben werden
müssen. - Die Tübinger bewegten sich eben nicht in den gewohnten Bahnen von
Lehrbüchern!

497 Diese 51 Theologen verteilen sich auf folgende Kantone: Aargau und St. Gallen (je 17),
Luzern (6), Solothurn (5), Zug (3), Bern, Thurgau und Schwyz (je 1). - Die Namen
dieser bis SS 1830 immatrikulierten Theologen aus der Schweiz (samt Geburtsort und
Studiendauer) hat mir in freundlicher Weise Dr. Schäfer vom Universitätsarchiv Tübingen

zusammengestellt. - Die kurzen Angaben bei Lösch 47 sind demnach dahin zu
korrigieren: Mit WS 1822/23 beginnend, sind bis WS 1827/28 schon die Kantone St. Gallen
(5), Aargau (4), Solothurn (2), Bern und Zug (je 1) mit Theologiestudenten in Tübingen

vertreten.
488 In unserem Jahrhundert blieb der Zustrom von Schweizer Theologen zunächst durch

mehrere Jahrzehnte unterbunden, bis ab I960 kurz nacheinander die beiden bekannten
Schweizer Theologen Herbert Haag und Hans Küng nach Tübingen berufen wurden.
1967 stellten die 25 Schweizer die größte Ausländergruppe unter den kath. Theologen
und drei Fünftel der Schweizer Landsmannschaft an der Universität (Neue Zürcher
Nachrichten, 11. Dez. 1967).

488 Der 1821 in Mainz gegr. «Katholik» nahm eine Mittelstellung zwischen theol. Revuen

226



so wurde die Wende vom 10. Jahrgang (1828) an offenkundig:111 Die Zeitschrift
war von einer weitherzigeren Kathohzität zu einer strengeren Kirchlichkeit
übergegangen. Sie zeigte damit nur den Wandel an, der sich bei Drey, dem Gründer
der Tübinger Schule und Schutzgeist ihrer Zeirschrift, und vor ahem bei dem
von ihm stark beeinflußten Schüler, dem genialen Möhler, vollzogen hatte.112

Beide Theologen streiften allmählich ihre rationalistischen Ideen ab und sprachen

einer betonteren Kirchlichkeit das Wort Sie nahmen fortan eine
Mittelstellung zwischen den katholischen Aufklärern und den Ultramontanen ein.
Maßgeblichen Einfluß auf diese Entwicklung übte die Romantik aus mit ihrem
Organismusdenken und dem Sinn für Historisch-Gewordenes und Ueberlieferung.

Zwar konnte sich der Gründer der Schule nie ganz vom Rationahsmus
befreien — ein Beweis, welch ungeheure Gewalt diese Geistesrichtung auch über
die Theologen gewonnen hatte. Nach wie vor vertrat Drey die Auffassung, daß
der Inhalt der Offenbarung dem souveränen Entscheid der menschlichen Vernunft
unterstehe und daß das Wesen des Christentums von der reinen, wissenschafthch
geklärten Idee der Religion zu bestimmen sei, was ihm nicht zu Unrecht den
Vorwurf des Semirationahsmus eingetragen hat113 Gesamthaft gesehen hat sich
Drey aber doch - wie sein dreibändiges Hauptwerk über die Apologetik (1838)
zeigt — vom Bann philosophischer Zeitströmungen gelöst und den in der
katholischen Kirche lebendigen Glauben als die einzig gültige konkrete Form der
Offenbarung anerkannt114 Auch in kirchenpolitischen Fragen nahm er eine
konservativere Haltung ein. So hielt der einstige Episkopalist die Wiedereinführung
der Synoden für inopportun, was Fuchs den Anlaß gab, vornehm, aber bestimmt
seinem ehemaligen Lehrer die Notwendigkeit und Nützlichkeit dieser kirchlichen
Parlamente darzulegen.115

Möhler hatte sich, wie wir bereits gesehen haben, schon zur Zeit, als Fuchs in
Tübingen studierte, in Abhandlungen und Rezensionen der «Theologischen
Quartalschrift» vom Einfluß der Aufklärung befreit, was ihn freilich nicht hinderte,
in seinen Vorlesungen das bisherige Kirchenverständnis beizubehalten. Unter dem
Einfluß romantischer Ideen war sein geistvolles Werk «Ueber die Einheit in der

und Tagesblättern ein. Er behandelte philos, und theol. Fragen auf volkstümliche Art
und war in seinem streng kirchlichen Geist nicht auf Untersuchung und Dialog,
sondern auf Unterweisung und Abwehr abgestimmt (LThK 6, 67 f.). Aehnlichen Zielen
diente der im folgenden Jahr von Franz Georg Benkert (1790-1859) gegr. «Religionsfreund

für Katholiken» (Würzburg), den Fuchs gelegentlich zitiert. LThK 2, 205. - Die
1810 gegr. «Litteraturzeitung für kath. Religionslehrer», die Fuchsens Bericht von der
Jesuitenmission in Schwyz veröffentlicht hat, stand unter ihrem ersten Redaktor Franz
Karl Felder (1766-1818) einer gemäßigten Aufklärung offen gegenüber, wurde aber
von seinen Nachfolgern Kaspar Anton Freiherr von Mastiaux (1766-1828) und Franz
von Kerz (1763-1849) in sehr orthodoxem Geiste weitergeführt. Ueber Felder, Mastiaux
und Kerz s. ADB 48, 510; 20, 574 f.; 15, 653. Zu allen drei Zeitschriften s. auch Lösch
26 f.

119 Lösch 30.
114 Kabus 68.
»• Klüpfel 446 f.
»•Adam 403 f. (s. Anm. 21).
'»ThQ 35 (1853) 341-349 (Nekrolog Drey v. K. J. Hefele); Dictionnaire de théologie

catholique IV 1825; LThK 3, 574.
118 Drey in der ThQ 16 (1834) 203-256 (Was ist in unserer Zeit von Synoden zu erwarten?),

dagegen Glauben II 80 ff.

227



Kirche» entstanden. Dieses sein Jugendwerk wies aber trotz genialer Dialektik
noch schwerwiegende Mängel auf,116 was auch Möhler bald zu bemerken
begann.117 In unermüdlicher Denkarbeit begann sich denn auch bald sein Kirchenbild

zu wandeln, zunächst im «Athanasius» (1826), vor ahem aber in seiner
berühmt gewordenen «Symbolik» (1832),118 in der er die sichtbare Gesehschaft
mit der geistdurchlebten Gemeinschaft zu einem vohendeten Ganzen vereint.
Dieses neue Kirchenbild entsprach nun am besten der katholischen Idee, da es
das Göttliche und Menschhche in der Kirche in gleicher Weise zur Gelmng
brachte. Unvermeidlich wurden aber dadurch die konfessionellen Gegensätze
wieder stärker ins Gedächtnis zurückgerufen, nachdem sie im vereinten Kampf
gegen eine ungläubige Aufklärung in den Hintergrund getreten waren.119

Fuchs hat diesen großen Strukturwandel im Kirchenbegriff nicht mehr
mitvollzogen. Er blieb bei Möhlers «Einheit» stecken, die für diesen doch nur eine
Durchgangssmfe gebildet hat120 Er wuchs überhaupt nicht in die neue Richmng
der Quartalschrift hinein.121 Vielmehr wandte er sich den 1830 gegründeten
«Freimütigen Blättern» zu, die - in der Nachfolge zweier anderer theologischer
Zeitschriften — auch den Kurs der ersten zehn Jahrgänge des Tübinger Organs
fortzusetzen trachteten.122

Die Abkehr von der kirchlichen Aufklärung erfaßte aber nicht die ganze
Tübinger Schule. Der Neutestamender Feilmoser blieb Rationalist, und zwar in
noch stärkerem Maß als sein Vorgänger Gratz.123 Auch beim Alttestamentier
Herbst ist kein Gesinnungswandel festzustellen. Vor allem aber war Hirscher
in seiner Richmng der nämliche geblieben, zum mindesten was sein Fach, die
Moral- und Pastoraltheologie anbelangt, in denen er, wie er sich ausdrückt, «den
innern Ausbau im großen Haushalt der katholischen Kirche» zu pflegen hatte.124

Er konnte seine Herkunft sowenig verleugnen wie sein Vorbild Sailer. Der
Kasuistik eines Alfons von Liguori blieb er ebenso abgeneigt wie dem Probabilis-
mus der Jesuiten. In einer Zeit des einsetzenden Abfalls vom Christentum lag
ihm besonders daran, den innersten Sinn und Geist der christlichen Religion und
ihre spezifischen Werte klarzumachen und so den Christen zu formen. Während
Drey und Möhler mit der Scholastik verbunden blieben, empfand Hirscher deren
Lehrweise immer als ungenügend, und auch von einer Erneuerung dieser
philosophischen Richmng versprach er sich wenig.125 Gegenüber papalistischen Ten-
448 Geiselmann, Möhler 80-83 (s. Anm. 61).
447a.a.O. 79; Lösch, Möhler 513 (s. Anm. 55).
148 J. A. Möhler, Symbolik oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze der Katholiken

und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekenntnisschriften, hg., eingel. und kommentiert

v. J. R. Geiselmann, 2 Bde. (Köln 1958/1961). - Werner 483 ff.; Schnabel 94 ff.
448 s. Georg May, Interkonfessionalismus in der ersren Hälfte des 19. Jh. (Paderborn 1969);

Lortz II 320; Schnabel 95.
420 Möhlers «Athanasius» und «Symbolik» erwähnt Fuchs nirgends mit einem Wort.
121 Von den weit über 100 Zitaten aus der ThQ in Glauben I und II sind nur wenige aus

den Jahrgängen 1829 ff. gezogen. Dieselbe Feststellung macht Kabus (68 f.) von
Wessenberg, der die ThQ in seinen Werken ebenfalls öfters zitiert, aber auch vornehmlich
nur bis 1828.

422 «Freimütige Blätter über Theologie und Kirchentum», hg. v. Benedikt Alois Pflanz
(Rottweil 1830-33, Stuttgart 1834-44). - Ueber B. A. Pflanz (1797-1844) s. August
Hagen, Die kirchl. Aufklärung in der Diözese Rottenburg, Stuttgart 1953, 279-335.

123 Lösch 35.
424 Strobel, Liberalismus 39 f.; Schnabel 318.
123 Schiel, Hirscher 20, 30 (s. Anm. 30).

228



denzen betonte er die Bedeutung der Synoden und auch des Laien in der Kirche.
Seine reformerischen Bestrebungen wurden von Rom schließlich ein zweites Mal
mißbilligt126 Fuchs hingegen berief sich gerade in spätem Jahren noch gerne
auf Hirscher, der den Neuerungswillen der jungen Tübinger Schule am längsten
hochgehalten hat127

Trotz Hirscher, Feilmoser und Herbst erhielt aber die einst freisinnige Fakultät

durch den maßgeblichen Einfluß Möhlers einen betont bis streng kirchlichen
Charakter, während die evangelische Fakultät sich in beinahe entgegengesetzter
Weise entwickelte. Xaver Herzog, ein Alt-Tübinger, schreibt in seinem «Geistlichen

Ehrentempel», daß in dem vermeintlich sehr liberalen Tübingen «der
alte Glaube sammt den zehn Geboten und dem Cölibat angenommen und ver-
rheidiget» wurde,128 und der erzkonservative Chorherr Geiger betrachtete die
von Tübingen zurückgekehrten Luzerner Theologen «nach ihren Aeußerungen
als gute Katholiken».129 Der liberale «Eidgenosse» hingegen vermutete dort eine
«obscure» Theologie.130

Die Gründe für den «Sieg» der Konservativen sind einfach zu erraten.
Feilmoser starb, erst 54jährig, bereits 1831. Kaum 50 Jahre alt verschied 1836 auch
Herbst, der die Richmng der Schule nicht stark beeinflussen konnte, da er «weniger

Theologe als vielseitig literarisch interessiert» war.131 Hirscher schließlich
zog 1837 an die Universität Freiburg i. Br., die ihm von seiner Smdienzeit her
liebgeworden war. Möhler folgte zwar 1835 einem Ruf nach München, nicht
zuletzt wegen der scharfen Auseinandersetzungen mit seinem protestantischen
Kohegen Baur infolge seiner «Symbolik». Die freigewordenen Lehrstühle wurden

nun aber von seinen Schülern besetzt, die hinwieder im Geiste ihres großen
Lehrers wirkten.132 Johann Evangelist von Kuhn133 übernahm die von Drey
abgegebene Dogmatik, Karl Joseph Hefele134 Möhlers Kirchengeschichte. Nachfolger

des Alttestamentiers Herbst wurde Benedikt Weite135; den Neutestamentler
Feilmoser ersetzte Martin Joseph Mack136.

Der Wandel von einer freieren zu einer strengeren Kirchlichkeit läßt sich
auch bei den Schweizer Theologiesmdenten feststehen. Von den uns bekannten
Schweizern, die im ersten Jahrzehnt, also in der eindeutig liberalen Epoche der
Kath.-TheoL Fakultät, in Tübingen studierten, sind sämtliche später - zumindest
428 «Die kirchlichen Zustände der Gegenwart» (Tübingen 1849), im gleichen Jahr indiziert;

s. den in Anm. 30 genannten Beitrag von J. Dorneich.
127 Vaterland 14 f.; Suspension 56 f., 178; Glauben I 187, II 301, 314 und verschiedene

Zeitungsartikel.
428 Geistl. Ehrentempel III, Luzern 1864, 20.
429 F. Geiger an K. L. v. Haller, 22. Sept. 1834 in: Schweizer Rundschau 25 (1925/26) 776

(20 Briefe von Geiger an Haller, 1823-38, veröffentlicht von Ewald Reinhard).
128 «Tabelle der auf deutschen Universitäten studierenden Schweizer» in Nr. 70 v. 2. und

Nr. 71 v. 5. Sept. 1831 (Tübingen in Nr. 71).
434 Klüpfel 445.
432 a. a. O. 447 f.
"'Johann Evangelist v. Kuhn (1806-1887), 1839-82 Prof. in Tübingen, der spekulativ

begabteste Kopf der Tübinger Schule. LThK 6, 656 f.
184 Karl Joseph Hefele (1809-1893), 1836 Möhlers Stellvertreter, 1840 o. Prof. für

Kirchengeschichte, Patrologie und christl. Archäologie. 1869 Bischof von Rottenburg. LThK
5, 55 f.

"'Benedikt Weite (1805-1885), Prof. ab 1838. Mit Heinrich Joseph Wetzer (1801-1853)
Herausgeber des bekannten Kirchenlexikons. LThK 10, 1032.

'"Martin Joseph Mack (1805-1885), 1832 ao., 1835 o. Prof. für NT. ADB 52, 148 ff.

229



zeitweise - als liberale oder gar radikale Geistliche in Erscheinung getreten.137
Die Tübinger aus der kirchlicheren Aera hingegen galten später meistens als

gemäßigt liberal oder gemäßigt konservativ.138

137 Der bedeutendste Mann aus der ersten Epoche ist Karl Kaspar Keiser (1805-1878) von
Zug, später Prof. und Regens am Priesterseminar Solothurn, der bis in die 50er Jahre
der liberalen Richtung angehörte. Er studierte drei Jahre Philosophie und Theologie in
Tübingen (WS 1824/25 — SS 1827). Iten 276 f.
Acht der ersten 14 Schweizer Theologen in Tübingen studierten vorher in einem
einflußreichen, von Heinrich Zschokke gegr. Aarauer Privatlyzeum («Lehrverein»), das in
der zweiten Hälfte der Restauration zu einer Pflanzschule liberalen Geistes wurde, bes.
nachdem I. P. V. Troxler 1823 die Leitung der Schule übernommen hatte und Philosophie
und Geschichte dozierte, s. Markus T. Drack, Der Lehrverein zu Aarau 1819-1830.
Diss. phil. Fribourg, Argovia 79 (1967) 5-172; Spieß 308 ff.

428 Aus dieser Zeit sind außer dem bereits genannten Xaver Herzog zu nennen:
WS 1828/29 (Immatrikulationssemester): Anton Tanner (1807-1893), von Arth, der
zweite Schwyzer Theologe in Tübingen. Propst im Hof und Prof. der Theologie in
Luzern. (Er begann sein Theologiestudium in Tübingen.)
SS 1829: Vital Schnyder (1807-1876), langjähriger Stadtpfarrer von Sursee. Studien in
Sursee, Luzern. (Er studierte auch in Freiburg i. Br.).
WS 1829/30: Joseph Burkhard Leu (1808-1865), Propst im Hof (Vorgänger Tanners)
und Prof. der Theologie in Luzern (studierte auch in Berlin).
WS 1831/32: Joseph Winkler (1809-1886), Prof. der Theologie in Luzern und Bischöfl.
Kommissar (studierte auch in München und Gießen).
SS 1834: Mathias Riedweg (1808-1885), später Propst in Beromünster; Sebastian Reinhard

(1811-1874), später Pfarrer in Zürich.
Wir werden den genannten Geistlichen später wieder begegnen.

230



2. Kapitel:

Pfarrer und Lehrer in Riemenstalden

Als Alois Fuchs Ende April 1824 mit seinem Bruder Franz Dominik nach
Hause kam, mußte er mit Betrübnis vernehmen, daß die kleine schwyzerische
Gemeinde Riemenstalden, wo einst seine Voreltern lebten,1 wieder ohne
Seelsorger sei.2 Schon mehrere Geistliche hatten diese entlegene und einsame Pfarrei

wegen groben oder widerspenstigen Verhaltens eines Teils der Bevölkerung wieder

aufgegeben.3 Auch der junge Priesrer Joseph Horat aus Schwyz — ein
Altersgenosse von Fuchs - hatte nach vier Jahren den schwierigen Posten Ende Februar
1824 wieder verlassen.4 Fuchs schmerzte das Los der Riemenstaldner so sehr, daß

er bereits am zweiten Tag seiner Rückkehr von Tübingen zur Aushilfe eilte. Er
sah sich hierauf nach einem Kandidaten um und versah während dieser Zeit die
Pfarrei von Schwyz aus. Doch da kein Mitbruder dorthin ziehen wollte, erbarmte
sich der junge Priester dieser armen Gemeinde, ja er fühlte sich verpflichtet,
«dem Herrn dies Opfer zu bringen».5 Am Montag, dem 28. Juni 1824, zog er ins
Pfarrhaus Riemenstalden ein.6

Ganz ungelegen kam Fuchs diese Lösung nicht. In Schwyz wollte er nun noch

weniger bleiben als früher,7 denn er mußte nach seiner Heimkehr die Feststellung

machen, daß sich «die ohnehin traurige Lage der Dinge» seit seiner
halbjährigen Abwesenheit noch um vieles verschlimmert hatte. Dem Freund
demokratischer Ordnungen war die ausgesprochen reaktionäre Politik der Schwyzer
Regierung im Innersten zuwider. Besonders bedenklich empfand er nun die an
der Landsgemeinde durchgesetzte «mmulmose Erhebung eines gewissen berüchtigten

Aufdermaurs zur zweithöchsten Landesstelle».8 In Schwyz konnte und
wohte er also nicht bleiben, wo sein Gemüt durch «alles verwundet und
zurückgestoßen» wurde. Wieder in die Ferne zu ziehen erlaubten ihm aber die
Familienverhältnisse nicht, denn während seiner Abwesenheit kam es zutage, daß

1 Vaterland 100. Fuchsens Großmutter mütterlicherseits, Maria Elisabetha Steiner (1734
bis 1791), war die Tochter des Joseph Johann Franz Steiner von Riemenstalden (NAF,
Stammbaum Fuchs).

2 StA BS, A. Fuchs an Chr. Fr. Spittler, 26. Mai 1825.
3 Zur Geschichte der Pfarrei s. Anton Schraner, Die kleinste Pfarrei und Gemeinde der

Innerschweiz. Erinnerungsblätter zum 150jährigen Pfarreijubiläum in Riemenstalden SZ
(Schwyz 1954). — In dieser Pfarreigeschichte sind alle Archivalien verwertet, die sich
in Riemenstalden finden ließen (Frdl. Mitteilung des Verfassers, Pfarrer in Andeer,
1947-54 Pfarrer von Riemenstalden).

' Joseph Horat (1794-1849), 1820-24 Pfarrer von Riemenstalden, hierauf bis zum Tod
Frühmesser in Schwyz. - Schraner 36; SKZ Nr. 15 v. 14. April 1849; StA SZ, Mappe I
534.

8 wie Anm. 2.
8 Schraner 36.
7 Das Folgende nach dem in Anm. 2 genannten Brief.
8 General Ludwig Auf der Maur wurde 1824 zum dritten Mal zum Landesstatthalter

gewählt. Der «Restaurator» K. L. v. Haller urteilte über ihn wie folgt: «Der Exgeneral
Aufdermaur ist ein Mann von Talent und sehr antirevolutionär, aber leider ein
überspannter Kopf und ein bodenloser Verschwender, auf den man sich nicht verlassen kann,
weil er nur auf Geld bedacht ist.» - (Wilhelm Oechsli, Zwei Denkschriften des Restaurators

K. L. v. Haller über die Schweiz aus den Jahren 1824 und 1825, in Festgabe für
Gerold Meyer von Knonau, Zürich 1913, 413-444, zit. 431.)

231



seine Mutter und die Geschwister den Hausvater nicht entbehren konnten.9 So

konnte das nur drei Wegstunden von Schwyz entfernte Riemenstalden als

Zwischenlösung gar wohl in Frage kommen. Fern vom «Geschütz» und doch nah
dem Heimatort, konnte Fuchs auch hier dem ihm so teuren Vaterkanton seine
Dienste leisten. Eine leichtere Stelle inmitten der Berge ließ überdies eine Besserung

der seit Jahren angegriffenen Gesundheit erhoffen,10 und ein Freund der
Einsamkeit war Fuchs auch, wie er öfters versicherte.11 «Ganz Schwyz verwunderte

sich», schreibt Fuchs über seinen Entschluß. «Man fühlte, man ehrte die
Beweggründe, die mich an diesen verschrieenen Ort führten, aber niemand wollte
glauben, daß ichs aushalten werde. Doch mit der Gnade Gottes kann man alles.»12

Das Dörfchen Riemenstalden, das damals etwa 80 Seelen zählte,13 liegt auf
1030 m Höhe in der Mitte eines langgestreckten Tales, das sich von Sisikon am
rechten Ufer des Urnersees zwischen dem Axenberg und Dieppen im Süden
und dem Hauserstock und Klingenstock im Norden gegen das Muotathal hinzieht.
Die Gegend soll bereits von den Römern besiedelt worden sein,14 was aber durch
nichts bewiesen werden kann.15 Die ersten Bewohner des Tales werden
Alemannen gewesen sein, die im 5. Jahrhundert vom Norden her in unser Land

zogen und es allmählich bis zu den Alpen besiedelt haben. Etwa vom 10.
Jahrhundert an darf eine größere Dauersiedlung mit einer eigenen Kirche angenommen

werden. Eine Pfarrei wird Riemenstalden aber wohl kaum gewesen sein zu
einer Zeit, da nicht einmal Schwyz in die Geschichte eingetreten war.16
Naturkatastrophen, die Pest, vor ahem aber die seit etwa 1400 eingetretene
Klimaverschlechterung führten zu einem starken Rückgang der Bevölkerung. Die
verbliebenen Einwohner wurden in der Folge der alten Pfarrei Morschach zugeteilt.
Nachdem die Seelenzahl wieder etwas zugenommen hatte, erbaute man auf dem

Käppeliberg, wo einst eine hölzerne Pfarrkirche gestanden sein soll, 1707 eine
Kapelle zu Ehren des hl. Johannes des Täufers. Im untern Tal wurde eine kleine
Wegkapelle 1733 durch eine größere ersetzt. Gottesdienstlokale waren also
vorhanden, noch fehlte aber ein Seelsorger. Einen ersten Beitrag zur Errichtung
einer Kaplaneipfründe leistete die Landsgemeinde von 1777, die auf Bitten der
Talbewohner ein Stück Allmend auf der Goldplangg der Gemeinde zur
Benutzung überließ.17 Eine Stifmng sowie Bettelreisen erlaubten schließlich den
Bau einer Kirche in der Mitte des Tales samt Kaplanenhaus. Letzteres konnte
1787 bezogen werden. Die Kirche wurde aber erst 1793 eingesegnet, und auch
8 Nachdem sich die älteste Schwester von A. Fuchs, Magdalena, im Herbst 1821 mit Dr.

med. Klemens Märchy verheiratet hatte, blieben noch Sibilla, Franz Dominik, Martin
Anton und wohl auch Dominika (Heirat 1830) zu Hause.

48 Vaterland, Biogr. Skizze 36.
" a. a. O. 31 und verschiedene Briefstellen.
42 wie Anm. 2.
13 Riemenstalden zählte 1799 75 Einwohner, 1833: 81, 1837: 135 (Kistler 202), 1850:

113, 1900: 95, 1941: 85 (Stand Schwyz 15), 1970: 89. 1833 zählte die Gemeinde 25
Häuser (Dettling 152).

44 Noch Fuchs schrieb zur Zieit seines Aufenthaltes im einsamen Tal «Römerstalden». Später

verwendet er beide Schreibweisen nebeneinander.
18 Der folgende geschichtliche Ueberblick nach Schraner 10-36.
18 Martin Styger, Wappenbuch des Kt. Schwyz. Opus postumum, hg. v. Paul Styger, Genf

1936, 286. - Schwyz wird erstmals erwähnt in einer Urkunde Ottos II. vom 14. August
972, worin dieser dem Stift Einsiedeln «im Zürichgau» unter anderm auch Besitz in
«Suittes» bestätigte (Castell 9).

47 Abschrift im PfA SZ, Mappe IV 11 (Pfarrei Riemenstalden).

232



zu dieser Zeit stand sie noch keineswegs vollendet da. 1804 wurde die Kaplanei
durch den großmütigen Beitrag des Schwyzers Felix von Hettlingen (1776-1816)
mit Wessenbergs Bewilligung zur Pfarrei erhoben. Für den weitern Ausbau der
Kirche stiftete Pfarrer Faßbind im Jahre 1809 ein Summe von 850 Gulden.18
Bald nach Fuchsens Einzug wurde der Kanton Schwyz und damit auch die hart
an der Urner Grenze liegende Pfarrei endgültig dem Bismm Chur einverleibt
(3. Aug. 1824). So erlebte der Gegner eines Anschlusses der Urkantone an Chur
in diesem einsamen Tal das vollständige Scheitern ah seiner Bemühungen von
1821.

Der neue Pfarrer - er war bereits der vierte - suchte an die etwas schwierige
Bevölkerung vor ahem mit Liebe heranzutreten, und auf diesem Weg hatte er
in der Tat die Herzen der Riemenstaldner bald für sich gewonnen.19 Mit viel
Eifer und Hingabe widmete er sich der ihm anvertrauten kleinen Seelenschar.20

Die Kirche war durch seine Vorgänger so weit eingerichtet worden, daß sie sich
nun als würdiges Gotteshaus ausnahm. Die 1804 mit dem Hauptaltar aufgestellten

Seitenaltäre entsprachen aber nicht Fuchsens Geschmack; er ließ sie deshalb
umbauen «nach der reinsten Kunst».21 Die Arbeit besorgte im Dezember 1827
der Altarbauer Marzeh Müher von Gersau.22 Der Pfarrer ging ihm dabei kräftig
an die Hand.23 Auch die beiden Altarbilder scheint er durch «acht biblische»
ersetzt zu haben. In diesem «wunderschönen Kirchlein mit seinen lieblichen
Altären» und dem «Tabernakel des Heiligsten» fühlte sich der fromme Priester
nun wirklich geborgen.24

Neben der Seelsorge hatte Alois Fuchs auch Schule zu halten. Diese
Verpflichtung war bereits in der bischöflichen Urkunde zur Errichmng der Kaplanei
(1787) enthalten.25 Auch die Gründungsurkunde der Pfarrei hatte das Schulehalten

zur Aufgabe des jeweiligen Ortspfarrers gemacht.26 Die Schuldigkeit sollte
so lange dauern, «bis die Gemeinde im Stande seyn wird, einen eigenen Schulfond

zusammen zu bringen, ein Schulhaus zu erbauen und einen Lehrer zu be-
48 Geht aus einem durch A. Fuchs veranlaßten Schreiben von Kommissar G. F. Suter an

die Schwyzer Regierung hervor (StA SZ, Mappe I, 530, 30. April 1825).
49 «Mit der herzlichsten Liebe kam ich, die herzlichste Liebe schlug mir entgegen.» (Quelle

in Anm. 2).
29 In den Jahren 1821-30 wurden in Riemenstalden 26 Kinder getauft und 22 Personen

zu Grabe getragen (Dettling 152).
21 Dieses und die folgenden Zitate nach Predigt 62; s. auch Glauben I 73 Anm. 1. Betr.

Altäre s. Linus Birchler, Die Kunstdenkmäler des Kt. Schwyz II, Basel 1930, 312.
22 Schraner 36. Birchler nennt im Verzeichnis der Künstler und Handwerksmeister (II 784

ff.) einen Marzell Müller senior, der Schreiner, Baumeister und Altarbauer war, und
einen gleichnamigen Junior, Altarbauer und Plastiker.

28 Vaterland 195 («mi lieb Altarfasser M. M.»).
24 Nach dem Nekrolog von Pfr. Robert Kälin in der NZZ Nr. 75 v. 16. März 1855

schaffte Fuchs auch eine Kirchenuhr an; s. auch Dettling 306, der seine Angaben über
A. Fuchs offensichtlich diesem Nekrolog entnommen hat.

28 Schraner 17. 1799 berichtete der Schulinspektor dem helvet. Minister für «Künste und
Wissenschaften»: «Der Herr Kaplan allda hält im Winter Schule. Die Zahl der Kinder
war letzten Winter acht bis zehen, die nur schreiben und lesen lernen. Auch da sind
die Häuser sehr zerstreut, ein wildes Ort und wenig Begierde, was zu lernen. Der Lehrer
allda bezieht nur einen Batzen, ohne andere Zulage. Auch da sind wie in den übrigen
Gemeinden die Abc Büchlein nach Anleitung der Normalschul eingeführt.»
(Martin Ochsner, Die schwyz. Schulberichte an Minister Stapfer. MHVS 20, 1909,
205-310, zit. 239).

28 Der Text der Urkunde ist vollinhaltlich wiedergegeben bei Schraner 29-33.

233



solden, worauf dieselbe den Bedacht zu nehmen verspricht». Das Versprechen
wurde ersr zu Beginn unseres Jahrhunderts eingelöst27 Pfarrer Fuchs betrachtete
das Schulehalten nicht als ein zusätzliches Muß. Ihm lag ja die Schulung und
Erziehung der Jugend ganz besonders am Herzen, und wir glauben, daß er den
Kindern von Riemenstalden auch ohne Verpflichtung Unterricht erteilt hätte.
Zwar mußre der gebildete Mann, der eben von der Universität Tübingen
zurückgekommen war, recht tief hinuntersteigen. Dieser Abstieg störte den frühern
Professor aber kaum. Er war zufrieden, wenn er überall die Bildung des Volkes
fördern konnte, sei dies nun in der ersten Klasse der Primarschule oder in der
obersten des Gymnasiums. Viel mehr als Lesen, Schreiben und etwas Rechnen
konnte zwar nicht beigebracht werden,28 denn das Schuljahr begann erst nach
dem Martinstag und hörte im April oder Mai bereits wieder auf.29 Ueberdies
wurde nur am Morgen Schule gehalten, und auch diese kurze Schulzeit erlitt
noch vielfachen Unterbruch, weil «die Kindlein wegen weiter Entfernung und
schlechten Wegen und jämmerlicher Kleidung bey schlimmer Witterung» oft
nicht dem Unterricht folgen konnten.30 Der Schulraum war dem Lernen auch
nicht förderlich, denn Fuchs mußte seine 10—15 Schüler in seiner eigenen Wohn-
srube unterweisen. Und schließlich hatte auch die Führung einer Gesamtschule
einige Probleme gesteht Fuchs hätte deshalb gerne jedes Kind privat unterrichtet,

was aber verständlicherweise wieder auf Schwierigkeiten stieß. Das einzige,
was der Lehrer an diesen Verhältnissen ändern konnte, war der Schulraum. Er
heß deshalb im Erdgeschoß des Pfarrhauses eine Schulstube einrichten,31 die bis
zum Bau eines Schulhauses (1907) ihren Zweck erfüllen mußte. Ließ der Raum
auch zu wünschen übrig, so konnten die Schüler nun immerhin auf Bänken
schreiben, und sie benetzten dem Lehrer nicht mehr «auf Stundenlang den
Boden, wenn sie sich mühsam durch den tiefen Schnee hindurch arbeiten
mußten».32

Neben Seelsorge und Schulehalten hatte Fuchs auch viele Arbeiten in der
Gemeinde zu übernehmen. Wohl gab es vorschriftsgemäß einen Gemeinderat mit
einem Gemeindeschreiber, einen Kirchenrar und eine Armenpflege. Deren Mit-

27 Im Oktober 1901 wurde die Schule erstmals von einem weltlichen Lehrer geführt. Das
Schulhaus konnte sechs Jahre später bezogen werden (Schraner 90, 93). - Ueber die
heutigen Schulverhältnisse in Riemenstalden s. Adalbert Kälin, Schulplanung in
Berggegenden am Beispiel von Riemenstalden, SZ Planung 80, Beilage zur «Schwyzer
Zeitung» Nr. 69 v. 31. Aug. 1971, 32-35.

28 Als Lesebüchlein diente wahrscheinlich Schmids «Biblische Geschichte für Kinder»
(Meyer von Knonau 154). - Christoph von Schmid (1768-1854), bekannter Seelsorger,
Jugenderzieher, Schulfachmann und Schriftsteller; ein enger Freund Sailers, der von
seinem Lehrer entscheidend beeinflußt war (LThK 9, 432 f.).

29 Meyer von Knonau 153.
89 wie Anm. 2.
81 Kälin, Fuchs 6. In Fuchsens Nachlaß liegt ein vom 22. Febr. 1826 datiertes Schreiben

von Kaspar Blättler, das sich auf diesen Einbau beziehen könnte. - Kaspar Blättler
(1791-1872) von Hergiswil. Besitzer der Papierfabrik in Rotzloch, Erbauer des ersten
Hotels auf dem Pilarus und des Pilatusweges. Landmajor, 1847-49 und 1856-62 Bauherr
des Kt. Nidwalden. Zu seiner Zeit der bedeutendste Industrielle des Kantons und einer
der verdientesten und initiativsten Staatsmänner. - Konstantin Deschwanden, Caspar
Blaettler. Papier-Fabrikant in Rorzloch Kt. Unterwaiden (Thun 1873); Franz Odermatt,
Der Kt. Unterwaiden nid dem Wald im 19. Jh., Stans 1937, 204-207.

82 Wünsche 144 Anm.

234



glieder konnten «aber auch mit dem besten Willen wenig mehr als Aushilfe
leisten».33 Die älteren Männer waren wohl nicht einmal des Lesens und Schreibens

kundig, und ahe waren froh, wenn sie der tüchtige Pfarrer und Lehrer in
ahen Fragen der Gemeinde beriet und ihnen vor ahem auch die schriftlichen
Arbeiten abnahm. Ein schönes Beispiel von Fuchsens Sorge für das Wohl seiner
kleinen Gemeinde war sein Eintreten für die Pockenschutzimpfung. Die
Vorurteile waren damals noch groß. Man glaubte, die Pocken seien ein der menschlichen

Natur notwendig anhängendes Uebel oder eine Fügung Gottes, der man
nicht entgegenwirken dürfe.34 Fortschrittliche Männer der Kurie hingegen, wie
Kardinalstaatssekretär Consalvi, hatten die Impfung erlaubt. Auch Sailer sah

deren Wichtigkeit ein, wohte sie aber nicht — wie es damals öfters geschah -
als Gegenstand einer Predigt behandelt wissen.35 Vor wenigen Jahren hatten die
Pocken auch in Riemenstalden zahlreiche Opfer gefordert. Als diese gefährliche
Infektionskrankheir im Winter 1824/25 erneut zu grassieren begann, trat Fuchs
eines Sonntags auf die Stufen des Altars und erklärte der versammelten
Pfarrgemeinde faßlich und liebevoll die Wohltat der Schutzimpfung. Er anerbot sich,
zu diesem Zweck einen Arzt in sein Pfarrhaus zu rufen. Die Gläubigen nahmen
seinen Vorschlag freudig an, und bald darauf wurden alle Riemenstaldner Kinder

im Pfarrhaus geimpft, «was zu dieser Zeit und in dieser Gegend etwas
Ungewöhnliches war».36 Auch einige Sisikoner waren hierfür nach Riemenstalden
gekommen.37 So wurde Pfarrer Fuchs im Geiste Sailers zum Führer und Berater
der Gemeinde auch in Fragen des äußern Lebens.

Neben ahen Sorgen der armen Riemenstaldner vergaß Fuchs aber nicht die

Anliegen seines Heimatkantons und der andern Urkantone. In den vielen
einsamen Stunden lebte in ihm wieder der Plan eines großen Urschweizer Institutes
auf. So fragte er Spittler und seine übrigen Basler Freunde: «Hat sich in den
verflossenen 18 Monaten noch gar keine Aussicht für jenen Gegenstand unsrer
frühern Correspondenz gezeigt?».38 Am Tag darauf wandte sich der
bildungsbeflissene Mann in einem ihm «höchst wichtigen Schreiben über Erziehung und
Vaterland» auch an den bekannten Zürcher Professor und Erziehungsrat Johann

83 Denkschrift 111.
84 Meyer von Knonau 95.
35 Chrysostomus Schreiber, Schutzpockenimpfung und Predigt. Volk und Volkstum, Jahrbuch

für Volkskunde 2 (1937) 355-358, zit. 357 f.; s. auch den vorangehenden Artikel
von Albert Becker, Kirche und Schurzpockenimpfung, 353-355. - Auch Sailers enger
Freund Joseph Weber (1753-1831; LThK 10, 972 f.), ein bekannter Philosoph und
Naturwissenschaftler, führte in seinem Wirkungskreis die Schutzpockenimpfung ein
(Studer 48). Betr. die Haltung Consalvis s. Hans Kühner, Lexikon der Päpste, Zürich
1956, 274.

88 Kälin, Fuchs 6; s. auch Meyer von Knonau 95.
37 Diese Pockenimpfung in Riemenstalden erzählt Meyer von Knonau 95 f. Die Mitteilung

erhielt er wohl von Fuchsens Freund Augustin Schibig, der ihm verschiedene Materialien
für sein Werk über den Kt. Schwyz zur Benutzung überlassen hat. - Leo XII. (1823-29)
hat 1829 die von Consalvi eingeführte Pockenimpfung verboten (wohl nur für den
Kirchenstaat), da die Pocken ein Strafgericht des Himmels seien. Diesem Papst, in
dessen Person und Pontifikat «das Enge, Verbohrte und Kleinliche überwog», war die
ansteigende Sterblichkeitsziffer gleichgültig geblieben! (Kühner 274 f., s. Anm. 35; vgl.
auch Ignaz von Döllinger, Kirche und Kirchen. Papsttum und Kirchenstaat, München
1861, 556 f.).

38 wie Anm. 2.

235



Kaspar von Orelli. Beide Briefe scheinen aber den Weg von Riemenstalden
nach Basel bzw. Zürich nicht gefunden zu haben.39

Mußte Alois Fuchs in Riemenstalden auch «so viel möglich Ahes seyn»,40 so
fand er doch noch genügend Zeit für Lektüre, Besuche und Wanderungen.
Zuweilen zog er in dreistündigem Marsche über Binzenegg—Schilti—Morschach-
Oberschönenbuch zu seinen Lieben nach Schwyz. Manchmal kam er aber nur bis
zu den Morschacher Höhen. Von dort blickte er jeweils mit Wehmut auf seine

«ewig theure Heimath — liebend, segnend, theilnehmend». «Da sah ich deine
hl. Vorzeit», schreibt der geschichtsbewußte und empfindsame Mann, «sah sie
wandeln die Heldenbahn, deine großherzigen Urväter, blickte in die Gegenwart,
blickte in die Zukunft — und weinte».41 Stundenlang verweilte er auf dem Hinoder

Rückweg in der Kapelle des hl. Franz Xaver, des Apostels von Indien und
Japan, und verlor sich in Betrachtungen darüber, «was ein einzelner Mensch mit
Gottes Gnade für ganze Länder, für Mihionen Menschen, für viele Jahrhunderte
werden kann».42 Die Gegend um Riemenstalden gefiel dem Schwyzer außerordentlich.

Er glaubte, die Urkantone nähmen sich «nirgends so schön aus wie dort
oben — hier Schwyz, drunten Unterwaiden, drinnen Uri und mitten inne das

Aherheiligste, das Rüttli». «O! welche Seligkeiten erschließen sich da dem
fühlenden Gemüthe, und wie oft wünschte ich diesen Hochgenuß dem unsterblichen

Müller, der am helvetischen Heimweh starb!»43 ruft Fuchs aus. «O! ihr
lb. Urkantone! welche Freude durchzuckte mich, wenn ihr so oft in himmlischer
Verklärung mir entgegen strahltet; diese Stunden waren mir immer Neujahrstage
von 1308! Aber wie unendlich litt ich, welche bangen Sorgen ergriffen mich,
wenn dichter Nebel, wenn nächtliche Finsterniss über dich, o Schwyz! und über
euch, ihr Urlande! lag, - wenn Stürme über euch losbrachen, die Blitze zuckten
und die Donnerschläge erdröhnten oder wenn drückende Schwüle über euch
lastete und Gewitterwolken sich drohend aufthürmten, — das waren mir denn
auch Tage. Welche? Leset in der Geschichte und in der Zukunft!»44 Besonders
89 ZBZ, Familienarchiv von Orelli, Brief v. 9- Juli 1825. In diesem zweiten Brief an J. K

v. Orelli vermutet Fuchs, «daß man irgendwo die schändliche Perfidie begangen» habe,
seine Sendung v. 27. Mai an die Buchhandlung Orelli-Füßli zu erbrechen und das Schreiben

zurückzubehalten. Fuchs stellt sich in diesem Brief als Mitglied der 1810 gegr.
Schweiz. Gemeinnützigen Gesellschaft vor, in die er an der Jahresversammlung v. 16./17.
Sept. 1823 in Trogen zusammen mit seinem Freund Joseph Martin Lindauer, Pfr. in
Wangen, aufgenommen wurde (Verhandlungen der SGG 13, 1823, 362, u. Vaterland,
Biogr. Skizze 41). Dieser Gesellschaft gehörten u.a. folgende Schwyzer an: Landammann
Alois von Reding (seit 1810), Landesstatthalter H. M. Hediger und Spitalkaplan Augustin
Schibig (beide seit 1812), Rektor Franz Holdener und Prof. Melchior Tschümperlin
(beide seit 1826) und Landammann Nazar von Reding (seit 1835), s. Johann Adam Pupi-
kofer, Geschichte der Schweiz, gemeinn. Gesellschaft, Zürich I860, 192 f.
An Spittler schreibt Fuchs am 17. Nov. 1825 betr. seinen ausführlichen Brief v. 26. Mai
gl. Jahres: «Da Sie früher so gütig waren, an denselben (sc. Schicksalen) herzlichen An-
theil zu nehmen und mir alle Briefe pünkrlich zu beantworten, so muß ich vermuthen,
daß Sie meinen frühern Brief nicht empfangen haben, - worüber ich Sie nun bitte,
mir bestimmte Auskunft zu geben.» (Es ist der letzte Brief an Spittler.)

49 Denkschrift 111.
41 Vaterland, Biogr. Skizze 37.
42 Vaterland 47. Pfr. Fuchs hielt in dieser Kapelle 1828 eine Predigt (Vaterland, Biogr.

Skizze 43 f.).
48 Der berühmte Schaffhauser Historiker Johannes von Müller (geb. 1752) verstarb am

29. Mai 1809 in Kassel.
44 Vaterland, Biogr. Skizze 37 f.

236



gerne fuhr Fuchs von der Tehsplatte in einem Schifflein zum idyllisch gelegenen
Dörfchen Bauen, das er mir Riemenstalden ganz besonders liebgewonnen hatte.45

Von dort aus gings nach steilem Anstieg am Schlößchen Beroldingen vorbei zur
Wahfahrtskapehe Maria-Sonnenberg auf Seelisberg und dann auf abschüssigem
Pfade auf die geheiligte Rütliwiese hinunter, dann wieder über den See nach Sisikon

hinüber — wo Pfarrer Fuchs ein immer gerngesehener Gast war46 — und
zurück ins «Eremitenstübchen» im «Ranft».47 Diese Rundreise konnte Fuchs
nie zuviel machen.48 Auf seinen zahlreichen Wanderungen lernte der Riemenstaldner

Pfarrer auch den Landschaftsmaler Delkeskamp kennen.49

Mit Sailer hatte Fuchs seit 1820 wahrscheinlich keine Briefe mehr gewechselt.
Der Grund liegt zweifehos in der streng kirchlichen Erklärung, die sein Lehrer
am 70. Geburtstag, d.h. am 17. November 1820, verfaßte, nachdem er mit
Betrübnis hören mußte, daß «mancherlei offenbar falsche Anschuldigungen», die
er bislang mit Schweigen überging, ihren Weg bis zum Hl. Vater nach Rom
gefunden hatten.50 War Fuchs auch überzeugt, «daß der Edle gewiß die wich-

43 Vaterland 74.
48 Vaterland 79. Zur Geschichte dieser Gemeinde am Eingang ins Riemenstaldnertal s. die

Schrift des Dichterpfarrers Walter Hauser, Geschichte eines Dorfes (1447-1947), Am-
riswil 1947.

47 Vergleiche von A. Fuchs in Wünsche 144 Anm. und Vaterland 81.
48 Vaterland, Biogr. Skizze 37 Anm.
48 Vaterland 100.

Friedrich Wilhelm Delkeskamp (1794-1872), einer der bedeutendsten Kartographen
seiner zTeit. Der in Bielefeld geborene Künstler kam 1825 und 1827 in die Schweiz
und sammelte hier von 1828-30 Materialien für seine malerische Darstellung der Alpen.
1831 ließ er sich in Frankfurt a.M nieder. Werke: u.a. «Malerisches Relief des klassischen

Bodens der Schweiz» (9 Blätter, 1830-35), «Malerisches Relief der Schweizer und
angrenzenden Alpen». - Schweizerisches Künstler-Lexikon I, Frauenfeld 1905, 352;
Ulrich Thieme/Felix Becker, Allg. Lexikon der bildenden Künstler von der Antike bis
zur Gegenwart IX, Leipzig 1913, 23 f. - «Dieser edle Deutsche kennt unser Land besser
als jeder von uns!», schreibt A. Fuchs in Vaterland 100 Anm.

39 Sailers wichtige Dreipunkte-Erklärung (nach einer etwa gleich langen Einleitung) sei
hier vollinhaltlich wiedergegeben (Text bei Schiel I 607 f., s. auch S. 79).
?Vor dem Auge der Wahrheit erkläre ich also mit der höchsten Einfalt, die dem Jünger
Christi ziemt:
I. Daß ich der heiligen, katholischen, apostolischen, römischen Kirche mit der Pietät
eines Sohnes, mit dem Glauben eines wahren Christen und mit der Wissenschaft und
Einsicht eines kath. Theologen anhange, standhaft, aufrichtig und wahrhaftig, und es mir
zur höchsten Ehre rechne, der kath. Wahrheit mit voller Ueberzeugung zugetan zu sein
und zu bekennen, es zu sein.
Ich erkläre vor dem Auge der ewigen Wahrheit:
II. Daß ich verdamme alle Grundsätze, Maximen, Lehren der Pseudomystiker der altern
und neuern Zeit, unter welchen Namen sie immer umhergeboten werden mögen; alle
Grundsätze nämlich, die das gläubige Gemüt von der gesunden Vernunft zu den
Täuschungen der Phantasie, von dem Geiste der Universalkirche zum Privatgeiste, von dem
Gehorsam gegen geistliche und weltliche Obrigkeit zur falschen Freiheit des Gemütes
hinüberlocken und eben deshalb meinem Gemute stets fremde waren, und alle anderen
Irrtümer, welche die heilige, katholische, apostolische, römische Kirche verdammt.
Ich erkläre vor dem Auge der ewigen Wahrheit:
III. Daß, wenn es mir wider all mein Bewußtsein und all mein Wollen begegnet sein
sollte, in meinen Büchern, Schriften, Gesprächen irgend etwas von der Wahrheit
Abweichendes, irgendeinen Irrtum zu behaupten, ich denselben verwerfen und, dem Beispiele
des großen Fénelon nachfolgend, in allem mich dem Urteile des höchsten Oberhauptes
der Kirche unterwerfen und auf diese Weise der Wahrheit zum Siege, der Kirche zum
Frieden und zur Eintracht, mir zur Ehre des Gehorsams Glück wünschen würde.»

237



tigsten Gründe dazu haben mochte und jedenfalls von der reinsten Absicht
dabei ausging», so konnte er doch an diesem «Geburtstagsgeschenk» keine Freude
empfinden. Er betrachtete Sailers Rechtfertigung als «eine Art Revokations-
schrift».51 Schon in der harren und ausschließlichen Sprache konnte der Schüler
seinen früher so milden und toleranten Lehrer nicht wiedererkennen. Wenn Sailer
ahe Irrtümer verdammt, «welche die heihge, katholische, apostolische, römische
Kirche verdammt», so mochte Fuchs sich fragen, ob damit nur Irrlehren
(Häresien) gemeint seien oder auch Lehren, die von Rom und ahen konservativen
Kreisen als Irrtümer gebrandmarkt, in Wirklichkeit aber durchaus vertretbar,
ja genuin christlichen Inhaltes waren.52 Und wenn der Landshuter Theologe sich
«in allem dem Urteile des höchsten Oberhauptes der Kirche unterwerfen» wohte,
hat sich sein Freund wohl überlegt, ob das «in ahem» eine dem Katholiken
gebotene Annahme aher Glaubenswahrheiten bedeuten oder auch eine blinde
Uebernahme aher Lehrmeinungen und Gesetze Roms mit einschließen sohte.

Wie dem auch sei, Tatsache ist, daß Fuchs bereits 1820 mit Sailers Erklärung
nicht einverstanden war. Dies darf uns nicht überraschen, denn sosehr auch

der Schwyzer Professor an seinem Landshuter Lehrer hing und dessen Ansichten
zu beherzigen trachtete, so weit entfernt war er doch auch von einem «sciavischen

jurare in verba magistri», und er glaubte, daß auch Sailer selbst davon «unendlich

entfernt war, etwas Stabiles gründen zu wollen», sondern ständig vorwärts
strebte und rang.53 Fuchs betrachtete seinen Lehrer «überhaupt nicht als einen
Unfehlbaren» und konnte auch nie glauben, «daß Irrungen und Mißgriffe einen
wahrhaft großen Mann bei Besonnenen erniedrigen können», zumal bei Sailer
«die gemüthliche Seite die denkende überwog».54

Im Herbst 1824 reiste der berühmte Theologe, nunmehr Weihbischof von
Regensburg, zum letztenmal in die von ihm so sehr geliebte Schweiz.55 Wir wissen
nicht, ob Fuchs im Riemenstaldnerral, «der verlassensten Gegend, die man sich
denken kann»,56 von Sailers Anwesenheit Kenntnis hatte. Es kam jedenfalls zu
keiner Begegnung etwa in Meggen, wo der hohe Gast zehn vohe Tage bheb.
In die Heimat zurückgekehrt, schrieb Sailer seinem «innigst theuren» Freund:57
«Ich habe die Schweiz besucht im Sept. 1824, bloß um meine Freunde zu sehen
und Sie und mich im aherheihgsten Glauben zu stärken. Fast ahe sah ich —,

meinen Alois sah ich nicht Und auch einen schriftlichen Gruß von ihm in der
Schweiz sah ich nicht Das that wehe. Lieber Freund! Die Liebe stirbt nicht. —

Ueberdem rraf mich ein Wort aus einem bedeutenden Munde: Was hat denn
A. Fuchs für eine Correspondenz mit Spittler?58 - Nochmal: Die Liebe stirbt
nicht Gott führe Dich auf ahen Deinen Wegen. Ich grüße freundlich die Deinen.
Vale, ama, ora! Scribe!» Alois Fuchs haben diese Zeilen sehr gerührt. In einem

31 Sailerschrift 9.
32 Wie verhängnisvoll sich eine undifferenzierte Betrachtungsweise ausgewirkt hat, beweist

der «Syllabus errorum» Pius' IX. vom Jahre 1864. «Irrtümer, Häresien und bloß
ungeschickte oder unkluge Aussagen waren darin unterschiedslos durcheinandergewirbelt
und mit dem gleichen Bannspruch belegt.» (Conzemius 27).

33 Sailerschrift 9.
84 Sailerschrift 8 («gemüthlich» veraltet für «das Gemüt betreffend»).
33 Schiel II 614.
88 Denkschrift I 10.
87 NAF, Sailer-Fuchs, 24. Nov. 1824.
58 Diese Frage stellte wohl Prof. Gügler (s. S. 123 f. und S. 129 Anm. 174).

238



ellenlangen Brief erzählte er nun seinem ehemaligen Lehrer seine Schicksale seit
1820, nämlich den Tod seines besten Freundes Hediger, die Verfolgung wegen
seines Kampfes gegen einen Anschluß der Urkantone an Chur, seine fruchtlosen
Bestrebungen zur Hebung der Schulen in Schwyz, aber auch seinen nützlichen
Aufenthalt in Tübingen und seinen Einsatz in der vernachlässigten Gemeinde
Riemenstalden. Die Frage nach dem Briefwechsel mit Spittler konnte Fuchs auf
den Gedanken bringen, Sailer zweifle an seiner kirchlichen Haltung oder
befürchte gar einen Uebertritt zum Protestantismus. Gerade 1824 konvertierte nämlich

Sailers Freund Ignaz Lindi zum evangelischen Christentum,59 und sein Schüler

Johannes Evangelista Goßner wird zwei Jahre darauf den gleichen Schritt
tun, nachdem er schon lange eine schwankende Haltung eingenommen hatte.
Doch Sailer versichert seinem «gehebren Alois»:80 «Nicht das geringste
Mißtrauen über die Festigkeit Deiner theologischen und sitdichen Maximen konnte
meine Seele je beschleichen. Ich wohte nichts als durch Deine eigenen Herz-
ergießungen im Glauben daran bestätiget werden, und dies ist mir durch Deinen
herz- und geistvollen Brief reichlich zu theil geworden. Den herzlichsten Dank
dafür! — Nein, Geliebter, eben weil ich Dich stets im Auge und Herzen trug,
so sehnte ich mich so sehr darnach, Dich zu sehen und fühlte es so tief, Dich
nicht gesehen zu haben.» «Aber nun hab ich Dich doch gesehen», fährt Fuchsens
früherer Lehrer fort, «habe Dein ganzes Gemürh und Deine Schicksale und Deine
Ergebung und Aufopferung für die verwahrlosete arme Gemeinde gesehen in Deinem

Buche, denn das ist Dein Brief. Um so lieber bist Du mir aber, weil Du
in den Smnden der Lästerung bewährt worden und Deinen wachen Sinn für die
Wahrheit behalten hast... Indess wünschte ich Dir denn doch einen bessern

Wirkungskreis - im Kreise der Deinen! - Was Du über das Sinken und Ge-
sunken-seyn der Geistlichkeit schreibst, ist leider wahr. — Vielleicht kannst Du
mich einmal besuchen - hier, da wollen wir uns aus-reden. Bis dahin schreibe

mir, so oft Dich Dein Herz dazu ermahnt Ich grüße die Deinen und umarme
Dich, ewig Dein S.» Zu einem Besuch des Weihbischofs von Regensburg kam
es begreiflicherweise nicht, vieheicht aber zu weitern «Herzergießungen». Fuchs
stand dem Bischof Sailer jedenfalls - wie manch anderer Schüler und Freund —

etwas distanzierter gegenüber, zumal dieser nach zehn Jahren seine Erklärung
vom 17. November 1820 erneuert und bestätigt hat61 Zu einem Bruch kam es

aber nie, wie Fuchsens «Blume auf Sailers Grab» beweist.
Waren die Beziehungen zu Sailer lockerer geworden, so hatte sich Fuchsens

Freundschaft mit Sailers Lieblingsschüler Christophor Fuchs um so enger gestaltet62

Dieser, seit Oktober 1825 Pfarrer von Rapperswil, ruhte nicht, bis er seinen
in ahem gleichdenkenden Freund für seine Vaterstadt gewonnen harte.63 Fuchs

89 Ignaz Lindi (1774-1845), 1799 Priester; von J. E. Goßner für die Allgäuer Erweckungsbewegung

gewonnen, wandte er sich aber bald einem radikalen Chiliasmus zu. Gründete
1822 mir dt Anhängern die Gemeinde Sarata in Bessarabien. 1824 ausgewiesen, trat er
in Leipzig förmlich zum Protestantismus über und wurde Lehrer am Seminar der Rhein.
Missionsgesellschaft in Barmen. Lindi ging schließlich mit einem Teil seiner Gesinnungsfreunde

zur Nazarener-Gemeinde des Baslers Johann Jakob Wirz (1778-1858) über.
LThK 6, 1064; Schiel (Reg.).

88 NAF, Sailer-Fuchs, 26. Jan. 1825.
81 Schiel I 608.
82 StA BS, Fuchs-Spittler, 9. Mai 1823.
88 Kälin, Fuchs 7; Vaterland, Biogr. Skizze 38; Denkschrift I 12.

239



wußte wohl, daß er für eine bessere Stehe geschaffen war, wollte aber Riemenstalden

erst wieder verlassen, nachdem er einen geeigneten Nachfolger gefunden
hatte. Dies war im August 1828 der Fah, als Johann Peter Elmauthaler, ein
eifriger und liebenswürdiger Jungpriester aus dem Salzkammergut, die Pfarrei
übernahm.64

Die Riemenstaldner heßen ihren Pfarrer und Lehrer nur ungern ziehen, und
auch Fuchs wäre noch gerne bei ihnen geblieben.65 Die Bewohner des Tales waren

zwar auch unter seiner Leitung keine Engel geworden. Ihr Pfarrer hatte hier
Erlebnisse, «die mancher reiche Pfarrer in einer großen Gemeinde in 30, 40, 50

Jahren nicht hat».66 So mußte er in zwei «gräßlichen» Fällen sich als Arzt
betätigen und «in einem furchtbaren Fah» die Pohzei ausüben.67 Auch das «wider
alle Ordnung» durchgeführte Holzreisten, das auch an der Kirche Schaden
anrichtete, hat ihm nicht geringen Kummer bereitet68 Im Ganzen gesehen hatte
aber Fuchs in der Seelsorge und vor ahem bei den Schülern manche Freude
erlebt In den Bergen fand er auch die Gesundheit wieder, für die er Gott nie genug
danken konnte und die ihm Sailer vor ahem wünschte.69 Betrachtete er zunächst
seinen Gang ins einsame Tal als Opfer, so mußte er bei seinem Abschied
bekennen: «Nein, es war kein Opfer..., es war im Plane der Vorsehung eine Cur-
Anstalt und eine Hochschule, wie ich noch auf keiner gewesen.»70

Riemenstalden blieb Alois Fuchs unvergessen. «O! ich bin noch hundertmal
in euerm Kirchlein und auf euerm Gottesacker, und hundertmal bin ich noch
dahinten in den schauerlichen Klüften», schrieb er 1832 als Professor in Rapperswil.71

Und viele Jahre später gab er, frei von Heimwehgefühlen, den Hauptgrund
für seine Liebe zu Riemenstalden an, wenn er bekannte: «Ein Geistlicher kann
nirgends wohltätiger wirken als in einer solchen höchst verlassenen Gemeinde.»72

Auch nach seinem Weggang setzte sich Fuchs noch für seine lieben Riemenstaldner

ein. Im Herbst 1829 ersuchte er das Oberahmeindgericht Schwyz im
Namen der Talbewohner, das an der Maienlandsgemeinde von 1777 zugunsten der
Kaplaneipfründe zur Benutzung überlassene Stück Allmeindland auf der Gold-
plangg, genannt Katzenschwanz, zu eigen zu geben. Das auch von Pfarrer und

84 Johann Peter Elmauthaler (1801-1887) von Gersbach. Besuchte das Priesterseminar
in Chur, wo er nach seiner Ordination als Professor wirkte. 28. Aug. 1828 bis 24. Febr.
1830 Pfarrer in Riemenstalden. 1830-36 Pfarrer von Flüelen, dann bis 1883 Pfarrer
von Altdorf (Nachfolger Kommissar Devajas). 1850-62 Erziehungsratspräsident;
verdient um die Reorganisation des Urner Schulwesens. Diözesanrat. Gemäßigt-versöhnlichen
Sinnes und sehr sanften Charakters; außerordentlich wohltätig. - Urner Wochenblatt
Nr. 13 v. 26. März 1887; Luzerner Tagblatt Nr. 25/26 v. 26./30. März 1887; Der
freie Schweizer Nr. 39 v. 23. Sept. 1836; Schraner 37; Josef Müller, Die Geistlichkeit
von Flüelen, ZSKG 21 (1927) 21 f.; Friedrich Gisler, Die Pfarrherren von Altdorf.
Hist.-biogr. Notizen, Altdorf 1931, 29 ff.; Schwyz. Geschichtskalender 31 (1929) 15.

89 Vaterland 74.
88 ReA SZ, A. Fuchs an Nazar von Reding, 9. Aug. 1847.
37 Denkschrift I 11.
88 StA SZ, Mappe I 323: Beschwerdeschreiben von A. Fuchs im Namen des Kirchenvogts

und der Kirchenräte von Riemenstalden an Landammann und Rat von Schwyz, 1. Dez.
1826. Fuchs verlangt, daß die nötigen Wächter gestellt, die Straße immer offengehalten
und der Schaden an der Kirche ersetzt werde.

89 Vaterland, Biogr. Skizze 36 f.
79 a.a.O. 36.
74 Vaterland 74.
72 Denkschrift 111.

240



Kommissar Georg Franz Suter unterstützte Begehren wurde von der Oberahmeind-
gemeinde abgelehnt, hingegen, wie schon 1819, die Benutzung für weitere zehn
Jahre bewilligt73

72 Schwyz. Geschichtskalender 24 (1922) 47 f.; betr. 1819 a. a. O. 25 (1923) 54 f.

ie 241


	Zwischenlösungen (1823 - 1828)

