
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 64 (1971)

Artikel: Alois Fuchs 1794 - 1855 : ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom
Liberalismus zum Radikalismus. 1. Teil, Studien und Wirken im
Heimatkanton (bis 1828)

Autor: Pfyl, Othmar

Kapitel: II. Abschnitt: Wirken in Schwyz (1816 - 1823)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. ABSCHNITT

Wirken in Schwyz (1816-1823)

1. Kapitel:

Der Schulmann

Im Herbst 1816 wurde Alois Fuchs von der Schulkommission «auf unerwartete
und ehrenvolle Weise» zum dritten Professor am Gymnasium Schwyz ernannt.1
Somit kehrte er wieder an die Stätte seiner ersten höheren Bildung zurück. Die
Annahme liegt nahe, daß vor ahem Rektor Bürgler die Berufung vorangetrieben
hat. Seit Fuchsens Weggang im Jahre 1810 waren im Lehrkörper wieder einige
Wechsel eingetreten. Professor Linggi wurde nach erfolgreicher Schulführung
1811 als dritter Pfarrherr von Rothenthurm eingesetzt und hielt dieser noch
jungen Pfarrei bis in die fünfziger Jahre die Treue, obwohl ihm zu wiederholten
Malen ansehnlichere Pfründen angeboten wurden.2 Sein Nachfolger wurde Alois
Züger von Lachen.3 P. Aemilian Gstreinthaler, der seit 1808 nur noch als Rektor
amtierte, kehrte 1812 nach Einsiedeln zurück und lehrte dort bis zu seinem Tode
(1817) Theologie.4 Das Rektorat übernahm hierauf Professor Bürgler. Anstelle
des fortziehenden Professors Züger wurde am 9. März 1815 der Frühmesser von
Iberg, Georg Franz Suter, zum zweiten Professor gewählt.5 Der junge Priester
war wie die meisten Geistlichen aus Schwyz und Umgebung bereits Schüler
der Klösterlischule gewesen. Stand die Lateinschule schon während Fuchsens
Studien nicht auf der Höhe der Zeit, so wurden die Verhältnisse in den letzten
Jahren noch unbefriedigender. Es fehlten nun nicht nur fachlich ausgebildete
Professoren, sondern Lehrkräfte überhaupt, nachdem die durch den Weggang
von Professor Römer (1810) entstandene Lücke nicht mehr ausgefüllt worden

1 Vaterland, Biogr. Skizze 31.
8 Nekrolog in der SZ Nr. 268 v. 26. Nov. 1853. - Ueber die Kampfwahl in Rothenthurm

berichtet mehrmals Linggis Wohltäter, Pfr. Faßbind, in seinem Tagebuch vom Jahre
1811. - Rothenthurm gehörte früher kirchlich zu Sattel und wurde erst 1774 zur Pfarrei
erhoben (Dettling 307).

3 Alois Züger (1786-1824), 1810 Primiz. Schulherr, Kaplan und Wallfahrtspriester in
Lachen, 1811-15 Professor in Schwyz. Gest. am 28. Juni 1824 als zweiter Kaplan von
Glarus. - Urban Meyer, Gedenkblätter aus der Geschichte der Pfarrei Lachen zum 400.
Gedächtnistage ihrer Gründung, Lachen 1920, 39; Verzeichnis der Kapitelsbrüder in den
Protokollen des Sextariates Schwyz (KSA SZ) und des Kapitels March-Glarus
(Dekanatsarchiv in Tuggen).

4 In Schwyz war er noch Beichtiger im Dominikanerinnenkloster St. Peter (Henggeler III
469), wohl in der Nachfolge von P. Bernhard Foresti (s. S. 43 Anm. 40).

5 Tgb. Faßbind I 259 f.
Georg Franz Suter (1788-1859), Studium der Philosophie in Luzern, der Theologie in
Einsiedeln und Luzern (Seminarkurs zur Zeit v. A.Fuchs). Nach seiner Ordination (1812)
Frühmesser in Iberg, 1815-24 Professor, ab 1817 auch Rektor der Lateinschule Schwyz,
Kaplan am Frauenkloster. 1824 bis zum Tod Pfarrer von Schwyz (Nachfolger Faßbinds).
1825 Bischöfl. Kommissar, 1837 Apost. Protonotar, 1839 Erziehungsrat, 1854 Dekan
des Kapitels Innerschwyz. Domherr der Kathedrale Chur, Ritter vom Goldenen Sporn
und Traf vom Lateran. - BdU Nr. 5 v. 29. Jan. 1859; SZ Nr. 25 v. 1. Febr. 1859; SKZ
Nr. 12 v. 9. Febr. 1859; Dettling 310; Mayer II 605; Widmer und Kothing passim,
s. auch Anm. 81/82.

104



war. Zwei Professoren genügten nun einmal nicht, um die Schüler eines fünf-
klassigen Gymnasiums in verschiedenen Fächern auf befriedigende Weise zu
unterrichten. Die Anstellung eines dritten Professors entsprach deshalb einem
dringenden Bedürfnis. Dank der finanziellen Unterstützung durch das Kloster
Einsiedeln konnte nun die dritte Professur wieder errichtet und hiefür Alois
Fuchs verpflichtet werden.6 Erstmals wurden zur bessern Aufsicht der Schule
zwei Inspektoren besteht.7 Im Auftrag der Schulkommission revidierte Rektor
Bürgler P. Aemilians Schulplan aus dem Jahre 1804.8 Durch diese Maßnahmen
wurden für die Lateinschule wieder günstigere Voraussetzungen geschaffen.

Fuchs schätzte sich glücklich, seine schulische Tätigkeit unter Rektor Bütgler
beginnen zu können. Als neuer Professor hatte er die untern Klassen zu
übernehmen. Das Pflichtenheft9 schrieb ihm vor, nach dem bestehenden Schulplan
zu lehren, die Schulordnung einzuhalten und um deren Befolgung auch bei den
Studenten besorgt zu sein. Diese hatte er «vorderst zur Frömmigkeit gegen Gott
und Sittlichkeit in ihrem ganzen Betragen anzuhalten». Fehlbare mußten bestraft
oder dem Rektor zur Bestrafung überwiesen werden. Ferner «soll er sich angelegen

seyn lassen, an Schuhitagen fleißig dem Unterricht seiner Studenten
obzuliegen, sowohl am Morgen als Nachmittag zwo Stund wenigst Schuhl zu halten».
In enger Zusammenarbeit mit Rektor Bürgler suchte Professor Fuchs diesen

Verpflichtungen nachzukommen, darüber hinaus aber auch eigene Initiative zu
entfalten.10 Leider sohte er nur kurze Zeit neben seinem frühern Lehrer und
väterlichen Freund wirken dürfen. General Auf der Maur11 suchte 1816 für sein

neugebildetes Regiment in Holland einen tüchtigen Feldprediger. Bald wurde er
auf Rektor Bürgler aufmerksam, der als ausgezeichneter Kanzelredner galr. Dieser

zeigte kein Interesse, die ihm liebgewordene Schule zu verlassen, wurde aber

vom Schwyzer General so lange bearbeitet, bis er endlich, nach langem Sträuben,

8 StiAE, A. AV 17, 9. Nov. 1816: Die Schulkommission Schwyz verdankt und bescheinigt

Abt Konrad Tanner den Empfang von 120 Talern. - «Die Kommission hatte nichts
angelegeneres, als davon für die Anstellung eines dritten vaterl. Professors am hiesigen
Gymnasium Gebrauch zu machen und darf sich schmeicheln, vermittelst der bereits in
der Person des zu nächstem Empfang der hl. Priesterweihe vorbereiteten Herrn Aloys
Fuchs von hier getroffenen Wahl, die verdankenswertheste Gabe Eurer Hochfürst. Gnaden

auf eine für die vaterl. Jugend vielfältige gute Irüchte versprechende und dadurch
Hochdero edelsten Absichten angemessene Weise benüizt zu haben.»

7 Nach Faßbind (Tgb. I 301) hielten die Professoren Bürgler und Suter um diese Zeit
aus uns unbekannten Gründen «selten Schuhl». - In frühern Zeiten wurde die Inspektion

der Schulen mindestens «alle quatember vorgenommen von zwei von Einem
hochweisen Rath darzu verordneten Herren mit Zuzug zweier Herren Vätteren Capucineren
und ein Welt-Priester von hier» (Josef Betschart, Das Gymnasium in Schwyz, 4. Jahresheft

des Vereins Schweiz. Gymnasiallehrer, Aarau 1872, 84-103, zit. 90).
8 Dettling, Volksschulwesen 10 f.
9 PfA SZ, Mappe XI 4: «Ordonanz für einen jewiligen Hrn. Professor am Gymnasium

zu Schwiz», 9. März 1815.
49 Denkschrift I 8.
44 Ludwig Auf der Maur (1779-1836), 1797 Major, 1802 Generalmajor der eidg. Truppen,

Landesfähnrich von Schwyz, 1803 Landeshauptmann, helvetischer Senator und Zeugherr,
1813-16 und 1824-26 Landesstatthalter, 1816-21 Generalmajor und Kommandant des
kath. Schweizer Regimentes in den Vereinigten Niederlanden. Papst Leo XII. ernannte
ihn zum Pfalzgrafen. Er erwarb 1808 die Insel Schwanau und nannte sich hierauf
?Ritter von Schwanau». - Schweiz. Geschlechterbuch, hg. v. J. P. Zwicky von Gauen, 11

(1958) 48 f.; HBLS 1, 475.

105



dem Ruf Folge leistete.12 Bereits Ende Jahr quittierte er seinen Dienst, um im
Januar 1817 nach Holland zu reisen.13 Als Rektor-Stehvertreter wirkte bis zum
Ende des Schuljahres Professor Suter, der auch Bürglers Rhetorikklasse
übernommen haben wird.

Trotz der vor dem neuen Schuljahr getroffenen Maßnahmen war Fuchs mit den
Verhältnissen an der Lateinschule nicht zufrieden. In Landshut hatte er zum
erstenmal erfahren, welch reiche Bildungsmöglichkeiten eine Universität mit
ihren vielen Fachkräften an den verschiedenen Fakultäten einem jungen
Menschen eröffnen kann. In Schwyz sah er eine Lehranstalt vor sich, an der, anstatt
vielen jungen Menschen eine gute Allgemeinbildung zu vermitteln, nur drei
ungenügend ausgebildete Lehrer eine kleine Zahl kommender Priester, Professoren,
Aerzte und Juristen vorab in einigen sprachlich-historischen Fächern unterrichteten.

Fuchs entschloß sich deshalb bald, die Lateinschule seiner Heimat von
Grund auf zu reformieren und zu diesem Zweck einen neuen Schulplan zu
verfassen.

Dieser Plan ist uns leider nicht erhalten geblieben. Aus den Aufzeichnungen
von Pfarrer Faßbind14 und den Protokollen der Schulkommission, die gerade
aus dieser Zeit erhalten geblieben sind,15 können wir aber den Inhalt und das

Ziel seines Vorhabens ungefähr rekonstruieren. Mit der Religion werden
mindestens 14 Fächer für den Unterricht vorgeschlagen. Was den auch weiterhin
im Vordergrund stehenden Lateinunterricht betrifft, so empfiehlt Fuchs, «unter
den als Schulbücher bezeichneten Auctorn eine nach der Fassungskraft der
Zöglinge zu beschränkende und zugleich dem Zweke moralischer Bildung am beßten
entsprechende Auswahl zu treffen».18 Er setzt sich auch mit Nachdruck dafür ein,
daß das Latein am Gymnasium von den «Principia» an gelehrt werde. Bis anhin
hatte nämlich der Oberlehrer der deutschen Schule die Pflicht, die künftigen
Lateinschüler in die Anfangsgründe dieser Sprache einzuführen. Abegg war zwar
dank seiner humanistischen Bildung dieser Aufgabe durchaus gewachsen, doch
wurden durch diesen vorzeitigen, einer deutschen Schule fremden Unrerricht die
Hauptfächer der Oberschule (Muttersprache und Rechnen) vernachlässigt.17 Neben

dem täglich zu unterrichtenden Latein wünscht Fuchs auch wenigstens eine
Wochenstunde Griechisch, damit vorab den angehenden Theologiestudenten die
Grundlagen dieser für die Kennmis des Neuen Testamentes unerläßlichen Sprache

beigebracht werden. In Landshut mußte er ja selbst erfahren, wie unangenehm

es ist, ohne Vorkenntnisse der griechischen Sprache Vorlesungen und Se-

minarien in neutestamentlicher Exegese zu besuchen. Damit hatte Fuchs,
zumindest was die Lateinschule Schwyz betrifft, als erster die Forderung nach
Griechischunterricht erhoben. Neben den klassischen Sprachen tritt der junge
Professor für vermehrte Pflege der Muttersprache ein. Aber auch moderne
Fremdsprachen will er vermehrt berücksichtigt wissen. Dem Schüler soll vor allem die
Möglichkeit geboten werden, Französisch und Italienisch zu besetzen. Die beiden

Sprachen wurden erstmals am helvetischen «Lehrinstitut», und zwar von
42 Nekrolog A. Bürgler von M. Tschümperlin, 1. Teil (SZ Nr. 142 v. 23. Juni 1856).
43 RG Faßbind V 287v, Tgb. Faßbind I 307 (Bürgler erhielt den schönen Jahresgehalt

von 100 Louisdor).
14 RG V 2877288r, Tgb. I 329 f.
13 1817-21; sie liegen im Pfarrarchiv Schwyz, Mappe XI 4.
18 Prot, der Schulkommission v. 3. Nov. 1817, Trakt. 1 Beschluß a.
17 Dettling, Volksschulwesen 11.

106



Fachlehrern, unterrichtet.18 Französisch wurde nachher vernachlässigt, und die
Italienischstunden werden nach dem Weggang von P. Bernhard Foresti (1805)
weggefallen sein. Vöhig neu ist Fuchsens Wunsch nach Spanischlektionen. Die
durch die Solddienste der Schwyzer bedingten Beziehungen zur spanischen Krone
haben ihm diesen Gedanken nahegelegt. Geschichte wurde an der Lateinschule
seit je unterrichtet, doch verstand man darunter vor allem Welt- und
Kirchengeschichte.19 Schweizer Geschichte fand erstmals in Redings Plan vom Jahre 1800
Eingang.20 Später stand wieder die Allgemeine Geschichte im Vordergrund. Fuchs,
schon damals ein feuriger Patriot, befremdete es sehr, daß an einem so ge-
schichtsreichen Ort der Taten der Väter so wenig gedacht wurde. Er forderte
deshalb, daß die Geschichte des Vaterlandes neben jener der Kirche und der
weiten Welt angemessen berücksichtigt werde. Hatte Geographie noch einen
festen Platz im Schulprogramm, so wurden Mathematik und Naturgeschichte
nach dem Eingehen des helvetischen Gymnasiums (das diese Fächer erstmals
doziert sah) gewöhnlich nur stiefmütterlich behandelt. Fuchs räumte nun auch diesen

Fächern den ihnen gebührenden Platz am Gymnasium ein. Auch Zeichnen
und Gesang sohten an der Schwyzer Lehranstalt wieder zur Geltung kommen.
Schon Alois von Reding hatte in seinem Plan für die «Litterar-Schule» die Pflege
der schönen Künste für «Vakanz und Abend-Stunden» vorgesehen.21 Schließlich
spricht der Schulplan von Professor Fuchs auch dem Turnunterricht das Wort,
den schon der helvetische Minister Stapfer empfohlen hatte.22 Neben der
einseitigen Geistesbildung soll, wie Fuchs später schreibt, die so notwendige, aber
«schroff und heillos ausgeschlossene Körperbildung» als Ausgleich dienen,
getreu dem Grundsatz Juvenals: Mens sana in corpore sano.23 Damit hatte Fuchs
in der Tat einen «viel umfassenden Schuhlplan» vorgelegt.24

Es sollte aber dabei noch nicht sein Bewenden haben. Fuchs sah, daß die
Lateinschule Schwyz nur einem kleinen Teil der Jugend die Möglichkeit bot, sich
eine bessere Bildung anzueignen. Es waren die kommenden Führer des Landes,
die hier das allgemeine Rüstzeug für die spätere Berufsausbildung erhielten. Für
den Großteil der Jugendlichen aber, die sich später als Geschäftsleute,
Handwerker oder Bauern betätigen sollten, fehlten weitere Bildungsmöglichkeiten.
Wollten diese trotzdem über die in der deutschen Schule erworbenen Elementarkenntnisse

hinauskommen, hatten sie eine Schule zu besuchen, in der ein Fach
im Vordergrund oder gar Mittelpunkt stand, das ihnen im spätem Leben und
Beruf wenig nürzen konnte. Es fehlte also eine Art Sekundär- oder Realschule.
Da an die Einführung eines solchen Schultyps aus finanziellen Gründen gar nicht
zu denken war, schlug der bildungsfreudige Schwyzer in seinem Plan vor, auch
jene Schüler ans Gymnasium zuzulassen, die, ohne das Hauptfach Latein zu
studieren, ihre bescheidenen Kennmisse im Hinblick auf den spätem Beruf erweitern

wollten. Wie sich Fuchs das Studium dieser Nichtlateiner im einzelnen
vorgestellt hat, ist uns nicht bekannt. Aus den Verhandlungen der Schulkommis-

48 Sialm 63, 65; s. auch S. 40.
19 Betschart 95 (s. Anm. 7).
29 «Vatterlands- und Weltgeschichte» (Sialm 65).
" Sialm 65.
22 Sialm 188.
22 Wünsche 108.
24 Tgb. Faßbind I 329.

107



sion scheint hervorzugehen, daß keine nähere Studienordnung vorgesehen war.25

Für die «Barbaren» wird also keine eigene Abteilung geschaffen worden sein.
Die Anzahl der zu besuchenden Fächer war sowenig vorgeschrieben wie eine
Mindeststundenzahl. Jeder Bildungsbeflissene, ob eben der Primarschule entwachsen

oder schon älteren Jahrgangs, sollte offenbar eine beliebige Anzahl von Stunden

besuchen können. Es wird wohl nur die Verpflichtung bestanden haben,
die einmal besetzten Stunden während des Semesters auch wirklich zu besuchen.
Für die Nichtlateiner und vielleicht auch für die Lateinschüler müssen noch
einige weitere Fächer ins Studienprogramm aufgenommen worden sein, denn
nach Pfarrer Faßbind wurde in Fuchsens Plan noch «manch anderes»
vorgeschlagen.26 Man kann z.B. an Buchhaltung oder Geometrie denken. Seinem
«gewaltigen Versuch»27 gab Fuchs den Titel: «Skizze eines Schulplanes für das
neuzuerrichtende Gymnasium zu Schwytz aus dem Standpunkt der Scientifischen
Bildung bearbeitet. 1817.»28

Fuchs wußte gut genug, daß sich sein umfassender Lehrplan nur mit genügend
geeigneten Lehrkräften verwirklichen ließ. Er sah sich deshalb frühzeitig nach
weiteren Professoren um, und seinen Bemühungen war denn auch ein voller
Erfolg beschieden. Die beiden jungen Fürsprecher Bernhardin Hediger29 und
Dominik Kündig30 erklärten sich bereit, im kommenden Schuljahr Französisch
bzw. Italienisch zu unterrichten. Für die Erteilung der Naturgeschichte ließ sich
Dr. med. Joseph Anton Steinegger31 gewinnen, und den Mathematikunterricht
übernahm sogar ein Mitglied des Schulrates, nämlich Kanzleidirektor Balthasar
Anton von Reding32, ein Neffe des Helden von Rothenthurm. Da diese vier
gebildeten Schwyzer um die finanzielle Not der Schule wußten, verzichteten sie
für ein Jahr auf ein Entgelt.

Am 14. Oktober 1817 kamen die Mitglieder des Schulrates zu ihrer ordentlichen

Herbstsitzung zusammen. Das Präsidium führte der jeweihge Land-

25 Prot, der Schulkommission v. 3. Nov. 1817, Trakt. 1 Beschluß c und Trakt. 2.
88 RG V 288r.
27 RG V 287v.
28 Prot, der Schulkommission v. 3. Nov. 1817, Trakt. 1 a.
88 Bernhardin Hediger (1792-1817), Sohn von Landammann H. M. Hediger. Landesfürsprech

und Klösterlivogt. HBLS 4, 100; Faßbind-Waser 24.
30 Dominik Kündig (1793-1868), Sohn von Dr. med. Dominik Kündig (1770-1825; HBLS

4, 554). 1846 Bezirksstatthaltet, 1850-60 Regierungsrat, 1852 Landesstatthalter, 1854
Landammann, 1848-62 Erziehungsrat (ab 1852 Präsident), Mitbegründer des
Lehrerseminars Rickenbach, 1859/60 Präsident der Seminardirektion. Lehnte Wahl in den
Nationalrat ab. - BdU Nr. 45 v. 3. Juni 1868; SZ Nr. 46 v. 6. Juni 1868; Stand Schwyz
75, 89, 115; Faßbind-Waser 58.

81 Joseph Anton Steinegger (1779-1846), Sohn von Dr. med. Joseph Leonz Steinegger
(gest. 1826). Sanitätsrat. - «Der freie Schweizer» Nr. 40 v. 2. Okt. 1846 (v. A. Fuchs?);
Faßbind-Waser 19.

82 Balthasar Anton von Reding (1787-1824), Sohn von Gardehauptmann Franz von
Reding (1742-1789; HBLS 5, 555) und der Magdalena von Reding, Schwester von
Landammann Alois von Reding (1765-1818). Studien in Schwyz und Zürich, 1809-14
Kantonsschreiber, 1815-24 Kanzleidirektor. 1824 zum eidg. Staatsschreiber gewählt, starb

er vor Amtsantritt. Beschäftigte sich neben der Mathematik auch mit Philologie und
Geschichte (Verfasser einer Familienchronik der Reding.). - Nekrolog v. A. Fuchs in:
«Allg. Schweiz. Korrespondent» Nr. 103 v. 25. Dez. 1824, ders. im «Schwyzerischen
Wochenblatt» Nr. 1 v. 1. Jan. 1825 (Beleg für die Verfasserschaft in Vaterland, Biogr.
Skizze 43); Dettling 230 f. (teils dem Nekrolog v. A. Fuchs entnommen); Faßbind-
Waser 20.

108



ammann33, seit 1813 also Franz Xaver von Weber, ein Mann von klassischer
Bildung. Ihm zur Seite saß als Vizepräsident der um die Hebung des Schwyzer
Schulwesens vielverdiente Landammann und Pannerherr Alois von Reding. Mit
den beiden ersten gehörten bereits seit 1803 (mit Unterbrüchen) der Schulkommission

an: Landesstatthalter Heinrich Martin Hediger und Pfarrer Thomas
Faßbind als Vertreter der Geistlichkeit.34 Weitere Mitgheder waren Kanzleidirektor
Balthasar Anton von Reding, der Fuchs besonders nahestand, die Siebner Michael
Schorno35 und Dominik Jütz36, Ratsherr Johann Anton Schuler37, Richter Joseph
Anton ab Yberg38 sowie Professor Suter als Rektor des Gymnasiums. Die beiden
andern Professoren waren nicht Mitglieder des Schulrates, durften aber an den
Sitzungen teilnehmen und mitreden. Fuchs bheb denn auch keiner Sitzung fern
und ergriff öfters das Wort,

Ohne zunächst auf Einzelheiten einzugehen, nahm die Kommission vom Fuchs-
schen Konzept in positivem Sinne Kenntnis. Der Plan schien ihr vor ahem
wegen des «edelmüthigen Antrages» der Herren Steinegger, von Reding, Hediger
und Kündig realisierbar, weshalb sie es nicht unterließ, diesen den besten Dank
auszusprechen.39 In Anbetracht der im Lehrplan postulierten starken Fächererweiterung

und nach zustimmenden Voten der beiden Schulinspektoren wie auch
Prof. Suters konnten sich die Schulräte davon überzeugen, daß die Anstehung
eines dritten Professors weiterhin dringend notwendig sei. Als solcher beliebte
der 27jährige Theologiestudent Martin Anton Häring von Schwyz.40 Zum Nachfolger

von Rektor Bürgler wurde einstimmig Prof. Suter, sein bisheriger
Stehvertreter, ernannt.41 Die Sorge für das Klösterli im Loo wie für das neue
Schulgebäude im Dorf und vor ahem die weitere Anstellung eines dritten Professors
machten der Schulkommission «die strengste Oeconomie zur Pflicht».42 Die
Verwaltung des Seminarfonds, die bisher ein «Seminarivogt« besorgt hatte, wurde
deshalb wieder dem Vorsteher der Schule übertragen, «wie dieser Zug ehemals
in den Attributen eines Rectors lag».43 Die dadurch eingesparten 5 Louisdor
konnten somit für das Salär des dritten Professors verwendet werden. Richter

38 RG Faßbind V 288v.
34 Dettling, Volksschulwesen 6, 10; Tgb. Faßbind I 1810, 146.
85 Michael Schorno (1772-1838), 1816-22 Siebner des Altviertels, 1818-22 Landesstatthalter,

1822-24 Landammann, 1824/25 Tagsatzungsgesandter. Offizier der Ehrenlegion.
HBLS 6, 242; Dettling passim.

38 Dominik Jütz (1773-1857), Oberstleutnant, 1803-11 Landschreiber, 1814 Ratsherr,
1816-28 Siebner des Neuviertels, 1826 Landesstatthalter, 1828 Landammann, 1827-45
Kirchenvogt. - HBLS 4, 420; Dettling passim; Faßbind-Waser 6.

37 Johann Anton Schuler (1775-1850) von Rothenthurm, 1823 Salzdirektor. HBLS 6, 252.
38 Joseph Anton ab Yberg, 1809-17 Seminarvogt (RG Faßbind V 288v).
39 Prot, der Schulkommission v. 14. Okt. 1817, Trakt. 5.
49 a. a. O. Trakt. 1.

Martin Anton Häring (1790-1865), 1817-19 dritter Professor an der Lateinschule, bis
1821 Pfarrhelfer in Küßnacht, dann Kaplan zu St. Joseph in Uznach, 1825 Kaplan und
Organist in Arbon. 1840 erhielt er das St. Anna-Benefizium in Feldkirch und wurde
zugleich Chorregent und Organist an der dortigen Pfarrkirche St. Nikolaus. - SKZ Nr. 41
v. 14. Okt. 1865; Konrad Kuhn, Thurgovia sacra 1/2, Frauenfeld 1869, 20; Schob 83;
Faßbind-Waser 15; StA SZ, Aug. Schibig, Historisches über den Kt. Schwyz I 119;
Frdl. Mitteilungen des Stadtarchives Feldkirch (Dr. Erich Somweber); s. auch Anm. 85-87.

44 Prot, der Schulkommission v. 14. Okt. 1817, Trakt. 2 und 6.
42 a. a. O. Trakt. 3.
43 a. a. O. Trakt 2. Für die Zeit vor der Helvetik s. Betschart 95 (vgl. Anm. 7).

109



ab Yberg, der bisherige Seminarvogt, blieb Mitghed des Schulrates und «Depositaria

» der Kapitalien, Urbarien und Stifrungsbriefe.44 Er schien aber mit seiner
stillen Absetzung nicht einverstanden gewesen zu sein, legte er doch erst nach

mehrmaliger Aufforderung eine « specificierte» Rechnung über seine Verwaltung
ab und blieb fortan auch den Schulratssitzungen fern.45 Man glaubte auch, die
3 Louisdor, die der Abwart des Gymnasiums im Dorf erhielt, einsparen zu können,

indem «einer von den ärmsten Studierenden unter dem Befehl des Hrn. Rectors

das, was für gehörige Besorgung von Reinlichkeit und guter Conservation
des Gebäudes, Heitzung, ordentliche Oeffnung und Beschließung des Hauses
erforderlich ist, verrichte und die Schlüssel jedesmal bey Hrn. Rector ablege». Dem
betreffenden Studenten sollte dann das Schulgeld erlassen und eine kleine
Belohnung gegeben werden.46 Die anfängliche Verordnung wurde bald dem
Gutfinden des Rektors überlassen.47 Schließlich setzte der Schulrat auch die
Jahresgehälter fest. Rektor Suter wurden 350 und Prof. Häring 250 Gulden zugesprochen.

Der Lohn zumindest für den zweiten Professor wurde vor mehreren Jahren
nach einer «ungleich schlechteren Besoldung» auf 300 Gulden erhöht48 und so
auch 1817 belassen.49

Es war nun der Wunsch der Schulkommission, daß sich die vier weltlichen
Professoren «unter dem Praesidio des Hochw. Hrn. Rectors versammeln möchten,

um vereint mit den Hochwg. HH. Professoren den von dem Hochw. Hrn.
Professor Fuchs bearbeiteten Schulplan zu durchgehen, zu prüffen und über das

Schulwesen ihre umständlichen Vorschläge in ein Ganzes mit gedachtem Plan
vereinigt, einer Wohlw. Schul-Commission in einer noch vor Eröffnung der
Schulen abzuhaltenden Sitzung vorzulegen».50 Nachdem die sieben Professoren
den Fuchsschen Schulplan durchberaten und ihre uns nicht näher bekannten
Bemerkungen oder Vorschläge angebracht hatten, kam die Schulkommission am
3. November 1817, also unmittelbar vor Schulbeginn, erneut zusammen. Nach
Anhören des «Schulplanes für das neuzuerrichtende Gymnasium zu Schwytz»
wurde über die darin enthaltenen Vorschläge diskutiert. Einzelne Schulräte standen

diesen skeptisch gegenüber. So hat «ein verehrter Mann»51 wohl die Vielzahl
der Fächer kritisiert und den Grundcharakter der Schule durch die Aufnahme
von Nichtlateinern bedroht gesehen.52 Die Mehrheit der Schulräte aber erteilte
dem vorliegenden Plan «im Ahgemeinen Beyfall und Genehmigung», so daß
beschlossen wurde, «daß demselben nachgelebt werden soll».53 Dem Sekretär der
Schulkommission wurde der Auftrag gegeben, Schulherr Abegg mitzuteilen, daß

inskünftig der Lateinunterricht am Gymnasium von den Prinzipien an gegeben
werde. Man erwarte deshalb von den künftigen Lateinschülern nicht mehr als

44 a. a. O. Trakt. 3.
45 Prot, der Schulkommission v. 14. Okt. 1817 (Trakt. 7), 1. Okt. 1819, 16. März und

13. Okt. 1820 (jeweils Traktandum 1).
48 Prot, der Schulkommission v. 14. Okt. 1817, Trakt. 4.
47 Prot, der Schulkommission v. 3. Nov. 1817, Trakt. 4 e.
48 Ordonnanz v. 9. März 1815, s. Anm. 9.
49 Prot, der Schulkommission v. 14. Okt. 1817, Trakt. 6.
38 a. a. O. Trakt. 5.
51 Vaterland, Biogr. Skizze 32, wahrscheinlich Pfr. Faßbind.
52 Kann aus Faßbinds Bemerkungen in seiner Religionsgeschichte (V 288r) geschlossen

werden.
82 Prot, der Schulkommission v. 3. Nov. 1817, Trakt. 1 (Einleitung zum Beschluß).

110



eine schöne lateinische Handschrift und Fertigkeit im Lateinlesen, um so mehr
aber eine befriedigende Kenntnis der deutschen Grammatik und gute Fortschritte
im Rechnen.54 Bezüglich des im Plan empfohlenen Griechischunterrichtes kam
man überein, die vorgesehene Lehrstunde bis nach Ostern zu verschieben, «in der
Absicht, diesen Gegenstand zu seiner Zeit in angemessene Ueberlegung zu
ziehen».55 Mangels eines befriedigenden Lehrbuches in der Schweizer Geschichte
wurde auch dieses Fach auf das Sommersemester 1818 angesetzt. Die
Schulkommission äußerte den lebhaften Wunsch, daß die beiden als Sprachlehrer
eintretenden Fürsprecher Hediger und Kündig zum Wohl der vaterländischen
Jugend einen dem Schwyzer Gymnasium entsprechenden Abriß der Schweizer
Geschichte verfassen möchten. Sie behielt sich vor, «nach vorgenommener
Prüfung diese Schrift zu bemeldtem Gebrauche zu bestimmen und würde in diesem
Fähe wünschen, daß sie durch den Druk Allgemein nützlich gemacht werde».56

Vom Spanischunterricht ist in den Verhandlungen sowenig die Rede als vom
Turnen. Wahrscheinlich wurden beide Fächer bereits bei der Zusammenkunft
der Professoren vom Plan gestrichen. Der Turnunterricht fiel wohl schon
deswegen weg, weil sich hiefür kein geeigneter Lehrer finden ließ. Spanisch hätte
zwar Kanzleidirektor von Reding lehren können,57 doch hielt man den Unterricht
in dieser Sprache offenbar nicht für nötig. Was die erstmals eintretenden Nicht-
lateiner oder Realschüler betrifft, so legte der Schulrat fest, daß auch diese «der
Ahgemeinen Schulordnung in allen sowohl auf Religions-Uebung als sonstiges
Betragen bezüglichen Vorschriften unterworffen» seien.58 Als Schulordnung galt
weiterhin diejenige von Pater Aemilian vom 11. November 1810.59 Für jeden
Studierenden, «ohne Unterschied, welche und wie viele Fächer er immer
benützen wohe», wurde dasselbe Schulgeld von einem Louisdor pro Quartal
festgelegt. Einzig die Besucher der «Zeichnungs-Schule» hatten dem Lehrer einen
besondern Beitrag zu leisten.60 Somit war der umfassende Schulplan von Prof.
Fuchs im wesendichen angenommen, was diesen sicher mit berechtigter Freude
erfüllte. Außer den von den vier weltlichen Lehrern übernommenen Fächern
Französisch, Italienisch, Mathematik und Naturgeschichte verblieben den drei
geistlichen Professoren noch Religion, Latein, Deutsch, Geschichte, Geographie,
Griechisch, Zeichnen und Gesang. Es ist anzunehmen, daß Suter, Fuchs und
Häring die fünf erstgenannten und seit je gelehrten Fächer in ihren eigenen
Klassen übernommen haben. Häring übernahm als Lehrer der untern Klassen
noch den Griechischunterricht, der nun doch bereits im Wintersemester 1817/18
aufgenommen wurde.61 Dem musikalisch begabten Mann mag auch der
Gesangsunterricht zugefallen sein, so daß Fuchs noch die Zeichenstunden übrigblie-

34 Dettling, Volksschulwesen 11. Das Protokoll (a.a.O. Trakt. 5) bricht nach der Einleitung

zu diesem Beschluß ab. Dettling muß noch eine andere Quelle zur Verfügung
gestanden sein.

33 a. a. O. Trakt. 1 Beschluß d.
58 a. a. O. Trakt. 1 Beschluß b.
57 Nach dem Nekrolog v. A. Fuchs (s. Anm. 32) war B. A. v. Reding «in sieben Sprachen

auf's Beste bewandert».
38 Prot, der Schulkommission v. 3. Nov. 1817, Trakt. 1 Beschluß c.
69 a. a. O. Trakt. 1 e.
88 a. a. O. Trakt. 2.
81 StA SZ, Mappe I 534, Fasz. M. A. Häring: Kommissar Faßbind an Kanzler Füglistaller,

20. Dez. 1817.

111



ben.62 Prof. Suter konnte sich in diesem Fah als Rektor der Anstalt und
gleichzeitiger Verwalter des Klösterlifonds ausschließlich seiner Rhetorikklasse widmen.

Im Gegensatz zu den Vorbereitungen sind wir über den Verlauf der folgenden

zwei Schuljahre schlecht unterrichtet, da hierüber keine Protokohe vorhanden

sind.63 Aus den spätem Protokollen können wir aber schließen, daß es dem
Fuchsschen Schulplan nicht gut ergangen ist. Wir glauben zwar nicht, daß
Faßbinds Angabe, «am End» sei nichts ausgeführt worden,64 wörtlich zu nehmen
ist, denn es ist kaum möglich, daß nach der grundsätzlichen Annahme des neuen
Lehrplanes und nach den näheren Bestimmungen zu dessen Ausführung kurz
vor Beginn des Wintersemesters dennoch plötzlich wieder die bisherige Ordnung
eingeführt worden ist. Lange blieb aber Fuchsens Plan nicht in Kraft. Fielen
Spanisch und Turnen bereits während der Beratungen weg, so traf bald auch den
Französischunterricht das gleiche Schicksal — wenn er überhaupt je gehalten
wurde -, denn am 14. Dezember 1817 starb Fürsprech Hediger im blühenden
Alter von 25 Jahren. Im Schuljahr 1818/19 werden auch Italienisch und
Naturgeschichte weggefahen sein, denn die Herren Kündig und Steinegger konnten
sich wohl kaum entschließen, mehr als ein Jahr Gratisunterricht zu erteilen. Einzig

Kanzleidirektor von Reding, der Mitglied des Schulrates war, hat wohl bis
zum Herbst 1819 durchgehalten.65 Es scheint, daß die Zahl der Studenten, vor
ahem der Nichtlateiner, stark hinter den Erwartungen zurückgeblieben ist, so daß

gewisse neueingeführte Fächer kaum oder gar nicht belegt worden sind. Man
hatte ja damals noch viele Vorbehalte gegenüber einer bessern Schulung
anzubringen.66 In diesem Fah hätten dann bestimmte weltliche Professoren ihren
Schuldienst gar nicht aufgenommen oder bald wieder verlassen. Man kommt
auch den Eindruck nicht los, daß das Studium der Realschüler zuwenig geregelt
war. Eine neue, nicht klar konzipierte Studienrichtung mußte an einer 200jäh-
rigen Lateinschule als Fremdkörper bald wieder abgestoßen werden. Schließlich
brachte Fuchsens Plan zu viele Neuerungen mit einem Mal. Eine stufenweise
Reform der Lateinschule hätte mehr Aussicht auf Erfolg gehabt. Welche Faktoren
auch immer noch zum Scheitern des neuen Schulplanes beigetragen haben
mögen, fest steht, daß von den Fuchsschen Vorschlägen nach zwei Jahren kaum
mehr etwas vorhanden war. Statt von sieben, resp. sechs, ist im Protokoh vom
1. Oktober 1819 nur mehr von drei Professoren die Rede, die wieder nach dem
starren Klassensystem, und zwar nur Lateinschüler, unterrichtet haben.67 Wieder
führr Oberlehrer Abegg im letzten Halbjahr der deutschen Schule die kommenden

Gymnasiasten in die Anfangsgründe der lateinischen Sprache ein, und abermals

wird denn auch die Klage laut, «daß die Knaben nicht gut vorbereitet von
der deutschen Schule aufs Gymnasium kommen».68 1820/21 fällt zwar Abeggs

82 Es sind Anzeichen vorhanden, daß Fuchs Zeichentalent besaß (Freundschaft mit
mehreren Künstlern, seine Handschrift). Vielleicht stammt die Darstellung eines Bauern im
Nachlaß A. Fuchs von Fuchs.

83 Vielleicht fanden keine Schulratssitzungen statt.
34 RG V 288r.
85 Nach Dettling 231 war er «während zweier Jahre ein ausgezeichneter Lehrer der

Mathematik in Schwyz».
38 Louis Schihin, Sozial-politische Ideen im Schweiz. Katholizismus. Die Anfänge (1798

bis 1848), Diss. Zürich 1936, 266; Widmer 149; Vaterland 215.
87 a. a. O. Trakt. 3.
88 Prot, der Schulkommission v. 16. März 1820, Trakt. 10.

112



Unterricht in den «Principia» wieder weg,69 wird aber im folgenden Jahr erneut
eingeführt, um erst 1825 wieder zu verschwinden.70 Abegg gab den Prinzipienunterricht

offensichthch nicht gern aus den Händen, da die 3 Louisdor seinen
ohnehin kargen Lohn etwas aufbessern konnten.

Der Schulplan von Alois Fuchs war mit jenem von Alois von Reding der
bedeutendste Versuch, die Lateinschule Schwyz den Forderungen der Zeit
anzupassen. Fuchsens Bestrebungen wurde denn auch die notwendige Aufmerksamkeit
geschenkt. Die Schulkommission kam, was eine Seltenheit bedeutet, innert kurzer

Zeit zweimal zusammen, um über den Lehrplan zu beraten und für dessen

Durchführung die nötigen Vorkehren zu treffen. Die grundsätzliche Annahme
des Entwurfes stellte diesem übrigens ein gutes Zeugnis aus. Welche Bedeutung
dem Plan auch Kritiker oder gar Gegner beigemessen haben, beweist Pfarrer
Faßbind, der sowohl in seinem Tagebuch als auch in seiner Religionsgeschichte
des Landes Schwyz Fuchsens «speciösen Schuhl-Plan»71 in ein paar Sätzen
festgehalten hat, während er Pater Aemilians Schulplan von 1804 nur erwähnt72
und Rektor Bürglers Revision dieses Planes (1816) überhaupt übergeht.
Erstmalig für Schwyz war, was die Fächer betrifft, die Empfehlung des Griechisch-
und Spanischunterrichts wie auch des Turnens. Mehr neue Wünsche konnten
wohl nicht mehr vorgetragen werden, wollte man auf dem Boden des Realisierbaren

bleiben. Viele Vorschläge wurden bereits in den 80er Jahren des 18.
Jahrhunderts von bildungsfreudigen Einsiedler Mönchen vorgebracht, wie dies der
erste Schulplan P. Aemilian Gstreinthalers, vor allem aber jene der Patres
Johannes Schreiber und Konrad Tanner beweisen.73 Letzterer, der vielverdiente spätere

Abt, sprach bereits 30 Jahre früher (1787) von nützlichen, d.h. Sekundärschulen,

die auf die (notwendigen) Primarschulen zu folgen hätten.74 Ihre
Anregungen fanden mit jenen des helvetischen Ministers Stapfer im Schulplan
Redings ihren Niederschlag. Dieser Plan seines großen Landsmannes hat auch
Fuchs als Vorlage gedient. Daneben sind Einflüsse Sailers, Wessenbergs und
anderer Pädagogen zu erkennen.75 Kühn war des jungen Professors Versuch, an
die Lateinschule auch Nichtlateiner zuzulassen. Sein Anliegen war durchaus echt,
ja dringend. Es wurde deshalb von seinem Freund und Gesinnungsgenossen
Augustin Schibig76 1826 durch die Gründung einer Bürgergesellschaft erneut
89 Prot, der Schulkommission v. 8. Okt. 1820, Trakt. 2 c.
79 Dettling, Volksschulwesen 12.
71 RG V 288'.
72 Tgb. I 59.
73 Kälin 91-102, Sialm 20-26, auch Steinauer I 478-481. - Ueber P. Johannes Schreiber

(1731-1805) von Balzers s. Henggeler III 425 f. Betr. P. Konrad Tanner s. Anm. 108.
74 Dettling, Volksschulwesen 4 f.
73 Der mit Sailer innigst befreundete Johann Michael Feneberg (1751-1812; LThK 4, 75)

entwarf für das Gymnasium Dillingen einen Lehrplan, der Sachfächer mit einbezog.
Seine «Gedanken über das Schulwesen in Gymnasien» erschienen auf Veranlassung seines

engen Freundes Sailer 1789 im Druck. Die Gegner befürchteten nun den Zierfall der
Latinität; Sailer hingegen lobte die vermehrte Berücksichtigung der Realien (Studer 46 f).
Eine «Anleitung für Aufseher und Förderer der Schulanstalten» findet sich in Sailers
«Vorlesungen aus der Pastoraltheologie» II, München 18123. - Betr. Wessenberg s.
Ferdinand Albert Graf, Südwestdeutsche Schulreform im 19- Jh. Der Einfluß I. H. v.
Wessenbergs auf die Gestaltung des Schulwesens (1802-1827), Meisenheim am Gian 1968.

76 Augustin Schibig (1766-1843), geb. in Ibach, Lateinschule im Klösterli, weitere
Studien in Mailand und Pavia. 1790 in Konstanz zum Priester geweiht, bis 1795 Pfarrvikar

in Wangen SZ, dann Frühmesser in Iberg, Lehrer und großer Förderer der dor-

8 113



aufgegriffen.77 Diese bezweckte neben «Beförderung bürgerlicher Eintracht unter
den Einwohnern» vor ahem die Stiftung einer Sekundärschule. Es dauerte aber
noch elf Jahre, bis die finanziehe Grundlage zur Eröffnung (1837) geschaffen
war.78 Was über ein Jahrzehnt der Lösung harrte, konnte nicht in ein paar
Wochen geschaffen werden. Dies mußte auch Fuchs einsehen. An seinen Vorschlägen

hat er aber auch später festgehalten, und er war auch überzeugt, daß die
Realisierung seines Schulplanes von 1817 mit den Jahren «schöne Früchte
getragen haben würde».79

Das rasche Scheitern des mit viel Idealismus entworfenen und vom Schulrat

angenommenen Schulplanes hat Prof. Fuchs ohne Zweifel deprimierr. Hinzu
kam seine unerfreuhche Stehung an der Lateinschule, fehlte ihm doch ein gleich-
gesinnter Kollege, mit dem er hätte zusammenarbeiten können.80 Ahzu kurz war
die gemeinsame Zeit mit Rektor Bürgler bemessen. Die vier neuen Fachlehrer
waren zwar zeitaufgeschlossene Männer, doch blieben auch sie nicht lange,
abgesehen davon, daß sie nicht zum eigentlichen Lehrkörper gehörten. Das Verhältnis

zu seinen Kohegen Suter und Häring muß nicht schlecht gewesen sein, war
aber auch nicht so gut, daß die Schule daraus einen Nutzen gezogen hätte. Zur
typenmäßigen Verschiedenheit kam der andere Ausbildungsort. Georg Franz
Suter entstammte einer armen Familie im obern Dorfbach81 und machte seine
höheren Studien u.a. an der Klosterschule Einsiedeln und vielleicht auch in
Rheinau.82 Er war schon in jungen Jahren eher konservativ gesinnt. Nicht ohne
Grund hat ihn deshalb Pfarrer Faßbind zu seinem Nachfolger gewünscht. Wessenbergs

Tätigkeit nannte der junge Priester kurzerhand «eselhaft».83 Manchmal

tigen Schule. 1799/1800 Pfarrverweser, Sekretär des Erziehungsrates des Kt. Waldstätten.
Im Winter 1799 hatte sich Schibig, wie Pestalozzi in Stans, der verlassenen Kinder
der Berggemeinden angenommen und eine große Anzahl bei guten Leuten in verschiedenen

Kantonen untergebracht. 1806 bis zum Tod Frühmesser und Spitalkaplan in
Schwyz. Gründete 1807 eine Armenanstalt, 1812 die Sparkasse der Gemeinde Schwyz,
1815 die Gemeinnützige Gesellschaft der Urkantone, 1816 ein Arbeitshaus, um armen
Kindern Verdienst zu verschaffen, 1819 die Priesterkasse des Sextariates Schwyz zur
Unterstützung alter Geistlicher, 1826 die Bürgergesellschaft Schwyz. Gab im Verein mit
Landammann H. M. Hediger, Siebner Dominik Jütz und alt Landschreiber Karl Alois
Triner (s. Dettling 230) das «Schwyzerische Wochenblatt» (1819, 1823-28), die erste
Zeitung des Kt. Schwyz, heraus (1829/30 «Schwyzerisches Volksblatt»). - «Die Seele
aller gemeinnützigen Bestrebungen im alten Lande» (Meyer von Knonau 164). - F. M.
Triner, Biographie des hochw. Hrn. Frühmesser und Spitalkaplan Augustin Schibig,
Stifters der löbl. Bürgergesellschaft Schwyz, Schwyz 1882 (nur 21 S.). - Nekrologe
von 1843: NZZ Nr. 19 v. 19. Jan., Waldstätter-Bote Nr. 6 v. 20. Jan., Der freie
Schweizer Nr. 4 v. 27. Jan., Schweizer Zeitung (St. Gallen) Nr. 29 v. 3. Febr., von Pfr.
Melchior Tschümperlin (Beleg in dessen Nachlaß im KSA SZ). - Alois Dettling, Einiges
über das schwyz. Volksschulwesen vor 1798, Schwyz 1933, 239-243; ders., Geschichte
der Pfarrei Iberg, MHVS 10 (1897) 211-214; Blaser 1152.

77 s. Xaver Kündig, Geschichte der Bürgergesellschaft Schwyz in ihrer Entstehung,
Entwicklung und gegenwärtigem Bestand (Schwyz 1882).

78 Ueber die Sekundärschule der Bürgergesellschaft Schwyz, die gleichzeitig mit jener der
Jesuiten entstand und wieder verschwand (1837—42), s. Widmer 143-156; Dettling,
Volksschulwesen 56, 72-77.

78 Vaterland, Biogr. Skizze 32.
80 «Ich weiß, Sie stehen ziemlich allein: Ich hoffe, es soll Ihnen ein Gleichgesinnter bereitet

werden im Hediger, denn er hält sich trefflich.» (NAF, Sailer-Fuchs, 7. Jan. 1818).
84 Faßbind-Waser 72.
82 Faßbind nennt einen Franz Suter, der 1808 nach Rheinau zog (Tgb. I 116).
83 StiAE, A. AV 25: Pfr. G. F. Suter an Abt Konrad Tanner, 19. Febr. 1824 (2. Schreiben).

114



schien er zuwenig entschlossen zu sein, ein Zug, der Fuchs ganz zuwider war.84

Martin Anton Häring hatte einen Teil seiner Studien ebenfalls an der streng
kirchlich-konservativen Klosterschule Einsiedeln absolviert.85 Er war vier Jahre
älter als Fuchs, hatte aber zur Zeit seiner Wahl ans Gymnasium noch keine Weihen

empfangen. 1818 mußte er bei Rektor Suter noch Privatstunden, vor ahem
in Dogmatik, besuchen und hierauf das theologische Studium repetieren.86 Pfarrer
Faßbind nannte ihn «ein bißchen wunderlich».87 Beide Kollegen waren also
nicht durch die Schule Sailers gegangen, der einen eigenen Priestertyp geprägt
hat.

Immer mehr hoffte deshalb Fuchs, seinen Jugendfreund Dominik Hediger, der
seit 1817 in Landshut studierte, für das Gymnasium Schwyz gewinnen zu können.
Sailer, der seinen Schüler nicht genug rühmen konnte,88 hat Fuchs noch in dieser

Hoffnung bestärkt. Hediger war als sehr fleißiger und talentierter Mann für eine
Professur wirklich wie geschaffen. Zudem standen die Aussichten günstig, denn
sein Onkel, Heinrich Martin Hediger, war als Landammann 1818 auch ins Präsidium

des Schulrates aufgestiegen. Häring sollte nach seiner Priesterweihe in die
Seelsorge übertreten können. Anfangs 1819 schien Fuchs sein Ziel erreicht zu
haben, denn Sailer spricht bereits von einem «künftigen Mitmann».89 In der Tat
hat dann die Schulkommission im Herbst den Diakon Dominik Hediger als Nachfolger

des neugeweihten Martin Anton Häring zum dritten Professor am Schwyzer

Gymnasium ernannt.90 Ueber diese Wahl war Fuchs mehr erfreut als sein
Freund; dieser nahm nämlich die Professur «ungern und nur nach hartem
Kampfe» an, «denn er fühlte sich fast unwiderstehlich wieder nach Landshut
gezogen».91 Häring wurde bereits im August als Pfarrhelfer nach Küßnacht
gewählt.92 Sein Wegzug scheint nicht erzwungen worden zu sein, war doch seine
Wahl im Oktober 1817 wohl nur als Uebergangslösung bis zur Ordination
gedacht. Er hat später nie mehr eine Lehrstelle übernommen.

Mit Hediger erlebte nun Fuchs die glücklichste Zeit seiner Lehrtätigkeit in
Schwyz. Die beiden Freunde aus Sailers Schule waren ein Herz und eine Seele.

Endlich war nun eine fruchtbare Zusammenarbeit erreicht. Alle Fragen der
Schule wurden vertraulich beraten, in allen Entscheiden zusammengehalten. Wie
84 betr. seine Haltung zum Einsiedler Bistumsprojekt s. S. 166 Anm. 77; für später vgl. z.B.

Widmer 147.
85 Tgb. Faßbind I 1808, 116.
88 StA SZ, Mappe I 534, Fasz. M. A. Häring.
87 wie Anm. 61.
88 NAF, Sailer-Fuchs: «Hediger ist sehr fleißig, fromm, still - ich hoffe das Beste von

Ihm.» (23. Dez. 1817); «Herr Hediger hat seine Prüfungen gemacht und in allen die
erste Note verdient.» (1818, ohne genaueres Datum); «Hediger hält sich stets gleich
vortrefflich.» (8. Mai 1819). - Im Faszikel D. Hediger (StA SZ, Mappe I 534) liegen
ausgezeichnete Zeugnisse von J. M. Sailer und P. B. Zimmer, z. B. Sailer an Pfr. Faßbind,
18. Aug. 1818: «Er ist einer unserer besten Theologen in Fleiß, Sittlichkeit, Fortgang.»

88 «Sey getrost: Gott wird Dir einen Gehülfen senden - dann seyd ihr zwey. Ich wünsche
aber, daß Dein künftiger Mitmann neben diesem Jahre wenigstens noch ein halbes
Jahr hier bleiben könnte.» (NAF, Sailer-Fuchs, 10. Febr. 1819).

88 Prot, der Schulkommission v. 1. Okt. 1819, Trakt. 4.
81 Nekrolog Hediger v. A. Fuchs im Wbl. Nr. 24 v. 16. Juni 1821 (3. Teil). Anders

berichtet Pfr. Faßbind: «Hr. Dom. Hediger ist zufrieden, weil Hr. Prof. Härig ausgetretten
und sich nach Küßnacht verfügt, wo er 2ter Helfer worden.» (Tgb. II 38).

92 StA SZ, Mappe I 534, Fasz. M. A. Häring: Pfr. Faßbind an das i„eneralvikariat, 22. Aug.
1819; Tgb. Faßbind II 38.

115



Fuchs, bemühte sich auch Hediger mit allen Kräften um die Hebung der
Lehranstalt. Selbst unermüdlich für die Schule tätig, verlangte er auch von seinen
Schülern ganze Arbeit. Fähe von unbegabten oder arbeitsscheuen Schülern brachte
er dem Schuhat vor.93 Er erreichte, daß diese entweder von der Schule entfernt
oder von höherer Stehe ernsthaft zur Pflichterfüllung ermahnt wurden. Trotz
seiner Strenge und Gewissenhaftigkeit wurde er aber von seinen Schülern
geliebt, denn er fand Zugang zu ihnen und begeisterte sie für ahes Gute und
Schöne. Gleiches ist von Alois Fuchs zu sagen. Zeugnis hiefür geben die Briefe
seines berühmtesten Schülers, des später um den Kanton hochverdienten
Landammanns Nazar von Reding.94 Dieser war bekanntlich der einzige Sohn von
Fuchsens geistlicher Mutter Magdalena von Reding-Freuler. Nicht genug,
seinem geliebten Lehrer in der Schule zu begegnen, stand er auch während der
Ferien mit ihm in Kontakt. War Fuchs fern der Heimat, schickte er ihm die
liebenswürdigsten Briefe nach. Dieser nahm sich dann jeweils die Freiheit, nach
einem Lob über die gemachten Fortschritte im Briefschreiben auch auf die
eingeschlichenen Fehler aufmerksam zu machen, um ihn auf diese Weise auch
während der Ferien weiterzubilden.95 Von seinen spätem Studienorten aus
gedachte Nazar von Reding mit tiefer Dankbarkeit seines «besten und theuersten
Professors»96 und versicherte diesen seiner dauernden Liebe und Hochschätzung,
ja er glaubte sogar, daß es für ihn kein Glück gebe ohne Professor Fuchs.97 Mit
Reding haben noch zahlreiche andere Schüler ihrem Lateinlehrer ein dankbares
Andenken bewahrt.98 Sie schätzten vor ahem seine Lehrmethode, die «Formalis-

93 Prot, der Schulkommission v. 16. März 1820, Trakt. 7.
94 Nazar von Reding (1806-1865), Studien in Schwyz, Luzern, Fribourg und Zürich (Jus).

1833/34 und 1847-50 Landammann, 1833-40 Pannerherr, 1848-65 Kantonsrat (1851
und 1859 Präsident), 1848-65 Erziehungsrat (1848-52 Präsident), 1852-65
Kantonsgerichtspräsident, 1853/54 Ständerat, 1857/58 und 1861-64 Präsident der
Seminardirektion. - «Solon des schwyzerischen Freistaates» (Marty 153, s.u.). Großer Förderer
des Volksschulwesens und auch des Armenwesens. Geistiges Haupt der alten «Schwyzer
Zeitung». «Der erste katholische Staatsmann der Schweiz» (Segesser 446, s. u.). — Neben
Alois Fuchs befreundet mit Aug. Schibig, M. Tschümperlin, P. Theodosius Florentini etc.
Korrespondierte u. a. mit G. J. Baumgartner, J. C. Bluntschli, Ph. A. v. Segesser, C.
Siegwart-Müller, J. K. Zellweger. - Eine Biographie fehlt. Grüner I 316; Steinauer II
passim; BdU Nr. 3 v. 10. Jan. 1866; »Erinnerungen» v. Ambros Eberle in der SZ 1866
Nr. 24-26, ders. in der Schweiz. Zeitschrift für Gemeinnützigkeit 5 (1866) 347-357;
Theodor Wirz in den Monat-Rosen 14 (1869/70) 280-288; Alfred Hartmann, Galerie
berühmter Schweizer der Neuzeit II, Baden 1871, Nr. 55; Anton Philipp von Segesser,
Sanurüung kleiner Schriften II, Bern 1879, 446 f.; J. B. Marty in Otto Hunziker,
Geschichte der Schweiz. Volksschule III, Zürich 1882, 149-157; E. F. J. Müller-Büchi, Die
alte «Schwyzer Zeitung» 1848-1866, Fribourg 1962 (Reg.).

93 ReA SZ, Fuchs-Reding, 9. März 1820. Nach diesem Brief war Reding «Student der
Syntax», also der 3. oder 4. Klasse. Wahrscheinlich kam er mit A. Fuchs an die Lateinschule

(1816).
98 NAF, Beding-Fuchs, 20. Juni 1821.
97 NAF, Reding-Fuchs, 16. Juni 1823; am 19. Mai desselben Jahres: «...denke recht oft

an Sie und die so vielen Freundschaftsbezeigungen, die Sie mir immer im vollen
Maaße erwiesen haben. Seyen Sie versichert, daß ich Sie immer hochschätze und verehre,
daß mir Ihre Liebe und Wohlthaten imer vor Augen schweben; daß ich allzeit mit
großer Freude mich der Stunden, die ich so froh in Ihrer ahngenehmen Gesellschaft
zugebracht habe, errinnre; daß ich noch manche gute Lehre koste, die Sie mir so
freundschaftlich mitgetheilet haben und daß ich alles dieses nie sagen würde, wenn es nicht
aufrichtig wäre und nicht aus dem Innersten meines Herzen entspränge.»

98 Vielleicht war auch Melchior Tschümperlin ein Schüler von Prof. Fuchs.

116



mus und Realismus harmonisch zu verbinden wußte, um durch beide Geist und
Herz zu bilden und zu veredeln».99 Fuchs war in der Tat bestrebt, «die einseitig
betriebene Philologie (bis zum wahren Buchstaben-Götzenthum gesteigert) ins
richtige Verhälmiss zur humanen Bildung» zu setzen100 und hat somit ganz im
Geiste seines Lehrers Alois Bürgler unterrichtet

Bald durfte Fuchs auch die Primiz seines engsten Freundes erleben. Am
Stephanstag 1819 nämlich brachte der erst gut 22jährige Neupriester Dominik
Hediger in der Pfarrkirche Schwyz sein Erstlingsopfer dar.101 Die Primizpredigt
hielt der bekannte Sailerschüler Prof. Joseph Widmer, Fuchsens früherer
Philosophielehrer in Luzern, seit kurzem nun Professor der Pastoral und Moral wie sein
Lehrer in Landshut. In seiner trefflichen Rede, die nachher im Druck erschien,102
stellte Widmer den hl. Stephanus als bleibendes Vorbild des katholischen Priesters
hin.103

So schön sich das Leben und Wirken der beiden Herzensfreunde gestalten
konnte, so unerfreulich war die finanzielle Lage des Gymnasiums. Ergab Seminarvogt

ab Ybergs Rechnung vom Schuljahr 1816/17 noch einen Saldoüberschuß

von 444 Gulden104, schloß Rektor Suter drei Jahre später bereits mit einem Defizit

von 289 Gulden ab.105 Die Mehrausgaben waren vor allem auf die Anstellung
eines dritten Professors (Alois Fuchs 1816), aber auch auf Reparaturen am neuen
Schulgebäude zurückzuführen.106 Vom Kloster Einsiedeln, mit dem 1804 eine
Vereinbarung abgeschlossen worden war, kamen die Unterstützungsgelder oft erst
nach jahrelangem Rücksrand und nach erfolgter Mahnung.107 Im Spätherbst 1819
überreichte Abt Konrad Tanner108 der Schulkommission 37 Va Louisdor.109 Zum
Defizit vom Jahre 1820 kam noch der Verfah einer Dispens von 406 gestifteten
Messen im Klösterlifonds, die von der Konstanzer Kurie am 13. November 1800
zwecks Besoldung der drei Professoren für 20 Jahre gewährt worden war.110 Man
errechnete, daß im folgenden Jahr ohne diese Dispens nur noch der Rektor be-

99 Kälin, Fuchs 5.
190 Wünsche 108; s. auch Predigt 89.
191 Tgb. Faßbind II 46.
102 Joseph Widmer, Das unwandelbare Vorbild des kath. Priesters zu jeder Zeir, nachgewiesen

am hl. Märtyrer Stephanus. Eine Rede, gehalten zu Schwytz am 26ten Christmonat

1819, als Herr Professor Dominikus Hediger seine erste Messe las (Luzern 1820).
403 Widmer, dessen Exerzitienvorträge für kath. Geistliche sein Lehrer Sailer in ebendiesem

Jahr herausgegeben hatte («Der kath. Seelensorger in gegenwärtiger Zeit», München
1819), wurde von aufklärerischer Seite der Vorwurf gemacht, er schraube das Ideal
des Priesters zu einer unnarürlichen Höhe hinauf, so daß dieser über Welt und
Menschen erhoben erscheine (Werner 362).

404 Prot, der Schulkommission v. 14. Okt. 1817, Trakt. 7.
105 Prot, der Schulkommission v. 13. Okt. 1820, Trakt. 2.
198 Prot, der Schulkommission v. 14. Okt. 1817, Trakt. 9.
187 Widmer 23.
188 Konrad Tanner (1752-1825) von Arth, 1777 Prof. der Rhetorik am Stiftsgymnasium,

1782 am Gymnasium in Bellinzona, 1787 Stiftsbibliothekar, 1789 Propst in Bellinzona,
1795 Stiftsstatthalter. Zur Zeit der Revolution meistens im Tirol. 1802 Pfarrer in St.
Gerold (Vorarlberg), 1806 Novizenmeister, 1808 Abt. Sehr verdient um die Wiederherstellung

der Kirche und des Klosters sowie die Neuordnung der Verhältnisse in
Einsiedeln. - Rudolf Henggeler, Abt Konrad Tanner von Einsiedeln, MHVS 33 (1925)
1-139; Henggeler III 175-184.

109 Prot, der Schulkommission v. 16. März 1820, Trakt. 6; Tgb. Faßbind II 38.
"8 s.S. 40.

117



soldet werden könnte. Folglich hätte auch nur noch dieser Schule gehalten, denn
die beiden andern Professoren konnten sich aus begreiflichen Gründen nicht be-
reir erklären, Gratisunterricht zu erteilen,111 Fuchs schon gar nicht, hatte er doch
für das verflossene Schuljahr noch gar keinen Lohn erhalten.112 Da an die
Fortführung der Schule mit einem einzigen Professor nicht zu denken war, traten
Landammann von Weber und andere Mitglieder des Schulrates, und natürlich
auch Fuchs und Hediger, für eine Erneuerung der Dispensation ein. Dieser
Forderung trar aber Rektor Suter mit Entschiedenheit entgegen.113 Nach genauerem
Untersuch des Klösterlifonds114 war er zur Ueberzeugung gekommen, daß dieser,
was das Schulische betreffe, nur für den Unterhalt des Klösterligebäudes im Loo
und dreier dort lehrender Professoren gestiftet worden sei. Zur Zeit der Helvetik
(1802/03) und nach der zweiten Uebersiedlung ins neue Schulgebäude im Dorf
habe deshalb die Lateinschule von einem Fonds gezehrt, der ihr gar nicht gehörte
und von dem sie folglich auch nicht bestimmte Obliegenheiten dispensieren
konnte. Uebrigens sei auch bei einwandfreier rechtlicher Lage eine solche Dispens
nicht erlaubt, da sie der Intention der Stifter zuwiderlaufe. Rektor Suter wandte
sich deshalb gegen die Praxis der Konstanzer Kurie und griff diese um so heftiger
an, als er herausgefunden hatte, daß nicht erst 1800, sondern bereits vor der
Revolution über 200 Messen dispensiert worden waren. Suter forderte nun die
Verlegung des Gymnasiums ins Klösterli, wo es von 1627—1802 und auch nach der
Helvetik für einige Zeit eingerichtet war. Er hoffte dabei - so können wir aus
seinen spätem Bemühungen schließen115 — auf eine kräftige Unterstützimg seitens
des Klosters Einsiedeln, das an Stelle von zwei besoldeten Weltgeisdichen wie
1803 wieder zwei unentgeltlich unterrichtende Konvenmalen nach Schwyz
schicken würde, neben denen er dann als dritter Professor wirken könnte. Den
beiden Patres sollte die Nutzung der Klösterligüter und des Klösterlifonds
überlassen sein. Somit könnte man Fuchs und Hediger entbehren. Am Verbleiben
dieser beiden andersgesinnten Sailerschüler, die so eng zusammenarbeiteten und
ihn zu isolieren drohten, konnte ihm ohnehin nicht viel gelegen sein. Rektor
Suter fand in Pfarrer Faßbind willkommene Schützenhilfe.116 Auch dieser sprach
sich mit aller Entschiedenheit gegen eine zweckentfremdete Benutzung des

Klösterlifonds aus. Er befürwortete wahrscheinlich ebenfalls die Verlegung des

Gymnasiums an seinen ursprünglichen Platz. Mit der Uebersiedlung ins Dorf
und dem aufwendigen Umbau war er ja seinerzeit nicht einverstanden.117

Wir wissen nicht, wie die Befürworter einer neuerlichen Dispensation den

Argumenten Suters und Faßbinds begegnet sind. Mit einer Rückverlegung der
Schule, die vom rechtlichen Standpunkt in ihren Augen gar nicht gefordert sein
mußte, konnten sie wohl kaum einverstanden sein, war doch das neue Schul-

1,4 BiAC, Pfarrei Schwyz 262.2: Landammann F. X. von Weber an Pfr. Th. Faßbind, 21.
Okt. 1820.

112 Prot, der Schulkommission v. 13. Okt. 1820, Trakt. 3.
443 Zum Folgenden: StiAE, A. AV 25, Pfr. G. F. Suter an Abt Konrad Tanner, 19. Febr.

1824 (2. Schreiben).
414 Auch Fuchs und Hediger wurden mit einem Untersuch des Klösterlifonds betraut, doch

ist über ihr Ergebnis nichts bekannt (Prot, der Schulkommission v. 16. März 1820,
Trakt. 8).

145 Widmer 23 f.
448 s. Anm. 113.
1,7 s. S. 41.

118



gebäude im Dorf nun einmal da - wenn der Umbau zur Zeit der Helvetik auch
nicht unbedingt notwendig gewesen sein mochte — und dazu viel günstiger
gelegen als das baufällige, an einem steilen Abhang oberhalb Schwyz gelegene
Klösterligebäude. Auch mit der erneuten Berufung von Einsiedler Konvenmalen
mochte man sich nicht befreunden. Einerseits fürchteten nämlich gewisse Kreise
in Schwyz den allzu großen Einfluß der Benediktiner auf die geistliche und weltliche

Regierung wie auf die Jugendbildung.118 Anderseits gab es Geistliche, die
«glaubten, hinlängliche Kenntnisse und nöthige Eigenschaften zu besitzen, um
auf Professor-Stellen im Klösterli Anspruch machen zu dürfen».119 Was die
Verletzung der Stiftungsintention betrifft, so mochten die Befürworter einer
Erneuerung der Dispens mit Faßbind und Suter durchaus gleicher Meinung sein.
Doch glaubte man wohl, eine Teildispens von nicht weniger denn 665 gestifteten

Messen verantworten zu dürfen, um das freigelegte Geld für den so
notwendigen Unterhalt der Schule zu verwenden. Auch mochten Fuchs und Hediger
aus einer neuen Sicht des Meßopfers von so vielen Meßstipendien nicht viel
halten.120

An der Sitzung der Schulkommission vom 13. Oktober 1820 nahmen sieben
Schulräte teil. Von diesen waren Landammann von Weber und zwei andere
Mitglieder für nochmalige Einholung der Dispensation, Pfarrer Faßbind und Rektor
Suter mit ebenfalls zwei uns unbekannten Herren dagegen. Um der Mehrheit
sicher zu sein, ließ man - wie Rektor Suter berichtet121 - die beiden Professoren
Fuchs und Hediger mitstimmen, obwohl sie nicht Mitglieder der Schulkommission
waren. Wie die Gegner darauf reagiert haben, isr uns nicht bekannt. Jedenfahs
wurde im Sinn der Befürworter entschieden. In einem Schreiben an den Churer
Bischof Karl Rudolf von Buol-Schauenstein122, unter dessen Administration die
ehemals konstanzischen Bistumsteile nach dem Tode von Generalvikar Göldlin
1819 gestellt worden waren, erbat Landammann von Weber eine Bestätigung
der Dispens für weitere 12 Jahre, nachdem er seinem Oberhirten dargelegt hatte,
daß es ansonst beinahe unmöglich sei, «die angestellten Professoren zu besolden
und den jetzigen, weit vom Erwünschbaren zurückstehenden Zustand der Anstalt
zu behaupten».123 Gleichzeitig bat er den Fürstabt von Einsiedeln, sich beim
Churer Fürstbischof für das Gesuch zu verwenden.124 Landammann von Weber
versuchte auch Pfarrer Faßbind umzustimmen,125 um, was in Chur von Bedeutung
sein könnte, auch den einflußreichen Schwyzer Pfarrer und Kommissar für die

448 StiAE, A. AV 25, Pfr. Suter an Abt Tanner, 19. Febr. 1824 (1. Schreiben).
419 Landammann Karl von Zay (1783-1854) an den Dekan des Stiftes, 9. Nov. 1824, zit.

bei Widmer 25.
128 «Die alte Kirche wußte nichts von überhäuften Kirchen und Kapellen, noch weniger

von vielen Opfertischen im gleichen Gotteshause, am wenigsten von zahllosen
Privatmessen, die der Stipendien wegen beibehalten sind. An all das hätte ehemals Niemand
gedacht, noch denken dörfen.» (Suspension 101 Anm. 48). - Fuchs befürwortete die
Konzelebration (ebd.).

124 wie Anm. 113.
"'Karl Rudolf von Buol-Schauenstein (1760-1833), Studien in Feldkirch, Dillingen und

Rom. 1794 zum Fürstbischof von Chur erwählt, ab 1823 auch Bischof von St. Gallen.
Bedeutender Oberhirte der Diözese Chur. - Mayer II 534-629- Näheres im 2. Teil der
Arbeit!

423BiAC, Pfarrei Schwyz 262.2, Schreiben v. 19. Okt. 1820.
124 StiAE, A. AV 21, Schreiben v. 20. Okt. 1820.
125 s. Anm. 111.

119



«Mehrheit» zu gewinnen. Dieser änderte seine Meinung aber kaum, was schließlich

auch nicht notwendig war, denn am 3. November 1820 besrätigte der
Bischof von Chur «auf das Fürwort» des Einsiedler Abtes das Konstanzer Indult
«auf die Zeit seiner Bischthums-Verwesung».126 An ihrer Sitzung vom 13.
Oktober suchte die Schulkommission außer der Erneuerung der Meßdispens noch
nach andern Möglichkeiten, um dem Gymnasium finanziell wieder aufzuhelfen.
Wie vor einem Jahr wurde Abt Konrad wieder um einen Beitrag für die Schule

angegangen. Dieser ließ bereits nach einer Woche 25 Louisdor überbringen.127
Des weitern wurde beschlossen, sowohl die 3 Louisdor für Abeggs Prinzipienunterricht

wie auch die Gelder für die Prämien an der deutschen Schule nicht
mehr aus dem lateinischen Schulfonds zu schöpfen.128 Schließlich drang die
Schulkommission auch darauf, daß ausstehende Posten sowie schuldige Zinsen
möglichst bald eingetrieben werden.129 Nach diesen Maßnahmen konnte sich das

Gymnasium finanziell wieder über Wasser halten.
Doch bald drückte die Schulkommission und vor ahem Professor Fuchs eine

andere Sorge. Anfangs April 1820 nämlich wurde Professor Hediger von einer
Krankheit befallen, von der er sich nie mehr erholen sollte.130 Bereits am 27. April
erlebte er den ersten schweren Blutsturz. Trotz großer Schmerzen dachte der
eifrige Lehrer aber nicht daran, der Schule fernzubleiben. Sailer nahm an der Krankheit

seines hochgeschätzten Schülers den «zartesten Antheil» und schrieb ihm im
August: «Ueberleg es, ob der Schulberuf Deiner Brust nicht zu schwer sei und
schone Dich und vertrau auf den, dem wir angehören.»131 Hediger antwortete
seinem geliebten Lehrer,132 er wohe mit Freuden ein wenig länger krank sein, um
seine zehn Studenten, deren Herzen er wahrhaft in seinen Händen habe, Religion
und Weisheit zu lehren, denn seine Arbeit bringe ihm viel Freude und Dankbarkeit

ein. «Meine Schüler lieben mich so sehr und sie hangen so an mir», fährt
der erkrankte Lehrer fort, «daß ich mich höchst ungern von ihnen trennen
würde und daher keine Aufopferung scheuen kann». Und der fromme Priester
schließt mit den Worten: «Gott, dem sie angehören, und Jesus, dem ich sie
zuführen möchte, wolle meine Arbeit segnen. Bedien Sie für mich, daß mir Gott
seine Gnade schenke, das Meinige zu vergessen und nur das Seinige zu besorgen.»

Noch bis zum Frühjahr 1821 schleppte sich der todkranke Mann zum
Schulhaus auf der Hofmatt, um seine geliebten Schüler zu unterrichten. Doch
dann versagten seine Kräfte. Schweren Herzens mußte er Landammann von Weber

mitteilen, «daß er seiner Gesundheits-Umstände wegen wenigstens für dieses

Schuljahr seinen Unterricht als Professor nicht werde fortsetzen können».133 Die
Schulkommission kam am 21. März 1821 zu einer Sondersitzung zusammen, um
über die Stellvertretung in den beiden untern Klassen zu beraten. Rektor Suter
erklärte sich bereit, eine oder nötigenfalls beide Klassen seines Kollegen bis zum

128 StiAE, A. AV 22, Schreiben der Schulkommission Schwyz v. 15. Nov. 1820; StA SZ,
Mappe I 444 Nr. 50 (Zusatz der Kopie des Indults von 1800).

427 Prot, der Schulkommission v. 13. Aug. 1820, Trakt. 2 e.
428 a. a. O. Trakt. 2 c.
428 a. a. O. Trakt. 2 d und f.
138Die folgenden Angaben sind dem Nekrolog v. A.Fuchs im Wbl. Nr. 24 v. 16. Juni 1821

(3. Teil) entnommen.
131 NAF, Sailer an Hediger und Fuchs, 22. Aug. 1820.
132 zit. im Nekrolog Hediger, s. Anm. 130.
422 Prot, der Schulkommission v. 21. März 1821, Trakt. 1 (auch die folgenden Angaben).

120



Herbst zu übernehmen. Professor Fuchs hingegen bedauerte, «sich erklären zu
müssen, daß er die Uebernahme mehrerer Studenten abzulehnen genötiget sey,
da er schon 2 Klassen habe und sich diesen alsdann nicht gehörig wiedmen
könnte». Die Schulkommission nahm daher «den erwünschhchen Antrag des

Hochw. H. Rektors mit desto mehr Vergnügen und Dank entgegen» und sprach
diesem eine zusätzliche Besoldung zu, ohne das Salär von Prof. Hediger zu schmälern.

Der Landrat bewilligte hierauf Rektor Suter 6 Louisdor aus dem Diözesanfonds.134

Es mag ein wenig befremden, daß sich Fuchs nicht bereit erklären
konnte, wenigstens eine Klasse seines engsten Freundes zu übernehmen. Fast
möchte man glauben, daß er keine große Lust verspürte, einer Schulkommission
entgegenzukommen, die in der Besoldung seiner Professur so sehr im Rückstand
war. Im übrigen ist zu beachten, daß der Rektor als Professor der Rhetorik
gewöhnlich nur wenige Schüler zu unterrichten hatte, da viele nicht in die oberste
Klasse aufstiegen oder diese an einer andern Schule zu besuchen pflegten.135
Gelegentlich kam es sogar vor, daß die Rhetorikklasse gar nicht geführt werden
mußte.

In der Folge begann sich Hedigers Zustand zusehends zu verschlechtern. Ein
Blutsturz folgte auf den andern, bis der Sterbenskranke in der ersten Morgenstunde

des 26. Mai 1821 «nur mehr ein Squelette, der Schleimlungensucht
unterlag».136 Groß war die Trauer im Haus zum «Hirzen»,137 wo Hedigers Eltern,
seine sechs Geschwister und die Verwandten, allen voran sein Onkel, Landammann

Heinrich Martin Hediger, am Sarge des frommen und gelehrten Priesters
standen,138 der zu den schönsten Hoffnungen berechtigt hatte. Wir können auch
die Schmerzen nachempfinden, die Alois Fuchs getroffen haben. Kam auch der
Tod nicht unerwartet, so fiel der Abschied doch nicht minder schwer, der
Abschied von seinem Jugendfreund, den er zum Wohl des Vaterlandes an die
«beste katholische Lehranstalt» nach Landshut geschickt, zum Wohl der Jugend
und zu seiner eigenen Entfaltung nach Schwyz gezogen, mit dem er in seltener
Geistes- und Seelengemeinschaft gelebt, gewirkt und gelitten hatte. An Hedigers
Beerdigungstag fiel viel Schnee, als wollte die Natur seine Unschuld beteuern.139

Am selben Tag schrieb Fuchs seinem besten Freund einen selten langen, aufschlußreichen

und persönlich gehaltenen Nekrolog. Darin stehte er «seinen Zeitgenossen

und zuvörderst der umliegenden katholischen Geistlichkeit einen der
trefflichsten und edelsten» Männer des Kantons als leuchtendes Vorbild hin.140

Ueber die Zeit nach dem Frühjahr 1821 sind wir nur noch mangelhaft
unterrichtet, da die Schulratsprotokohe fehlen. Im Herbst 1821 wäre die Wahl eines
dritten Professors fähig gewesen. Man sah jedoch wohl aus finanziellen Gründen
von einer weiteren Ernennung ab. In den folgenden Jahren wurde das fünfklassige
Gymnasium wieder (wie 1803 und 1810-16) von nur zwei Professoren geführt,
was zur Hebung der Schule um so weniger beitragen konnte, als Suter und Fuchs
eben nicht harmonierten und deshalb auch nicht fruchtbar zusammenarbeiten

124 Schwyzerischer Geschichtskalender 16 (1914) 24.
135 Meyer von Knonau 155; Marty 151 (s. Anm. 94).
188 s. Anm. 130.
187 Faßbind-Waser 24.
488Das HBLS 4, 100 nennt Hediger «einen der gelehrtesten Geistlichen seiner Zeit».
488 Tgb. Faßbind II 71.
149 Nekrolog Hediger, 1. Teil (Wbl. Nr. 22 v. 2. Juni 1821).

121



konnten.141 Trotz Einsparung eines Professorenlohns verschlechterte sich auch die
finanzielle Lage. Rektor Suter wie Professor Fuchs waren sich darin einig, daß
dem drohenden Verfall der Schule wirksam begegnet werden müsse. Darüber
hinaus strebten beide auch den weitern Ausbau des Gymnasiums an. Ueber den
Umfang dieses Ausbaus und die hiefür zu beschaffenden Mittel waren sie aber

getrennter Meinung. Rektor Surer erstrebte nach wie vor die Verlegung der Schule
ins Klösterhgebäude, wohin sie seiner Meinung nach rechtlich gehören würde.
Die finanzielle Unterstützung versprach er sich weiterhin von Einsiedeln, das
zunächst zwei, später drei gratis unterrichtende Konvenmalen nach Schwyz schicken
würde, denen ein oder zwei Weltgeistliche beigegeben werden könnten. Das
Kloster sollte auch für den Unterhalt der Haupt- und Nebengebäude im Loo
aufkommen, wofür ihm aber der Fonds wie die Güter des Klösterli zur
Nutznießung überlassen würden.142

Fuchs hingegen dachte an einen viel umfangreicheren Ausbau der Anstalt.
Aus der kleinen, unbedeutenden Lateinschule Schwyz sollte nämlich ein großes
Gymnasium für die Urkantone samt Zug geschaffen werden, das sich neben
Luzern wohl sehen lassen dürfte.143 Dieses weitgreifende Projekt entstand sicher
auch unter dem Eindruck der Rede, die der bekannte Zürcher Professor Johann
Kaspar von Orehi144 am 8. Mai 1822 vor der in Schinznach versammelten
Helvetischen Gesehschaft gehalten hatte und worin dieser die Unzulänglichkeit der
bisherigen Leistungen für das Schulwesen mit den härtesten Worten geißelte.145
Als Lehrplan sollte im wesentlichen der Entwurf vom Jahre 1817 gelten, also
Abbau des Latein-Monopols und vermehrte Berücksichtigung der Fremdsprachen
und der Realien. Den Einbau einer Art Realschule, wie er vor fünf Jahren geplant
war, ließ Fuchs aber fallen. Er war inzwischen zur Ueberzeugung gekommen,
daß zunächsr der bestehende Schultyp richtig ausgebaut werden müsse, bevor
man versuche, neue Abteilungen zu schaffen. Die finanzielle Unterstützung für
ein so großes Unternehmen erwartete Fuchs von vermöglichen Organisationen
oder wohltätigen Institutionen des In- und Auslandes wie auch von wohlhabenden
Familien oder Privatpersonen. Daß Fuchs sein großes Institut nicht im Klösterhgebäude

einrichten wohte, liegt auf der Hand. Zum Lehrkörper sollten aber auch
keine Mönche gehören, sondern Weltgeistliche und wohl auch Laien. Fuchs
dachte überhaupt nicht an irgendwelche Abhängigkeit von Einsiedeln, denn ob-

141 Rektor Suter schrieb dem Abt von Einsiedeln, daß gewöhnlich jeder Professor unter
einem besondern Familieneinfluß stehe «und eben darum alles kräftige, systematische,
gedeihliche in die Hände-Arbeiten » gestört werde (19. Febr. 1824, s. Anm. 113).

142 Widmer 24 f.; s. auch S. 118.
148 Fuchsens Pläne können bes. aus dem folgenden Briefwechsel entnommen werden, doch

nur umrißhaft, denn ein detailliertes Projekt fehlt auch hier.
'"Jobann Kaspar von Orelli (1787-1849), 1806 bei Pestalozzi in Yverdon, 1807 ref.

Pfarrer in Bergamo, 1814 Lehrer an der Kanronsschule Chur, 1819 Prof. für Eloquenz
am Carolinum in Zürich, 1820-39 Erziehungsrat, 1833-49 Prof. für römische Philologie

an der neugegr. Universität Zürich. Gelehrter von europäischem Ruf. Begründer der
Kantonsschule Zürich. Er darf auch als eigentlicher Gründer der Universität Zürich
bezeichnet werden. - Lexikon der Pädagogik III, Bern 1952, 330 f. (Lit.).

145 J. C. v. Orelli, Ueber den geistigen Bildungstrieb der Schweiz in der Gegenwart.
Verhandlungen der Helvet. Gesellschaft zu Schinznach im Jahre 1822, 73-137. - Fuchs
hegte gegenüber dem Zürcher Schulmann die «innigsten Gefühle der Hochachtung seit
jener unvergeßlichen Schinznacher Rede» (ZBZ, Familienarchiv von Orelli, A. Fuchs an
J. C. v. Orelli, 9. Juli 1825).

122



wohl kein grundsätzlicher Gegner der Klöster, war ihm doch der dort und an
manchem andern Kloster vorherrschende Geist zuwider.146

Um für den großen Plan auch möglichst große Beiträge zu erhalten, wandte
sich der initiative Schulmann zu Beginn der Herbstferien 1822 voh Vertrauen
an die protestantische Basler Bibelgesellschaft,147 um durch diese dem
bedeutendsten Bibelwerk Europas, nämlich der «Britischen und Ausländischen
Bibelgesehschaft» in London empfohlen zu werden.148 Eine so vermögliche Vereinigung,
sagte sich wohl Fuchs, die sich von Anfang an ein weltweites Ziel gesteckt und
seitdem durch großartige Leistungen besticht, sollte nicht nur Bibeln verbreiten,
sondern auch christliche Schulen gründen oder deren Ausbau unterstützen helfen,
wo Not am Manne ist. Der Vorstand der Basler Bibelgesellschaft nahm an seiner
Sitzung vom 10. September 1822 von diesem nicht alltäglichen Gesuch Kenntnis
und beschloß, über den ihm unbekannten Schwyzer Professor Erkundigungen
einzuziehen. Zu diesem Zwecke setzte sich der Sekretär der Gesellschaft, Christian
Friedrich Spittler149, mit dem Luzerner Exegeseprofessor Alois Gügler in
Verbindung. Dieser hatte als erster Theologe in Luzern seinen Studenten lange Zeit
erlaubt, «mit und ohne bischöfliche Approbation versehene Bibelübersetzungen
und sogar nichtkatholische gleich wie katholische neben dem Urtext und der
Vulgata zu benutzen». In der Folge bestellten viele Studenten bei der Basler
Bibelgesellschaft mit Empfehlungen ihtes Lehrers protestantische Bibeln, vor
allem eine billige Ausgabe der Luther-Bibel.150 Der gelehrte, offene und gerade
Mann151 wurde bald zum Vertrauensmann des protestantischen Bibelwerkes. Gügler

lernte Fuchs in Luzern als Schüler seines Kollegen und Freundes Widmer
kennen. Neben Widmer wird auch er den talentierten Studenten seinem
ehemaligen Lehrer Sailer empfohlen haben. Nach seinem Weggang von Landshut
blieb Fuchs nicht nur mit Sailer, sondern auch mit dessen bekannten Luzerner

448 s.S. 144,161.
447 Prot, der Basler Bibelgesellschaft v. 10. Sept. 1822. - Pfr. Garfield Alder, Luzern, der

in seinem Buch «Die Bibel in der Innerschweiz» (Basel 1964, 144 f.) die Protokolle der
Basler Bibelgesellschaft v. 10. Sept. und 8. Okt. 1822 teilweise ausgewertet hat, teilte
mir in verdankenswerter Weise den vollständigen Text der beiden Protokolle mit, soweit
sie A. Fuchs betreffen.

448 Die «British and Foreign Bible Society» entstand am 7. März 1804 aus der 1698 gegr.
«Society for Promoting Christian Knowledge» und der Londoner «Religious Tract
Society» (gegr. 1719) sowie ähnlichen Vereinigungen. Nach ihrem Muster und mit ihrer
Unterstützung wurden in den meisten christlichen Staaten Bibelgesellschaften gegründet,
so bereits 1804 die Basler Bibelgesellschaft, mit der auch Sailer und sein Kreis in
Verbindung stand. LThK 2, 347; RGG 1, 1157 f.

"'Christian Friedrich Spittler (1782-1867), Württemberger, 1801 Sekretär der «Deutschen

Christentumsgesellschaft (gegr. in Basel 1780, s. Evangelisches Kirchenlexikon I,
Göttingen 1956, 726 f.). Richtete im Haus zum «Fälkli» die späterhin weitbekannte
christl. Buchhandlung ein. 1815 Mitbegründer der Basler Missionsgesellschaft. Gründete
1820 mit Chr. H. Zeller die Erziehungsanstalt Beuggen. Gründer des «Vereins zur
Förderung des Christentums unter den Juden» (1820), des «Vereins zur sittlich-religiösen

Einwirkung auf die Griechen» (1826), der Taubstummenanstalt (1833) und des
Diakonissenhauses (1852) in Riehen, des Syrischen Waisenhauses in Jerusalem (1861).
Sein Hauptwerk ist die Pilgermissionsanstalt St. Chrischona (1840) mit Arbeitsfeldern
in Nordamerika und in Jerusalem. - (Susette Spittler), Chr. Fr. Spittler im Rahmen
seiner Zeit, Basel 1876 (reicht nur bis 1812); Johannes Kober, Chr. Fr. Spittlers Leben
(Basel 1887); Erich Schick, Chr. Fr. Spittler. Gründer und Hirte (Gießen-Basel 1956).

439 Schiffmann II 84 (Näheres bis 88); Aider 128.
m Suspension 171 Anm.

123



Freunden in Kontakt. Gügler wird über den Schüler Sailers und seitherigen eifrigen

Schulmann in Schwyz nur Gutes nach Basel berichtet haben.
Spittler wies Fuchs zunächst in einem privaten Schreiben darauf hin, daß die

Erziehung armer und verwahrloster Kinder einem dringenderen Bedürfnis
entspreche als der Ausbau der Gymnasien. Er bat auch seinen Freund Christian Heinrich

Zeller152, dem Schwyzer Professor in diesem Sinne zuzusprechen.153 Beide
Menschenfreunde waren denn bereits auf diesem Gebiete tätig, nachdem sie
1820 im badischen Beuggen, ganz nahe an der Schweizer Grenze nördlich von
Rheinfelden, ein Rettungshaus gegründet und diesem ein Seminar zur
Heranbildung von Armenschuhehrern angeschlossen hatten. In seiner Antwort an Spittler154

konnte Fuchs auf die großen Anstrengungen seines Freundes Augustin Schibig

hinweisen, der sich rastlos und mit Erfolg der Verbesserung des Armenwesens

hingebe und dessen Bemühungen von Anfang an seine lebhafte
Unterstützung gefunden hätten.155 In dieser Beziehung sei also in Schwyz schon einiges
unternommen worden, und wie sich nun der «unermüdliche, treffliche Schibig»
ganz den Armen widme, so möchte er sich «der noch ungleich wichtigern
religiösen Volks- und hinwieder der höhern Bildung aher derjenigen hingeben,
von denen doch am Ende das Wohl eines ganzen Landes abhängt, wie es nun
hier vorzüglich, aber leider auf negative Weise gefühlt wird».

Um auch das Haupt der Basler Kirche für seinen Plan zu gewinnen, wandte
sich Fuchs an den dortigen Antistes und Münsterpfarrer Hieronymus Falkeisen156
und gab der Hoffnung Ausdruck, daß die arme Lateinschule Schwyz, «wie schon
"'Christian Heinrich Zeller (1779-1860), Württemberger, 1803-09 Hauslehrer in St.

Gallen, dann Schulinspektor in Zofingen. 1820 gründete er, von Spittler angeregt, die
Anstalt Beuggen, die er bis zu seinem Tod geleitet hat. Pädagogischer Schriftsteller. -
Heinrich Wilhelm Josias Thiersch, Chr. Hr. Zeller's Leben, 2 Bde. (Basel 1876); Konrad

Zeller im Lexikon der Pädagogik III, Bern 1952, 489 f. - Ueber seine enge Freundschaft

mit Spittler s. Kober 69 ff. (s. Anm. 149) und Thiersch a. a. O. 136. - Die
Korrespondenz von A. Fuchs mit Chr. Hr. Zeller, die in dessen Nachlaß im Archiv der
Anstalt Beuggen liegen sollte, ist leider nicht mehr vorhanden. Alt Seminardirektor
Konrad Zeller (Männedorf), einem Urenkel des ersten Leiters von Beuggen, bin ich
für seine Nachforschungen zu besonderem Dank verpflichtet.

158 Beide Angaben sind Fuchsens Brief v. 29. Sept. 1822 an Spittler entnommen (StA BS,
Nachlaß Chr. Fr. Spittler, Privatarchiv 653/V, Schachtel 9). Spittlers Briefe an Fuchs
sind nicht erhalten geblieben.

454 ders. Brief v. 29. Sept. 1822.
435 Fuchs war einer der 16 Armenväter der 1807 von Frühmesser Augustin Schibig

gegründeten Armenanstalt Schwyz. 1819/20 fiel ihm mit andern die schwierige Aufgabe
zu, die vielen armen Kinder der Gemeinde zu versorgen. Er ermunterte dabei die
Versorgungskommission, indem er für drei Jahre Regina Trütsch unentgeltlich in sein Haus
aufnahm. 1820/21 war Fuchs Mitglied der Einnahmenskommission. - Erste Rechenschaft

über die erneuerte Armen-Anstalt der Gemeinde Schwyz vom 1. Mai bis zu Ende
des Aprils 1820, abgelegt von den Armenvätern zu Handen der sämtlichen Gutthäter,
Einsiedeln 1820, 10 f.; Zweyte Rechenschaft... vom 1. Mai 1820 bis zu Ende Aprils
1821, Einsiedeln 1821, 7 f. Angaben über die Aufnahme von Regina Trütsch finden sich
in den drei von Aug. Schibig verfaßten handschriftlichen Arbeiten über die Armenanstalt

und das Arbeitshaus in Schwyz (GeA SZ I 75, II 65, HI 152). Ueber die Armenpflege

Schwyz s. auch Schihin 29-34 (vgl. Anm. 66) und Hans Leuchtmann, Das
Armenrecht der Urkantone. Diss. HHS St. Gallen, Sarnen 1953, 53 f.
Fuchs war auch Verwalter der von Aug. Schibig 1819 ins Leben gerufenen Priesterkasse

zur Unterstützung armer Geistlicher des Sextariates Schwyz, die wegen Alter oder
Krankheit ihre Pfründen nicht mehr versehen konnten. Der Fonds war 1822 auf fast
600 Gulden angewachsen. - KSA SZ, Prot, des Sextariates Schwyz 1813-22, 50 f., 54 f.,
142 und 148; Tgb. Faßbind II 52; Denkschrift I 8. - Schibigs «Vorschlag zur Errich-

124



die ersten armen Christengemeinen von den reichen, von der reichen und wohl-
thätigen Christengemeine in Basel reichliche Unterstützung erhalte».157 Auch der
Dekan des Waldenburger Kapitels, Pfarrer Johannes Linder158, wurde um einen
Beitrag angegangen.159 Beide Geisdiche zeigten sich am Plan interessiert; mehr
hierüber ist uns nicht bekannt.

An seiner Sitzung vom 8. Oktober 1822 befaßte sich der Vorstand der Basler
Bibelgesehschaft zum zweiten Mal mit dem Fuchsschen Gesuch um Empfehlung
an die Muttergesellschaft in London.160 Nach einem kurzen Bericht von Sekretär
Spittler über die Person des Gesuchstehers und seine genaueren Pläne wurde
beschlossen, Professor Fuchs mitzuteilen, daß sich die Gesellschaft nicht in den
Vorschlag einlassen könne, sich aber freuen würde, «wenn einige Freunde der
Verbreimng des Reiches Gottes sich dahin vereinigen würden, mit Herrn Fuchs
näher darüber einzutreten». Im Protokoll fehlt eine nähere Begründung für die
Ablehnung des Gesuchs. Es ist aber anzunehmen, daß Spittler in seinem
Antwortschreiben Fuchs zu verstehen gab, daß sich die «Britische und Ausländische
Bibelgesellschaft» wie ihre Tochtergesellschaften die Herstellung und Verbreitung

der Heiligen Schrift und nicht die Unterstützung gemeinnütziger
Bestrebungen zum Ziel gesetzt haben. Fuchs ließ sich durch den negativen Bescheid
aus Basel nicht entmutigen und stand auch weiterhin mit Spittler und dessen
Freundeskreis in Kontakt.

Noch im gleichen Monat wandte sich Fuchs an den bekannten Antistes der
Zürcher Kirche und Pfarrer am Großmünster, Johann Jakob Heß.161 Er hatte

tung einer Priestercassa für Alte, zur Versehung der Pfründen unfähige Geistliche» v. 16.
Aug. 1819 erschien im Wbl. Nr. 32 v. 11. Aug. 1821.

"'Hieronymus Falkeisen (1758-1838), 1784 Pfarrer des Waisenhauses, 1791 Pfarrhelfer
zu St. Theodor, 1793 Pfarrer der Leonhardsgemeinde, 1816 bis zum Tod Münsterpfarrer

und Antistes der baslerischen Kirche. - Alfred R. Weber-Oeri, Antistes Hieronymus
Falkeisen und die Falkeisen-Sammlung, Basler Zweitschrift für Geschichte und

Altertumskunde 56 (1957) 119-136. - Der in der Basler Universitätsbibliothek verwahrte
Nachlaß Falkeisen enthält keine Briefe von A. Fuchs, obwohl der Antistes «wirklich jeden
Brief, das letzte Zettelein» aufbewahrt zu haben schien (Ms. Kirchenarchiv 137 a-d,
775 Briefe an Falkeisen aus den Jahren 1784-1835, meist amtl. Korrespondenz, s.
Weber-Oeri a. a. O. 123 f.). - Freundliche Mitteilungen vom Basler Staatsarchivar PD Dr.
Andreas Staehelin und vom Konservator der Handschriften der Universitätsbibliothek, Dr.
Max Burckhardt.

487 Quelle in Anm. 153.
"'Johannes Linder (1790-1853), Mitglied der Brüdergemeine, 1813-33 Pfarrer in Ziefen

BL. Eine der stärksten Stützen stadttreuer Gesinnung auf der Landschaft während der
Basler Wirren, deshalb 1833 vertrieben. 1834 Inspektor in Montmirail NE, 1838 Obersthelfer

in Basel. - August G. Linder, Johannes Linder. Lebensbild eines Predigers der
Basler Kirche aus der 1. Hälfte dieses Jahrhunderts. Nach dessen Briefen und
Tagebüchern (Basel 1880).

139 StA BS, Fuchs-Spittler, 9. Mai 1823. Linders Nachlaß, den sein Biograph benutzt hat,
muß heute in Privatbesitz sein, wenn er überhaupt noch vorhanden ist.

188 s. Anm. 147.
"'Johann Jakob Heß (1741-1828), 1760 Ordination, 1777 Diakon am Fraumünster, 1795

Pfarrer am Großmünster und Antistes. Verfasser zahlreicher theol. Schriften. Dr. theol.
der Universitäten Tübingen, Jena und Kopenhagen; u. a. Gründer und Präsident der Zürcher

Bibelgesellschaft (1812). Nach Zwingli und Bullinger wohl der bedeutendste
Vorsteher der Zürcher Kirche. - Gute Zusammenfassung von P. D. Heß in der RE VII
(Leipzig 1899) 793-801; RGG 3, 288 f. - Der Brief v. A. Fuchs läßt sich weder in der
persönlichen (ZBZ) noch in der amtlichen (StA ZH) Korrespondenz des Zürcher
Antistes finden. - Heß stand auch in Briefwechsel mit seinem Basler Amtskollegen Falkeisen

(Weber-Oeri 124, s. Anm. 156).

125



dabei keine Bedenken, sich als katholischer Geistlicher aus der Urschweiz an den
einflußreichen Zürcher Pfarrer zu wenden, stand doch dieser offenbarungsgläubige,
christusbegeisterte und ökumenisch gesinnte Mann wie sein gleichaltriger Freund
Johann Caspar Lavater (gest. 1801) mit Sailer und andern irenisch gesinnten
Katholiken in freundschaftlichem Kontakt. Heß, der bereits im 82. Lebensjahr
stand, konnte Fuchsens «reichhaltiges Schreiben» wegen Arbeitsüberlastung erst
kurz vor Weihnachten beantworten162 und auch dann noch nicht so, wie es «die
Wichtigkeit seines Inhaltes» geboten hätte. «Nur das Einzige darf ich nicht
unbemerkt lassen», schreibt der edle Greis: «So empfehlens- und ausführungswürdig
Ihr Vorschlag und so rein der Zweck desselben ist, so scheint es doch, selbst ein
Versuch, ihn auszuführen, sezze einen günstigeren Zeitpunkt, eine minderschwierige

Lage voraus, als die gegenwärtige es nicht ist. Die Stimmung von gewissen
Seiten her ist wohl lange nie so argwöhnisch und in kirchlicher sowohl als
politischer Hinsicht so häresieriechend gewesen, als sie diesmal es ist.163 Diese
Schwierigkeit ließe sich indessen vieheicht noch heben, wenn die Verhältnisse
noch fortbestünden, in denen die Schweiz noch vor kurzer Zeit mit dem
verehrungswürdigen Herrn Generalvikar von Wessenberg stand.»164 Nach dem
Vorsteher der Zürcher Kirche steht aber noch eine andere Schwierigkeit im Wege:
«Da gegenwärtig des Collectirens von verschiedener Art und zu so verschiedenen
Zweken so viel ist — was sich auch wohl eher noch häufen als abnehmen wird —,

so dürfte es schwer halten, so viele numerarische Kräfte in Anspruch zu nehmen,
als die Ausführung des an sich so schönen Plans erfordern würde. Gerade hier
bey Uns könnte man in dieser Lage der Sachen zu nichts Sicherem Hoffnung
machen. Und gewagte Versuche könnten eher schaden als nützen.»

Nach diesem weisen Ratschlag aus Zürich stehte Fuchs seine Bittgesuche
vorläufig ein. Seinem Plan blieb er zwar weiterhin treu, ja er überzeugte sich um so
mehr von dessen Notwendigkeit, als die Lateinschule Schwyz noch weiter in
Verfall geriet. «Zeit und Stunde, Ort und Verhältnisse» zur Ausführung des gro-
462 NAF, Heß-Fuchs, 23. Dez. 1822.
183 Infolge der Ansammlung von Flüchtlingen aus Deutschland und Italien wurde damals

die Schweiz durch das konservative Ausland beargwöhnt und bevormundet. Mit den
Ketzerriechern auf religiösem Gebiet meint Heß wohl die zahlreichen Sekten, die sich
zu dieser Zeit in der reformierten Schweiz ausgebreitet haben.

184 Heß war auch mit Wessenberg befreundet (P. D. Heß 799, s. Anm. 161). Der größte
Teil der ehemals konstanzischen Gebiete der Schweiz kam nach dem Tod von Generalvikar

Göldlin (1819) unter die Administration des Bischofs von Chur, Karl Rudolf
von Buol-Schauenstein, der seine Diözese in streng kirchlich-konservativem Geiste
regierte. Von den Häresieriechern auf kath. Seite hatte Heß wohl auch diesen Bischof
im Auge, der nicht nur in prot., sondern auch in kath. Bibelübersetzungen Irrtümer
witterte.

133wie Anm. 159. Fuchs fährt fort: «Du hast [d.h. ich habe] unter edlen Menschenfreunden,
die eine Bibel-, eine Missionsanstalt, ein Beuggen gestiftet und unterhalten, die

Hand an Erziehung für Judenkinder legen und wohl noch viel anders für Christus in
seinen Brüdern würken, ein Saamenkorn ausgestreut. Ueberlaß nun seine Entwicklung
der ewigen Liebe, die die Herzen deiner Mithelvetier dahin gelenket, daß sie in kurzer
Zeit über 30000 fl. an die armen Griechen gesteuert und andere edle Männer dahin
bewogen hat, in Trogen einem Institute Haus und Gut und 8000 gl. und bis 1826
gehörige Unterstützung zu ertheilen. Wandle den Weg deiner hl. Pflicht, der Herr
wird alles wunderbar ausführen!»

488 s. Willy Keller, Eine Bibliotheksgesellschaft in Schwyz 1823 (Einsiedeln 1967). Diese
Schrift wurde den Mitgliedern der «Vereinigung Schweizerischer Bibliothekare» an der
Jahresversammlung v. 23./24. Sept. 1967 in Schwyz und Einsiedeln vom Benziger Ver-

126



ßen Werkes überließ er nun aber allein seinem Herrn, nachdem er sich bei seinen

«Studien, Forschungen und Betrachtungen» immer mehr von der an seinem

eigenen Schicksal beobachteten «speciehsten Führung und Leitung des himm-
lischen Vaters bey jedem Menschen» überzeugen konnte.165

Doch bald bot sich Fuchs die Gelegenheit, auf einem andern Sektor der
Bildung tätig zu sein. Augustin Schibig lud im wiedererschienenen «Schwyzerischen
Wochenblatt» vom 11. Januar 1823 alle Freunde der vaterländischen Geschichte
ein, «sich in einem freundschafdichen Verein zu bilden, dessen Absicht und Ziel
wäre, eine Bibliothek von Manuscripten und Büchern, welche die allgemeine
und besondere Schweizergeschichte berühren, zu sammeln und anzulegen». Schibigs

Aufruf folgten neben Alois Fuchs zunächst die alt Landammänner Franz
Xaver von Weber und Heimich Martin Hediger sowie Landessäckelmeister
Johann Jakob Casteh. Die fünf Freunde der Schweizer Geschichte gründeten am
31. Januar 1823 in Schwyz eine «Vaterländische Gesellschaft».166 Sie verpflichteten

sich, Professor Fuchs innerhalb von acht Tagen ein Verzeichnis ihrer
handschriftlichen und gedruckten Werke zur Schweizer Geschichte zu übergeben und
nach beendeter Klassifizierung der kommenden Bibliothek leihweise zu
überlassen. Das Präsidium der Gesellschaft übernahm Pannerherr von Weber.
Professor Fuchs wurde das Sekretariat übertragen und Frühmesser Schibig zum
Bibliothekar bestimmt. Nachdem die Gründungsmitgheder dem Sekretär ihren
Bestand an schweizergeschichthchen Werken gemeldet hatten, begann Fuchs die
Manuskripte und Bücher nach Teilgebieten zu ordnen. Mitte März gab sich die
Gesehschaft ihre Statuten. Zur Aeufnung der Bibliothek wurden auch Bücher
aus Auktionen angekauft. Der Kantonsrat unterstützte das kulturelle Unternehmen

mit 12 Louisdor. Das Sekretariat der Bibliotheksgesellschaft hat Fuchs eine
Menge Arbeit abverlangt. Doch der Freund der Bildung nahm diese zusätzliche
Aufgabe gerne an und widmete sich ihr mit um so größerem Eifer, als das Werk
aufzublühen begann.167 Fuchs betrachtete die Errichtung einer Bibliothek in

lag überreicht. Darin werden u. a. die noch vorhandenen «Protokolle der Vaterländischen
Gesellschaft» (1823-29, StA SZ) veröffentlicht. Die mir damals bekannten Erwähnungen
der Gesellschaft in Schriften und Briefen von und an Alois Fuchs hat der Verfasser
ebenfalls vollständig wiedergegeben. Es handelt sich um folgende Zitate: S. 13 f.: NAF,
Nazar von Reding (1806-1865) an A. Fuchs, 14. April 1823; S. 16: NAF, N. v.
Reding an Fuchs, 19. Mai 1823; S. 17: StA BS, A. Fuchs an Chr. Fr. Spittler, 9. Mai 1823;
S. 30: Denkschrift I 8.
Nach der Drucklegung der Arbeit von Staatsarchivar Dr. Willy Keller erhielt ich von
Pfr. Garfield Alder (Luzern) einen aufschlußreichen Auszug aus dem Protokoll der
Basler Bibelgesellschaft v. 9. März 1824 (s. Anm. 147). Danach bat Frühmesser
Augustin Schibig diese prot. Gesellschaft um «Abreichung von Bibelexemplaren in
verschiedenen Sprachen für die Bibliothek in Schwyz, die nicht hinlängliche Mittel zur
Anschaffung habe». Der Vorstand der Basler Bibelgesellschaft entsprach Schibigs
Gesuch. - Außer dem Pfarrhof und dem Kapuzinerkloster besaß auch die Lateinschule
Schwyz eine Bibliothek (PfA SZ, Mappe XI 4, Prot, der Schulkommission v. 3- Nov.
1817, Trakt. 4 d). Ueber die Bibliotheken im Kt. Schwyz orientierte bereits Meyer von
Knonau 172 auf Grund eines Manuskriptes von Augustin Schibig (StA SZ, Historisches
über den Kt. Schwyz I, 73 f.).

187 «Der Bericht über den fortdauernden Verfall der Schulen in Schwyz und die kleine
Aussicht einer besseren Zukunft betrübten mich eben so sehr, als mich das so edle
Unternehmen u. Aufblühen der neuen vaterländischen Gesellschaft mit Freuden
erfüllte.» (NAF, N. v. Reding an A. Fuchs, 14. April 1823).
«Die so tröstlichen Nachrichten, die Sie mir von der vatterländischen Bibliothek gütigst
mittheilten, erfreuten mich ungemein.» (NAF, N. v. Reding an A. Fuchs, 19. Mai 1823).

127



Schwyz als «eines der seltenen hiesigen Ereignisse, die Freude und Hoffnung
gewähren».168

Zu Beginn der Herbstferien 1823, also ein Jahr nach dem ersten Gesuch an die
Basler Bibelgesehschaft, glaubte Fuchs den Zeitpunkt gekommen, um auch seinerseits

wieder etwas zum Gelingen des großen Unternehmens beizutragen. Diesmal
wandte er sich nun aber nicht mehr an religiöse Gesellschaften, Vorsteher von
Landeskirchen oder andere einflußreiche protestantische Pfarrer im Nordwesten
oder Norden der Schweiz, sondern an einen Privatmann, Schriftsteller und
Pädagogen in Genf, nämlich Karl Viktor von Bonstetten.169 Dieser gebürtige Berner

Aristokrat war wie J. J. Heß wegen seiner zahlreichen Schriften, seiner
persönlichen Vorzüge und seines ausgedehnten Verkehrs mit bekannten Zeitgenossen
zu einem der hervorragendsten Schweizer um die Jahrhundertwende herangereift.

In seiner Antwort170 auf den «langen, liebevollen Brief» dankte Bonstetten
Professor Fuchs zunächst für die gütige Gesinnung, die er ihm wie auch seinem
Lebensfreund Johannes von Müller gegenüber geäußert habe. Nachdem er eine
Anfrage über den noch zu publizierenden Briefwechsel mit dem berühmten
Schaffhauser Historiker beantwortet hatte,171 meinte der abgeklärte Mann zu
Fuchsens hochfliegendem Plan: «Sie haben wohl recht, vortrefflicher Mann, an

488 StA BS, Fuchs-Spittler, 9. Mai 1823. - Nachdem Fuchs im Oktober 1823 zum
Weiterstudium nach Tübingen abgereist war, übernahm sein Freund Augustin Schibig, der die
Bibliothek betreute, einstweilen auch das Sekretariat. (Fuchs schrieb die Protokolle der
3.-7. Sitzung.) An der Sitzung vom 1. Okt. 1824 wurde Fuchsens früherer Schüler Nazar

von Reding zum Sekretär ernannt. (Sein ehemaliger Lehrer wirkte zu dieser Zeit
bereits drei Monate als Pfarrer und Lehrer in Riemenstalden.) Das Präsidium der
Gesellschaft übernahm alt Landammann H. M. Hediger. 1826 und 1827 fanden keine
Versammlungen statt. Am «Zusammentritt» v. 20. Mai 1828 finden wir auch Pfarrer
Fuchs. (Keller a.a.O. 18, 21, 23). 1843 - also nach 20 Jahren - wurde die Bibliothek
«in Folge der Jesuiten-Ansiedlung leider aufgehoben» (Denkschrift I 8).
Der Bibliotheksgesellschaft Schwyz gehörten u. a. noch folgende Mitglieder an: Richter
Joseph Anton ab Yberg, Richter Alois Hediger (gest. 1837, HBLS 4, 100; Vater von
Dominik Hediger), Rektor Franz Holdener, Richter Dominik Kündig (Kassier der
Gesellschaft), Dr. med. Klemens Märchy (Schwager v. A. Fuchs), General Nazar von
Reding und Sohn Nazar (der spätere Landammann), Franziska von Reding-Roggenstiel,
Witwe von Pannerherr Alois von Reding, und Sohn Alois (der spätere Oberst),
Landammann Michael Schorno, Pfarrer Georg Franz Suter, Prof. Melchior Tschümperlin,
Landammann Karl von Zay (1783-1854). Johann Jakob Castell, geb. 1788 in Arth, war
von 1822-26 Landessäckelmeister (Dettling 203).

'"Karl Viktor von Bonstetten (1745-1832). Trat als Landvogt von Saanen 1779, Nyon
1787 und im Tessin 1795 für liberale Reformen ein. 1803 ließ er sich in Genf nieder,
wo er seine Hauptwerke in franz. Sprache schrieb. Forderte u. a. den Unterricht in
vaterländischer Geschichte und in den Naturwissenschaften. Pädagogisches Hauptwerk:
«Ueber die Erziehung der bernischen Patrizier» (1785), daneben «Ueber Nationalbildung»

(1802). - Marie-Louise Herking, Charles-Victor de Bonstetten. Sa vie, ses œuvres.
Thèse lettres Berne, Lausanne 1920 (impression partielle); Lexikon der Pädagogik III
(Bern 1952) 61 f.

478 NAF, Bonstetten-Fuchs, 15. Sept. 1823.
174 «Meine Antworten an Müller sind ohne Interesse für das Publicum; nur meine Briefe

aus Italien hätten einiges. Davon habe ich durch sonderbaren Zufall eine ziemliche
Menge letztlich aus England bekommen. Die meisten und besten hatte Müller an
verschiedene Journale gegeben, davon die wenigsten mir bekannt sind. Was übrig ist,
wird vielleicht einmahl mein Freund Mattison publicieren. » - Friedrich von Matthisson
(1761-1831), einst viel gelesener deutscher Dichter. Bibliothekar, Erzieher und
Gesellschafter. ADB 20, 675-681.

128



eine bessere Erziehung der Urkantone zu denken. Was ist werther, was verdient
mehr, sich immer zu vervollkommnen als eben die bessern Menschen. Sie sprechen

von einem großen Institut. Ich glaube, das beste wäre, im Kleinen
anzufangen und eine gute Pensionsanstalt zu bilden, die sich mehr und mehr
erweitern und endlich zu einem Nationalinstitut erwachsen könnte. Das wäre besser
und nützlicher, als in das Schwerere sich zu versteigen. Jeder mißlungene Versuch
schadet viel. Es war einmahl ein gutes Institut im Kloster Bellelay172 im Prundru-
tischen. Warum sollte in der kathol. Schweiz nicht so etwas möglich werden?»

Nach diesem etwas nüchtern gehaltenen Brief, der nicht einmal von einem
Unterstützungsbeitrag sprach, sah Fuchs von weitern «Bettelaktionen» ab, die
bis dahin wohl gar nichts eingetragen hatten. Er sah ein, daß in einer Zeit,
«da des Bittens und Bettelns aller Art ohnehin kein Ende ist, auch die Edelsten
ermüden und sich einschränken müssen».173 Er wußte auch, daß er - wie er später
schreibt - als «unbekannte Persönlichkeit» auf Mißtrauen stoßen mußte, «da

es auch heut zu Tage noch gewissenlose Frevler genug giebt, welche die arglose
Liebe anlügen und das Heiligste - das Allmosen - auf die schändlichste Weise
mißbrauchen». Seine Beitragsgesuche hätten deshalb der Empfehlung von
Behördemitgliedern, vor ahem der Schulkommission, wie auch bekannter
Persönlichkeiten bedurft. Von der Schulkommission war aber keine Unterstützung zu
erwarten, da diese in ihrer Mehrheit für Rektor Suters Plan eingestellt war. Die
Minderheit der Schulräte und mancher Freund einer zeitgemäßen Bildung (z.B.
Schibig) mochten Fuchsens Ideen Sympathie entgegengebracht, seinen Plan aber,
weil zu weitgreifend, für undurchführbar gehalten haben.174 Hier lag denn auch
der Hauptgrund für das Scheitern des zweiten Versuches zur Hebung des
höhern Schulwesens in Schwyz: Fuchs wohte zuviel auf einmal erreichen und
erreichte damit wenig oder nichts. Schon 1817 beging er diesen Fehler. Damals
versuchte er die Fächerzahl am Gymnasium mit einem Mal zu verdoppeln und
gleichzeitig eine zuwenig konzipierte «Realschule» einzurichten. Dann plante er
ein großes Institut für die vier kleinen Kantone — deren Meinung er übrigens
gar nicht befragt hatte —, anstatt, wie Bonstetten bemerkt, «im Kleinen
anzufangen» und die Anstalt stufenweise auszubauen. Noch mehr als 1817 hing Fuchs
Plänen nach, die sich erst nach Jahrzehnten verwirklichen ließen. Er kannte aber
seinen Hang zur Träumerei sehr wohl. So schrieb er seinem Freund Spittler nach
Basel: «Sehen Sie wieder, L. F.! wie ich träume, wie ich idealisiere. Das sind Sie

ja an mir zum Theil schon gewöhnt, und Sie müssen es meinen regen Gefühlen
und dem inwohnenden Triebe, meinen Mitmenschen zu helfen, der sich noch
immer verstärkt, und meinem immerwährenden Mangel an Ausführungsmitteln

172 In der 1797 aufgehobenen Prämonstratenserabtei Bellelay bestand von 1772-89 ein
berühmtes Gymnasium, das von vornehmen Kreisen aus verschiedenen Ländern besucht
wurde. HBLS 2, 85.

472 Dieses und das folgende Zitat in Wünsche 144 f. Anm., wo Fuchs sich seiner frühern
Institutspläne erinnert.

174 Vielleicht hatten diese aber gar keine Kenntnis von seinem Plan. Dies war vermutlich
bei Prof. Gügler der Fall. Fuchs erhielt das erste Schreiben Spittlers (samt Beilagen)
vom Luzerner Exegeten, bei dem er gerade auf Besuch war. Ueber den Inhalt seines
Briefes nach Basel schwieg sich Fuchs offenbar aus, denn als Sailer nach fünfjährigem
Unterbruch 1824 wieder einmal - es war das letzte Mal - in die Schweiz reiste, war
es wohl Gügler, der sich bei seinem frühern Lehrer nach dem seltsamen Briefwechsel
von A. Fuchs mit Spittler erkundigt hatte (NAF, Sailer-Fuchs, 24. Nov. 1824).

9 129



zuschreiben.»175 Blieb Fuchs die materielle wie geistige Unterstützung auch
versagt, so war er doch zu sehr von seinem Plan überzeugt, als daß er ihn fallengelassen

hätte. Dies beweisen seine Aeußerungen von 1825,176 besonders aber von
1833, in welchem Jahr er seinem Heimatkanton den Vorschlag macht, «im Bunde

mit Uri, beiden Waiden und Zug ein recht tüchtiges Gymnasium zu bilden»,
das seinen Namen auch wirklich verdienen würde.177

Der zweite Mißerfolg seiner schulischen Bestrebungen ließ in Fuchs den wohl
schon seit einiger Zeit erwogenen Plan reifen, Schwyz einstweilen zu verlassen,
um anderswo für Kirche und Schule zu wirken. Es bestand ja keine Aussicht
mehr, das Gymnasium in seinem Sinn zu reformieren. Rektor Suters Plan lief
nun einmal seinen Absichten zuwider. Doch auch ohne diese Meinungsverschiedenheiten

fehlte die für das Gedeihen der Schule so notwendige Zusammenarbeit.
Es gibt aber noch andere wichtige Gründe, die Fuchs zum Wegzug von Schwyz
bewogen haben. Sie werden uns bekannt, wenn wir seine ganze Schwyzer Zeit
behandelt haben werden.178 Für seine siebenjährige Lehrtätigkeit in Schwyz erhielt
Fuchs «von der löbl. Schulkommission ein höchst ehrenvolles Zeugnis».179

Zu seinem Nachfolger wählte der Schulrat am 4. November 1823 den
Neupriester Franz Holdener.180 Damit schien der Fortgang der Schule gesichert zu
sein. Bald trat im Lehrkörper aber wieder ein Wechsel ein, denn Rektor Suter
wurde nach dem Tod von Kommissar Faßbind Mitte Februar 1824 zum Pfarrer
von Schwyz gewählt. Bald nach seiner Wahl suchte dieser das Gymnasium nach
seinen bekannten Plänen umzugestalten.181 Ein zu diesem Zweck verfaßter
Konkordatsentwurf wurde aber von der Kirchgemeindeversammlung am 7. November
1824 abgelehnt, da man - wie Pfarrer Suter mit andern vermutete - den
Einsiedler Herren den Klösterlifonds nicht zur Nutznießung überlassen wohte. Zum
negativen Entscheid werden aber auch bereits früher geäußerte Bedenken
beigetragen haben.182 Professor Holdener scheint nach dem Wegzug von Rektor
Suter das fünfklassige Gymnasium bis Schulschluß allein geführt zu haben.183 Der
junge, unerfahrene Lehrer wird dabei auf nicht geringe Schwierigkeiten gestoßen

175 StA BS, Fuchs-Spittler, 26. Mai 1825. Auch Sailers Helferwille war groß. Er «fühlte
wie wenige die Wunden der armen Menschheit und suchte sie zu heilen», schreibt Fuchs
in seiner Sailerschrift 7; s. auch z. B. Schiffmann bei Lütolf 28.

478 s. S. 235.
477 Wünsche 133 und 137, auch 145 Anm.
478s.S.210 f.
479 Suspension 81 Anm. 33.
'"Franz Holdener (1800-1871), Bruder von Landammann Fridolin Holdener (1803-1849),

1823-36 Professor, ab 1824 auch Rektor der Lateinschule und Inspektor der deutschen
Schulen. Nach der Ankunft der Jesuiten wurde er erster Professor (er behielt diesen
Titel bei) und Rektor der deutschen Schulen (bis 1848). Als Organisator des
Schulwesens der Gemeinde Schwyz (1835 und 1842) hat er sich bleibende Verdienste
erworben. 1838 Beichtiger im Frauenkloster St. Peter. - BdU Nr. 35 v. 3. Mai 1871;
Dettling, Volksschulwesen bes. 54 f.; Faßbind-Waser 37; Tgb. Faßbind II 120.

481 Ueber die Lateinschule Schwyz seit dem Weggang von Prof. Fuchs bis zur Gründung des

Jesuitenkollegiums (1823-36) s. Widmer 23-30. Zur Haltung Abt Konrad Tanners vgl.
auch Henggeler 76-79 (s. Anm. 108), zu der seines Nachfolgers: Rudolf Henggeler,
Abt Cölestin Müller von Einsiedeln, Einsiedeln 1929, 34-42.

482s.S. 118 f.
las «jj Prof. Holdener steht nun einzig als Professor da und erwartet nebst noch andern

das Rektorat... Bald stehen 2, bald 3, bald nur ein Professorlein da.» (s. Anm. 113).

130



sein! Im Herbst 1824 wählte der Schulrat den uns bereits bekannten Melchior
Tschümperlin zum zweiten Professor, bestellte aber bis zu dessen Ordination
im kommenden Frühjahr oder vieheicht bis Ende des Schuljahres einen
Stellvertreter.184 Im folgenden Jahr wurde dann auch die seit Prof. Hedigers schwerer
Erkrankung (März 1821) verwaiste dritte Professur wieder besetzt, so daß das

Gymnasium wieder unter bessern Bedingungen fortgeführt werden konnte. Mit
der Unterstützung des Klosters Einsiedeln, die aber nicht immer befriedigend
gewährt werden konnte, hielt sich die Schule während eines Jahrzehnts auf
ungefähr gleichem Stand, mit dem einen Vorteil, daß der Lehrkörper keine
Aenderung erfuhr.

Einen starken Aufschwung erlebte die Anstalt seit ihrer Uebernahme durch
die Jesuiten (1836).185 Bereits im ersten Schuljahr unterrichteten fünf Professoren
74 Schüler in fast allen vom Fuchsschen Schulplan (1817) postulierten Fächern.
1837 wurde gleichzeitig mit der «liberalen» Sekundärschule der Bürgergesellschaft

auch jene der Jesuiten eröffnet. 1847, als die Patres während des
Sonderbundskrieges vor den eidgenössischen Truppen fliehen mußten, zählte das
Gymnasium 15 Professoren und über 200 Studenten. Fuchs war dem Jesuitenkollegium
aber feindlich gesinnt, da die Gesehschaft Jesu einen andern Geist vertrat. Im
Oktober 1856 konnte P. Theodosius Florentini in der seit neun Jahren
leerstehenden Anstalt das Kohegium Maria-Hilf eröffnen.186 Bei dieser Neugründung
standen dem großen Menschenfreund, der in schulischen und sozialen Fragen
ähnliche Ideen wie Alois Fuchs vertrat, Landammann Nazar von Reding und
Kantonalschulinspektor Melchior Tschümperlin mit Rat und Tat zur Seite. Somit
ging der brennende Wunsch des ehemaligen Schwyzer Professors nach einem
großen, von Weltgeistlichen und Laien geleiteten Institut der Urkantone, ja der

ganzen deutschsprachigen katholischen Schweiz, dank der Mitarbeit einstiger
Schüler und langjähriger Freunde, bald nach seinem Tod in Erfüllung.

In der zweiten Hälfte seiner Lehrtätigkeit in Schwyz stand Professor Fuchs
auch mit der Primarschule in Verbindung, wurde er doch am 16. März 1820 vom
Schulrat zum dritten Inspektor der deutschen Schule ernannt.187 Als Alois Fuchs
1806 in die Lateinschule hinüberwechselte, wurde gemäß dem Schulplan von
P. Aemilian Gstreinthaler eine Anfangs-, Mittel- und Abschlußschule geschaffen.
Die unterste Stufe führte Heinrich Martin Heller, der bisherige Lehrer der Un-
terschule. Oberlehrer Abegg übernahm die obern Klassen und der neugewählte
dritte Lehrer, Karl Joseph Triner188, die Mittelschule. Nach dem Weggang
Triners (1816) wurde die Schule offenbar wieder nur von Abegg und Heller ge-

484 Dettling, Volksschulwesen 56; Widmer 26.
185 Hierüber handelt Widmers Arbeit (ab S. 31).
is« Veit Gadient, Der Carirasapostel Theodosius Florentini, Luzern 1944, 163-180; Hundert

Jahre Kollegium Maria-Hilf, Schwyz (1856-1956), Schwyz 1956.
187 Prot, der Schulkommission v. 16. März 1820, Trakt. 10.
"'Karl Joseph Triner von Schwyz, 1806-16 Primarlehrer in Schwyz. Nannte sich selbst

• Eremit von Ried» (oberhalb Schwyz). Verfaßte für die Bürgergesellschaft Schwyz im
Schwyzerdialekt das Operettchen «Der mißvergnügte grobe Schwyzerbauer» (1840) und
«Die vier Jahreszeiten» (Luzern 1840). - Dettling, Volksschulwesen 47, 51; Kündig 35
(s. Anm. 77). Im Staatsarchiv Schwyz befindet sich ein Manuskript von K. J. Triner,
betitelt: «Sammlung einiger meiner eigenen Aufsätze und Dichtungen» (290 S., mit
Register, ohne Signatur).

131



führt.189 Die Aufsicht über die Gemeindeschule oblag seit 1804 P. Aemilian, der
somit Rektor der lateinischen wie der deutschen Schule war. Sein Nachfolger,
Rektor Bürgler, stand nur noch dem Gymnasium vor.190 Der Mangel an Aufsicht
war aber bald zu spüren. Die Schulkommission bestimmte deshalb 1816 zwei
ihrer Mitglieder, nämlich Siebner Schorno und Ratsherr Schuler, zu Inspektoren
der deutschen Schule. 1820 wurde ihnen noch Professor Fuchs beigegeben,
vielleicht, um jeder der drei Schulstufen einen Inspektor zuzuteilen. Als solcher
hatte Fuchs die Pflicht, monadich einen Schulbesuch zu machen und dabei auf
den Fortschritt der Schüler im Unterricht und besonders auf deren Sittlichkeit
und Anstand sein Augenmerk zu richten. Daneben bot sich ihm aber auch die
Möglichkeit, jene Lehrer zu prüfen, die ihn selbst einmal geprüft hatten!

Mit dem Stand der Primarschule konnte Fuchs sowenig zufrieden sein als mit
jenem der Lateinschule.191 Auch hier wünschte der Freund der Bildung eine
größere Fächerzahl. Neben Rehgion, Lesen, Schreiben und Rechnen sollte auch
Schweizer Geschichte gelehrt werden und ebenso «etwas von der ahgemeinen
Geschieht und etwas von der Erdbeschribig und Naturgeschichte und von der
Landesverfassig und von schönen und nützlichen Erfindungen» zu hören sein.
Die Mädchen sollten zudem in die häuslichen Arbeiten eingeführt werden.192
Fuchs wird auch für die Wiederbesetzung der dritten Lehrstelle eingetreten sein,
hatten doch nun die beiden Schulmeister zirka 160 Schüler zu unterrichten.193
Doch auch hier konnte der neue Schulinspektor kaum etwas erreichen. Es fehlten
eben die Finanzen und vielfach auch das nötige Interesse. Wohl erst 1825 wurde
wieder ein dritter Lehrer gewählt, und der neue Schulplan ließ sogar zehn Jahre
länger auf sich warten.194

Professor Fuchs wirkte während einiger Zeit nicht nur als Primarschulinspek-
tor, sondern auch als «Primarlehrer», d.h. als Hauslehrer in Reding-Familien.
So hatte er mit seinem Freund Hediger dem einzigen Sohn des Helden von
Rothenthurm, dem spätem Oberst Alois von Reding, bald nach dem Tode seines
Vaters (1818) den ersten Unterricht zu erteilen.195 Wie Nazar von Reding, brachte
auch dessen Cousin Alois seinem Lehrer «von jeher seine höchste Achtung und

'"Dettling (Volksschulwesen 51 f., s. auch 12) kennt bis 1825 keinen dritten Lehrer. Das
Prot, der Schulkommission v. 16. März 1820 (Trakt. 10) hingegen berichtet von
Schulbesuchen in den «Klassen des Hr. Schulherr Abegg», in der «Mittlern Klasse der
deutschen Schule» sowie in der «untersten Anfangsklasse».

199 Zum Folgenden: Dettling, Volksschulwesen 10 f.
'94 s. Anm. 167.
192 Vaterland 215.
1921819 zählte die Primarschule der Gemeinde Schwyz 160 (Tgb. Faßbind I 370), 1826

166 Schüler (Dettling, Volksschulwesen 14).
194 Dettling, Volksschulwesen 16-33.
'"Alois von Reding (1810-1889), Besuch der Stadtschule Solothurn (Bürgerort seiner

Mutter, Franziska Roggenstiel), des Gymnasiums in Pruntrut (1821-26) und der
Universität München (1831). 1827-30 Leutnant im Schweizerregiment Besenval in Paris,
1832 Hauptmann, später im Eidg. Generalstab (bis 1845). 1848 bis zum Tod Kantonsrat.

1854 lehnte er eine fast einstimmige Wahl in den Regierungsrat ab. 1847/48 und
1858-64 Kant. Zeugherr. 1864-68 Gemeinderat und als solcher Präsident der Armenpflege

(Mitglied 1856-89), 1864-89 Erziehungsrat, 1885-87 Präsident der
Seminardirektion. - SZ Nr. 59/60 v. 24/27. Juli 1889; BdU Nr. 59 v. 24. Juli 1889; Stand
Schwyz 89, 112, 115 f.; Dettling 213.

132



Liebe» entgegen196 und bheb ihm auch später in großer Dankbarkeit verbunden.197

498 NAF, A. v. Reding an A. Fuchs, Januar 1832.
497 «In dankbarster Erinnerung sind mir immer noch die Stunden des Unterrichtes, den ich

bey Ihnen genossen. O! daß sie noch wäre, jene schöne Zeit, der meine jugendliche
Flüchtigkeit so wenig Früchte abzugewinnen wußte! Ein jetzt tief gefühltes Bedürfniß
und weiseres Urtheil würde mich mit doppeltem Eifer sie zu benutzen anspornen.»
(NAF, Reding-Fuchs, 16. März 1835).

133



2. Kapitel:

Der Seelsorger

a) Der Prediger

Die bei der Wahl Georg Franz Suters zum zweiten Professor erneuerte «Or-
donanz für einen jewiligen Hrn. Professor am Gymnasium zu Schwiz»1
verpflichtete den Inhaber der zweiten Klösterlipfrund, neben der Schultätigkeit «einem
jewiligen Ortspfarrhrn in der Kirche verhülflich zu seyn mit Predigen, Beichthören

an großen Beichttagen und andern nöthigen Diensten, wenn die Hrn.
Beneficiati gehindert sind». Außerdem soh sich der zweite Professor nach dem

vom Schulrat aufgestellten Pflichtenheft «in Auß-Kapeh zum Kathekizieren und
Meßhalten an Feyrtagen brauchen lassen, wo es der Pfarrer des Orts am nö-
thigsten zu seyn erachten wird und ihm dazu Anweisung geben wird, wofür er
aber ein besonderes Salarium zu beziehen hat».

Fuchs waren diese zusätzlichen Verpflichtungen kein lästiges Muß, sondern
willkommene Ergänzung seiner schulischen Aufgaben. Er war ja aus innerer
Berufung Priester geworden und sehnte sich deshalb darnach, nicht nur einige
junge Menschen, sondern das ganze Volk zu bilden und zu Gott zu führen. Ueber-
dies rief die weitläufige Pfarrei Schwyz mit über 5000 Seelen2 einer vermehrten
Mitarbeit der Klösterliherren, zumal von den sechs verpfründeten Geistlichen zwei
bereits in den Siebzigerjahren standen und auch Pfarrer Faßbinds Kräfte zu
schwinden begannen.8

Im Geiste Sailers und dessen einflußreichen Schülers Wessenberg betonte
Fuchs vor ahem das Predigtamt. «Das lebendige Wort, die geist- und lebensvolle
Verkündigung» muß seiner Ansicht nach wieder die ihr gebührende Stellung
einnehmen und ein wesentlicher Teil der hl. Messe werden.4 Dabei wird richtig
gesehen, daß auch die Predigt das Heil bewirkt. Gleichzeitig tritt aber die
heilsvermittelnde Funktion des Meßopfers und der Sakramente stark in den Hintergrund,

ja Fuchs sieht in diesen Heilsspendern, wohl des barocken Beiwerkes

wegen, leicht «mechanische Verrichtungen von starren, geistlosen Formeln»5 oder

4 PfA SZ, Mappe XI 4, 9. März 1815, s. S. 105.
2 Aus Faßbinds «Genauem Verzeichnus aller Häuser, Haushaltungen und Personen in der

ganzen Pfarrei Schwyz» von 1804 (zit. Faßbind-Waser) geht hervor, daß die Pfarrei
Schwyz an folgende Gebiete grenzte: «Mita - Rotenfluo - Yberg (Aufiberg) - Grundboden

- großer Stein - Oberschönenbuch - Ybach - Wintersried - Urmiberg -
Seewen - Engenberg - Haggen ». - Betr. Einwohnerzahl s. Ochsner 115 f., Kistler 202.

2 Die Pfarrei Schwyz betreuten damals neben Pfr. Faßbind zwei Pfarrhelfer und zwei
Frühmesser sowie der Kaplan in Seewen. Der zweite Frühmesser (Augustin Schibig)
war gleichzeitig Spitalkaplan. - Die zahlreichen Feiertage, Prozessionen (auch in der
Kirche und um die Kirche) und Bittgänge verlangten vermehrte Präsenz der Geistlichkeit.

Viel Zeit beanspruchten auch die täglichen Lob- oder Seelämter, die öftern
Frühämter, die vielen Vigilien und Vespern, die Kompleten in der Fastenzeit etc. Von einer
Mitarbeit der Laien war damals noch keine Rede. Freilich gab es auch keine kirchlichen
Vereine zu führen. Wir verstehen jedenfalls Pfr. Faßbind, wenn er von einem Mangel
an Geistlichen sprechen konnte (RG V 64v). Das damalige Seelsorgsgebiet ist heute
in die drei Pfarreien Schwyz, Ibach und Seewen aufgeteilt und wird von neun
Geistlichen betreut. Die Gemeinde Schwyz zählte in der eidgenössischen Volkszählung von
1970 12 194 Einwohner,

4 Vorschläge 47 Anm. 12; AZ Nr. 45 v. 6. Juni 1832.
5 Vadiana, Fuchs-Federer, 11. Dez. 1833.

134



«trockenen Zeremoniendienst»6.
Von den 22 Predigten, die Pfarrer Faßbind dem jungen Priester im Verlauf

seines siebenjährigen Wirkens in Schwyz vergeben hat, sind uns keine erhalten
geblieben.7 Aus den in den 30er Jahren gedruckten Kanzelreden sowie aus
zahlreichen Aeußerungen von Alois Fuchs können wir uns aber unschwer ein Bild
von Art und Inhalt seiner Predigten machen.8 Wir dürfen dabei mit guten Gründen

annehmen, daß er sich in dieser Hinsicht im wesentlichen gleichgeblieben
ist.9

Dem Beispiel Sailers folgend, betonte Fuchs in seinen Predigten stark die
Grundwahrheiten des christlichen Glaubens, wie sie sich aus der Hl. Schrift und
der ältesten Tradition herleiten lassen.10 Zweifelhafte Armenseelen- oder
Wundergeschichten zog er nicht als Zeugnis des Glaubens heran; periphere Glaubenspraktiken

wie etwa das Gewinnen von Ablässen fanden in ihm keinen Anwalt.
Er sah darin bald «Afterchristentum» und Aberglauben, den es zu bekämpfen
gelte. Fuchs sprach auch keiner betonten Marien- und Heiligenverehrung das

Wort, wie diese etwa in der monopolartigen Stellung des Rosenkranzgebetes
oder in allzu häufigem Wallfahren zum Ausdruck kam. Nicht minder heftig zog
der Schüler Sailers aber auch gegen Indifferentismus und Unglauben zu Feld,
die sich im Gefolge einer überbordenden Aufklärung auch in der Urschweiz
offen oder versteckt bemerkbar machten.11 Antiprotestantische Kontroverspredigten

lagen dem irenisch gesinnten Priester fern. Mit Sailer sah er im gläubigen
Protestanten den gemeinsamen Verteidiger der christlichen Offenbarung gegen

Aider 145.
PfA SZ, Pfarrbuch 1803-23, 121 ff. - Pfr. Faßbind hat seit 1807 die Verteilung der
Predigten in der Pfarrkirche in seinen beiden Pfarrbüchern festgehalten (s. deren
Beschreibung bei Ochsner 151 f.). Die Einteilung reicht über seinen Tod vom 29. Jan. 1824
hinaus noch bis zum 4. Sonntag nach Pfingsten. Sein Nachfolger, Georg Franz Suter,
führte den Usus noch bis 1832 fort. 1817 z.B. wurde in der Martinskirche 64mal
gepredigt. Fuchs predigte 5mal (wie Pfr. Faßbind und Pfarrhelfer von Rickenbach),
Frühmesser Schibig und Rektor Suter 6mal, die Patres Kapuziner 15mal etc. Vgl. S. 211
Anm. 166.
bes. Predigt 42-48 (Nachwort); Sailerschrift 12 f. Anm. 7.
Suspension 91.

1 Sailer-Wessenberg, 16. Febr. 1800: «Bücher zur Pastoral schlage ich Ihnen nur zwei
vor: Das Neue Testament und die ganze ältere Tradition. Denn was die neueren Gutes
schreiben, werden Sie darin finden, und das übrige wird je länger je mehr tötender
Buchstabe der Vernunft oder Unvernunft.» (Fridolin Amann, Die Beziehungen zwischen
Sailer und Wessenberg auf Grund von Briefen dargestellt. FDA 69, 1950, 186-203,
zit. 194). - Eine «Anleitung für angehende Prediger» gab Sailer in seinen «Vorlesungen
aus der Pastoraltheologie», Bd. 2, München 1812, 5-234; s. auch Keller 28, 275.
Für das 18. Jh. s. Kälin 148 ff. - Für das erste Viertel des 19. Jh. vgl. man erwa
Generalvikar Göldlins Hirtenbrief von 1816: «Es kann Euch, o Brüder, nicht unbekannt
seyn, wie sehr überall unter den Gläubigen aller Stände die Achtung gegen die ersten
Grundsätze des Glaubens und der Wahrheit des Evangeliums und mit denselben die
Heilighaltung der Religion und Gottesfurcht geschwunden ist.» (Ein Wort zur Zeit
gegen die Zeit, o. O. 1816, 13), s. auch 11 f., 19 ff. (Zusammenfassung bei Fleischlin
II 48 ff.) oder Faßbinds Notiz von 1823: «Auch bei uns reißt Irreligiosität und
Unglauben schrecklich ein. Daran sind schuld allerlei böse Bücher, junge verderbte Leute,
Soldaten, Handwerker, Knechte, die aus der Fremde wieder heimkommen, und die
Straflosigkeit und Gleichgültigkeit derer, die das Schwert tragen.» (Tgb. II, 114); auch
Tgb. I 1810, 145. Fuchs selbst spricht im Herbst 1822 vom «traurigen Zustand des Kantons

Schwyz in religiöser Hinsicht» (Aider 144).

135



eine unchristliche oder ungläubige Aufklärung.12 Das Lamentieren über die
Lasterhaftigkeit der Welt, wie es etwa Pfarrer Faßbind - nach seinem Tagebuch
zu schließen — eigen sein mochte, ja das Poltern und Donnern über die bösen
Zeiten mit ihren Gefahren aher Art war Fuchs im Innersten zuwider.13

In der Art seines Vortrages gab sich der junge Prediger durchaus selbständig
und natürlich. Er hütete sich, treffliche Redner blindlings nachzuahmen und
entging vor allem auch der naheliegenden Gefahr, den begnadeten Prediger Sailer
«in Ton, Haltung, Mine und Geberden» so zu imitieren, daß das, was für seinen
Lehrer durchaus natürlich war, zur widerlichen Karikatur entarten mußte.14 Mit
dem Eifer eines Neugeweihten und dem Pathos eines Volksredners trug Fuchs
in schwungvoller und bilderreicher Sprache die ewigen Wahrheiten des Christenrums

vor und forderte das ergriffene Volk zu moralischem Handeln auf.
Gelegentlich mochte der leicht erregbare Mann im Feuer der Begeisterung Gedanken

geäußert haben, die in ihrer überspitzten Formulierung mißverstanden werden

konnten oder dann so hoch flogen, daß sie dem Gesichtskreis des einfachen
Volkes entschwanden.

Der tiefchristliche Inhalt der Predigten von Alois Fuchs wie auch die meisterhafte

Art des Vortrages haben ihren Eindruck beim Schwyzervolk nicht verfehlt.
Man wurde bald gewahr, daß im jungen Professor ein Priester sprach, der dem
Volke Wesentliches, und zwar aus innerster Ueberzeugung, zu sagen hatte. So

fiel denn Fuchs bereits 1818 die Ehre zu, an der jährlichen Morgartenfeier die
Gedenkpredigt zu halten.15 Der also Geehrte entledigte sich seiner Aufgabe trotz
kurzer Vorbereitungszeit16 mit Geschick. Nach einem Zeitungsbericht17 vergegenwärtigte

«der würdige und geschätzte Herr Professor Fuchs jene Tage so meisterhaft,

daß jeder Anwesende gleichsam zur Hülfe und Gegenwehr bereit da stand».
Mit der Begeisterung des von ihm hochverehrten Johannes von Müller rühmte
er die Taten der Altvordern und «forderte die Anwesenden zu einem neuen Krieg
auf, zu einem ernsthaften Streit mit sich selbsten, um durch Selbstbeherrschung,
Unterdrückung seiner Leidenschaften sich vom Thiermenschen zu unterscheiden,

folglich auch der Seele nach frey und unabhängig zu werden». Am Schluß

42 Lortz II 320.
43 A. Fuchs im Berner «Bund» Nr. 126 v. 7. Mai 1853.
14 Sailerschrift 12.
16 Drei Jahre zuvor, nämlich vom 25.-27. Sept. 1815, wurde in feierlichem Rahmen die

500-Jahrfeier der Schlacht am Morgarten begangen (Wbl. Nr. 39 v. 30. Sept. 1815,
Meyer von Knonau 315 f.). Zehn Jahre später predigte in Morgarten Fuchsens mutmaßlicher

geistlicher Vater, Pfr. Alois Bürgler (Illgau). Meyer von Knonau 165 f., Dettling
299.

48 StiAE, A. Fuchs an P. Konrad Holdener, 10. Nov. 1818 (A Z4B 118, Korrespondenz betr.
Einsiedler Bistumsprojekt).

17 Wbl. Nr. 47 v. 21. Nov. 1818. - Der Bericht stammt wahrscheinlich von Joseph
Dominik Bachmann (1781-1855), Lehrer und Gemeindeschreiber in Sattel, einem Freund
von Fuchs (s. Vaterland 214). - Das «Wochenblatt der vier löblichen Cantone» brachte
sonst selten Berichte über die Morgartenfeier.

48 «Je vous remercie aussi infiniment, Monsieur, au nom des dependant du défunt pour
d'honeur du qu'el vous avés parlé au publique. C'est au Ciel qu'il jouira de Ses grandes
vertus. Souvant méconnu dans Sa Patrie par les malveillants, l'homme de bien, de probité
s'aura toujours lui rendre la justice qu'il mérite.» (NAF, Franziska von Reding an A. Fuchs,
22. Dez. 1818); s. auch Hans A. Wyß, Alois Reding. Diss. phil. Zürich, Stans 1936,
121 f.

136



seiner «kraft- und eindrucksvollen Rede» gedachte der geschichtsbewußte
Prediger der großen Dienste des am 5. Februar verstorbenen Grafen Alois von
Reding, die dieser 1798 als Landeshauptmann an demselben Morgarten geleistet
hatte, und pries dessen uneigennützige Vaterlandsliebe und seinen festen,
unerschütterlichen Charakter. Diese postume Ehrung des zu seiner Zeit nicht selten
verkannten Mannes, dessen Familie und Verwandtschaft Fuchs nahestand, wurde
von seiner Witwe mit tiefempfundenen Worten verdankt.18

In der Folgezeit erwarb sich Fuchs immer mehr den Ruf eines hinreißenden
und glaubensvohen Predigers, wofür er dem Geber alles Guten zu danken nicht
unterließ.19 Mitte der dreißiger Jahre, als er im Zenit seines Lebens stand, galt
der Schwyzer Landsmann als «einer der ausgezeichnetsten Kanzelredner der
Schweiz».20

Doch schon zu Beginn seiner Predigttätigkeit meldeten sich auch kritische
Stimmen zum Wort. So muß seine Kirchweihpredigt vom 10. Oktober 1818
nicht ohne Widerspruch aufgenommen worden sein.21 Schwerwiegend aber war
die bereits 1817 von einem «edlen Gottesmann zu Schwyz» geäußerte Kritik,
Fuchs predige das Christentum nach den «Stunden der Andacht».22 Wir glauben,
im Kritiker keinen Geringern als Kommissar Faßbind zu sehen, der dieses auch
im Alten Land Schwyz im geheimen zirkulierende Erbauungsbuch als schädlich
bezeichnete, da es antichristliche Lehren und andere Gottlosigkeiten unter einer
schönen Hülle enthalte.23 Zudem wird Pfarrer Faßbind als allein kompetenter
Verteiler aher Predigten24 diese auch auf ihren Inhalt geprüft haben.

Die «Stunden der Andacht zur Beförderung wahren Christentums und
häuslicher Gottesverehrung» erschienen ab 1808 während acht Jahren als Sonntags-
blatt und wurden nach dem letzten Jahrgang in acht Bänden ediert.25 Da dieses

Andachtsbuch kein spezifisch konfessionelles Christentum vertrat,
vermutete man als Verfasser Katholiken wie Protestanten.28 Neben dem in Aarau
wirkenden prot. Aufklärungstheologen, Journalisten und Politiker Heinrich
Zschokke27 wurden auch die beiden aufeinanderfolgenden kath. Pfarrer der Aare-

Franziska von Reding, geb. Roggenstiel (1777-1835), war die zweite Frau von
Landammann Alois von Reding (Heirat 1805). Sie entstammte einem heute ausgestorbenen
patrizischen Bürgergeschlecht von Solothurn, s. Aymon de Mestral, Aloys von Reding.
Ein Held des nationalen Widerstandes, Zürich 1945, 219 ff., 280-284, 347-350. Frdl.
Mitteilung der Lebensdaten durch die Kanzlei der Bürgergemeinde Solothurn.

18 Tgb. Fuchs, 19. Juli 1830 (Programm): «Dank Dir, 1. Gott! für die Gabe zu predigen.»
28 Meyer von Knonau 166. Das gleiche Urteil fällte schon Zschokkes «Schweizerbote» Nr. 7

v. 14. Febr. 1833.
21 NAF, Sailer-Fuchs, 10. Febr. 1819.
** Suspension 55.
23 Tgb. Faßbind II 1819, 42.
24 PfA SZ, Pfarrbuch 1803-23, 120: «Der Pfarrer zu Schwyz allein competi«: das illi¬

mitirte Recht, alle Predigten in seiner Kirche zu vergeben.»
" Benutzte Literatur: Wilhelm Hartmann, Heinrich Zschokkes Stunden der Andacht zur

Beförderung wahren Christentums und häuslicher Gottesverehrung, Diss, theol. Kiel
(Gütersloh 1932); Franz Schnabel, Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert,
Bd. 8: Die prot. Kirchen in Deutschland, Herder-Bücherei Nr. 211/212, Freiburg i.Br.
1965, 124-127; Strobel, Liberalismus 56-70; RE 21 (1908) 730 ff.

28 Zum Streit um die Verfasserschaft s. Hartmann a. a. O. 18-23.
27 Heinrich Zschokke (1771-1848) aus Magdeburg, 1804-29 Oberforst- und Bergrat im

neugegr. Kt. Aargau, 1804-37 Redaktor des • Schweizerboten», 1815-41 Großrat. 1833.
34, 37 Tagsatzungsabgeordneter. Reiche schriftstellerische und historiographische Tätigkeit.

BLA 917 f (Lit.).

137



Stadt, der radikale Aufklärer Georg Viktor Keller28 und der liberal gesinnte Alois
Vock29 als mögliche Verfasser genannt. Und da alle drei Theologen zum engern
Freundeskreis Wessenbergs zählten, munkelte man auch vom Konstanzer
Generalvikar.30 Das Geheimnis wurde erst 1842 gelüftet, als Zschokke sich in seiner
«Selbstschau» als Verfasser, und zwar als aheiniger Verfasser der «Stunden der
Andacht» bekannte.31 Es war demnach jener Zschokke, der 1799 im
neugeschaffenen Kanton Waldstätten als Regierungskommissär fungiert hatte und
dessen Verdienste in den kleinen Kantonen auch Fuchs nicht zu würdigen
vergaß.32

Das volkstümliche und lebensnahe Andachtsbuch erlebte zahllose Auflagen und
wurde in viele Sprachen übersetzt. Es wurde zum Erbauungsbuch der aufgeklärten
ersten Hälfte des 19- Jahrhunderts. Wegen seines undogmatischen und
überkonfessionellen Charakters war es aber schweren Angriffen von orthodoxen
Protestanten wie strenggläubigen Katholiken ausgesetzt.33 Die bedeutendste und
umfangreichste Gegenschrift von katholischer Seite erschien 1820/21 anonym in
drei Teilen. Der uns bekannte Verfasser, der badische Pfarrer Heinrich von
Brentano34, ein gebürtiger Rapperswiler, als Schüler Sailers in Dillingen und Ingolstadt
zunächst gemäßigt aufklärerisch gesinnt, brandmarkte nach seinem wenigstens
äußetlich vollzogenen Gesinnungswechsel die «Stunden der Andacht» wegen ihres
unkatholischen Inhaltes kurzerhand als Satanswerk.35 Der Bischof von Chur verbot

1820 das «höchst verkehrte Werk» in einem Zirkularschreiben an sämtliche
Dekanate der ehemals konstanzischen Bistumsstände;36 im gleichen Jahr verfiel

28 Georg Viktor Keller (1760-1827), Mitarbeiter an der Germania sacra. 1806-14 Pfarrer
in Aarau. 1812 bischofl.-konstanzischer Kommissar im Aargau. Später Pfarrer in Zurzach,
Grafenhausen und Pfaffenweiler. BLA 430-433.

29 Alois Vock (1785-1857), bedeutender Kirchenpolitiker und Schulmann. Studien in So¬

lothurn, Konstanz und Landshut (J. M. Sailer). 1808 Pfarrer in Bern, 1809-12 Rektor
des neugegr. kath. Gymnasiums in St. Gallen, 1814-31 Pfarrer in Aarau, 1830 erster
residierender aarg. Domherr des reorg. Bistums Basel in Solothurn, 1832 Domdekan.
Sigmund Egloff, Domdekan Alois Vock (1. Teil, bis 1831), Diss. phil. Fribourg,
Argovia 55 (1943) 161-309; BLA 800.

28 Zum Zusammenhang der «Stunden der Andacht» mit dem Kampf um Wessenberg
s. Hartmann a.a.O. 146-155.

21 Heinrich Zschokke, Eine Selbstschau, 2 Bde. (Aarau 1842), 1. Bd. 240-249. Zschokkes
Bekenntnis konnte aber nicht überall überzeugen. Aus inhaltlichen und stilistischen
Gründen glaubte man weiterhin, mehrere Verfasser annehmen zu müssen (Strobel,
Liberalismus 57 f.).

32 Vaterland, Biogr. Skizze 42. - Der helvetisch gesinnte Frühmesser Augustin Schibig
schreibt von Zschokke: «Er war auch ein großer Freund der Schwitzer... wilkom, tu
Edler!» (StA SZ, Sammelmappe Schibig). Landammann Alois von Reding war mit
Zschokke befreundet; s. auch Steinauer I 246 Anm.

33 z. B. im Wbl. 1817 Nr. 38, 39 u. 52; 1820 Nr. 1, 4, 7, 8, 10, 14, 50.
34 Heinrich von Brentano (1768-1831), 1808-16 Stadtpfarrer von Radolfzell, 1816-28

Pfarrer von Löffingen. - Karl Rögele, Dr. Heinrich von Brentano. Geistlicher Rat und
Apostolischer Vikar, FDA 15 (1914) 189-296; Schob 24 ff.; Strobel, Liberalismus 59 f.,
66-69.

23 Die Stunden der Andacht, ein Werk des Satans, 3 Hefte, Sitten und Solothurn 1820/21,
total 648 S. Der Verfasser nennt sich im 2. Heft Dr. Gottlieb Christlich.

38 in dt. Uebersetzung veröffentlicht in der von K. A. Frhr. von Mastiaux hg. «Litteratur-
zeitung für katholische Religionslehrer» 11 (1820) 1. Bd. Jan.-März, Intelligenzblatt
Nr. III 33 ff.

138



das Andachtsbuch auch dem römischen Index.37 1826 nahm Bischof Karl Rudolf
erneut gegen das sich immer weiter verbreitende Werk Stehung und befahl, daß
die Leser von den Sakramenten ausgeschlossen werden. Er ließ auch Brentanos
Gegenschrift verbreiten.38

Bestand der Vorwurf des uns nicht genau bekannten Schwyzer Geistlichen zu
Recht? Sicher ist, daß eine direkte Abhängigkeit der Fuchsschen Predigten von
Zschokkes Erbauungsbuch nicht bestand, denn Fuchs hatte in den ersten Jahren
seiner Predigttätigkeit die acht Bände noch nie gesehen, geschweige denn gelesen.
Und da gewisse Menschen den verdächtigen Landshuter von Anfang an scharf
ins Auge faßten, las er das weitbekannte Werk absichtlich lange nicht, wohl aber
die meisten katholischen und protestantischen Gegenschriften, die ihn aber sehen
erbauten. Empört hat ihn vor ahem Brentanos Gegenschrift, in der er
«stockrömische» Haltung und unchristliche Tendenzen entdeckte. Von den acht Bänden

las Fuchs schließlich in ahem kaum einen.39
Ein Predigen im Geiste der «Stunden der Andacht» war Fuchs schon deswegen

nicht möglich, weil Zschokke an theologische Voraussetzungen knüpfte, die mit
der katholischen Lehre unvereinbar sind. Der Aargauer Literat hatte sich zwar
nicht einem aufklärerischen Deismus oder theologischen Rationalismus
verschrieben, der das Christentum auf eine natürliche Religion reduziert. Die
übernatürliche Offenbarung hat Zschokke anerkannt. Da er in ihr aber nur den
höchsten Ausdruck des Menschlichen sehen konnte, degradierte er sie zur Dienerin

der natürlichen Religion.40 Ein solch entleertes Christentum zu predigen
lag Fuchs, der «Zimmers und Sailers Ansichten noch neu-lebendig im Kopf
und Herzen trug»41, völlig fem. Indes lassen sich bei Fuchs wie auch bei manch
anderm Prediger dennoch gewisse Aehnlichkeiten in Tendenz und Form mit den
«Stunden der Andacht» feststellen; in dieser Hinsicht trifft das Urteil von Pfarrer
Faßbind - oder wer es auch immer sei - zu. Wie Zschokke, betonte auch Fuchs
mit Sailer das gemeinsam Christliche der Konfessionen und mahnte zu
gegenseitiger Toleranz.42 Der «sehr religiöse»43, ja mystisch veranlagte Sailerschüler
37 F. H. Reusch, Der Index der verbotenen Bücher II, Bonn 1885, 1083.
38 Mayer II 619 f. - Fuchs lernte Brentano im Sommer 1831, also kurz vor dessen Tod,

in Rapperswil kennen und war mit andern höchst erstaunt, wie freigesinnt und barsch
sich dieser «alte Römling» in vielen Gesprächen über Religion, Christentum und Kirche
geäußert hat (Suspension 56 Anm. 22). Seiner «Konversion» lagen deshalb nach Fuchs
unlautere Motive zugrunde. Nach Strobel (Liberalismus 68 f.) hoffte der persönlich
schwer gekränkte und enttäuschte Brentano — er aspirierte auf den neuzuschaffenden
Bischofssitz in Rottenburg —, im römischen Lager mehr Erfüllung für seinen Ehrgeiz
zu finden. Neben diesem äußeren Bruch gehe aber eine Wandlung der inneren
Gesinnung einher. «Er hat sich zu einem überzeugten Anhänger Roms und der kirchlichen
Interessen durchgearbeitet.» Nach dem nicht unwichtigen Zeugnis von Fuchs und
andern Gesprächspartnern ist aber anzunehmen, daß der kurialistisch gesinnte Pfarrherr von
Löffingen im Grunde seines Herzens der alte Aufklärer geblieben ist.

39 Suspension 56 f.
49 Zschokke gehörte nach Hartmann a.a.O. 182 theologisch der sog. Neologie an. Nach

Wolfgang Philipp, einem hervorragenden Kenner der theol. Aufklärung, wird dieser
Begriff, der noch nie definiert wurde, herkömmlich als «mittlere Stufe» zwischen der
noch offenbarungsgläubigen Frühaufklärung und dem Rationalismus aufgefaßt (Evangelisches

Kirchenlexikon II, Göttingen 1958, 1541-44). Kurze Angaben über Neologie
im LThK 1, 728 u. 1064.

41 Suspension 55.
42 Beziehungen Zschokkes mit Sailer sind nicht feststellbar.
43 StA BS, J. Schindler an Chr. Fr. Spittler, 10. Jan. 1819.

139



stand zu Chrisms in einem innigen Verhältnis und zeigte einen lebendigen, ja
kindlichen Vorsehungsglauben44, also Frömmigkeitshaltungen, die auch in Zschokkes

Andachtsbuch zutage treten. Auch das Gefühlvolle, Rührselige, ja
Schwärmerische in Fuchsens Kanzelvortrag, verbunden mit einem gewandten Stil,
erinnert an die «Stunden der Andacht». Schließlich weist auch der betont patriotische

und gemeinnützige Einschlag in den Predigten von Alois Fuchs auf
Zschokkes bekannte Gesinnungsart hin. So lassen sich denn in Fuchsens Predigten
wie auch in seinen Schriften gewisse eher äußere Parahelen mit Zschokkes «Stunden

der Andacht» nicht leugnen. Die theologischen Voraussetzungen lehnen sich
aber immer an das katholische Dogma an.45

b) Hindernisse in der Bibelverbreitung
Fuchs suchte das Volk nicht nur auf der Kanzel mit dem lebendigen Wort Gottes
vertraut zu machen; es drängte ihn auch, die von Sailer so hochgeschätzte Bibel
dem Volk in die Hand zu drücken, damit es diese lese, betrachte und nach ihr
lebe.46 Doch stellten sich dem eifrigen Priester so viele Hindernisse entgegen,
daß sein Plan nie verwirklicht werden konnte.

An katholischen Bibelausgaben fehlte es freilich nicht.47 Der aus Rapperswil
stammende Theologe Dominik von Brentano48 hatte zu Ende des 18. Jahrhunderts

das Neue Testament in die Volkssprache übertragen. Die von ihm begonnene

Uebersetzung des Alten Testamentes vollendete der uns aus Fuchsens
Luzerner Zeit bekannte Exeget Thaddäus Anton Dereser. 1807 brachte Leander van
Ess mit seinem Vetter Karl49 ein Neues Tesrament heraus, das den Urtext aber

ungenau und vielfach unrichtig wiedergab.50 Die Mängel dieser Ausgabe suchte

44 Fuchs wurde «immer lebendiger von jener großen, unaussprechlich tröstlichen Wahrheit

überzeugt, daß kein Haar von unserm Haupte ohne Vorwissen des h. Vaters falle,
daß also das Leben jedes Individuums unter der besonderen Leitung des Allvaters stehe»
(StA BS, Fuchs-Spittler, 9. Mai 1823).

45 Der gleiche Vorwurf wird Fuchs wieder in den dreißiger Jahren gemacht. Noch
Johann Seitz witterte in Zschokkes Andachtsbuch wie in Fuchsens Predigten «den Geist
des Deismus als Gegensatz zum klaren kath.-konfessionellen Bekenntnis» (J. A. S.

Federer, Schulpolit. Miszellen Nr. 3, St. Gallen 1928, 46). Abgesehen davon, daß Zschokke
der offenbarungsgläubigen Neologie zuzurechnen ist, ist doch auch daran zu erinnern,
daß kein Geringerer als Sailer des Deismus verdächtigt wurde, was aber schon vor bald
100 Jahren von einem seiner besten Freunde aufs entschiedenste bestritten worden ist
(Lang 178 ff., Schiel I 532, s. S. 80). Fuchs wendet sich gegen den Deismus in:
Vorschläge 30 und Glauben II 51.

18 betr. Sailers Stellung zur Bibel s. S. 83.
47 Zum Folgenden s. das reichhaltige Werk v. Anton Schraner, Vom Worte Gottes.

Einführung in die Heilige Schrift (Einsiedeln 1950) und Wilhelm Auer, Katholische
Bibelkunde (Stuttgart 1956).

48 Dominik von Brentano (1740-1797), Aufklärungstheologe, bis 1794 Hofkaplan und
Geistl. Rat des Fürstabtes Honorius von Kempten. LThK 2, 669 f. Onkel von Heinrich
von Brentano (s. Anm. 34).

" Leander van Ess (1772-1847), seit 1790 Benediktiner zu Marienmünster bei Paderborn.
Nach der Aufhebung des Klosters 1802 Pfarrer zu Schwalenberg, 1812 Pfarrer und ao.
Professor der Theologie in Marburg, seit 1822 Privatgelehrter.
Karl van Ess (1770-1824), seit 1788 Benediktiner in Huysburg bei Halberstadt. Nach
der Aufhebung der Abtei (1804) Pfarrer in Huysburg, 1811 fürstbischöfl. Kommissar.
Ueber beide LThK 3, 1108; betr. L. van Ess auch Schraner a.a.O. 184 und 186. Sailer
äußerte sich zum Vorhaben L. van Essens positiv und sehr tolerant, aber doch auch mit
gewissen Reserven (Brief v. 6. Sept. 1804 bei Schiel II 294 f.).

38 Werner 398, Faßbind nennt es «sehr korrumpiert» (Tgb. II 42).

140



der langjährige Sailerfreund Georg Michael Wittmann51 durch eine korrektere
Uebersetzung zu beheben (1808). Bei dieser mühseligen Kleinarbeit half ihm
der mit dem Landshuter Lehrer innigst befreundete Pfarrer Feneberg.52 1812
schließlich suchte auch der Sailerschüler Johann Evangelista Goßner53 dem Volk
das Neue Testament in einer populären, aber dennoch zuverlässigen Uebersetzung
näherzubringen. Im Bistum Konstanz fanden die genannten Bibelausgaben einen
eifrigen Förderer in Generalvikar Wessenberg, dem sein Lehrer Sailer die Liebe
zur Heihgen Schrift eingepflanzt hatte.54 Bereits 1808, als Wittmanns Neues
Testament erschien, billigte er in einem Hirtenbrief die noch umstrittene private
Bibellesung55 und bat später die protestantische Basler Bibelgesehschaft, in
seinem Bistum Bibeln zu verbreiten.56 Mir dieser 1804 gegründeten Gesellschaft
traten in der Folge zahlreiche katholische Geistliche aus Bayern, Oesterreich und
der Schweiz in Kontakt. Ihren rührigen Sekretär, den uns bereits bekannten
Christian Friedrich Spittler, baten sie vor ahem um Neue Testamente, aber auch
um Gebetbücher und Jugendschriften. Von seinen Freunden und Korrespondenten

seien neben Leander van Ess aus der Sailer nahestehenden, bibelfreudigen
Erweckungsbewegung nur Feneberg, Goßner, Boos und Christoph von Schmid
genannt.57 Von den Sailerschülern in der Schweiz standen der auch von Fuchs
verehrte Exegeseprofessor Alois Gügler und vor ahem der spätere liberale
Stadtpfarrer von Luzern und Aarau, Georg Sigrist, mit Spittler in reger Korrespondenz.58
Auch der tieffromme Kaplan Joseph Schindler, der mit Widmer und dem
gleichaltrigen Gügler in Landshut studierte und mit Fuchs, Sigrist und manch anderm
befreundet war, tauschte mit dem Basler Bibelapostel Gedanken über die Stellung

34 Georg Michael Wittmann (1760-1833), 1802 Seminarregens zu Regensburg, 1804-29
zugleich Dompfarrer, 1829 Weihbischof von Regensburg, 1832 Nachfolger Sailers.
LThK 10, 1203.

32 Johann Michael Feneberg (1751-1812), Pfarrer in Seeg und Vöhringen. Gehört zum
Kreis der Allgäuer Erweckungsbewegung. LThK 4, 75; s. auch Suspension 175-178.

53 Johann Evangelista Gossner (1773-1858), eine der führenden Persönlichkeiten in der
schwäbischen und bayrischen Erweckungsbewegung. 1826 zum Protestantismus übergetreten,

wirkte er 1829-46 als Pfarrer an der böhmisch-lutherischen Bethlehemskirche in
Berlin. Seine zahlreichen Erbauungsschriften wurden viel gelesen. LThK 4, 1063 f.

" Keller 28, 278; zum Folgenden s. Willy Brändly, Geschichte des Protestantismus in
Stadt und Land Luzern, Luzern 1956, 318, und bes. Aider 126-135, 139-148.

55 Keller 326, 329; Müller, Wessenberg 297.
38 Aider 140.
87 Martin Boos (1762-1825), Begründer der durch den prot. Rechtfertigungs- und

Glaubensbegriff beeinflußten Allgäuer Erweckungsbewegung. LThK 2, 604.
Christoph von Schmid (1768-1854), 1816-27 Pfarrer in Oberstadion, 1827 Domkapi-
tular in Augsburg. Bedeutender Seelsorger, Jugenderzieher, Schulfachmann und Schriftsteller

im Geiste Sailers. LThK 9, 432 f.
Ueber die Bekanntschaft Spittlers mit kath. Geistlichen s. Chr. Fr. Spittler im Rahmen
seiner Zeit, Basel 1876 (reicht nur bis 1812), 168-175, und Johannes Kober, Chr. Fr.
Spittlers Leben, Basel 1887, 29 ff., 67 f. - Spittlers umfangreicher Nachlaß im Staatsarchiv

Basel-Stadt (ca. 25 000 Briefe) enthält Briefe von L. van Ess (ca. 80), Goßner
und Boos, hingegen fehlen solche von Sailer, Feneberg und Chr. von Schmid.

38 betr. Güglers Korrespondenz s. Aider 144 f.
Georg Sigrist (1788-1866), 1815 Pfarrer in Horw, 1825 in Wolhusen, 1840 in
Luzern, 1846 in Aarau, 1854-60 in Birmenstorf. 1863 stand sein Name auf der Bischofsliste.

BLA 725 ff. - 49 Briefe an Spittler (1814-15). Eine eingehende Würdigung dieses
bedeutenden Schülers von Pestalozzi und Sailer wäre fällig!

141



der Hl. Schrift in der Kirche aus.59 Aber auch Schüler anderer Professoren standen

mit Spittler in Kontakt. So zeugt der Briefwechsel von Pfarrer Urs Kaspar
Wyß in Kleinlützel von einem reichen Informations- und Gedankenaustausch.60
Der Seelsorger dieser von Basel nicht weit entfernten, kleinen solothurnischen
Enklave stand in freundschaftlicher Verbindung mit den bekannten liberalen
Solothurner Geistlichen Joseph Propst, Pfarrer in Dornach, der mit Fuchs in den
zwanziger Jahren korrespondierte61, und Anton Kaiser, Professor in Solothurn62,
die ihrerseits wieder mit dem Basler Protestanten in Verbindung traten. Wohl
durch Wyß trat auch Fuchsens Freund Anton Dolder, nunmehr katholischer
Pfarrer in Bern, mit Spittler in Kontakt und verbreitete unter seinen Gläubigen
die ihm von Basel zugesandten Bibelausgaben.63

Von den katholischen Laien setzten sich vor allem die aus der Geschichte
des Luzerner Liberalismus bekannten Jakob Robert Steiger und Eduard Pfyffer
für die Verbreitung der Bibel ein, denen sich der ebenfalls liberal denkende Prof.
Joseph Ineichen anschloß. Es waren meist eifrige, fromme, politisch und kirchlich
liberal denkende Geisthche und (wenigstens damals noch) religiös gesinnte Laien,
die sich nach dem reinen Worte Gottes sehnten und auch andere damit bereichern

wollten.64 Der Aufbruch zur Bibel ist um so beachtenswerter, als die Basler
Bibelgesehschaft in nobler Gesinnung arbeitete und keine Proselytenmacherei

89 Joseph Schindler (1782-1849), 1807-15 Kaplan in Rothenburg, 1818-1820 Kurat-
priester an der Waisenanstalt Luzern, 1822 Profeß im Kloster Engelberg, dann Prof. am
Gymnasium, später Prof. der Theologie (bis 1835), hierauf Unterpfarrer. - Lütolf 245 ff.;
Benedikt Gottwald, Album Engelbergense seu Catalogus religiosorum O. S. B Lucernae
1882, 143, Nr. 604; Xaver Herzog, Geistl. Ehrentempel I, Luzern 1861, 57 f.; Fleischlin

II 85; 9 Briefe an Spittler (1817-19).
38 Urs Kaspar Wyß, gest. 1837, Pfarrer in Kleinlützel (1815-20), Welschenrohr (1820-24)

und Obergösgen (1824-37). - Alexander Schmid, Die Kirchensätze, die Stifts- und Pfarr-
Geistlichkeit des Kantons Solothurn. Solothurn 1857, 311; 80 Briefe an Spittler (1816
bis 1827).

81 Joseph Propst (1788-1871), Studien in Solothurn und Freiburg. 1815 Kaplan am Kolle-
giatstift Solothurn, 1822 Lehrer in Hofwil, 1828 bis zum Tod Pfarrer von Dornach,
1844 Dekan. Verfaßte als Schulinspektor mehrere Schul- und Erziehungsschriften. -
Paul Jeker, Josef Propst, ein solothurnischer Landgeistlicher und Schulmann. Jahrbuch
für solothurnische Geschichte 7 (1934) 165-177; Friedrich Fiala in Otto Hunziker,
Geschichte der Schweiz. Volksschule III, Zürich 1882, 203-206; 14 Briefe an Spittler
(1828-61). - «Ich suche immer mehr, den reinen, heiligen Geist unseres Erlösers und
seiner Jünger vorzüglich aus Joh. und PI. zu erkennen, und diesen Geist theil ich mit,
wie ich auch daher meine Zöglinge immer in die hl. Schriften hineinführe, damit sie
der hl. Sache sich selbst überzeugen und mit ganzer Seele dafür eingenommen werden.»
(NAF, Propst-Fuchs, 8. Okt. 1822).

82 Anton Kaiser (1791-1849), Studien in Solothurn und Würzburg, in Solothurn 1815
Prof. der Rhetorik, später der Physik und Chemie, schließlich der Moral- und
Pastoraltheologie. 1834 von der Regierung zum Dompropst gewählt, vom Papst aber nicht
bestätigt. Rudolf Henggeler, Helvetia Sacra, Zug 1962, 400; 5 Briefe an Spittler (1822
bis 1837).

88 7 Briefe an Spittler (1816-25). - Jakob Stammler, Geschichte der röm.-kath. Gemeinde
in Bern, Solothurn 1901, 17. - Die Auswertung der Korrespondenz kath. Schweizer
Geistlicher mit Spittler würde einen Beitrag leisten zur Vorgeschichte der kath.
Bibelbewegung und auch der ökumenischen Bewegung in der Schweiz.

84 Aider 126-146 passim. Ueber die Haltung der Luzerner Liberalen zur kath. Kirche s.

Anton Philipp von Segesser, Fünfundvierzig Jahre im Luzernischen Staatsdienst.
Erinnerungen und Akten aus dem kantonalen Leben 1841-1887, Bern 1887, 6.

142



betrieb.65 Was wohl ahe katholischen Freunde und Bittsteller Spittlers empfunden
haben, faßte der treukatholische Schindler in die Worte zusammen: «Wie ich
auch nicht durch Katholizismus mit euch verbunden, so bin ich es durch Jesus.»66

Die mächtig aufkeimende katholische Bibelbewegung wurde von Rom mit
Mißtrauen und Bedenken verfolgt. Das Bibehesen könnte, so befürchtete die
Kurie, theologisch nicht gebildete und ungefestigte Laien (2 Petr 3, 16) in
Spannung zum kirchhchen Lehramt führen, ja zur Häresie verleiten, zumal die in
Handel gesetzten Ausgaben teils mangelhafte, ja falsche Uebersetzungen enthielten

und entgegen den Bestimmungen des Tridentinums auf Anmerkungen
verzichtet hatten. Da sodann «eine merkwürdige, vieheicht unheilvolle Zusammenarbeit

zwischen Katholiken und Protestanten»67 zustande gekommen war, wohte
Rom dem Handel nicht länger zusehen.68 Pius VII. verurteilte deshalb 1816 die
protestantischen Bibelgesellschaften und die von diesen verbreiteten Bibeln mit
scharfen Worten.69 Im folgenden Jahr hob er die von Seminarregens Wittmann
1805 gegründete erste katholische Bibelanstalt wieder auf. 1821 schließlich setzte
das Hl. Offizium die bekannteste der damaligen Uebersetzungen des Neuen
Testamentes, jene von Leander van Ess, auf den Index der verbotenen Bücher,
nachdem diese Ausgabe mit Hilfe der «Britischen und Ausländischen
Bibelgesehschaft» bereits größte Verbreitung gefunden hatte.70 Einen viel schärferen
Ton schlug der Nachfolger des 7. Pius-Papstes, Leo XII., an. In seiner
Inthronisationsenzyklika «Ubi primum» vom 5. Mai 1824 nannte er die protestantischen
Bibelgesellschaften todbringende Weiden, von denen die Herde entfernt werden
müsse. Er verurteilte ihre «gottlose» Absicht, die Heilige Schrift in die
Volkssprache aher Nationen zu übersetzen oder vielmehr zu verdrehen.71

Der Bischof von Chur, Karl Rudolf von Buol-Schauenstein, stand den päpstlichen

Verdikten nicht nach. Bald nach der durch Göldlins Tod bedingten Uebernahme

der provisorischen Verwaltung der ehemaligen konstanzischen Bistumsteile

mahnte er alle Dekane seines erweiterten Sprengeis vor «hin und wieder
umschleichenden Büchern, die in der Gestalt von Katechismen, Unterweisungen,
Andachten, Gebethen u.s.w. mit mancherley Irrthümern oder, wie der Apostel
sich ausdrückt (I. Timoth. VI. 20), mit unheiligem, eitlem Geschwätz und Lehren,

welche von dem katholischen Dogma abweichen, angesteckt sind», wobei er
vor ahem die «vielen Bibeln der neuen Van-Essenschen, Regensburger und
Münchner Uebersetzungen» sowie die bereits genannten «Stunden der Andacht»

85 Brändly 318 (s. Anm. 54).
83 StA BS, J. Schindler an Chr. Fr. Spittler, 6. April 1817.
87 Auer 129 (s. Anm. 47).
88 LThK 2, 346 f. (Art. Bibelgesellschaften); 2, 366 f. (Art. Bibellesung).
89 Vgl. die Breven «Postremis litteris» v. 4. Juni und «Magno et acerbo» v. 3. Sept. 1816

in Carl Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des Römischen Katholizismus,
Tübingen 19244, Nr. 568 f.; Schraner 236 (s. Anm. 47).

79 F. H. Reusch, Der Index der verbotenen Bücher II, Bonn 1885, 860. Mit dem Verbot
war offensichtlich van Ess selber und nicht seine zwar nach wie vor unkommentierte
und mangelhafte, aber dennoch laufend verbesserte Uebersetzung getroffen. Andernfalls
hätte auch Wittmanns Uebersetzung indiziert werden müssen, die ebenfalls ohne
Anmerkungen erschienen war und dessen Uebersetzung ebenfalls zu wünschen übrigließ.
Doch Wittmann war streng kirchlich gesinnt und änderte später seine Ansichten betr.
Nützlichkeit und Notwendigkeit der allgemeinen Bibelverbreitung.

74 Mirbt a. a. O. Nr. 577, deutsch bei Kurt Guggisberg, Die römisch-katholische Kirche.
Eine Einführung und Quellensammlung, Zürich 1946, 153 f.

143



anvisierte.72 «Wh haben», fährt Bischof Karl Rudolf in seinem Rundschreiben
fort, «unserm Amte gemäß nicht versäumt, diese Bücher theils durch theologische

Zensoren prüfen zu lassen, theils sie hinwieder auch selbst zu prüfen.
Und wir haben, was insbesondere die obgedachten Bibel-Uebersetzungen betrifft,
dieselben an manchen Stehen ungetreu, von der Lehre der heiligen Väter so wie
von dem Sinne der katholischen Kirche abweichend, zuweilen sogar noch schlimmer

als selbst die Uebersetzungen der Ketzer gefunden.» Der Churer Oberhirte
bat deshalb seine Dekane, nach ahen Kräften dahin zu wirken, daß «die
verderblichen und verdächtigen Bücher» aus den Händen der Gläubigen entfernt
werden.73

Die Maßnahmen seines Bischofs hat Fuchs im Oktober 1822 in einem
ausführlichen Schreiben74 der Basler Bibelgesehschaft mitgeteilt, um dieser zu
beweisen, daß er für die Schulen von Schwyz zwar Geld, aber keine Bibeln
gebrauchen könne. Bereits im September wußte er nach Basel zu berichten, daß
«alle Bibeln, welche gefunden werden, aus Aufrrag des Bischofs von Chur cassirt
und verbrannt werden».75 Fuchs sieht aber im Churer Bischof nicht das einzige
Hindernis für die Bibelverbreitung. In seinem aufschlußreichen Bericht nach
Basel klagt er vielmehr die ganze Gesellschaft an, die Bibel geringzuschätzen oder
ihr den Eingang in die Urschweiz zu verwehren. Er nennt den Nuntius in
Luzern, der jährlich genaue Untersuchungen über die Bibelverbreitung durchführe,
wie auch die Tonangeber unter der Geistlichkeit, die «eifrige scholastische Ku-
rialisten» seien.78 Auch die Mönche von Einsiedeln lenken seiner Meinung nach
die Gläubigen mehr auf das wieder aufgestellte Gnadenbild als auf die Hl.
Schrift.77 Schließlich bilde das gläubige Volk selber ein Hindernis für die
Verbreitung der Schrift, da es sich mit einem «äußern, trockenen Zeremoniendienst»
zufriedengebe und überhaupt selten lesen und schreiben könne. Dieser Mangel
sei freilich wieder den einflußreichen Regierungsmännern zur Last zu legen, die
als «Mittelaltertümler» nichts für die Volksbildung unternähmen.78

78 Zirkularschreiben v. 28. Jan. 1820 (s. Anm. 36).
73 Bischof Karl Rudolf ließ um diese Zeit auch zwei Priesterseminaristen Sailers

Pastoraltheologie als «gefährliche Lektüre» wegnehmen (Schiel I 79).
78 Aider 144 f., s. S. 123.
73 Brändly 318 (s. Anm. 54), Aider 145. - Ueber diesen Befehl des Churer Bischofs ist

nichts Näheres bekannt. Anton von Tillier berichtet, daß 1822 die van Essische
Uebersetzung der Bibel überall verfolgt und im Amte Delsberg sogar öffentlich verbrannt
worden sei (Geschichte der Eidgenossenschaft während der sog. Restaurationsepoche
1814-30, Bd. 3, Bern-Zürich 1850, 346).

78 Im Wbl. 1819 Nr. 33-35 wendet sich ein «ergrauter Bibelleser» (Chorherr Geiger?)
gegen das von den Bibelgesellschaften propagierte allgemeine Bibellesen. Daraus sei
bis anhin wenig Gutes entstanden und es werde auch weiterhin wenig Gutes entstehen.
Fragen betr. Bibellesung berührt dieses Blatt auch 1818 (Nr. 52) und 1819 (Nr. 14
und 27).

77 Bekanntlich wurde im Mai 1798 die Gnadenkapelle von den Franzosen zerstört. Am
13. Sept. 1817 wurde in der eben vollendeten Gnadenkapelle das Gnadenbild wieder
aufgestellt. - Odilo Ringholz, Wallfahrtsgeschichte unserer Lieben Frau von Einsiedeln,
Freiburg i. Br. 1896, 32 f.; s. auch Vateriand 179 Anm.

78 Es ist zu beachten, daß die Basler Bibelgesellschaft Fuchs nicht zur Verbreitung der
Bibel im Kt. Schwyz aufgefordert hat. Vielmehr bat Fuchs diese Gesellschaft um finanzielle

Unterstützung für die Verbesserung der Schwyzer Schulen. Bei dieser Bitte konnte
er es nicht unterlassen, die Hindernisse aufzuzählen, auf die ein bibelfreudiger Priester
in der Innerschweiz stößt.

144



Nach der negativen Haltung der Päpste, des Bischofs von Chur und der
großen Mehrheit des Urschweizer Klerus war Fuchs jede Tätigkeit in der
Bibelverbreitung untersagt. Da auch seine Bemühungen um eine bessere Jugendbildung

wenig fruchteten, mußte ihn dieses Verbot doppelt schmerzen. Einen
Protest gegen die schroffe Haltung des Churer Fürstbischofs konnte sich der
bibelfreudige Priester nicht erlauben, nachdem er sich 1821 mit scharfen und
den Bischof beleidigenden Worten gegen einen Anschluß der Urkantone an
Chur ausgesprochen hatte. Damals hatte er sich ja nicht nur einen scharfen Tadel
seitens der Schwyzer Regierung zugezogen, sondern zugleich auch die Zuneigung
seines geistlichen Vorgesetzten verscherzt79

Der unerschrockene van Ess hingegen, der die Uebersetzung und Verbreitung
der Hl. Schrift als seine Lebensaufgabe betrachtete, nahm zum bischöflichen Verbot

bald in unmißverständlichen Worten Stehung. In einem langen Schreiben80

gab er Bischof Karl Rudolf zu bedenken, daß er durch seinen Hirtenbrief nicht
nur mehrere die Uebersetzung approbierende Zensurämter von Erzbistümern
und Bistümern sowie theologische Fakultäten berühmter Hochschulen «der
treulosen und schlechten Amtsverwaltung beschuldigt», sondern auch ihn und seine

Rechtgläubigkeit öffenthch angegriffen habe. Nachdem van Ess den Fürstbischof
auf verschiedene strenge Bestimmungen des kanonischen Rechts sowie päpstlicher

Instruktionen betr. das Vorgehen bei Zensurmaßnahmen aufmerksam
gemacht hatte,81 forderte er ihn auf, seine Behauptungen zu beweisen oder diese
«auf dem nämlichen hirtenbrieflichen Wege» zu widerrufen. Der Bischof ging
auf van Essens Anklageschreiben nie ein, weshalb dieses ebenfahs in öffentliche
Blätter gelangte. Hingegen gab der Bischöfliche Kanzler Baal82 dem Kläger zu
verstehen, daß sein «Fürst niemandem als seinen hierarchischen Obern oder vor
selben Rechenschaft zu geben» habe, wozu dieser auch jederzeit und ohne
Ausnahme bereit sein werde.83

Van Ess ließ sich im übrigen von seiner Verurteilung durch Rom nicht
entmutigen. Die Verdammung der Bibelgesellschaften durch Pius VII. und Leo XII.
konnte er sich nur damit erklären, daß diese Päpste falsch informiert worden
seien.84 1822 erschien bereits die 16. Auflage seines Neuen Testamentes, dessen

Uebersetzung die bekannten Tübinger Theologen Hirscher und Drey zum Volksund

Schulgebrauch empfahlen und in bezug auf den katholischen Lehrbegriff als
«durchaus mit der Vulgata und dem griechischen Texte übereinstimmend»
gefunden haben.85 Nachdem den Geistlichen die Hände gebunden waren, setzten

78 s. das Teilkapitel: Der Gegner eines Anschlusses der Urkantone an Chur, S. 181-211.
88 veröffentlicht in den von Heinrich 2^schokke hg. «Ueberlieferungen zur Geschichte

unserer Zeit», Septemberheft 1820, 430-435.
81 z. B.: «Wer einen Priester falsch bezüchtiget und es nicht beweisen kann, den verurtheilen

wir, daß er exkommunizirt sei.» - «Wer nicht beweiset, was er entgegnete, der soll selbst
die Strafe büßen, die er androhte.»

82 Johann Joseph Baal (1754-1844), bekleidete während 60 Jahren unter drei Bischöfen
die Aemter eines Registrators, Fiskals und Bischöfl. Kanzlers (1802-38), 1839 Geistl.
Rat. HBLS 1, 510.

83 Das Schreiben vom 13. Juni 1820 gelangte ebenfalls in den «Ueberlieferungen zur
Geschichte unserer Zeit» (Septemberheft 1820, 435 f.) zum Abdruck, später auch im Wbl.
Nr. 42 v. 14. Oktober 1820.

84 Aider 146.
83 Inserat in der «Neuen Zuger Zeitung» Nr. 33 v. 17. Aug. 1822.

io !45



vor ahem weniger kurienhörige Laien wie die vorhin genannten Luzerner
Liberalen Steiger, Pfyffer und Ineichen mit viel Erfolg die Verbreitung des van Ess-
schen Neuen Testamentes fort, das fast jährlich in verbesserter Uebersetzung
erschien und 1842 bereits die 28. Auflage erlebte.86 Fuchs hat die Gefahr
ungenügender Bibelübersetzungen durchaus erkannt, glaubte aber, daß diese weniger
Schaden anrichten als manche von Geistlichen verbreitete oder gar kirchlich
approbierte Gebets- und Erbauungsbücher, die gegen die gesunde katholische
Lehre verstoßen.87

c) Das Erlebnis einer Jesuitenmission
Neben vielem Unerfreulichen in der Seelsorge konnte Fuchs doch auch freudige
Ereignisse erleben, so vor ahem die Volksmission von 1818, die nach 26
schicksalshaften Jahren wieder einmal abgehalten wurde.88 Fuchs ist bei dieser von
Jesuiten geleiteten Mission sowenig wie seine geisdichen Mitbrüder hervorgetreten.
Da er aber das wichtigste Ereignis während seiner siebenjährigen Schul- und
Seelsorgetätigkeit in Schwyz öffentlich und privat nicht genug rühmen konnte und er,
der spätere Jesuitengegner, auch über die Söhne Loyolas voll des Lobes war,
wohen wir diese segensreichen Tage nicht unerwähnt vorübergehen lassen.

Die Volksmission erhielt nach verschiedenen Predigtbewegungen im Verlauf
der Kirchengeschichte nach dem Tridentinum ihre eigentliche Form.89 Im 18.

Jahrhundert wurde sie in Abständen von ungefähr zehn Jahren auch in den
Hauptorten der Innerschweiz durchgeführt. Schwyz erlebte in diesem Jahrhundert
neun Missionen, die letzte 1792.90 Ermuntert durch die Erfolge in Frankreich,
suchte Generalvikar Göldlin auch in seinem großen Sprengel die Missionen
Wiederaufleben zu lassen.91 Seine Priester hatte er bereits 1817 durch Exerzitien
innerlich zu erneuern versucht, nachdem sie volle 20 Jahre dieser geistlichen
Uebungen entbehren mußten.92 Ahen voran hatte Nidwalden die neuerstandene
Gesellschaft Jesu zur Abhaltung einer Volksmission eingeladen.93 Der aus der
Helvetik bekannte altgesinnte Kommissar Kaspar Joseph Käslin94 berichtete
seinem gleichgesinnten Amtsbruder Faßbind freundnachbarlich vom Vorhaben
seines Sextariates und der Regierung und lud diesen ein, in seinem Kapitelskreis
das nämliche zu tun. Das Sextariat Schwyz nahm an seiner Kapitelsversammlung
vom 6. Februar 1818 Käslins Vorschlag einmütig an.95 Die Bestehung von
Jesuitenmissionaren wurde nicht ohne «großen Widerstand»96 in die Wege ge-

88 Aider 143 f.
87 Glauben II 457.
88 Strobel, Jesuiten 557-560, Dok. 117-123; Otto Pfülf, Die Anfänge der deutschen

Provinz der neu erstandenen Gesellschaft Jesu und ihr Wirken in der Schweiz 1805-1847,
Freiburg i. Br. 1922, 323 f.; Tgb. Faßbind I 351-354 passim.

89 LThK 10, 858 ff.
99 nach Faßbinds Religionsgeschichte (Kälin 119); nach Fuchs 1795.
94 Strobel, Jesuiten 557 Dok. 117.
92 Ein Wort zur Zeit gegen die Zeit, o. O. 1816, 40; Fleischlin II 86.
93 wie Anm. 91.
94 Kaspar Joseph Käslin (1747-1830), 1772 Pfarrhelfer, 1776-1830 Pfarrer in Beckenried.

1805 Sextar des Vierwaldstätterkapitels, 1815 Bischöfl. Kommissar. - Eduard
Wymann in «Nidwalden vor 100 Jahren», Stans 1898, 79-92.

85 wie Anm. 91.
98 Tgb. Faßbind I 351.

146



leitet, denn im Gefolge einer unkirchlichen Aufklärung hatte sich auch in der
Innerschweiz eine gewisse Feindschaft gegen die Geistlichkeit und gegen die
Orden bemerkbar gemacht, vor allem gegen den zentralistischen, streng
kirchlichen Orden des hl. Ignatius.97 Da aber die hohe Regierung und der Klerus des

Alten Landes Schwyz dem Vorhaben günstig gesinnt waren, konnten die Jesuitengegner

nichts mehr ausrichten.
Am 23. Oktober trafen zwei Patres aus dem Kohegium Brig, den Stab in der

Hand und einen Pilgermantel umgehängt,98 im Hauptort ein und wurden nach
feierlicher Begrüßung durch Pfarrer Faßbind zur Kirche geleitet. Es waren dies
der 60jährige Solothurner P. Beat Günther und der erst 28jährige Elsässer P.
Theodor Neltner." Ueber den Verlauf der Mission schrieb Fuchs einer in Landshut

erscheinenden, Sailer nahestehenden Zeitschrift100 u.a.: «Die Mission ward
Sonntags, den 25. Oktober 1818, feyerlich eröffnet und am Gedächtnisstage aher
Verstorbenen, den 2. November, mit einer rührenden Predigt beschlossen. Täglich
wurden drey Predigten und eine Abendbetrachtung gehalten. Das Zuströmen
einer zahhosen Menge, die fesdichen Gesänge des Volkes, die ungewöhnlichen
Feyerlichkeiten und Prozessionen, der hohe Ernst der heiligen Wahrheit, der
kraftvolle Vortrag beyder Priester, die Thränen der Büßenden, die ihre Generalbeicht

ablegten, die feurige Andacht der Kommunikanten, die öffentlichen
Beweise des Glaubens, der Liebe, der Besserung, welche sich mit jedem Tage
vervielfältigten, machten einen tiefen Eindruck auf ahe Stände. Noch tönen die
Worte des Friedens, des Trostes und des Segens, die jede Meditation beschlossen,
in den Herzen der Bürger und Landleute. Quam speciosi sunt pedes Evangeli-
zantium pacem, Evangelizantium bona!»101

Die segensreichen Wirkungen dieser apostolischen Mission konnte Fuchs vor
ahem im Beichtstuhl erfahren, wo - auch nach dem Zeugnis seiner Mitbrüder —

«sehr viele und merkwürdige Bekehrungen» vorgekommen sind.102 Selbst Pfarrer
Faßbind, der von Schwyz sonst wenig Lobenswertes zu berichten weiß, konnte
nicht umhin, den «ungemein frommen Eifer» des Volkes zu rühmen.103 Auch das

in Zug erscheinende «Wochenblatt der vier löblichen Cantone» zollte den Missionaren

in zwei Berichten hohes Lob,104 und sogar Zschokkes liberaler «Schweizerbote»

bezeugte den Jesuitenpatres, «mit einem guten Rednertalent nur allein
Religionswahrheiten» vorzutragen.105 Nur die ebenfalls liberale «Aarauer Zei-

87 Kälin 148, Widmer 16.
88 Da die Patres wie die Apostel als Wandermissionare auftraten, wurden ihre Missionen

auch apostolische Missionen genannt.
89 P. Beat Günther (1758-1828), Prof. und Prinzipal des Solothurner Kollegs. 1815 Beitritt

zum Jesuitenorden. Strobel, Jesuiten 1112.
P. Theodor Neltner (1790-1864) war lange Zeit Rektor in Sitten. Strobel, Jesuiten 1121.
Ueber beide s. auch Pfülf a. a. O. Reg.

188 Der ganze Bericht ist abgedruckt bei Strobel, Jesuiten 558 f. Dok. 119. - NAF, Sailer-
Fuchs, 10. Febr. 1819: «Dein Brief und Dein über Luzern hieher geflogener Missionsbericht

haben mich sehr erquickt. Letzter wird mit Weglassung Deines und Schindlers
Namen gedruckt - in der Felderschen Litz.»

181 Röm 10, 15 nach Is 52, 7.
,92s. Anm. 110.
193 RG III 307T; über die Mission v. 1818: 307r-308r.
494 Nr. 46 v. 14. Nov. und Nr. 51 v. 19. Dez. 1818, teils abgedruckt bei Strobel, Jesuiten

558 Dok. 118 b und d.
193 Strobel, Jesuiten 557 Dok. 118 a.

147



tung»106 brachte einen Mißton in das allgemeine Lob. Nach diesem weitverbreiteten

Blatt war die Jesuitenmission für alle Teile unbefriedigt vorübergegangen.
«Den einen gewährte sie das erwartete Schaustück nicht, andere vermißten den
berechneten Eindruck, noch andere fanden die gehoffte Aufnahme nicht», wußten

«gewisse Leute von Schwyz»107 dem Aargauer Blatt zu berichten. Die weniger
bedeutende «Zürcher Zeitung»108 brachte später — wie öfters — die gleiche
Meldung. Auf Faßbinds Ansuchen hin distanzierten sich Klerus und Regierung von
Schwyz in einem amtlichen Artikel mit Entschiedenheit von den «mit der Wahrheit

in grehstem Widerspruch stehenden Anzeigen über den vorgeblich
unbefriedigenden Fortgang» der Jesuitenmissionen. Die Bemühungen der Missionare
hätten gänzlich den religiösen Wünschen entsprochen, stehte die allen bekannten
Zeitungen der deutschen Schweiz zugesandte Richtigstehung fest.109

Persönlicher und spontaner als in seinem Missionsbericht gab sich Fuchs in
einem Brief an Kaplan Schindler. «Herzlicheres, Apostolischeres kann man sich
nichts denken als ihre Predigten», schrieb er seinem Luzerner Freund, der
hinwieder dem Basler Bibelapostel Christian Friedrich Spittler über Fuchsens
begeisterten Brief berichtet hat.110 Der schwärmerisch veranlagte Mann verstieg sich

sogar zur Aeußerung: «Schon den Anblick dieser gewiß heiligen Männer, die
ohne Aufhören im Wandel vor Gott leben, gäbe ich nicht um alle Welten.»
Fuchs schloß mit dem Wunsch, daß die Gesehschaft Jesu, die schon so viel für
die Verbreitung des göttlichen Reiches geleistet und Männern wie Sailer, Feneberg

und Winkelhofer111 zur Pflanzschule gedient habe, wieder aufkommen und
gedeihen möge. Schwyz war der erste deutschsprachige Kanton, in dem die 1814
wieder zugelassenen Jesuitenpatres eine Volksmission durchgeführt hatten.112 Im
September 1821 predigten die gleichen Missionare auch in Arth113 und hierauf
in Stans, überall mit beachtlichem Erfolg. Erstfeld hatte seine Volksmission 1822,
gleich darauf Beckenried — Pfarrer Käslins Pfarrei -, wo auch zahlreiches Volk
aus der Stadt Luzern den Predigten folgte.114

Das Beispiel zeigt, wie sehr die Jesuitenmissionen auch von Geistlichen und
Laien geschätzt wurden, die den «Loyoliten» sonst nicht wohlgesinnt waren oder
ihnen später gar feindlich gegenüberstanden.

188 Nr. 144 v. 2. Dez. 1818.
407 Tgb. Faßbind I 353.
188 Strobel, Jesuiten 558 Dok. 118 c.
489 Schweizerbote Nr. 51 v. 17. Dez., Allg. Schweizer Korrespondent Nr. 101 v. 19. Dez.,

Wbl. Nr. 51 v. 19. Dez., Aarauer Zeitung Nr. 152 v. 21. Dez., Zürcher Zeitung Nr. 102
v. 22. Dez.

418 StA BS, Schindler-Spittler, 10. Jan. 1819.
441 Sebastian W. Winkelhofer (1743-1806), Prediger: 1775 in Ingolstadt, 1789-94 in Neuburg

a. d. Donau, ab 1794 in München. Innig befreundet mit Sailer, der ihm eine
Erinnerungsschrift gewidmet hat. ADB 43, 432 ff.

142 1816 und 1818 wurden bereits im französischsprachigen Wallis Jesuitenmissionen
abgehalten (Pfülf a. a. O. 323). Faßbind irrt also, wenn er schreibt: «Unser Kanton war in
der ganzen Schweiz der erste und einzige, wo die PP. Jesuiten seit ihrem Wiederentstehen

die hl. Mission mit größter und reichlichster Frucht gehalten.» (Tgb. I 352).
443 Wbl. Nr. 38 v. 22. Sept. 1821; Dettling 109.
144 Pfülf a. a. O. 325.

148



3. Kapitel

Bistumspolitik

a) Bekämpfung des Einsiedler Bistumsprojektes von 18181

Nach der Abtrennung der Schweizer Quart vom Bistum Konstanz (1814) tauchten
in der deutschen Schweiz eine ganze Reihe von Bistumsprojekten auf. Die Idee,
Einsiedeln zum Bischofssitz zu erheben, kam aber nicht erst zu Beginn des 19.

Jahrhunderts auf.2 Bereits um die Mitte des 16. Jahrhunderts wünschten vor allem
Uri und Schwyz den bekannten Reformabt Joachim Eichhorn3 zum Oberhirten
der Urschweiz, da die Konstanzer Bischöfe ihr Amt unwürdig verwalteten und
die Eidgenossen ihrem Schicksal überließen. Am Anfang des vorigen Jahrhunderts
ließen die teilweise überstürzten Reformmaßnahmen des Konstanzer Generalvikars

Wessenberg vorab bei den streng kirchlich-traditionell gesinnten Urschwei-
zern den Wunsch nach einem eigenen Bistum erneut aufkommen. Ihr
unbestrittener Führer, Landammann und Pannerherr Alois von Reding, ein
leidenschaftlicher Gegner Wessenbergs, griff deshalb die Idee eines Einsiedler Bistums
wieder auf. Da wegen des Widerstandes einzelner Kantone die Trennung der
schweizerischen Quart von der Diözese Konstanz noch nicht durchführbar war,
Redings alarmiertes Gewissen dem liberalen Kurs Wessenbergs aber Einhalt
gebot, wollte dieser wenigstens die gesinnungsverwandten Urkantone zu einem

4 Josef Auf der Maur, Das Einsiedler Bistumsprojekt vom Jahre 1818. Diss. phil.
Innsbruck, MHVS 60 (1967). - Der Verfasser hat mir in verdankenswerrer Weise sein
maschinengeschriebenes Exemplar mit den Beilagen zur Verfügung gestellt. Vor der Drucklegung

seiner Arbeit konnte ich ihn noch auf die Akten und das Protokoll im
Kommissariats- und Sextariatsarchiv Schwyz wie auch auf drei Briefe von P. Konrad Holdener
an Augustin Schibig (Redingarchiv Schwyz, Teilnachlaß Aug. Schibig) und auf die
Ausführungen von A. Fuchs in Vaterland, Biogr. Skizze 31 f., aufmerksam machen.
Diese Quellen werden im Folgenden noch ausführlicher verwertet, zusammen mit weitern

Aufzeichnungen im Tagebuch Faßbind, das bereits Auf der Maur benutzt hat.
Nach der Veröffentlichung der Dissertation von Dr. Auf der Maur bin ich noch auf
folgende Quellen gestoßen: Stiftsarchiv Einsiedeln, A Z4B 118 und 133, Korrespondenz
in der Bistumsangelegenheit vom Jahre 1818 (zwei Briefe v. A. Fuchs an P. Konrad
Holdener); Nachlaß Pankraz Vorster (zahlreiche Briefe von Internuntius Belli und einige
Briefe von Kommissar Faßbind); Thomas Faßbind, Religionsgeschichte des Landes Schwyz
(V 53-55v); Staatsarchiv Zürich, Nachlaß Alois Fuchs (zwei Briefe v. J. M. Sailer an
A. Fuchs); Staatsarchiv Freiburg i. Ue., Nachlaß K. L. v. Haller (ein Brief v. J. A.
Hediger); «Aarauer Zeitung» 1818.
Im übrigen wurden die von Auf der Maur benutzten Quellen im Hinblick auf A. Fuchs
und seine Denkschrift noch eingehender ausgewertet. Das folgende Teilkapitel ist als
Zusammenfassung und Ergänzung der Innsbrucker Dissertation zu verstehen. Auf die
benutzte Arbeit wird gewöhnlich nur kapitel- oder abschnittweise hingewiesen. Wenn
demnach Einzelbelege fehlen, fußt die Darstellung immer auf Auf der Maur.
Aeltere Darstellungen zum Einsiedler Bistumsprojekt finden sich bei Kothing 132 ff.,
152-158, 164-181; Ochsner 122-127; Rudolf Henggeler, Abt Konrad Tanner von
Einsiedeln, MHVS 33 (1925) 1-139, zit. 92-108.

2 Zum Folgenden s. Auf der Maur 33-91.
3 Joachim Eichhorn (1518-1569), zweiter Stifter und 36. Abt (seit 1544) von Einsiedeln.

Erneuerte die wirtschaftlichen Grundlagen und restaurierte die Kirche. Ein Förderer der
Kath. Reform, vertrat er u. a. die Prälaten der fünf kath. Orte auf dem Konzil von
Trient (1562). - LThK 3, 723; Raymund Tschudi, Das Kloster Einsiedeln unter den
Aebten Ludwig II. Blarer und J. Eichhorn (1526-69), Diss. phil. Fribourg (Einsiedeln
1946).

149



Bistum vereinen. Gerne hätte er seinen geisdichen Freund, Abt Konrad Tanner,
der ahgemein großes Ansehen genoß und als Bürger von Arth das Schwyzer
Landrecht besaß, als Bischof von Einsiedeln gesehen. Doch Abt Konrad lehnte
Redings Vorhaben mit bemerkenswert realistischer Voraussicht ab. Auch Nuntius

Testaferrata griff die Idee nicht auf. So kam man denn einstweilen vom Plan
eines Einsiedler Bistums ab.

Im Sommer 1817 tauchte das Projekt neuerdings auf. Schwierigkeiten bei den
Bistumsverhandlungen, vor ahem der Plan eines vom Papst möglichst unabhängigen

Nationalbistums mit Bischofssitz in Luzern, den eine von den Kantonsregierungen

der ehemals konstanzischen Gebiete bestellte Kommission vorgelegt hatte,
brachten von Reding und den regierenden Landammann Franz Xaver von Weber

wieder auf den Gedanken, den neuen Bischof in Einsiedeln zu suchen. Doch
nochmals wies Abt Konrad das Ansinnen entschieden zurück.4 Einen entscheidenden

Anstoß erhielt Redings Lieblingsidee durch die Uebereinkunft zwischen den
ehemaligen Rivalen Bern und Luzern, das Bistum Basel aus den Kantonen Basel,
Bern, Solothurn, Aargau und Luzern wiederherzustellen und den Urkantonen
samt Zug den Beitritt freizugeben. Dieses nach dem Fah des Nationalbistums
angenommene luzem-bernische Bistumsprojekt vom Dezember 1817 war
Reding gar nicht genehm, da es auf staatskirchlichen Auffassungen beruhte und
eine Verbindung mit protestantischen Kantonen vorsah. Noch im gleichen Monat
wurden deshalb in Schwyz im Auftrag einer sog. gemischten, d.h. aus geistlichen
und weltlichen Vertretern zusammengesetzten Kommission, Gutachten für ein
Regularbistum Einsiedeln und ein Säkularbistum der Ur- oder Innerschweiz
bereitgesteht. Letzteres Projekt wurde aber aus finanziehen Gründen bald fallengelassen.
Am 21. Januar 1818 traten die Abgeordneten der Urkantone und Zug zu einer
Konferenz zusammen, um über die Abänderungen zu beraten, die bei einem
allfälligen Beitritt zum luzern-bernischen Abkommen begehrt werden sollten.
Schwyz sprach sich als einziger Stand gegen den Beitritt aus. Es zeigte sich zwar
zu Verhandlungen mit Luzern bereit, erstrebte aber im Grunde die Errichtung
eines eigenen Bistums. Die ablehnende Haltung der Schwyzer Delegierten trug
wesentlich zum Scheitern der Konferenz bei. Auch an der Kapitelsversammlung
vom 6. Februar erklärten sich ahe anwesenden Geistlichen dahin, «daß sie nicht
in den Verband mit unkatholischen Kantonen unter ein Bischthum eintreten werden,

nichts so sehr aber wünschen, als mit Uri, Unterwaiden und Zug ein Bischthum

zu bilden, doch ehnder ganz allein eins zu constituieren als auf die
erstbenannte Weis mit Bern, Luzern, Zürich, Aargau, Basel».5 Am 2. März beschloß
der Schwyzer Kantonsrat auf Antrag der gemischten Kommission, unter den
gegenwärtigen Umständen abzuwarten, welche Ansicht der Hl. Vater in der Frage
des luzern-bernischen Bistumsentwurfes vertreten werde. Zwei Wochen nach
der Gersauer Konferenz starb unerwartet rasch Alois von Reding im Alter von
erst 53 Jahren. Mit ihm wurde das Einsiedler Bistumsprojekt aber nicht zu
Grabe getragen, denn sein Vetter, der Schwyzer Pfarrherr und Kommissar Thomas
Faßbind, trat nun mit der gleichen Entschiedenheit für Redings Lieblingsgedanken

ein.6

4 «Das Bischthum zu Einsiedeln in der Person des Abten - so denke ich - wäre den kleinen

Kantonen nie ersprießlich, wäre dem Kloster sein gewisser Ruin, wäre dem Abten
eine Todesplage.» (Abt Konrad Tanner an Landammann F. X. v. Weber, 21. April 1817,
zit. bei Auf der Maur 38.)

150



Auf dessen Antrag hin hieß die Landsgemeinde vom 26. April 1818 das
bisherige Vorgehen der gemischten Kommission und des Landrates gut und
beschloß, diesen beiden Gremien auch weiterhin die Leitung der Bistumsverhandlungen

anzuvertrauen.7 Von großer Bedeutung für die folgenden Ereignisse ist
nun die vom Souverän ebenfalls beschlossene Information von Internuntius Belli8
zuhanden des Papstes. Sie geschah durch ein offizielles und ein privates Schreiben.

Das erste wurde am 4. Mai nach Luzern abgesandt. Darin teilte
Landammann Heinrich Martin Hediger dem Vertreter des HL Stuhles mit, die
Landsgemeinde habe den Wunsch geäußert, daß der Kanton Schwyz von einer
Verbindung mit teils nichtkatholischen Kantonen, wie es das luzern-bernische Bistumsprojekt

vorsehe, verschont bleiben möge. Die oberste Landesbehörde habe aber
noch keine Entscheidung treffen wollen, bevor sie das Urteil des Hl. Vaters
vernommen habe. Seinem Schreiben fügte Landammann Hediger den Wunsch hinzu,
seine Heiligkeit möge die geeignetsten Maßnahmen treffen, um das geistliche
Wohl des Schwyzer Volkes sicherzustellen; in dieser Angelegenheit verrraue dieses
sich ganz seiner väterlichen Sorge an. Dieser Wunsch wurde aber nach dem

getreu abgefaßt befundenen Protokoll von der Landsgemeinde nicht ausgesprochen,

denn diese hatte die Vorsorge für das geistliche Wohl dem Kanton und
nicht dem Papst übertragen.

Dem offiziellen Schreiben der Schwyzer Regierung kam nun ein Privatschreiben
Kommissar Faßbinds zuvor, das wegen seiner falschen Information für das weitere

Vorgehen Roms die weittragendsten Folgen haben sollte. Nach Faßbinds
Aufzeichnungen hat die «Gemeind» beschlossen, «den hl. Vatter zu bitten, daß

er uns mit dem Verband mit unkatholischen Kantonen verschone und uns eine
besondere Diöcesan-Einrichtung anbahnen und bestimmen möchte».9 Anstelle dieses

im zweiten Teil zwar auch nicht protokollgetreu wiedergegebenen Beschlusses
teilte der Bischöfliche Kommissar Internuntius Behi mit, der Kanton Schwyz
wolle sich entweder direkt dem Hl. Stuhl unterstellen oder der Hl. Vater möge
den Abt von Einsiedeln zum Bischof bestimmen.10 Faßbind glaubte demnach,
daß das Schwyzer Volk mit der Genehmigung des bisherigen Vorgehens der
gemischten Kommission und des Landrates auch die dort erwogenen zwei
Projekte gebilligt habe und nun den Entscheid zwischen den zwei Vorschlägen dem
Hl. Vater überlasse. Damit war er aber einem schweren Irrtum zum Opfer
gefallen, denn an der Landsgemeinde sprach niemand von den beiden Möglichkeiten,
und der lerzte Entscheid in der Bistumsfrage blieb dem Souverän und nicht dem
Papst vorbehalten. Doch der Schwyzer Pfarrer glaubte, die Landsgemeinde habe

5 Tgb. Faßbind I 336 (Faßbind schreibt aus Versehen Zürich statt Solothurn.)
8 Pfr. Faßbinds Mutter, Margarita Elisabetha von Reding, gest. 1789, war eine Tochter von

Wolfgang Dietrich von Reding (1678-1729), Oberstwachtmeistet im franz. Regiment
J. F. v. Reding und Landeshauptmann der March (HBLS 5, 554 Nr. 82; Ochsner 8, 15).
Ein Teil von Faßbinds Nachlassenschaft, so u. a. sein zweibändiges Tagebuch, fiel deshalb
an die Redingsche Seite.

7 Ueber die Landsgemeinde vom 26. April und ihre Folgen s. Auf der Maur 91-122.
8 Francesco Belli (um 1787-1820), Kanonikus, Auditor von Nuntius Carlo Zeno, nach

dessen Abreise im Herbst 1817 Internuntius bis zur Ankunft des neuen Nuntius Vinzenz

Macchi (Dez. 1818). Auf der Maur 46.
9 Tgb. Faßbind I 339.

48 Der Internuntius behauptete, Faßbind habe von ihm sogar verlangt, daß er sich beim
Papst für ein Bistum Einsiedeln einsetze (StiAE, Nachlaß P. Vorster, Brief Faßbinds v. 17.
Juni 1818, Nr. 2750).

151



in seinem Sinn entschieden und betrachtete deshalb die protokollarische Fassung
des Landsgemeindebeschlusses und die regierungsrätliche Mitteilung an den
Internuntius als falsch.11 Fortan war er nicht mehr von der Ansicht abzubringen, daß
das letzte Wort im Bisrumsgeschäft beim Papste liege.

Internuntius Belli fand es nicht nötig, den von Faßbind angesagten Bericht
des Regierungsrates abzuwarten, nachdem ihm der einflußreiche und angesehene
Schwyzer Pfarrer bereits privaten Bericht erstattet hatte. So übermittelte er denn
schon am 2. Mai Faßbinds Nachricht nach Rom. Bellis Depesche wurde von der
Kurie um so freudiger aufgenommen, als die Verhandlungen mit den in Rom
weilenden luzern-bernischen Gesandten nur sehr zäh verliefen. Auch Pius VII.
zeigte sich vom Beschluß des Schwyzer Volkes sehr befriedigt und glaubte, dessen

Wünschen entsprechen zu können. Inzwischen war auf der Nuntiatur auch der
offizielle Bericht der Schwyzer Regierung eingetroffen. Auch Belli bemerkte den
Unterschied zwischen den beiden Meldungen über den Landsgemeindebeschluß,
fand es aber nicht nötig, sich bei Faßbind über den genauen Wortlaut zu erkundigen

und Rom unverzüglich über die Möglichkeit einer ungenauen Information
aus Schwyz zu unterrichten. Erst am 16. Mai wies er bei der Bekanntgabe des

regierungsrädichen Berichtes darauf hin, daß dieser im Gegensatz zu einem
frühern Bericht keine Vorschläge betr. die Bistumseinrichtung enthalte. Doch als
diese Depesche Ende Mai in Rom eingetroffen war, hatte Kardinal Consalvi12 den
Internuntius bereits darüber informiert, daß sich der Hl. Vater für den zweiten
Vorschlag der Landsgemeinde entschieden habe, also den Abt von Einsiedeln zum
Bischof des Kantons Schwyz zu erheben beabsichtige. In seiner Depesche vom
23. Mai gab der Kardinalstaatssekretär bereits bekannt, daß er mit nächster Post
das Konsistorialdekret samt den erforderlichen Instruktionen und Vollmachten
zur Durchführung des üblichen Prozesses zusenden werde, was denn auch eine
Woche später geschah. Mit dem auffallend raschen Entscheid wollte Rom, wie
Consalvi durchblicken ließ, ein Exempel statuieren und den Beweis erbringen,
daß nicht der Hl. Stuhl für die stockenden Bistumsgespräche verantwortlich sei.

Die Erhebung Einsiedeins zum Bischofssitz kam Pius VII. vor allem deswegen
gelegen, weil er darin ein wirksames Mittel sah, die Abtei St. Gallen wiederherzustellen.13

Internuntius Belli sah sich nun in die unangenehme Lage versetzt, Abt Konrad
die Absicht des Hl. Vaters mitzuteilen. Als Tanner am 7. Juni vom päpsrlichen
Vorhaben Kenntnis erhielt, brach er in Tränen aus und versicherte, er werde sein
Amt niederlegen. Nach Schwyz berichtete Belli Kommissar Faßbind zuhanden
der Regierung, daß der Hl. Vater von den beiden an der Landsgemeinde
vorgebrachten Projekten jenem den Vorzug gegeben habe, welches die Erhebung der
Abtei Einsiedeln zum Bistum bezwecke. Im Augenblick bemühe er (Belli) sich,

11 StiAE, Faßbind-Vorster, ders. Brief.
12 Ercole Consalvi (1757-1824), 1800 Kardinal und Staatssekretär Pius' VII. Sein Widerstand

gegen die «Organischen Artikel» und die Gewaltpolitik Napoleons veranlaßte
diesen, beim Papst seinen Rücktritt zu erzwingen (1806). Consalvi blieb aber weiterhin
Berater Pius' VIL, dessen Schicksal er nach der Aufhebung des Kirchenstaates teilte.
1814 war er wieder Staatssekretär. Seinem diplomatischen Geschick gelang auf dem
Wiener Kongreß die fast völlige Wiederherstellung des Kirchenstaates und später der
Abschluß mehrerer wichtiger Konkordate zur Festigung der kirchlichen Verhältnisse.
LThK 3, 42 f.

12 StiAE, Belli-Vorster, 9. Juni 1818 (Nr. 2741).

152



die Angelegenheit so zu regeln, daß Abt und Kapitel die soeben getroffene Wahl
gerne annehmen werden. Bellis Schreiben rief bei Faßbind erneut ein
Mißverständnis hervor. Dieser bezog das in diesem Zusammenhang unglücklich gewählte
Wort «Wahl» auf Abt Konrad, während Behi die Bevorzugung des Einsiedler
Bistumsprojektes gegenüber der direkten Unterstellung unter Rom im Auge
hatte.14 Die Mitglieder der gemischten Kommission, die zusammen mit der
Regierung und dem Landrat das Schreiben Bellis ohne lange Ueberlegung im Sinne
Faßbinds verstanden hatten, beschlossen am 7. Juni, Papst Pius und seinem
Gesandten für die Entsprechung ihrer Wünsche zu danken und dem neugewählten
Bischof eine Glückwunschdeputation zu entsenden. Als man in Einsiedeln
davon Kennmis erhielr, wurde unverzüglich ein Kapitel einberufen, um den
gratulierenden Schwyzer Herren eine klare Antwort übermitteln zu können. Dieses
beschloß am 8. Juni nach ausgiebiger Diskussion, dem Hl. Vater bei aller Wahrung

von Ehrfurcht und Gehorsam all das vorzulegen, was das Kloster von der
Annahme des Bistums abschrecke, ja abschrecken müsse.15 Die Schwyzer
Deputierten waren tief bestürzt, als sie am folgenden Tag unmittelbar vor ihrer
Abreise durch einen Expreßbrief des Abtes über den Kapitelsbeschluß unterrichtet
wurden. Sie machten sich aber dennoch nach Einsiedeln auf und erlangten schließlich

unter beschämenden Umständen eine Audienz beim aufgebrachten Abt, der
der Schwyzer Gesandtschaft die Vorstellungen des Klosters entgegenhielt.16

Internuntius Belli war über die Entsendung einer Glückwunschdeputation sehr

verärgert. Als Hauptverantwortlicher erschien ihm Faßbind, der das in Rom zur
Debatte stehende Klosterbistum vorschnell zur ausgemachten Sache erklärt habe.17
Daß sein Bericht nach Schwyz über die schon getroffene Wahl auch anders
ausgelegt werden konnte, war ihm völlig entgangen. Der rasche Entscheid Roms
zugunsten eines Einsiedler Bistums erregte in der ganzen Eidgenossenschaft beträchtliches

Aufsehen. Im Kloster Einsiedeln zweifelte man nicht daran, daß Belli dem
Plan zum Durchbruch verholfen habe.18 Da dieser früher zugesichert hatte, die
Interessen des Stiftes zu wahren, bezichtigte man ihn nun der Doppelzüngigkeit.
Auch einige Kantone, insbesondere Luzern und Bern, unterzogen Bellis Verhalten
einer scharfen Kritik und beschuldigten ihn geheimer Machenschaften. Behi war
14 Von einer Wahl Abt Konrads zum Bischof von Einsiedeln konnte schon deswegen

keine Rede sein, weil der der Errichtung eines neuen Bistums vorangehende Prozeß
noch gar nicht durchgeführt worden war.

18 Nur drei Kapitularen waren ausgesprochene Befürworter einer Bistumserhebung (Auf der
Maur 107).

,3 StiAE, Faßbind-Vorster, 13. Juni 1818 (Nr. 2746). - Faßbind führt dazu im einzelnen
aus: Schon an der Hofpforte seien die weltlichen und geistlichen Herren aus Schwyz
angehalten und vom Stiftsdekan und sechs Kapitularen über die Haltung des Klosters
aufgeklärt worden. Oeffentlich beschämt seien sie dagestanden. Als sie endlich bis zum
Audienzzimmer vorgedrungen seien, habe sie der aufgebrachte, schwer schnaufende
Abt am Weitergehen gehindert. Der Zorn des Prälaten sei am meisten gegen ihn
(Faßbind) gerichtet gewesen. Der Schwyzer Pfarrer schreibt weiter, er habe dem Abt
erklärt, daß nicht Schwyz, sondern der HI. Vater ex motu proprio diese Verfügung
getroffen habe. Es sei das Werk der göttlichen Vorsehung, und Religiösen stehe es am
wenigsten an, sich gegen Gott und Papst aufzulehnen. Abt Konrad habe sich dann
ausgebeten, dem Hl. Vater Vorstellungen zu machen. Am Schluß seines Briefes an Exabt
Vorster meint Faßbind: «Die hl. Apostel errichteten mit wenigerer Mühe 100 Bisch-
thümer mitten in der heidnischen Welt, als wir mitten im Christenthum! »

47 StiAE, Belli-Vorster, 16. Juni 1818 (Nr. 2749).
48 ders. Brief Bellis.

153



über diese Vorwürfe zu Recht empört, denn in der Tat war die Idee eines
Bistums Einsiedeln nicht von der Nuntiatur und der sie instruierenden römischen
Kurie ausgegangen. Die Urheber und Verteidiger dieses Planes lagen bei der
weltlichen und geistlichen Obrigkeit von Schwyz, besonders bei Faßbind, dessen

voreilige Weiterleitung eines falsch verstandenen Landsgemeindebeschlusses den
römischen Entscheid wesentlich beeinflußt hat. Der Internuntius hat denn auch
mit Recht Kommissar Faßbind als Urheber des Plans bezeichnet19 und bei dieser

Gelegenheit auch Exabt Pankraz Vorster20 vor Verdächtigungen in Schutz
genommen.21

Im Kloster Einsiedeln waren nur wenige Kapitularen für ein Regularbistum
gestimmt. Doch als Pius VII. in einem väterlichen Schreiben vom 11. Juli 1818
in betreff der Integrität des Klosters beruhigende Zusicherungen abgegeben
hatte, war ein ansehnlicher, vieheicht sogar überwiegender Teil der im Kloster
lebenden Mönche bereir, «die überflüssigen Sorgen aufzugeben und sich und all
das Ihrige mit vollkommen kindlichem Zutrauen und Freude ihm
anzuvertrauen».22 In Rom war deshalb die Verwunderung groß, als das vom 3.-15.
September versammelte Generalkapitel unter dem Einfluß der Kapitularen auf Außenposten

den Plan vöhig negativ beurteilt hatte. Zur Abwendung eines Klosterbistums

wurde sogar ein feierliches Choralamt gesungen.23 In der Folge wurde
aber wiederum ein Enrscheid getroffen, der ganz auf den Wunsch von Abt und
Kapitel abgesteht war.

Trotzdem machte aber die schwyzerische Obrigkeit einen neuen Versuch, das

Bistum Einsiedeln zu verwirklichen. An der Sitzung der gemischten Kommission

19 StiAE, Belli-Vorster, 20. Juli 1818 (Nr. 2759).
89 Pankraz Vorster (1753-1829), letzter Fürstabt von St. Gallen (1796). Verlor 1798 nach

zähem Widerstand gegen die demokratische Volksbewegung die Landesherrschaft, mußte
1799 sein Stift verlassen und verschuldete, zusammen mit seinem Gegenspieler,
Landammann Karl Müller-Friedberg (1755-1836), im gutgemeinten, jedoch zu starren
Festhalten an der Souveränität den Untergang der Abtei, die trotz seiner unermüdlichen,
aber öfters ungeeigneten Restaurationsbestrebungen 1805 vom Staat liquidiert wurde.
LThK 4, 219. -Die Bulle «Ecclesias, quae antiquitate et dignitate praestant» v. 2. Juli 1823
betr. die Errichtung des Bistums St. Gallen und dessen Vereinigung mit dem Bistum
Chur entzog dem Abt seine bischöflichen Jurisdiktionsrechte; das Kloster St. Gallen
wurde aber niemals kanonisch aufgehoben, s. Ivo Fürer, Die Eigentümer der st.
gallischen Bistumsfonds und der aus Kirchengut hervorgegangenen Fonds des kath.
Konfessionsteils des Kt. St. Gallen vom Standpunkt des Kirchenrechts aus betrachtet, Diss,
iur. can. Rom (Herisau I960). - Vorsters Nachlaß im Stiftsarchiv Einsiedeln umfaßt über
3700 Akten, Briefe, Entwürfe, Kopien, Zeitungen etc. aus den Jahren 1801-29, sowie
3 Bde. Tagebücher (1796-1829).

24 StiAE, Belli-Vorster, 4. Juli 1818 (Nr. 2757). - Ueber die Bistumspolitik des ehemaligen
Abtes von St. Gallen sind aus der ersten Hälfte des Jahres 1818 folgende Tatsachen
bekannt: Internuntius Belli bat Vorster um die Jahreswende, ihm seine Ansichten über
die Bistumsangelegenheiten mitzuteilen. Dieser sprach sich u. a. gegen Luzern als Bischofssitz

aus (Briefkonzept an Belli, 6. Jan. 1818, Nr. 2665). Im Frühjahr 1818 wandten
sich Nidwalden und Schwyz an den Abt mit der Bitte, ihre Interessen der römischen
Kurie vorzutragen. Dieser tat es nur ungerne, denn er wollte sich lediglich um die
Wiederherstellung der Abtei St. Gallen bemühen. «Das Wohl der Religion» forderte ihn
aber zum Handeln auf. Ein Bistum Einsiedeln schien ihm die beste Lösung für die
kleinen Kantone zu sein (Briefkonzept an Nuntiatursekretär Mazio, 14. März 1818, Nr.
2701). s. auch Auf der Maur 61, 106, 232.

22 Schreiben von Abt und Konvent an den Papst, 3. Aug. 1818 (zit. bei Auf der Maur 142).
23 s. Anm. 65.

154



vom 1. Oktober24 wurde auch die Frage aufgeworfen, wie die Mehrheit der
Geistlichen zum Einsiedler Bistumsprojekt eingestellt sei. Sowohl der Dekan des
Marchkapitels und Pfarrer von Lachen, Ganginer25, wie auch die Pfarrherren Ric'ken-
bacher von Steinen26 und Feierabend von Küßnacht27 hatten keine Bedenken zu
behaupten, alle Geistlichen wären einem Regularbistum geneigt, was aber
Faßbind gar nicht scheinen wohte. In der Abstimmung sprachen sich alle
Kommissionsmitglieder mit Ausnahme eines einzigen weltlichen Herrn dahin aus, daß
für ein Bistum Einsiedeln fortgearbeitet werden möchte. Als Abt Konrad davon
Kenntnis erhielt, säumte er nicht, in einer ausführlichen Denkschrift nochmals
die ablehnende Haltung der Klosterfamilie zu begründen.28 Subprior P. Karl
Müher29 und der aus Schwyz stammende und mit Alois Fuchs befreundete P.
Konrad Holdener30 erhielten den Auftrag, das Memorial nach Schwyz zu bringen
und dem Kantonsrat einzureichen. Am 11. Oktober - es war gerade Kirchweihsonntag

— trafen die beiden Kapitularen in der «Residenz» ein. Ihr Erscheinen

24 RG Faßbind V 54v.
28 Georg Anton Ganginer (1778-1842), 1807 bis zum Tod Pfarrer von Lachen, 1807

Bischöfl. Kommissar des äußern Landes Schwyz, 1814 Dekan des Kapitels March-Glarus,
1826 erster schwyz. Domherr der Kathedrale Chur. Stand in engen Beziehungen zu
Wessenberg, der ihm öfters eigenhändig schrieb und ihn wegen des Eifers lobte, mit
dem er seine Anordnungen durchführte. Pfr. Faßbind spricht von «den vielen Neuerungen

in Religionssachen», die vor allem Ganginer und sein Kollege in Tuggen (Johann
Baptist Steiner, s. Dettling 312) eingeführt hätten (Tgb. I, 1809, 127 f.). Ganginer
förderte in seiner Gemeinde das Schul-, Berufs- und Krankenwesen.
Justus Landolt, Die Geschichte der Kirchgemeinde Lachen, nach urkundlichen Quellen.
Gfr. 31 (1876) 1-112, zit. 77 ff.; Johann Georg Mayer, Zur Geschichte des Landkapitels
Zürich. Gfr. 34 (1879) 1-49, zit. 27; Urban Meyer, Gedenkblätter aus der Geschichte
der Pfarrei Lachen zum 400. Gedächtnistage ihrer Gründung, Lachen 1920, 30 ff.; NZZ
Nr. 27 v. 4. März und SKZ Nr. 11 v. 12. März 1842.

23 Joseph Karl Anton Rickenbacher (1763-1846) von Illgau, Studien in Schwyz, Solothurn
und Freiburg i.Ue., 1787 ordiniert. Fünf Jahre Vikar in seiner Heimatgemeinde, 1794
bis zum Tod Pfarrer von Steinen. 1813 Sextar des Vierwaldstätterkapitels. Freund der
helvetischen Verfassung. Großer Förderer des Schulwesens.
Alois Dettling, Einiges über das schwyz. Volksschulwesen vor 1798, Schwyz 1933, 141
bis 158; Kälin (Reg.); RG Faßbind III 390r (Verzeichnis der Sextare); SKZ Nr. 29
v. 18. Juli 1846; Ochsner 37 f.; Sialm 62 f.; Auf der Maur 56.

27 Nikolaus Bernhard Feierabend (1779-1859) von Engelberg, 1795 Profeß, 1802 Ordination,

Präfekt an der Klosterschule Engelberg. 1807-09 Professor der Physik in Luzern
(ein Vorgänger von Fuchsens Lehrer Andreas Estermann), 1810 säkularisiert. Kaplan in
Niederrickenbach, Ingenbohl und Küßnacht. 1815-56 Pfarrer von Küßnacht.
SKZ Nr. 76 v. 21. Sept. 1859; SZ 1859 Nr. 212 und 221 (nur Erinnerungen); Benedikt

Gottwald, Album Engelbergense, Lucernae 1882, p. 138; Franz Wyrsch in:
Pfarrkirche St. Peter und Paul, Küßnacht am Rigi. Immensee 1965, 51-54; Studer 113 f.
Sein Bruder, der Arzt und Schriftsteller Joachim Feierabend (1780-1842; HBLS 3, 131),
lebte von 1816-22 in Schwyz. Er war einer der ältesten und vertrautesten Freunde v. A.
Fuchs (Vadiana, Fuchs-Federer, 17. April 1837).

28 veröffentlicht bei Kothing 167-174 und in der ThQ 1 (1819) 517-526.
29 Karl Müller (1774-1853) von Näfels, 1794 Profeß, 1813 Subprior, 1818-21

Fraterinstruktor und Novizenmeister, 1822-46 Stiftsdekan. Henggeler III 473.
39 Konrad Holdener (1792-1830), 1811 Profeß, 1816 Priester, bis zu seiner Versetzung

nach Bellenz (1829) Professor der Theologie, Brüderinstruktor (ab 1822) und Bibliothekar

(ab 1823). Verfasser verschiedener gedruckter und ungedruckter Schriften vorwiegend

theol. Inhalts. - Henggeler III 482 f.; Faßbind-Waser 31 (Marti Holdener, cho-
ralis); Vaterland 178 f. - Von P. Konrad stammt der erste überarbeitete Entwurf der
Denkschrift.

155



erregte Aufsehen und gab zu widersprechenden Deutungen Anlaß. In zahlreichen
Gesprächen mit Behörden und Volk machten sie die betrübliche Erfahrung, daß
die überwiegende Mehrheit des Bezirkes Schwyz auf dem vorgeschlagenen Bistum
Einsiedeln beharre. Nach der Kantonsratssitzung vom 14. Oktober erhielten sie
den Bescheid, daß das ganze Bistumsgeschäft wegen Abwesenheit mehrerer
Ratsmitglieder und angesichts der Wichtigkeit der Sache auf den 23. Okrober
verschoben worden sei. Den Abgeordneten des Klosters blieb deshalb nichts anderes

übrig, als unverrichteter Dinge in die Waldstatt zurückzukehren.
Am 13. Oktober 1818 traf auf der Nuntiatur die Antwort des Hl. Stuhles auf

die Beschlüsse des vor einem Monat zu Ende gegangenen Generalkapitels ein.
Darin legte Kardinalstaatssekretär Consalvi dar, daß der Hl. Vater von Anfang
an beteuert habe, die Erhebung der Abtei Einsiedeln zum Bischofssitz nicht
vorschreiben zu wollen, wenn der Abt nicht versichere, daß die Disziplin und die
wirtschaftliche Grundlage des Klosters sichergestellt seien. Da nun aber anstehe
beruhigender Zusicherung nur neue Befürchtungen vorgebracht worden seien
und zudem ein Abkommen zwischen dem Kloster und der Regierung fehle, könne
er sich nicht für die Bistumserrichtung entschließen. In Rom waren damit die
Würfel bereits gefallen. Internuntius Belli bemühte sich aber, diesen Sachverhalt
zu verschleiern. Sein reichlich kurzer und unklarer Bericht an Abt Konrad, den
dieser bald nach der Rückkehr der beiden deputierten Patres erhalten hatte,
erweckte den Anschein, als würde sich der Papst nach einer für gut erachteten
Verzögerung voraussichtlich doch für ein Bistum Einsiedeln entscheiden. Ein
genauerer Bericht von anderer Seite konnte den Abt indessen wieder zuversichtlicher

stimmen. Auch an die Schwyzer Regierung sandte Belli nur einen kurzen
Bericht, der in seiner sehr allgemein gehaltenen Form den Beschluß Pius' VII.
nicht klar wiedergab. Um so größere Bedeutung wurde deshalb der bevorstehenden

Kantonsratssitzung beigemessen.
Professor Fuchs widmete sich zu dieser Zeit den anfallenden Schulgeschäften,

die es auf den Semesterbeginn nach Aherheiligen zu erledigen gab. Die Trennung

von Konstanz bedauerte er schon damals,31 wußte aber zu dieser Zeit wohl
kaum, daß ausgerechnet Landammann Alois von Reding, dessen Familie und
Verwandrschaft er nahestand, so eifrig und hartnäckig für dieses Ziel gearbeitet
hatte, daß selbst Nuntius Testaferrata ihn vor übereilten Schritten warnen mußte.32
Als er später erfuhr, mit welchen Mitteln die Sonderung erreicht worden war,
geriet er jedesmal in helle Empörung, wenn dieses Thema zur Sprache kam.33

Das Projekt eines Einsiedler Bistums war Fuchs wie jedem andern am öffentlichen

Geschehen interessierten Bürger aus Gesprächen und Presseberichten be-

84 Vaterland, Biogr. Skizze 33; Suspension 93 Anm.
32 Aymon de Mestral, Aloys von Reding. Ein Held des nationalen Widerstandes, Zürich

1945, 270-275; vgl. Fuchsens postume Ehrung v. Alois von Reding an der Morgartenfeier

v. 15. Nov. 1818 (S. 137).
23 Vaterland 162 Anm., Wünsche 123, Glauben II 263. - Ueber die Abtrennung der

Schweiz. Quart vom Bistum Konstanz (1814) s. Kothing passim; Gröber II 312-342;
Eugen Isele, Die Säkularisation des Bistums Konstanz und die Reorganisation des Bistums
Basel, Basel-Freiburg 1933, 198-207; Wessenberg I 64-73.

34 Am Kapitel vom 6. April 1818 stimmten alle Anwesenden (mit Ausnahme eines ein¬

zigen) wie an der Versammlung vom 6. Februar gegen einen Beitritt zum luzern-bernischen

Bistumsprojekt (RG Faßbind V 51r)- Vom Einsiedler Bistumsprojekt war aber
nicht die Rede.

88 StiAE, A Z4B 118, A. Fuchs an P. Konrad Holdener, 10. Nov. 1818.

156



kannt. Von befreundeten Mitbrüdern mochte er noch Näheres erfahren haben,
doch genaue Informationen kamen ihm wie vielen andern Geisthchen nicht zu
Ohren, da das Priesterkapitel Schwyz hierüber nie gesprochen hatte.34 Als P. Konrad

Holdener zur Uebergabe der Denkschrift in Schwyz weilte, fand Fuchs leider
keine Gelegenheit, mit seinem Freund zu sprechen.35

Je näher die Sitzung des Kantonsrates heranrückte, desto stärker heßen sich
auch die Bistumsgegner vernehmen. Nach den Beobachtungen der beiden
Kapitelsdeputierten bildeten diese den kleinern, aber aktivern Teil. An der
Kantonsratssitzung vom 14. Oktober hatten sie sich deutlich bemerkbar gemacht. Auch
einige Schwyzer Geistliche hielten nun mit ihrer Meinung nicht mehr hinterm
Berg. Sie ärgerten sich vor allem über die öfters geäußerte Behauptung, das
Einsiedler Bistum werde von der gesamten Weltgeistlichkeit gewünscht. Sie waren
überzeugt, daß bei einer allgemeinen Aussprache im Priesterkapitel nur ein
verschwindend kleiner Teil aus Ueberzeugung für ein Regularbistum stimmen würde.
Die folgende Entwicklung gab ihnen recht. Es war vor allem Augustin Schibig,
der zum entschiedenen Widerstand drängte. Der Freund Wessenbergs hatte sich
schon 1813/14 ahe Mühe gegeben, die Trennung von Konstanz zu verhindern
und wurde dabei von vielen weltlichen und geistlichen Herren in Schwyz unterstützt,

die nach Faßbind ebenfalls «der neuen Lehr ergeben» waren.36 Mit viel
Eifer trat auch Rektor Suter gegen ein Klosterbistum auf.37 Ihnen schlössen sich
an: Pfarrhelfer Fidel von Rickenbach38, Faßbinds Kommissariatsadjunkt, Professor
Martin Anton Häring39 und alt Rektor Alois Bürgler, der vor nicht langer Zeit
aus Holland zurückgekehrt war und nun während der Krankheit seines Bruders
Melchior seine Heimatpfarrei Ihgau betreute.40

Prof. Fuchs war ebenfalls ein entschiedener Gegner eines Regularbistums. Als
jüngster von ahen hielt er sich aber bescheiden im Hintergrund. Doch seine
Mitbrüder erkannten in ihm den rede- und schreibgewandten Professor, der sich voh
jugendlichen Idealismus Kirche, Volk und Heimat verschrieben hatte. Sie wollten

ihn deshalb an die Spitze der Gegenbewegung stehen.41 Fuchs sträubte sich

heftig, die angetragene «Berufung» anzunehmen. Nach einigem Widerstand gab
er aber im Interesse der Sache nach. Als man den Vorstellungen der opponierenden

Geisthchen keine Aufmerksamkeit schenken wohte, verfaßte er, von verschiedenen

Seiten dazu aufgefordert, in aher Eile eine Denkschrift, um dem am 23.
Oktober tagenden Kantonsrat die Argumente der Gegner darzulegen. Das
Memorial wies, von einigen Abweichungen abgesehen, manche Aehnlichkeiten mit
jenem des Klosters Einsiedeln auf, obwohl der Verfasser von dieser Vorstehungs-

38 Tgb. Faßbind I 194.
37 Vaterland, Biogr. Skizze 31 Anm. Suter hatte seine theol. Studien in Einsiedeln absolviert.

88 Fidel von Rickenbach (1771-1848) von Arth, Frühmesser in Goldau, 1803 als solcher
in Schwyz, 1806 zweiter Pfarrhelfer, 1811 Kommissariatsadjunkt, 1819 Custos, 1824
auch Beichtiger der Klosterfrauen (in der Nachfolge G. F. Suters), 1829-42 Pfarrer
von Arth. - RG Faßbind V 74r; Tgb. Faßbind I 44, II 74; Dettling 293; Faßbind-
Waser 6. Frdl. Mitteilung des kath. Pfarramtes Arth. - Aug. Schibig nannte seinen
Mitbruder nach Joh. 1, 47 einen «verus Israelita» (StA SZ, Aug. Schibig, Historisches über
den Kt. Schwyz I 51). Er schrieb wohl auch den Abschiedsartikel in dem von ihm
mitredigierten «Schwyzerischen Volksblatt» Nr. 12 v. 21. März 1829.

89 Auch Häring studierte eine Zeitlang in Einsiedeln.
40 Ezechiel Britschgi, Illgauer Chronik, Schwyz 1949, 60.
44 Das Folgende nach Vaterland, Biogr. Skizze 31 f., s. auch Suspension 95 f.

157



schrift noch keine nähere Kenntnis besaß. Der Entwurf wurde mit sehr wenigen
und unbedeutenden Aenderungen angenommen. Gerne hätte man noch einige
unpassende Ausdrücke abgeändert, doch blieb hiefür keine Zeit mehr übrig.42 In
der Nacht auf den 23. Oktober wurde das Ganze ins reine geschrieben und am
Morgen um 8 Uhr von Rickenbach, Schibig, Suter, Fuchs, Häring und Bürgler
signiert.

Fuchsens umfangreiche Denkschrift verficht nach einem einleitenden geschichtlichen

Ueberblick im ersten Teil das Mitsprache- und Mitbestimmungsrecht der
Geistlichen bei der Errichtung eines neuen Bistums. Im zweiten Teil wird vom
eben behaupteten Recht Gebrauch gemacht und zum Einsiedler Bistumsprojekt
Stehung bezogen.43

Einleitend weist Fuchs mit Nachdruck auf die Wichtigkeit der Bistumsfrage
hin, die jeden Schwyzer beschäftigen müsse, in dem noch warme Religions- und
Vaterlandsliebe im Herzen schlage. Die ganze Angelegenheit wird als die
bedeutendste der Kirche wie des Staates aufgefaßt. Nach einem kurzen geschichtlichen

Rückblick auf die ältesten Bistumsverhältnisse in der Schweiz wird der
Einsatz der Schwyzer Regierung in den vier Jahren seit der Trennung von Konstanz

gerühmt, aber auch die Vermutung ausgesprochen, daß das Scheitern der

Bistumsprojekte gesamteidgenössisch wie kantonal darauf zurückzuführen sei, daß

man die ganze Angelegenheit mehr als politischen denn als kirchlichen Gegenstand

betrachtet habe.
Im ersten Teil versucht Fuchs den Nachweis zu erbringen, daß alle Geistlichen

in gleicher Weise das Recht hätten, bei Errichtung eines Bistums mitzureden und
mitzustimmen.44 Als rechtliche Grundlage bezeichnet er das kanonische Recht,
doch erscheint dieses identisch mit dem aus dem Naturrecht hervorgehenden
Naturgesetz, das in diesem Fah befiehlt: Imperaturus omnibus, eligi debet ex
omnibus.45 Dieses unabänderliche Gesetz der Vernunft werde an der Landsgemeinde
befolgt, wo jeder Kantonsbürger frei, öffentlich und ungehindert seine Meinung
äußern und das Stimmrecht ausüben könne. Auch der Abt von Einsiedeln habe
diese «kanonische Rechtsform» beobachtet, indem er sämtliche Kapitularen zu
einem Generalkapitel einberufen habe, obwohl er über jedem Kapitularen —

42 StiAE, A Z4B 117, Aug. Schibig an P. Konrad Holdener, 9- Nov. 1818. Fuchs verfaßte
die Denkschrift wohl erst am Abend des 21. Oktober.

48 Das Original der Denkschrift vom 22. Oktober 1818 liegt im Staatsarchiv Schwyz
(Mappe I 523). Eine Abschrift findet sich in Auf der Maurs ungedruckter Dokumentensammlung

581-595. (Ein Exemplar dieser Sammlung liegt ebenfalls im Staatsarchiv
Schwyz.) Einen um gewisse Stellen gekürzten Abdruck brachte die in Tübingen erscheinende

«Theologische Quartalschrift» 1 (1819) 527-545 (ohne Unterschriften). Auszüge
veröffentlichte zunächst die «Aarauer Zeitung» Nr. 146 v. 7. Dez. 1818, später Kothing
175-178.

44 Auf der Maur spricht mehrmals vom Mitspracherecht, das Fuchs für alle Geistlichen
verlange. Fuchs fordert aber, wie aus mehreren Stellen seiner Denkschrift hervorgeht,
auch ein Mitbestimmungsrecht. - Betr. Bischofswahl erscheinen Fuchsens Aussagen
widersprüchlich. Einmal spricht er das Wahlrecht einem Kapitel oder der Regierung zu,
ein andermal verlangt er die Wahl durch Klerus und Volk, wie es in der frühchristlichen

Zeit der Fall gewesen sei. Der Widerspruch ist wohl auf die rasche Abfassung
des Textes zurückzuführen.

45 Hier sind offenbar Einflüsse des aufgeklärten Landshuter Kanonisten J. B. Andres zu
verspüren, dessen Kirchenrecht (wie jenes des Josephinismus und Febronianismus im
allgemeinen) vom Naturrechtsdenken geprägt war; s. auch Isele 242 f. Anm. 77 (vgl.
Anm. 33).

158



auch dem angesehensten — viel höher stehe als der angesehenste Weltgeistliche
über dem unangesehensten. Nach diesem Grundsatz hätte auch die gesamte
Weltgeistlichkeit versammelt werden müssen. Dies sei aber niemals geschehen, obwohl
man die Notwendigkeit gefühlt und deshalb stets versichert habe, der Säkularklerus

wünsche den Abt von Einsiedeln zum Bischof. Letzteres sei jedoch nicht
erwiesen, denn auch sehr ehrwürdige Geistliche hätten nach dem Eintreffen der
Berichte aus Rom gefragt, ob denn die Erhebung des Klosters zum Bischofssitz
ihr Beschluß gewesen sei oder nicht vielmehr ihrem Willen widersprochen habe.

Im zweiten Teil seiner Denkschrift begründet Fuchs sehr ausführlich die
negative Haltung zum Einsiedler Bistumsprojekt. Seine Darstellung läßt sich in
vier Abschnitte gliedern:
a) Hinweis auf die Gefahren für Rechte und Freiheiten von Regierung und

Geistlichkeit

Fuchs ist überzeugt, daß Regierung und Geistlichkeit ihrer vorzüglichsten Rechte
verlustig gingen, wenn sie einem Einsiedler Bistum zustimmen würden. Das
bisweilen betrübliche Verhälmis zwischen Schwyz und dem Kloster - man denke
besonders an den lang andauernden Marchenstreit — und das Schicksal anderer
Regularbistümer geben ihm zu denken. Er sieht seinen Heimatkanton unter der
geistlichen Führung Einsiedeins einer wahren Gewaltherrschaft ausgesetzt: «Wir
wollen das Bedenkliche nicht weiter entwickeln, da es ohnehin jedem, der Freyheit

und Selbständigkeit liebt, hinlänglich einleuchtet, was es heiße, einen ganzen
Staat einer abgeschlossenen Gesellschaft gleichsam in die Hände zu werfen, die
ohnehin schon einen großen Einfluß auf denselben hat, die dann, ausgerüstet mit
der ersten und größten Herrschaft, mit der Herrschaft über die Geister, ausgerüstet

mit Vermögen und Mitteln jeder Art, was in einem armen Lande von
höchster Wichtigkeit ist, Alles durchzusetzen im Stande seyn wird, was sie für
sich erwünschlich und ersprießlich hält, einer Gesellschaft, die sich nicht selten,
nicht etwa blos dem Clerus, sondern unserm Cantone als nicht sonderlich geneigt
in wichtigen Fähen bewiesen hat.» Bedenklich findet der junge Schwyzer
Professor auch die unbedingte Oberaufsicht über alle öffentlichen Lehranstalten und
nicht weniger folgenschwer die«gänzliche Ansichreißung aher Matrimonial-Gegenstände,

wodurch freilich zur besseren Oberherrschaft über die Geister das

Eindringen in die tiefsten Familienverhältnisse als das gewisseste Mittel dazu nicht
unfein gelegt wäre».46 Der Weltklerus insbesondere würde in vöhige Abhängigkeit

geraten. Schon die unbedingte Forderung aher geistlichen Vollmacht, mit
Ausschluß jeglichen Einflusses von Seite der Weltpriesterschaft, müsse die
unausbleibliche Folge haben, daß die Geistlichkeit vom Kloster beinahe ganz
verschlungen werde, ah ihre Bedeutung und Selbständigkeit verliere und so zu wenig
geachteten Dienern des Klosters herabsinke, wie die Geschichte bei ähnlichen
Bistümern zur Genüge zeige.47 Und der Schüler Sailers fährt fort, indem er fast
wörtlich Aussprüche aus dem soeben erschienenen Moralwerk seines hochverehrten

Lehrers wiedergibt: «Da es doch Pflicht eines Bischofs ist, alle Geistliche

43 Die beiden zitierten Stellen fehlen im Abdruck der ThQ.
47 Abt Konrad gab in seiner Denkschrift vom 10. Okt. dem Kantonsrat zu bedenken, daß

das Stift der Weltpriesterschaft niemals weder eine Teilnahme an der Bischofswahl noch
eine Mitwirkung bei der bischöflichen Gerichtsbarkeit zugestehen könnte (Kothing 172 f).
Fuchs schienen diese Einschränkungen nur deswegen gemacht zu sein, damit der ganze
Plan von vornherein scheitere.

159



als seine ersten Mitarbeiter zu ehren und sie nicht als Sclaven, sondern als Brüder,

nicht als Knechte, sondern als Mitgehilfen im heiligen Amte, nicht als Diener,

sondern als Freunde zu behandeln und an die Stehe der Hoheitsmiene, die
etwa dem Weltregenten eigen seyn mag, vielmehr die Stimme der Liebe, die den
Oberhirten der Heerde, Jesus Chrisms, so schön ziert, treten zu lassen,48 da es
doch ferner eine der größten Pflichten des Bischofs ist, den Ausbund unter den
Diöcesangeistlichen, die frömmsten, verständigsten, geübtesten zu seinen Räthen
und unmittelbaren Gehilfen, zu Gliedern des Consistoriums, des Vicariats zu
wählen, gemeinschaftlich mit ihnen Entschlüsse zu fassen und auszuüben»49,
könnten solche Bedingungen von der Weltgeistlichkeit nie angenommen werden,
zumal diese sich in Geist und Leben stark vom Ordensklerus unterscheide.50 Im
weitern wirft Fuchs den Klöstern vor, daß sie sich von jeher der geistlichen
Oberherrschaft der Bischöfe auf ahe nur mögliche Weise entzogen hätten, obwohl
der HL Geist diese nach dem Zeugnis der Schrift zu Aufsehern der ganzen Herde
besteht habe (Apg. 20, 28). Und er fragt: Warum sohen sich nun die Weltgeistlichen

von Klöstern regieren lassen, die sich selber nicht ihren «natürlichen
Vorständen» unterstellen wollen?51

b) Betonung des Anspruchs der Weltgeistlichkeit auf die Leitung von Bistümern
Fuchs ist des weitern überzeugt, daß es dem Wesen des Weltpriesterstandes
entspricht, die Leitung von Bistümern zu übernehmen. Mit deutlicher Distanz vom
Ordensklerus verherrlicht er seinen eigenen Stand: «Ueber alles ehrwürdig und
der erste und erhabenste Stand in Gottes Kirche ist der Weltpriesterstand, der
allenthalben, während in den letzten Weltrevolutionen auch die herrlichsten Stifter
in das Nichts hinsanken und beynahe in ganz Europa alle Ordensstände
verschwanden, dennoch fortbesteht und immerwährend mit Wort und That Gottes
Reich ausbreitet, was für seinen Werth und wesentliche Nothwendigkeit der
einleuchtendste Beweis ist. Es liegt wesentlich in der erhabnen Würde und Bestimmung

der Weltpriesterschaft, als eigentliche Nachfolger der Apostel Niemandem
unterworfen zu seyn außer wie diese ihrem Bischof, der aus ihrer Mitte gewählt
seyn und in ihrer Mitte sich aufhalten soll.» Ueberhaupt seien die Ordensgeistlichen

nicht berufen, über die Weltgeistlichen zu herrschen, denn die erstem
nähmen von jeher und allenthalben eine den letztern untergeordnete Stellung ein,
was die Kirche auch dadurch so deurlich ausspreche, daß ihrer hierarchischen
Rangordnung zufolge auch die Kapitularen der angesehensten Ordenssrände, und
wenn sie aus fürstlichen Stiften kämen, dennoch bei der Ordination dem ärmsten
Kandidaten des Weltpriesterstandes nachstehen müßten und erst nach diesen die
heiligen Weihen empfangen könnten.

c) Unvereinbarkeit der Bistumsleitung mit dem Ordensstand
Fuchs ist als Weltgeistlicher dem monastischen Ideal keineswegs abgeneigt. Die
48 J. M. Sailer, Handbuch der christl. Moral III, Wien 18182, 87. Diese Worte Sailers

führt Fuchs wieder in Glauben II 144 und 164 an.
48 a. a. O. 86. Fuchs wiederholt die Stelle in Glauben I 281 f. und II 150; die Quelle läßt

er begreiflicherweise weg, ansonst man den Verfasser leicht erkannt hätte.
38 Auch Abt Konrad räumt in seiner Denkschrift ein, daß «der Weltmann wie die

Weltgeistlichkeit, besonders in unsern Tagen, wegen Verschiedenheit der Denkungsart und
Handlungsweise nicht gern sich einem Klosterbischofe fügen und unterwerfen wird»
(Kothing 170).

31 Fuchs sah später in der Exemtion der Klöster «ein sehr dienliches Mittel, die Mönche
recht fest an Rom zu knüpfen und sie den Bischöfen zu entfremden» (Glauben I 365).

160



Ordensstände, so führt er aus, erstrebten bei aher unwesentlichen Verschiedenheit

den evangehschen Geist der Abtötung, Selbstverleugnung und Vollkommenheit.

Dieser tief im Wesen des Christentums liegende Geist verlange gänzliche
Zurückgezogenheit in stillem, beschaulichem Leben, und Paulus habe mit dem
Wort: «Wir sind der Welt abgestorben»52 allen Orden ihr Grundgesetz gegeben.
Vor allem der Benediktinerorden sei, wenigstens in seinem Ursprung, dieser
Gesinnung verpflichtet gewesen. Deshalb seien die Ordensstände schon ihrem Geist
und ihrer Tendenz nach nicht für die Außenwelt und die Leitung deren
Angelegenheiten geeignet,53 schon gar nicht, wenn sie von ihrem ursprünglichen Geist
abgewichen wären (was Fuchs zu bejahen scheint). Auch die Einsiedler
Kapitularen hätten erkannt, daß es sich weder mit der Idee eines Bistums noch mit
der eines Klosters vereinen lasse, einen jeweiligen Abt zugleich als Bischof
aufzustehen. Die Geschichte zeige deutlich genug, daß eine Personalunion weder
der Abtei noch der Diözese zum Segen gereiche. Deshalb teile auch das Kloster
die Meinung der Weltgeisthchkeit. Andere Gründe für dessen Widerstand, etwa
die Furcht vor zeitlichen Nachteilen oder die Umgehung seelsorglicher Pflichten,
seien nicht anzunehmen. Und Fuchs fährt forr: «Die nicht unbegründete Furcht,
es möge dadurch der Sturz ihres Klosters früher oder später herbeygeführt werden,

beweiset sie nicht mehr als alles andere, welch ein unnatürliches,
zweckwidriges, undienliches Vermischen zweyer nicht vereinbarer Gegenstände ein
solches Bistum wäre?54 Die natürliche Folge dieser wahren Ansicht der Dinge ist
nun der muthige Widerstand des Klosters, der nur demjenigen verwunderlich
vorkömmt, der in diesem Gebiete ein Fremdling ist. Jeder Sachkundige hat ihn
erwarten müssen, und da er nun eingetreten ist, so freut er sich herzlich, indem das

hochwürdige Kapitel hiedurch den schönsten Beweis gibt, wie getreu es dem
Geiste seines großen Stifters geblieben sey.»55

d) Zusammenfassung einiger Ablehnungsgründe
Fuchs verbinder bereits vorgebrachte mit neuen Argumenten: «Also, weil wir so

gut als das Kapitel für das Wohl des Klosters denken, so können wir für
Einsiedeln nicht stimmen aus politischen Gründen: Weil die neue Stellung des
Klosters Verwicklungen und Entzweyungen zwischen dem Stift und dem Stand
Schwyz, wie die Geschichte Beyspiele leistet, fürchten läßt; weil das Band des

uralten Vereins zwischen den drey Urkantonen zerrissen würde, indem die zwey
andern Kantone schwerlich je beytreten und so das Jahrhunderte lang bestehende
freundschaftliche Verhältniss in Kirchen- und Staatsangelegenheiten sich immer
mehr und mehr verlieren würde. Wir stimmen nicht für Einsiedeln aus
ökonomischen Gründen, weil die Forderung des Klosters unserm Staate nachtheilig ist;
denn anstatt daß das Kloster unserm an Hilfsquellen armen Lande gesteuert hat,
müßte von nun an der Kanton ihm steuren, der doch auf dem gleichen Fond
ein eigenes Bisthum errichten und so das Geld im Land nach eignem Gutdünken
32 Röm 6, 2 u. ll;Kol2, 20.
83 Faßbind fragt in seiner Religionsgeschichte (V 55r), wo er kurz auf die Denkschrift zu

sprechen kommt, bei dieser Stelle: «Hl. Vater Pius VII. auch? Gregor VII. auch? Gregor,
der hl. Kirchenlehrer und Papst, auch nicht?»

" Auch diese Stelle fehlt im Abdruck der ThQ.
33 Nachdem Fuchs vorher anzudeuten schien, daß Einsiedeln vom Geiste Benedikts

abgewichen sei, lobt er nun des Stiftes Treue zum Ordensideal wieder in hohen Tönen,
weil das Kloster die Ueberzeugung der Weltgeistlichkeit teilt. Die Zukunft wird aber
zeigen, daß seine erste Ansicht die vorherrschende war und blieb.

11 161



verwalten könnte. Wir stimmen nicht für Einsiedeln aus religiösen Gründen,
denn der beste Abt für sein Kloster ist darum noch nicht der beste Bischof.» Und
Klugheit, Einsicht, Kenntnis der Stimmen, Lagen, Verhältnisse des Volkes und
der Familien — was ahes z.B. in Matrimonialsachen erfordert werde — lasse sich
doch eher von einem Manne erwarten, der außer dem Kloster in der Welt wirke.
Auch würde die Wallfahrt sehr darunter leiden, weil manche taugliche Männer
dem Beichtstuhl entzogen und der Kurie zugeteilt werden müßten. Schon die
historische Tatsache, daß mehr als 40 zu Bischofssitzen erhobene Klöster nach
und nach eingegangen seien, müsse auch für Einsiedeln nicht unbegründete
Besorgnis erwecken, und die vielen Vorteile und schönen Anstalten, welche der
Bestand des Klosters gewähre, würde die Säkularisierung auf immer entziehen,
wie St. Gallen eindrücklich beweise.

Nach dieser weitläufigen Begründung der ablehnenden Haltung gegenüber dem
Einsiedler Bistumsprojekt sucht Fuchs noch den Einwand zu entkräften, daß die
Verhandlungen zu weit gediehen seien, als daß sie noch abgebrochen werden
könnten. Gerade der Widerstand des Klosters lege nahe, von diesem Plan
abzusehen. Dadurch seien auch ahe Bedenken wegen Rom beseitigt, denn der Hl.
Vater habe bei seiner Machtvollkommenheit hierin nichts weiteres getan als eine

sorgsame, wohlmeinende Anfrage, ob die Erhebung des Klosters mit dem
Bestand und der Disziplin der Ordensmänner, den Wünschen der Geistlichkeit und
den Verhältnissen der Kirche und des Staates übereinstimme. Und diese Anfrage
habe das Kloster bekanntlich negativ beantwortet.

Fuchs begnügt sich nun aber nicht mit einer ablehnenden Haltung, sondern

schlägt seinem Heimatkanton vor, anstelle des geplanten Regularbistums ein
Säkularbistum zu errichten.56 Zur Besetzung des Bischofsstuhls bringt er auch gleich
einen würdigen Schwyzer Geistlichen in Vorschlag. Wer nun glaubt, es handle
sich um einen der offenen oder versteckten Gegner des Einsiedler Bistumsplanes,

sieht sich gründlich getäuscht. Kein anderer als Kommissar Faßbind, der

eifrigste Vorkämpfer für ein Bistum Einsiedeln, wird als Oberhirte des Kantons
Schwyz vorgeschlagen: «Unser hochwürdiger Herr Commissarius, der erste und
angesehenste unseres Kantons, wäre er auch nicht der allverehrte Mann, dem

gewiß vorerst die Geistlichkeit und mit der hohen Regierung zugleich das ganze
Volk von ganzem Herzen huldigen würde? Er, der hochgeschätzte Mann von
bewährter Frömmigkeit. Er, der unerschrockene Eiferer für Gottes Gesetz und die

heilige Religion so wie für die Freyheit und Unabhängigkeit unseres Vaterlandes,
hat sich immer als ein ehrwürdiger Priester erwiesen, bis ihm endlich das ahge-

38 Am liebsten sähe Fuchs die vier Stände am See in einem Vierwaldstätterbistum
vereinigt, das einem Oberhirten mit Sitz in Luzern unterstellt wäre. Diese seine und mancher

Geistlichen Lieblingsidee erwähnt er aber nur beiläufig, denn noch hegte man in
der Urschweiz Mißtrauen gegen das staatskirchlich gesinnte Luzern.

87 Johann Alois Hediger (1775-1851) von Muotathal, seit 1793 Lehrer in seiner
Heimatgemeinde. Landesbauherr, 1819-47 Siebner des Muotathalerviertels, 1821 Oberstleutnant,
1824 Kantonsrichter, 1833 Friedensrichter, 1834 Bezirksstatthalte*, 1836 Bezirks-

ammann, 1838 Erziehungsrat, 1848-51 Kantonsrat, 1848 und 1850 Gemeindepräsident
von Muotathal. Uebte während langer Zeit einen großen Einfluß aus. «Ein vielgenannter,

kernhafter alter Schwyzer» (SZ Nr. 182 v. 11. Aug. 1851). Ein Nekrolog fehlt.
HBLS 4, 100; Martin Ochsner, Die schwyz. Schulberichte an Minister Stapfer. MHVS 20
(1909) 205-310, zit. 234 ff.; Engelmar Egli, Muotathaler Chronik, Schwyz 1945, 54, 58,
65, 67 f.; Widmer passim.

38 Staatsarchiv Freiburg i. Ue., Nachlaß Karl Ludwig von Haller (1768-1854), Brief v.

162



meine Zutrauen die erste und wichtigste Stelle unseres Kantons gerührt in die
Hände gab. Ist und war nicht von jeher das erhabne Pfarramt so wie die nächste,
so auch die schönste Stufe, zum Episcopat zu gelangen?» Abschließend betont
Fuchs im Namen der Unterzeichner, daß sie nur höhere Absichten, nämlich das

Wohl des Staates und der Kirche, zu diesem Schritt bewogen hätten. Auch hofften

sie, daß niemand auch nur im geringsten ihre katholische Gesinnung anzweifeln

werde. Uebrigens sei es nicht ihre Absicht gewesen, Unterschriften zu
sammeln, doch wenn man die Meinungen anderer Geistlichen erfahren wohe, so
könnten sie gelehrtere und würdigere Männer nennen.

Das eilig ins reine geschriebene und signierte Memorandum wurde am Morgen
des 23. Oktober dem Kantonsrat eingereicht. Hatte man von Einsiedeln eine
Stellungnahme erwartet, so erregte die Ankündigung einer Denkschrift von sechs

Schwyzer Geistlichen nach Ratsherr Hediger57 «größte Verwunderung», die sich
bei den Freunden des Klosters zur Entrüstung steigerte, als man hörte, in welch
«fürchterliches Licht» hier Einsiedeln gestellt worden war. Das Memorial des
Klosters hatte «die Sache für die gute Partej noch schwärer und auffahender»
gemacht. «Nun giengen im Rath die Depaten an, und es gelang endlichen der

guten Partej, die Sache doch noch so ein zu leiten, das nicht grade hin ahes
abgebrochen wurde.»58 Nach fast sechsstündiger Sitzung beschloß der Rat, keinen
Entscheid zu fällen, bis der neue Nuntius angelangt und die Ansicht des Hl. Vaters

bekannt sein werde. Es wurde auch beschlossen, Kommissar Faßbind eine
Kopie der Denkschrift der sechs Schwyzer Geistlichen zu übergeben. Im Kloster
Einsiedeln und bei den Bistumsgegnern löste der kantonsrätliche Beschluß
begreiflicherweise Freude aus, denn damit war der Antrag der gemischten
Kommission vom 1. Oktober abgelehnt.59 Die Helfersdienste der Weltgeistlichen
kamen Abt und Konvent gelegen. Ungünstige Aeußerungen über ihr Kloster
nahmen sie eher gelassen hin. Und P. Konrad Holdener sprach den allgemeinen
Wunsch der Mönche aus, als er seinem Freund Schibig schrieb: «Möge nie wieder

die Rede davon werden —, wir wollen lieber wie bisher jeder bey seiner
Kappe bleiben.»60

Während man im Stift Einsiedeln nun zur Ruhe kam und nur mehr die
Ankunft des neuen Nuntius erwartete, trat im Sextariat Schwyz die Meinung des

Klerus offen zutage. Kommissar Faßbind war über die Denkschrift der Sechs,

von denen «3 nicht einmal Beneficiati, einer blos Subdiacon» war,61 sehr
verärgert,62 weil dadurch «der ganze Plan contrariert worden, alles ins Steken und
in Verwirrung gerathen, ohne uns was besseres an die Hand zu geben oder vor-

9. Dez. 1818. (In diesem Nachlaß liegen noch mehrere Briefe von Ratsherr Hediger
aus den Jahren 1815-18.) - Nach dem Bericht der «Aarauer Zeitung» (Nr. 132 v. 4.
Nov. 1818) waren selbst die Freunde eines Regularbistums froh, daß kein Beschluß
gefaßt wurde, weil auch sie die ökonomischen Bedingungen des Klosters «nicht sattsam»
befriedigen konnten.

59 s. S. 154 f.
88 ReA SZ, Teilnachlaß Aug. Schibig, Brief v. 7. Nov. 1818.
84 RG Faßbind V 54v. Unverpfründet waren die Professoren Suter und Fuchs (Faßbind

spricht zwar auch von den drei Klösterlipfründen, RG V 280v, 282r) sowie Alois Bürgler,
zur Zeit Pfarrverweser in Illgau. «Bios Subdiacon» war Prof. Häring. Faßbind schreibt
zwar in einem Brief an das Generalvikariat in Beromünster v. 13. Aug. 1818 «Diakon
Häring» (StA SZ, Mappe I 534, Fasz. M. A. Häring). Der Schwyzer Pfarrherr weist auch
darauf hin, daß keiner der sechs Unterzeichner im Rang eines Pfarrers stehe.

32 StiAE, Faßbind-Vorster, 6. Nov. 1818 (Nr. 2799).

163



geschlagen zu haben».63 Das Memorial nannte er «eine unverschämte Schrift
voll verworrenes, unsinniges Zeug».64 Seinen Widerstand gab der Schwyzer Pfarrherr

aber so rasch nicht auf. Er glaubte wohl, daß auch in diesem Fall, wie beim
Landsgemeindebeschluß, der letzte Entscheid dem Papst vorbehalten sei. Zudem
wußte er wegen der allzu kurzen Depesche des Internuntius nicht, daß durch die
Verweigerung der von Pius VII. als Grundbedingung erklärten Zustimmung des

Klosters der Entscheid gegen das Regularbistum bereits gefallen war. Die nun
entstehenden Auseinandersetzungen innerhalb des Klerus hätten wohl vermieden

werden können, wenn Behi den päpstlichen Entscheid in vohem Umfang
nach Schwyz weitergeleitet hätte.

In dieser Situation wandte sich Kommissar Faßbind in einem uns unbekannten
Schreiben an den Papst, um vom obersten Leiter der Kirche einen Machtspruch
zu erlangen. Die Gegner eines Klosterbistums hatten davon Wind bekommen und
suchten nun die kürzlich errungene Position zu festigen und auszubauen. Sie

gelangten deshalb an die Mitbrüder der Sextariate Schwyz und Uri und an die
Geisthchen des Dekanates March. Bei letztern soh neben der Denkschrift «ein
sehr anzüglicher Brief von zween Professoren von Schwyz» herumgeboten worden
sein.65 Doch Fuchs bestritt aufs entschiedenste seine Verfasserschaft und glaubte
auch von seinen Kohegen nichts dergleichen vermuten zu dürfen. Er stehe lediglich

mit dem Kaplan von Lachen, Joseph Martin Lindauer66, in Kontakt, beteuert
er P. Konrad Holdener gegenüber.67 Der Urner Geistlichkeit berichteten die
sechs Un.erzeichner über das ihrer Ansicht nach demokratische Vorgehen von
Regierung und höherer Geistlichkeit ihres Kantons und über die diesbezügliche
Denkschrift vom 22. Oktober; sie gaben der Hoffnung Ausdruck, daß das Band
des uralten Vereins nicht zerrissen werde. Im Sextariat Schwyz führten sie eine

Unterschriftensammlung durch und ließen zu diesem Zweck ihr Memorial und
Auszüge aus der Einsiedler Denkschrift zirkulieren. Die dafür nötigen Abschriften

wurden von Fuchs und seinen beiden Kohegen Suter und Häring Tag und
Nacht angefertigt.68

Fuchs teilte das von ihm verfaßte Memorial auch P. Konrad Holdener mit.69
Aus seinem Brief spricht die leise Furcht, daß einige Stellen seinen Freund
betrüben könnten. Er bat ihn deshalb, ahgemeine Aussprüche nicht auf bestimmte
Persönlichkeiten anzuwenden und auch bestimmte Aeußerungen über das Kloster,
besonders was den Marchenstreit betreffe, «als ein gebohrner Schwyzer, mit un-

88 RG Faßbind V 55'.
84 Aug. Schibig an P. Konrad Holdener (Mitte Dezember), zit. bei Auf der Maur 234.
88 ReA SZ, Teilnachlaß Aug. Schibig, Brief von P. Konrad Holdener v. 2. Dez. 1818.
88 Joseph Martin Lindauer (1792-1865) von Schwyz. Studien in Schwyz, Rheinau, Luzern

(zur Zeit v. A. Fuchs) und Solothurn. 1815-20 Kaplan und «aufgeklärter» Lehrer der
dt. und lat. Sprache in Lachen, 1820 bis zum Tod Pfarrer von Wangen (erster von der
Gemeinde selbst erwählter Pfarrer). - SZ Nr. 34 v. 11. Febr. 1865; Marchanzeiger Nr. 6

v. 11. Febr. 1865; Tgb. Faßbind I 116; Faßbind-Waser 146
87 StiAE, A ZB 133, Fuchs-Holdener, 19- Dez. 1818. - «Ich hasse alle Schleichwege, und

wer im finstern machiniert, arbeitet gewiß immer für eine schlechte Sache! Was ich
gethan habe, was ich immer thue und thun werde, wird, so Gott will, nie die öffentliche

Bekanntmachung scheuen.» (ebd.).
88 Vaterland, Biogr. Skizze 31 Anm. Die Schule begann erst Anfang November. Vom 25.

Okt. bis 2. Nov. 1818 wurde aber gerade die große Jesuitenmission durchgeführt, s. S. 146 ff.
88 StiAE, A Z'B 118, Brief v. 10. Nov. 1818. Es ist der erste uns erhalten gebliebene Brief

von Alois Fuchs.

164



befangenem, unpartheyischem Blik auf die Tatsachen» zu lesen. Er wünschte
auch sehr, daß sein Landsmann ihm nach schöner Vätersitte ganz offenherzig,
frei und frisch von der Brust weg über die ganze Angelegenheit, und die
Denkschrift insbesondere, seine Ansichten mitteile. Offener, gerader Sinn gefalle ihm
am besten. Deshalb sei er mir freier, offener Stirn aller Welt unter die Augen
getreten und habe freimütig und ohne Hinterlist die Ueberzeugung ausgesprochen,

die in seinem Herzen lebe. Zum Memorandum des Klosters übergehend,
meint Fuchs, daß dieses sich sehr schön an das ihrige reihe und daß man, von
einigen Abweichungen abgesehen, beinahe glauben könnte, ein und derselbe
Verfasser habe beide hingeschrieben. Diese gründliche Schrift gereiche dem Stift
für immer zur Ehre, und mit Dank werde es die Geistlichkeit stets anerkennen,
«wie so edelmüthig und unverhohlen Sie es aussprechen, daß es die wesentlichen
und vorzüglichen Rechte der Geistlichkeit verdienen, daß in dieser Sache auf
ihre Stimme die größte und meiste Rücksicht genommen werde».70

Ende Oktober begann man mit dem Sammeln von Unterschriften. Nach und
nach wurden die rund 50 Seelsorger des Sextariates Schwyz von Gersau bis Iberg
und von Küßnacht bis Muotathal um ihre Unterstützung gebeten. Nach etwa
dreiwöchiger Aufklärungs- und Sammeltätigkeit konnte die mühselige Arbeit
mit beachtlichem Erfolg abgeschlossen werden. In einem vom 20. November
datierten Schreiben an Kommissar Faßbind erklärten 28 Geistliche der Bezirke
Schwyz, Gersau und Küßnacht nach Kenntnisnahme der beiden Denkschriften:
«1. Es möchte in bemeldter geistlicher Angelegenheit zu keinem endlichen Schlüsse

geschritten (werden), bis eine gesammte versammelte Hochw. Geistlichkeit ihre
Stimme auf canonischem Wege ausgesprochen hätte.» In einem zweiten Punkt
gaben sie bekannt, «unter den in der Denkschrift des löbl. Stifts Einsiedeln zum
Theil geäußerten, aber nicht genugsam erhellten Bedingungen für dieses Bisthum
indessen nicht beystimmen zu können».71 Die stattliche Zahl von 28 Seelsorgern,
die sich den sechs Opponenten zugesellt hatten, widerlegte eindrücklich die öfters
geäußerte Behauptung, die gesamte Weltgeistlichkeit befürworte das Einsiedler
Bistumsprojekt. Diese Behauptung war nun aber nicht einfach aus der Luft
gegriffen. Sie stützte sich auf die Haltung mancher Geistlichen, die im Grunde
gegen das Projekt eingestellt waren, aus Mangel an Mut aber stillschweigend oder

gar offen dem Plan zustimmten.72
Faßbind, der über die Gegenaktion der sechs Schwyzer Geistlichen gut

unterrichtet war, fand besonders auffahend den Gesinnungswechsel der Pfarrherren von

78 Am Schluß seines Briefes schreibt Fuchs: «Vermelden Sie, wenn ich bitten darf, dem
lieben Herrn Benno und auch dem mir sehr schätzbaren H. Rüttener viele, viele herzliche
Grüße!» Es handelt sich hier um zwei weitere Einsiedler Patres aus Schwyz, nämlich um
P. Benno Abegg (1791-1845, Henggeler III 478 f.) vom untern Dorfbach (Faßbind-
Waser 50) und P. Dominik Anderrüthi (1797-1862, Henggeler III 490) vom Obdorf
(Faßbind-Waser 91, Tgb. Faßbind II 86).

71 Auf der Maur 223. Man beachte, daß im zweiten Punkt der Erklärung, die den
Seelsorgern vorgelegt wurde, ein Bistum Einsiedeln nicht rundweg abgelehnt wird, wie dies
mit aller Deutlichkeit in der von Fuchs verfaßten Denkschrift geschieht. Die
Verklausulierung hat wohl die Zahl der Unterschriften erhöht. Da das Stift Einsiedeln das
Projekt ohnehin gänzlich abgelehnt hat und an eine Lockerung der Bedingungen nicht
zu denken war, konnten sich die sechs Unterzeichner diese Taktik ohne Bedenken erlauben.

72 wie Anm. 69.

165



Steinen (Rickenbacher), Küßnacht (Feierabend) und Sattel.73 Ueberrascht hat ihn
ferner der «Abfall» von Pfarrer Linggi in Rothenthurm, den er acht Jahre unter
seiner «Sorg und Leitung erhalten» hatte.74 Erstaunt haben ihn schließlich die
Unterschriften seines ihm «vielfach obligirten Geschlechtsverwandten» Mauriz
Faßbind, Kaplan in Brunnen,75 seines Pfarrhelfers Adalrich Amgwerd76 sowie
Rektor Suters, der Faßbind schon zweimal versichert hatte, er sei «für Einsidlen
immer gestimmt».77 In Schwyz schloß sich Pfarrhelfer Amgwerd auch
Fruhmesser Karl Schorno78 an, so daß sich nun alle dort tätigen Seelsorger gegen den
Plan ihres Pfarrers ausgesprochen hatten. In Gersau unterzeichnete neben Pfarrer
Etter79 auch Pfarrhelfer Kaspar Rigert, ein Verehrer Faßbinds, der dessen umfangreiche

Geschichte des Kantons Schwyz frei überarbeitet und in den 30er Jahren
dem Drucke übergeben hat.80 Namentlich erwähnt seien noch neben dem Arther
Kaplan und Schulleiter Joseph Leonhard Beeler81 der aus Arth gebürtige Joseph
Karl von Reding, Pfarrhelfer in Ingenbohl, bald darauf Pfarrer daselbst, der zur
Zeit der Regeneration mit seinem Pfarrhelfer und dem Kaplan in Brunnen das

liberale Klerikertrio der Gemeinde Ingenbohl stellen wird.82 Auf der Liste finden
73 Das Folgende nach Tgb. I 352 f.
74 RG VIII 119".
75 Mauriz Faßbind (1782-1869) von Arth, Studien bes. in Freiburg i.Ue., 1816 Primiz

in Arth (unter Assistenz von Kommissar Faßbind), 1816-19 Kaplan in Brunnen, 1819
bis 1836 Pfarrer von Seelisberg, hierauf Ehrenkaplan auf Biberegg, wo er am 5. Jan. 1869
als Senior der schwyz. Geistlichkeit starb. Gründete 1852 in Rothenthurm eine Töchterschule.

Vielbekannter und allseits beliebter Seelsorger.
Jakob Stocker, Leichenrede bei der feierlichen Beerdigung des Hochw. Hrn. Mauriz
Faßbind, Jubilât und Ehrenkaplan in Biberegg (Einsiedeln 1869); SKZ Nr. 3 v. 16. Jan.
1869; Eduard Baumgartner, Maria Sonnenberg. Seelisberg-Uri, Seelisberg 1948, 159; StA
SZ, Mappe I 534.

78 Adalrich Amgwerd (1740-1823), 1764 Priester, 1768 Prof. im Klösterli, 1793
Pfarrhelfer in Schwyz. Bestellte 1820, weil erblindet, den Neupriester Karl Dominik Suter
(geb. 1794) zum Vikar (dieser wurde auch sein Nachfolger). - RG Faßbind V 73v;
Tgb. Faßbind II 52; Faßbind-Waser 4; Schwyz. Wochenblatt Nr. 46 v. 15. Nov. 1823.

77 Diese Aussage überrascht, gehört doch Rektor Suter zu den Unterzeichnern der
Denkschrift vom 22. Oktober. Nach Fuchs war er einer der eifrigsten Gegner eines Bistums
Einsiedeln und half auch fleißig bei der Anfertigung von Kopien mir (s. S. 157 u. 164).

78 Karl Schorno (1744-1824), 1768 Priester, Sekretär des Bischofs von Freiburg, Joseph
Nikolaus von Montenach (1758-82). Hielt sich in Wien, Ungarn und Polen auf. Zwei
Jahre Professor im Klösterli, 1793-1819 erster Frühmesser in Schwyz. - Schwyz.
Wochenblatt Nr. 4 v. 24. Jan. 1824; RG Faßbind V 78v; Kälin 64, 114, 118.

78 Kaspar Joseph Etter (1766-1834) von Menzingen, Studien bes. in Solothurn, 1790
Kaplan und Lehrer in Gersau, seit 1812 Pfarrer von Gersau. - Iten 195; Martin Ochsner,
Die schwyz. Schulberichte an Minister Stapfer, MHVS 20 (1909) 205-310, zit. 237 f.

88 Kaspar Rigert (1783-1849) von Gersau, Studien im Benediktinerkloster Petershausen
bei Konstanz und in Solothurn (Theologie), 1805 Priester, zuerst Kaplan, dann
Pfarrhelfer, 1835 bis zum Tod Pfarrer von Gersau. - Thomas Faßbind, Geschichte des Kt.
Schwyz von dessen Gründung bis auf die helvetische Staatsumwälzung, von einem
Zögling und Verehrer des Verfassers. 5 Bde. (Schwyz 1832-38); veröffentlichte auch
(mit Namen) eine «Kurzgefaßte Geschichte des Freystaates Gersau» (Zug 1817).
Mitarbeiter am fortschrittlich gesinnten «Schwyzerischen Wochenblatt». - Ochsner 178-184;
SZ Nr. 127 v. 2. Juni 1849; Blaser 1152; Vaterland 195.

81 Joseph Leonhard Beeler (1792-1845) von Arth, 1817 bis zum Tod Kaplan und Leiter
der Sekundärschule seiner Heimatgemeinde. - Paul Letter, Notizen über Kaplan und
Schulleiter J. L. Beeler, MHVS 56 (1963) 98 ff.

82 Joseph Karl von Reding (1788-1845), studierte zur Zeit von A. Fuchs in Luzern,
Pfarrhelfer, 1820 bis zum Tod Pfarrer von Ingenbohl - Ein Nekrolog fehlt. Dettling 300.
Frdl. Mitteilung des kath. Pfarramtes Arth.

166



wir weiter die Unterschriften der Pfarrherren von Alpthal, Iberg, Ingenbohl,
Morschach und Steinerberg, letztere beiden mit ihren Helfern, ferner die beiden
Mitbrüder von Sextar Rickenbacher in Steinen, Pfarrer Linggis Pfarrhelfer wie auch
den Kaplan von Goldau und den Pfarrhelfer von Arth. Den eindrucksvollen Schlußakkord

schlägt die gesamte Geistlichkeit von Küßnacht und Umgebung an, die
nach Erwägung mehrerer Artikel des «bündigen» Memorials von Abt Konrad,
besonders des dritten betr. die Bedingungen des Stiftes, nicht zögert, der Ansicht
des Klosters beizustimmen. Nach den Berechnungen von Kommissar Faßbind
hatten elf meist altgesinnte Geistliche des Sextariates Schwyz nicht unterschrieben,

nämlich die Pfarrer von Arth und Muotathal, Sebastian Enzler83 und Alois
Betschart84, zwei besonders treue Anhänger des Schwyzer Pfarrers, letzterer mit
seinem Pfarrhelfer Alois Nideröst85, Pfarrer Melchior Bürgler von Illgau mit den

Seelsorgern von Riemenstalden und Lauerz, Joseph Georg Holdener, früher
Pfarrer von Iberg86, die Kapläne Römer87, Andacher88 und Styger89 sowie Ehren-

88 Sebastian Enzler (1774-1830) von Walchwil, ehemaliger Konventuale des Klosters St.

Gallen, 1792 Profeß, 1798-1803 Pfarrer in Hemberg, 1804-29 Pfarrer in Arth. - 1816
bis 1819 lebten bei ihm Abt Pankraz Vorster und dessen Begleiter, P. Kolumban Ferch
(1760-1834, Henggeler I 426 f.). Enzler war einer der wenigen Konventualen, die mit
dem Abt in Briefwechsel standen.
Henggeler I 432. Großer Nekrolog im Schwyz. Volksblatt Nr. 5 v. 30. Jan. 1830. -
Einige Zeit hieß es, Pfr. Enzler hätte die Unvereinbarkeit eines Klosters mit einem
Bischofssitz ebenfalls eingesehen (Quelle in Anm. 69).

84 Alois Betschart (1769-1819) von Muotathal, Studium in Luzern, 1793 Primiz, 1794-1805
Pfarrer in Morschach, hierauf Pfarrhelfer, ab 1812 Pfarrer in Muotathal. Gegner der
helvetischen Verfassung. - In einem Anklagebrief der Luzerner Regierung an Generalvikar

Göldlin v. 20. April 1815 betr. Umtriebe der schwyz. Geistlichkeit lesen wir:
«Hr. Pfr. Faßbind wirkt auf Hrn. Pfr. Betschart, Muotathal (zwar kein helles Genie, steht
aber in ausgedehnter Verwandtschaft einer volkreichen Gemeinde).» (Ochsner 131).
Engelmar Egli, Muotathaler Chronik, Schwyz 1945, 41, 55, 59, 62; Alois Dettling, Einiges

über das schwyz. Volksschulwesen vor 1798, Schwyz 1933, 209 f.; Ochsner 39.
83 Alois Nideröst (1788-1827) von Schwyz (Aufiberg), um 1812 Pfarrhelfer in Muotathal,

gest. am 26. Mai im Pfarrhof Schwyz. - Egli 59, 64 (s.o.); Faßbind-Waser 103.
88 Joseph Georg Holdener (1759-1838) von Iberg, 1783 Priester, 1784 Frühmesser, 1795

bis 1811 Pfarrer von Iberg. Für den altgesinnten Holdener bestellte die helvet. Regierung

Frühmesser Aug. Schibig zum Pfarrer (Aug. 1799 bis Juni 1800). Holdener zog
sich nach seiner Resignation nach Schwyz zurück. 1829 Kaplan in Biberegg.
Alois Dettling, Geschichte der Pfarrei Iberg, MHVS 10 (1897) 141-256, zit. 245 ff.;
ders., Die Jahrzeitbücher der Pfarrkirche in Iberg, MHVS 11 (1901) 1-80 Beilagen
I-XVI, zit. VII f.; Ochsner, Schulberichte 258 f. (s. Anm. 79); RG Faßbind V 290r.

97 Gemeint ist wohl Karl Martin Römer (1780-1864), früher Professor an der Klösterli-
schule, s. S. 43 Anm. 39.

88 Kaspar Joseph Andacher (1738-1822), 1770-84 Pfarrhelfer und Lehrer in Morschach,
Kaplan in Kehrsiten, 1801-14 Pfarrer in Illgau, nachher Kaplan in Ried-Muotathal.
Alois Dettling, Einiges über das schwyz. Volksschulwesen vor 1798, Schwyz 1933, 208;
Egli 63 (s. Anm. 84).

89 Karl Styger (1773-1859) von Biberegg. Im helvetischen Befreiungskampf Volksführer
und Landsturmkommandant für die Pfarreien Sattel, Rothenthurm und Alpthal.
Studien in Einsiedeln und Augsburg. Nach seiner Priesterweihe (1804) Kaplan in Sattel.
Machte sich sofort an die Hebung des Schulwesens und veranlaßte die Anstellung des

tüchtigen Lehrers Joseph Dominik Bachmann (1781-1855), eines Freundes v. A. Fuchs.
1825-48 Pfarrer von Sattel. Großer Freund des Klosters Einsiedeln.
Norbert Flüeler/Dominik Styger, Pfr. K. Styger... nach seiner Selbstbiographie, und
sein Bruder Kapuzinerpater Paul Styger... Seine Lebensskizze (Einsiedeln 1931); SKZ
Nr. 14 v. 16. Febr. 1859; Tgb. Faßbind I 1808, 116

167



kaplan Karl von Reding90, Titularpfarrer von Galgenen.91 Die sechs Unterzeichner
der Denkschrift vom 22. Oktober übergaben auf Wunsch ihrer 28 Mitbrüder
deren Erklärung auch dem Schwyzer Landrat. Sie wollten damit, wie sie im
Begleitschreiben vom 20. November erklären, den Rat davon überzeugen, daß mit
ihnen noch viele Geisdiche die gleiche Ansicht teilen.

Im ersten Punkt ihrer Erklärung hatten die 28 Unterzeichneten deutlich die
Einberufung des Sextariatskapitels gefordert. Doch Faßbind, verärgert über die
Bittschrift der Sechs, setzte sich über den ausdrücklichen Wunsch von 34
Kapitelsgliedern hinweg. Er trat damit immer mehr in Gegensatz zu seinen
Mitbrüdern und lief schließlich Gefahr, bei einem Großteil des Klerus Ansehen und
Einfluß einzubüßen. Die Gegner eines Regularbismms waren aber von der
Berechtigung ihrer Forderungen zu sehr überzeugt, als daß sie sich durch Faßbinds
unnachgiebige Haltung entmutigen ließen. Mit Spannung erwarteten sie nun die
Anrwort des Sextariates Uri, von dem sie weitere Unterstützung erhofften. Am
23. November, also bald nach Abschluß der Unterschriftensammlung, kam die
Urner Geistlichkeit in Altdorf zu einem Kapitel zusammen, um das Klage- und
Bittschreiben ihrer Schwyzer Kollegen anzuhören und die Bistumspläne zu
besprechen. Als Gesandte von Schwyz erschienen Frühmesser Schibig und Rektor
Suter.92 Die Auffassung der Urner Kapitularen fand ihren Niederschlag in einem
Rundschreiben an die Sextariate Schwyz, Nid- und Obwalden sowie an das
Marchkapitel. Sextar Anton Devaya93 spielte darin deutlich auf das unrechtmäßige
Vorgehen Faßbinds an, stellte die Verhältnisse in Uri dar, begründete Uris
ablehnende Stellungnahme zu den päpstlichen Vorschlägen eines Anschlusses an Chur
oder Einsiedeln und äußerte den Wunsch, daß man nicht übereile und zunächst
die Urstände miteinander vereine. Erst auf dieser Grundlage möge dann ein
neues Bistum errichtet oder der Anschluß an ein bereits bestehendes erstrebt
werden.94

Doch auch die Antwort der Urner Geistlichkeit konnte Faßbind nicht eines
Bessern belehren. Als er vom Schreiben Kenntnis erhielt, suchte er sich seinem
Urner Amtskollegen gegenüber zu rechtfertigen (1. Dez.). Die Landsgemeinde

90 Karl von Reding (1743-1819), Studien in Schwyz, Einsiedeln, Fischingen (Philosophie)
und Konstanz (Theologie). 1782-85 Professor im Klösterli, bis zu seinem Tod Kaplan
der dem Geschlecht Reding zustehenden Pfründe Biberegg. 1806 Titularpfarrer von
Galgenen. Er war der Bruder von Pfarrer und Kommissar Georg Ludwig von Reding
(1733-1802), des Taufpaten v. A. Fuchs. - Schwyz. Wochenblatt Nr. 24 v. 16. Juni
1819; RG Faßbind V 281r; Tgb. Faßbind II 1819, 366.

91 Diese Geistlichen nennt Ratsherr Hediger «wakere Priester», während die 28 Unterzeichner

in seiner Sicht «nicht vom besten Caliber» waren (s. Anm. 58).
92 Bericht im Wbl. Nr. 48 v. 28. Nov. 1818; Auf der Maur 226 f.
93 Joseph Anton Devaya (1769-1836), aus Ungarn stammend. Studien in Altdorf und

Solothurn, 1792 Priester, Prof. am Untergymnasium in Solothurn, 1794-1805 Pfarrer in
Spiringen, dann bis zum Tod Pfarrer von Altdorf. 1812-36 Bischöfl. Kommissar für den
Kt. Uri, 1805 Sekretär, 1812 Sextar des Vierwaldstätterkapitels. Devaya zeigte eine
besondere Vorliebe für die Einverleibung der Urkantone ins Bistum Basel.
Thomas Herger, Das Bischöfliche Kommissariat Uri. Ursprung und Inhaber, Altdorf
1963, 58 ff.; SKZ Nr. 38 v. 17. Sept. 1836; Tgb. Faßbind I 1812, 177.

94 Nach dem Bericht des Wbl. faßte das Urner Kapitel den Beschluß, die gesamte
Geistlichkeit von Schwyz und Unterwaiden einzuladen, «sich brüderlich zu vereinen und
gemeinschaftlich bey den hohen Landesregierungen den Wunsch zu äußern, nach weiser
Ueberlegung entweder dem alten Bißthum Chur (widersprüchlich!) oder mit Luzern
und Zug dem Bißthum Basel beyzutretten».

168



vom 26. April habe den Entscheid über die Bistumsfrage dem Hl. Vater
überlassen; folglich dürfe in dieser Angelegenheit nichts eigenmächtig unternommen
werden. Trotz der 28 Unterschriften sei er überzeugt, daß die überwiegende Zahl
seiner ihm untergeordneten Geistlichen den päpstlichen Entscheid abwarten
wolle, da kein wahrer Priester dem HL Vater widersprechen könne. Faßbind
schrieb auch nach Einsiedeln, ohne hiezu unmittelbar veranlaßt worden zu sein
(2. Dez.). Nachdem er zu Beginn seines Briefes an P. Konrad Holdener beteuert
hatte, er habe eigentlich nie für den Einsiedler Bistumsplan gearbeitet wirft er
dem Kloster vor, durch seinen Widerstand das Zerwürfnis in Schwyz
hervorgerufen zu haben, obwohl gerade das Gegenteil der Fah war. Dabei mißbihigt
der Schwyzer Pfarrer auch unüberlegte und übermütige Aeußerungen, die von
Einsiedler Kapitularen gemacht worden seien, z. B. «Wenn es so sein muß, wollen
wir die Geisdichen zu Schwyz schon untern Daumen nehmen. Nichts, sauber
nichts sollten sie zu regieren haben.»95

Faßbinds anhaltend unnachgiebige Haltung veranlaßte schließlich den
Vertreter des Sextariates Schwyz im Vierwaldstätterkapitel, Sextar Rickenbacher,
Pfarrer von Steinen, in seinem und seiner Mitbrüder Namen zwei Geisrliche
zum Kommissar zu schicken, um diesen von der Notwendigkeit einer
Kapitelsversammlung zu überzeugen. Doch Faßbind beharrte bei seiner Ansicht, daß eine

Behandlung der Bistumsfrage auf dem Kapitel unnütz, lästig, ja unmöglich sei.

Hierauf sandte Pfarrer Rickenbacher den Verfasser der Denkschrift vom 22.
Oktober zu Generalvikar Göldlin nach Beromünster, um diesen über die Lage zu
informieren und Weisungen zu weiterem Vorgehen entgegenzunehmen.96 Fuchs
reiste voh Hoffnung und Vertrauen zu seinem verehrten Oberhirten, der ebenfalls
für den Zusammenhalt der Urkantone mit Luzem eintrat und die Errichtung
eines Waldstätterbistums ins Auge faßte. Er übergab dem Bistumsverweser ein
persönliches Schreiben von Sextar Rickenbacher und orientierte ihn eingehend
über den Willen der Geistlichkeit und die unnachgiebige Haltung ihres
Kapitelspräsidenten.97 Göldlin, der Alois Fuchs wie 1816 «mit der höchsten Huld und
Gewogenheit» behandelte,98 überzeugte sich von Faßbinds ungerechtfertigtem
Benehmen und sandte diesem ein Mahnschreiben, das an Klarheit nichts zu
wünschen übrigließ. Der Apostolische Vikar gab seinem Kommissar zu verstehen,
daß er den Wihen der Mehrheit zu respektieren habe und auch verpflichtet sei,
in wichtigen Angelegenheiten das Kapitel einzuberufen. Er ermahne ihn deshalb

88 Dazu schrieb P. Konrad Holdener am gleichen Tag an Aug. Schibig: «Was die Anekdote
betriff, so von uns bekannt wurde, so hören und lesen wir selbst viele. Wir sind, wie
scheint, die Zielscheibe des Geredes und der Flugblätter geworden. Doch wir sehen
meistens lächelnd darüber weg... Daß in der ersten Verwirrung des Geschäftes und in
der gespanntesten Gemüthsstimmung, in der sich einige von uns bei dem
unvorhergesehenen Schlage befanden, da und dort ein wenig überlegtes Wort entfiel, kann kein
vernünftiger Mann übel deuten.» (Quelle in Anm. 65).

98 Pfr. Rickenbacher war ein Onkel der der Familie Fuchs verbundenen Brüder Alois und
Melchior Bürgler, letzterem auch geistlicher Vater.

87 Göldlin hatte die Denkschrift der sechs Schwyzer Geistlichen bereits gelesen. Er
urteilte hierüber: «Die andere Denkschrift spricht sich mit so vieler Offenheit als warmer
Religiosität und Vaterlandsliebe aus, und wenn auch nicht alle Gründe stich halten, so
sind sie doch Ausdrücke und Beweise des frommen Eifers ihrer Verfasser und derselben
reinen Absichten.» (StiAE, Generalvikar Göldlin an Augustin Schibig, 27. Nov. 1818,
Kopie).

88 Vaterland, Biogr. Skizze 32; s. auch S. 99 f.

169



zur Regel.99 Göldlin legte dem Brief auch ein belehrendes Schreiben an das ganze
Sextariatskapitel Schwyz bei. Faßbind wurde durch Göldlins Monitorium empfindlich

getroffen. In einem langen Brief rechtfertigte er sein Benehmen und
versicherte seinem Obern, daß er nichts anderes verlange als ruhiges Abwarten der
Anordnungen des Hl. Vaters.

Nach Faßbinds Tagebuch gelangten die Gegner eines Einsiedler Bistums auch
an Professoren zu Luzern und selbst an den päpstlichen Nuntius.100 Die beiden
Schreiben sind uns nicht bekannt.101 Möglicherweise har sich Fuchs an seinen
früheren Philosophieprofessor Widmer in Luzern gewandt. Auch ein Schreiben
an die bekannten Theologieprofessoren Gügler und Geiger ist nicht auszuschließen,

zumal letzterer als einflußreicher Berater der Nuntiatur galt.102 Nach all
den Demarchen der opponierenden Geistlichen, vorab aber nach dem
Mahnschreiben Generalvikar Göldlins, konnte Faßbind die Einberufung des Kapitels
nicht mehr verhindern.

Am 17. Dezember 1818 kam die Versammlung endhch zustande.103 Nur 27
der rund 50 Kapitularen hatten sich zu dieser wichtigen Aussprache eingefunden.

Die ungünstige Witterung und vor allem eine protestierende Haltung gegen
die «erzwungene» Kapitelsversammlung seitens der Freunde eines Klosterbistums
mögen die unbefriedigende Teilnehmerzahl erklären. Pfarrer Faßbind gab als
Präses des Kapitels eine summarische Uebersicht über die bisherigen Verhandlungen

und Ereignisse, rechtfertigte sein Verhalten und beklagte sich über die
unzweckmäßige Handlungsart der meisten Kapitelsglieder. Hierauf verlas er das
Schreiben von Generalvikar Göldlin, worin dieser zu gegenseitiger Vertraulichkeit,

friedlicher Eintracht und brüderlichem Zusammenhalten unter uralten
Bundesgenossen aufrief.104 Die Worte des Oberhirten wurden nach Fuchs mit
allgemeiner Rührung angehört und mit ungeteiltem Beifall aufgenommen.105 Auch
das Schreiben des Sextariates Uri, das zum gemeinsamen Handeln der Urkantone
aufrief, wurde dem versammelten Klerus zur Kenntnis gebracht. Sodann mutete
Faßbind seinen Mitbrüdern zu, im Sinne des Landsgemeindebeschlusses vom 26.

April und des regierungsrätlichen Schreibens vom 4. Mai das ganze Bistumsgeschäft

dem Hl. Vater zu überlassen und ohne Einwand und Umfrage eine
diesbezügliche Erklärung zu unterschreiben. Seine Gegenspieler wiesen aber darauf
hin, daß die Landsgemeinde die weitere Leitung der Bistumsgeschäfte nicht dem
Papst, sondern der Geistlichkeit und dem Landrat übertragen habe. Sie wollten
zwar die «Angelegenheit mit gleicher, unbegrenzter Verehrung und Ergebenheit
99 KSA SZ, Mappe IV, Göldlin-Faßbind, 7. Dez. 1818. - Göldlin schreibt u.a.: «Das

Memorial der Geistlichkeit haltet in ihrem Grundsatz manches Unrichtiges, aber daß

nur Capläne und Frühmesser dazu stimmten, ist auch unrichtig.» (Von den 28
Subskribenten waren zehn Pfarrer, neun Kapläne, sechs Pfarrhelfer und drei Frühmesser.)

198 Tgb. Faßbind I 353.
4,4 Nach Staffelbach gelangten am 6. Okt. 1818 (es muß wohl 6. Nov. heißen) sechs Gegner

eines Einsiedler Bistums an den Nuntius. Eine Quellenangabe fehlt, s. Georg Staffelbach,

Der Plan eines von Konstanz losgelösten Schweiz. Bistums der Waldstätte, Hist.
Jahrbuch 72 (1953) 280-305, zit. 293 Anm. 59.

102 Von den sechs Unterzeichnern des Memorials vom 22. Okt. 1818 besuchte außer Fuchs
auch G. F. Suter den philosophischen Kurs in Luzern. Dieser absolvierte im dortigen
Seminar auch den Ordinandenkurs.

'83KSA SZ, Kapitelsprotokoll 36 ff.; Tgb. Faßbind I 354 ff.; Auf der Maur 234 ff.
484 KSA SZ, Mappe III, 7. Dez. 1818.
185 wie Anm. 131-

170



dem hl. Vater» überlassen, «doch zugleich von dem Rechte, welches auch dem
Kinde gegen den Vater und dem vernünftigen Wesen selbst gegen seinen höchsten

Herrn, gegen Gott zusteht, Gebrauch machen, von dem Rechte nemlich,
seine Wünsche und Bitten dem heiligsten Vater ehrfurcht- und zutrauensvoh
vorzutragen». Und diese Wünsche und Bitten bestanden hauptsächlich darin, «daß
der Saecular-Klerus nur einem Saecular-Bischof unterworfen und die Diözese des

Kantons Schwiz wenigst von den 2 Urkantonen Ury und Unterwaiden nicht
getrennt würde».106 Faßbind, der für unbedingte Unterwürfigkeit eintrat, war über
die angebrachten Bitten ungehalten und suchte die Abstimmung zu hintertreiben.

Mir seiner Verzögerungstaktik konnte er aber nichts mehr ausrichten. Die
Versammlung beschloß mit überwältigendem Mehr: «Es soll von fernerm Andringen

zur Errichtung eines Kloster-Bisthums in Einsiedeln von Seite der Geistlichkeit

abgestanden, eine nähere Gemeinschaft und Vereinigung mit der Hochw.
Geistlichkeit von Ury und Unterwaiden eingegangen, gemeinschaftlich von den
3 Urkantonen ihre Ansichten und Wünsche durch das Organ des Hochwürdigsten

Herrn Generalvikars Seiner Heiligkeit zutrauensvoll ans Herz gelegt und
von Ihrer Weisheit und väterlichen Fürsorge die Errichtung eines vorzugsweise
gewünschten Saecular-Bisthums mit unbedingter Ergebenheit erwartet werden.»107
Dieser Beschluß soll dem Generalvikar, dem Nuntius, dem Kapitel March, den

Sextariatskapiteln von Uri und Unterwaiden sowie der Schwyzer Regierung zur
Kennmis gebracht werden. Mit der Besorgung der weitern Bistumsgeschäfte
wurden der Kapitelspräses sowie die Pfarrherren Rickenbacher und Etter
betraut. Nur zwei Geistliche stimmten Faßbinds Ansicht zu, nämlich die Seelsorger
von Arth (Enzler) und Muotathal (Betscharr). Von den übrigen neun Priestern,
die die Eingabe vom 20. November nicht unterschrieben hatten, teilten nach
Faßbinds Aufzeichnungen noch sieben seine Meinung.108 Sie erschienen aber nicht
am Kapitel, das sie konsequenterweise für unnütz halten mußten.109 Somit hatten
die Gegner eines Klosterbistums einen eindeutigen Sieg errungen.

Die ganze Angelegenheit wäre kaum über den Raum der Innerschweiz
bekanntgeworden, wenn nicht die «Aarauer Zeitung», das damals bedeutendste Blatt der
Schweiz, in zahlreichen Nummern über die laufenden Verhandlungen berichtet
hätte.110 Ihr Redaktor, der bekannte liberale Staatsmann Paul Usteri, bedauerte
als Freund Wessenbergs die Trennung der schweizerischen Quart vom Bistum
Konstanz und verfolgte nun mit großem Interesse die verschiedenen Bistums-

498 KSA SZ, Kapitelsprotokoll 36 f.
107 a. a. O. 38.
188 Tgb. Faßbind I 355.
198 Ueber die Haltung der Kapläne Karl Styger (Sattel) und Karl von Reding (Biberegg) ist

nichts Näheres bekannt. Sie verweigerten zwar die Unterschrift unter das Dokument
v. 20. Nov., wurden aber von Faßbind dennoch nicht zur Partei der bedingungslosen
Unterwerfer gezählt. Sie nahmen wohl eine Sonderstellung ein, wie vielleicht auch der
Kaplan von Goldau, den Faßbind ebenfalls weder unter den Befürwortern noch den
Gegnern eines Regularbistums anführt. - Faßbind zählt in seinem Tagebuch 36 an-
und abwesende Geistliche auf, die für ein Säkularbistum gesinnt waren. Demnach haben
sich (nach Abzug des Kaplans von Goldau) noch drei Priester zu den 34 Opponenten
gesellt, nämlich der 2. Pfarrhelfer von Arth sowie die Kapläne von Seewen und Iberg.

449 Aarauer Zeitung 1818 Nr. 70, 75, 116, 117, 127, 132, 144, 146, 147, 149, 150, 152,
154-156. Die Berichte waren aber nicht immer zuverlässig. Zur Geschichte dieses Blattes
s. Albert Brugger, Geschichte der Aarauer Zeitung (1814-21). Ein Beitrag zur Geschichte
der Schweiz. Presse (Aarau 1914). Ueber die Bistumsfragen 117 f.

171



Projekte.111 Im Dezember veröffentlichte er in seinem mehr für protestantische
Leser bestimmten Blatt sogar Auszüge aus der Denkschrift des Klosters Einsiedeln

und jener der sechs Schwyzer Geisdichen. Als Einsender der Berichte und
Dokumente wurde begreiflicherweise der inzwischen bekanntgewordene
Verfasser des Memorials vom 22. Oktober vermutet. Doch Fuchs hat ausdrücklich
beronr, daß er nie den geringsten Anteil an solchen Einsendungen gehabt habe,
ja, daß ihm diese immer höchst zuwider gewesen seien.112

Es war nun zu erwarten, daß einige Stellen in Fuchsens Denkschrift den
Widerspruch der unmittelbar Betroffenen wecken würden. So setzte sich in der
«Aarauer Zeitung»113 ein uns dem Namen nach unbekannter Verfasser, der aber
wohl im Kloster Einsiedeln zu finden ist, mit gewissen Behauptungen in der
Denkschrift der sechs Weltgeistlichen auseinander. Der Einsender widerspricht
der Ansicht, daß der Regularklerus nicht berufen sei, über den Säkularklerus zu
herrschen. Hätten die Verfasser Kirchengeschichte studiert, so wäre ihnen bekannt,
daß ahein der Benediktinerorden in neun Jahrhunderten schon 4000 Bischöfe,
1600 Erzbischöfe, 200 Kardinäle und 24 Päpste hervorgebracht habe. Alle diese
Ordensgeistlichen seien bei Bischofswahlen den Weltgeistlichen vorgezogen worden,

obwohl diesen beim Empfang der hl. Weihen der Vorrang eingeräumt worden

sei. Niemals sei eine Klage über Verletzung der hierarchischen Rangordnung
in der Kirche Gottes laut geworden und die damalige Weltpriesterschaft habe
auch nie eine solch «diktatorisch-absprechende Denkschrift» der weltlichen Behörde
eingereicht. Uebrigens sei auch der gegenwärtig regierende Papst Pius VII. ein
Mitglied des Benediktinerordens, was doch auch den Verfassern bekannt sein
sohte. Das Wort des hl. Paulus: «Wir sind der Welt abgestorben» sei gewiß
nicht nur Grundgesetz der Ordensstände, die es damals noch gar nicht gegeben
habe,114 sondern aher Gläubigen, insbesondere der Nachfolger der Apostel. Daß
es auch den Ordensmännern nicht an «Klugheit, Einsicht, Kenntnis der Stimmen,
Lagen, Verhältnisse des Volkes und der Familien» fehle, beweise das Buch vom
gegenwärtigen Einsiedler Abt über «Bildung des Geistlichen durch Geistesübungen».115

Wer dieses Werk aufmerksam lese, werde dem Autor gewiß nicht Welt-
und Menschenkenntnisse absprechen können und vielleicht mehr darin finden,
als den Verfassern der Denkschrift angenehm und lieb sein möchte. Im übrigen
verlange Paulus von einem Bischof viel notwendigere und wesentlichere Tugenden,

als sie die sechs Schwyzer Geistlichen für ihren zukünftigen Oberhirten
wünschten, und gerade diese Eigenschaften hätten die Ordensleute zur Bischofswürde

erhoben.
Die Angegriffenen betrachteten die Einsendung im Aarauer Blatt «ebenso un-

'"Paul Usteri (1768-1831), hervorragender Zürcher Arzt, Journalist und Staatsmann
liberaler Richtung während der Helvetik, Mediation und Restauration. Hauptvorkämpfer
für die Pressefreiheit. - Gottfried Guggenbühl, Bürgermeister Paul Usteri. Ein Schweiz.
Staatsmann aus der Zeit der franz. Vorherrschaft und des Frühliberalismus. 2 Bde., Aarau
1924/31 (über die Neugestaltung der Bistumsverhältnisse: II 207-212).

142 wie Anm. 131. Nach Brugger 89 (s. Anm. 110) berichtete der Luzerner Chorherr
Melchior Mohr (1762-1846) besonders genau über die geistlichen Angelegenheiten.

142 Nr. 150 v. 16. Dez. 1818.
444 Diesen Einwand macht auch Pfr. Faßbind in seiner RG V 55r.
143 2 Bde. (Augsburg 1807), 5. Aufl. 1846 in einem Band. 1844 wurde das Werk ins

Französische übersetzt, s. Rudolf Henggeler, Abt Konrad Tanner von Einsiedeln, MHVS 33
(1925) 1-139, zit. 57.

172



verdient als beleidigend» und fühlten sich deshalb verpflichtet, öffentlich zu
widerlegen, was vor dem Leserpublikum gegen sie ausgesprochen wurde.116 Mit
der Abfassung der Erwiderung betraute man wiedemm Alois Fuchs.117 Die
Antwort - es ist sein erster uns bekannter Zeitungsartikel - zeigt, daß der junge
Schwyzer Professor nicht nur eine gewandte Feder führte, sondern auch ausgeteilte

Hiebe geschickt zu parieren wußte. Gerne hätte Fuchs in ernstem, würdevollem

Anstand geschrieben, «wenn nicht dem Einsender selbst der bittere, hä-
misch-lächelnde Ton erwünscht» gewesen wäre. Gleich zu Anfang hebt er wie
in seiner Denkschrift den Vorrang des Säkular- vor dem Regularklerus hervor.
Begründet wird diese Ansicht durch den Hinweis, daß die Weltgeistlichkeit von
Jesus Christus eingesetzt, die Ordensstände aber durch die Zeit hervorgebracht
worden seien. Was die Kirchengeschichte anbelange, so hätten sie diese freilich
auch studiert. Das Resultat dieses Studiums sei aber ein anderes gewesen «als die
bloße Addition der aus den Klöstern hergenommenen Individuen in der ehemals

an Klöstern so reichen Christenheit», und «im Falle, daß ein solches summarisches

Nichtkennen schändliche Unwissenheit und die Kenntnis davon höchst
nothwendig wäre», wären sie durch die Benediktiner selbst, d.h. durch den
«übelangebrachten Fleiß eines müßigen Zellenbewohners», dieses historischen
Smdiums überhoben. Diese würden nämlich, ruhmsüchtig genug, ihre 4000
Bischöfe usw. bei jedem Anlasse aher Welt bekanntmachen. Die Geistlichen von
Schwyz hätten deshalb lange vor der Belehrung des hochgelehrten Einsenders
und ohne Studium der Kirchengeschichte schon als kleine Knaben jene Zahlen
in ihren Andachtsbüchern gelesen, und jedes alte Mütterlein lese darüber noch
zu dieser Stunde in seinem Erbauungsbuch und wäre also nach der Meinung des

Einsenders eine große Geschichtsforscherin. Die angeführten Zahlen seien übrigens

erst dann ein vohgültiger Beweis für die absolute Fähigkeit der
Klostergeistlichen für Säkularämter, wenn die tausend angeführten Individuen auch dem
Charakter und nicht bloß der Zahl nach bekannt sein werden. Fuchs fährt fort:
«Daß unser ahverehrte Pius ein Benediktiner war, das wissen wir, eben so gut
wie von jenen 5824 angeführten Individuen, auf welche sonst an andern Orten
gewöhnlich noch 50'000 Heihge folgen; aber eben so gut wissen wir, daß er
es nur war und daß es jene nur waren, aber durch Annahme ihrer verschiedenen

Würden auch aufhörten, Ordensmänner im strengern Sinne des Worts
zu sein. Denn mögen zu hohen Würden erhobene Klostergeistliche auch noch
die äußerlichen Merkmale ihres Ordens, das Kleid, den geschorenen Kopf, das
besondere Brevier usw. immerhin beibehalten (was jedoch in der Regel nicht
der Fah ist), gleichviel, sie hören dennoch auf, eigentliche Klostergeistliche zu
sein und gehen so immer in den Weltpriesterstand über.» Denn bei fast ahen
Ordensständen — und gerade beim Benediktinerorden, zumindest in seinem
Ursprünge — sohte das kontemplative Leben das vorherrschende sein. Der Ordensmann

lebe eigenthch ganz für sich. Er gebe sich der Betrachtung hin, um zur
möglichst höchsten Selbstvervollkommnung zu gelangen, während die
Weltpriester, ihrem hehren Urbild und Stifter Jesu Christo nachfolgend, ihr ganzes

418 Aarauer Zeitung Nr. 155 v. 28. Dez. und Nr. 156 v. 30. Dez. 1818.
447 Die Verfasserschaft beweist - vom Inhaltlichen und Stilistischen abgesehen - Fuchsens

Brief an Generalvikar Göldlin v. 25. Jan. 1819 (StA SZ, Mappe I 523). Die folgenden
Ansichten über den Welt- und Ordensklerus werden in ihrer zugespitzten Form kaum
von allen Unterzeichnern der Denkschrift geteilt worden sein.

173



Leben nur ihren Mitbrüdern lebten und sich zur Gänze für das Wohl der
Menschheit aufopferten. Sie wüßten wohl, daß die Worte des Völker-
apostels: «Wir sind der Welt abgestorben» für ahe Christen aher Zeiten
Geltung hätten, wahr sei aber auch, daß die in jenen Worten ausgesprochene
Idee gerade den größten Ordensstiftern vorgeschwebt habe. Auch sei ihnen be-
kannr, daß zu Pauli Zeiten noch keine Orden bestanden haben; sie glaubten aber
darüber hinaus, daß zu den blühendsten Zeiten des Christentums keine solche
bestanden hätten. Und Fuchs schreibt weiter: «Ueberhaupt haben wir im scharfen

Blicke auf die Ordensmänner unserer Zeiten geschrieben, von denen nicht
wenige die Weltgeistlichen mit scharfen Augen und mit Verachtung ansehen,
während einige von ihnen doch selbst so tief gesunken sind, daß sie dasjenige,
was der Einsender als Grundgesetz für ahe Christen anerkennt und zudem die
Ordensstände ganz besonders angeht, für eine übertriebene, gar zu strenge
Forderung ansehen. Uebrigens, ist es wohl schön, anständig und, christlich, daß die
Jüngern Brüder im Hause des gemeinschaftlichen Vaters die altern, wie immer,
hintansetzen? Sollten wir wohl die Esaue, sie aber die Jakobe vorstellen? In
welchem Falle uns dann das dargereichte Linsenmuß genannt werden müßte, wofür
wir unsere Vorrechte verkauft hätten!» Die Unterzeichner der Denkschrift
bestritten auch nicht, daß die Klöster Bildungsschulen wahrhaft großer evangelischer
Männer seien oder doch sein sollten, denn Klöster, die nicht solche Männer
besäßen, seien eine Satire auf sich selbst. Es sei ihnen gleich, was für eine Kutte
der Mann getragen habe, der vorgezogen und auf den erhabenen Leuchter
gesetzt worden sei, wenn er nur, wie es überall und allemal geschehe, säkularisiert
sei, die kanonische Selbständigkeit und kirchliche Freiheit des Klerus aufrechterhalten

habe und nur von seinesgleichen und einem Säkularkonsistorium gerichtet
werde. Was das Buch «Bildung des Geistlichen durch Geistesübungen» betreffe,
so möchten sie, ohne ein Urteil über dasselbe zu fähen, nur dies bemerken, daß
sie allenfalls auch imstande wären, ein ähnliches Buch mit dem Titel «Bildung
der Ordensgeistlichen durch Geistesübungen» zu verfassen. Wer sich dann die
Mühe nehmen würde, es aufmerksam zu lesen, würde ihnen die Kenntnis der
Klöster und ihrer Bewohner gewiß nicht absprechen — und vielleicht mehr darin
finden, als dem Einsender und seinen Konsorten angenehm und lieb sein möchte.
«Schließlich sind wir keineswegs gesinnt», versicherte Fuchs am Ende seiner
Replik, «besonders in öffentlichen Blättern mit Andersdenkenden wie immer
Fehde zu führen. Wem es aber ferner belieben mag, gegen uns aufzutreten, dem
werden wir wieder geziemend antworten, bei aher Unkenntnis summarischer
Namensverzeichnisse, die wir vor der Welt gern eingestehen.»

Nachdem der Kampf gegen das Einsiedler Bistumsprojekt glücklich überstanden

und auch die Entgegnung in die «Aarauer Zeitung» niedergeschrieben war,
fand Fuchs endlich Zeit, auf den Brief seines Freundes P. Konrad Holdener
einzugehen. Dieser hatte nämlich am 29. November mit der von Fuchs gewünschten
Offenheit zum Memorandum der sechs Schwyzer Geistlichen Stellung genommen.118

Dem ersten Teil der Denkschrift stimmte er voll und ganz zu. Im zwei-
118 Obwohl A. Fuchs die Briefe seines «edlen, unvergeßlichen Jugend- und Herzensfreundes

C. H.» wie «eine hochköstliche Reliquie» verwahrte (Vaterland 179 Anm.), sind
uns diese nicht erhalten geblieben. Betr. Briefe an P. Konrad Holdener lesen wir in
einem Aktenstück v. 7. März 1830: «Später fragte, ob ich seine Briefe sammeln und
verbrennen soll; sagte ja.» (StiAE, Acta privata A. OC 34). Dennoch haben die beiden
wichtigen Briefe von A. Fuchs an P. Konrad den Weg ins Stiftsarchiv gefunden.

174



ten Teil hingegen fand der Ordensmann neben manchen «vieheicht sogar
richtigen» Ansichten auch schwächere Stellen, ja sogar «grundlose Zumutungen, um
Haß gegen Einsiedeln anzufachen».119

In seiner Antwort freute sich Fuchs darüber, daß auch sein Freund in der
Hauptsache, nämlich in der Frage nach den Vorrechten der Geistlichkeit in
wesentlich geistlichen Dingen, mit ihm ganz einiggehe, und äußerte den Wunsch,
«daß ja das Reich Gottes immer mehr und mehr ausgebreitet und endlich ganz
befreyt werde von dem ungerechten Drucke dieser Welt, die - traurig genug -
in einer seichten, grundfalschen Politik die ewigen Grundgesetze der Staaten zu
finden wähnt». Was die Streitpunkte anbelangt, so gab Fuchs zunächst ganz offen
zu, «daß, so richtig das Memorial in seinen Ansichten im ganzen auch immer
seyn mag, dennoch einiges bestimmter ausgesprochen oder unterschieden zu
werden» verdiente. Er versicherte P. Konrad auch, daß gerade seine offene
Stellungnahme ihm am meisten Freude bereitet habe: «Ferne davon, daß Sie
einen widrigen Eindruck auf mich gemacht oder gar beleidigt hätten (in welchem
Fähe ich dann freylieh noch ein sehr großer Egoist seyn müßte), haben Sie
vielmehr dadurch mein Sie ohnehin schon in Jesu Christo zärtlich liebendes Herz
ganz für sich gewonnen und meine ganze Freundschaft im vollsten Sinn des

Wortes unwiderstehbar für immer an sich gerissen.» Er sei überzeugt, daß bei
einem mündlichen Gespräch nach kurzer Zeit eine vollkommene Einigung
erreicht werden könnte. Denn man müßte ihn sehr verkennen, wenn man glauben
wollte, er sei ein Feind des Klosters Einsiedeln und der Ordensstände überhaupt:
«Nein, ich weiß nur zu wohl, wie tief und wesentlich im Christenthum gegründet
der große Geist der Ordensstände sey, der darin besteht, das Christenthum in
seiner höchsten Höhe anschaulich darzustellen. Ich bin also weit entfernt, von
einer seichten Aufklärung verleitet, nach dem elenden Zeitgeiste gebildet, über
Klöster zu schmähen wie viele, ohne je ihren großen Geist, ihre innige Verbindung

mit dem Christenthum, ja ihr absolutes Gesetztseyn mit demselben
durchschaut zu haben. Vielmehr gestehe ich offenherzig, daß ich nichts schöneres,
geistvolleres, erhabeneres und acht christlicheres kenne als die den Ordensständen zu
Grund liegende Idee, und selig preise ich ahe, denen es ihre moralische und
physische Subjectivität erlaubt, in der erhabensten Absicht, sich durch den Eintritt
in ein Kloster auf Erden schon gleichsam in Himmel zu versezen; denn in
Klöstern muß das ewige Leben wirklich schon antieipiert seyn, wenn änderst aus
ihnen nicht aher Geist gewichen, nicht etwa nur der tote Buchstabe geblieben
ist.» Diese Ansichten entsprächen seiner innersten Ueberzeugung, wofür Gott
Zeuge sei. Er sei daher kein Feind, sondern ein ungeheuchelter Freund und
Verehrer der Klöster120 und habe deshalb auch immer eine besondere Vorliebe für
dieselben und ein warmes Interesse an all ihren Schicksalen: «Nie sah ich in der
Folge ohne tiefen Schmerz aufgehobene Klöster, dankte mit Rührung dem
himmlischen Vater für die wunderbare Erhaltung der Schweizerklöster und flehe immer
für den fortdauernden Bestand derselben. Stets werde ich gewiß (mit seiner Gnade)

alle meine schwachen Kräfte zur Erhaltung und Fortblühen derselben in mei-

419 Geht aus der folgenden Antwort v. A. Fuchs an P. Konrad Holdener hervor (StiAE,
A Z4B 133, 19. Dez. 1818).

128 Augustin Schibig versicherte seinem Freund P. Konrad gegenüber, daß keiner der sechs
Unterzeichner der Denkschrift ein Feind des Klosters Einsiedeln sei (StiAE, A Z4B 117,
9. Nov. 1818).

175



nem Kreis anwenden und nie, nie auch das mindeste zu ihrem Nachtheil thun! »

Bei ahedem wisse er aber auch um das Unkraut. Es schmerze ihn zwar sehr,
dieses sagen zu müssen, doch könne niemand das Geschehene ungeschehen
machen. Stehen niederzuschreiben, die einen Einsiedler Mönch ganz natürlich tief
schmerzen müßten, hätten auch ihm viel Mühe und Schmerz gekostet, denn es sei
sehr traurig, daß Weltpriester wie Ordensgeistliche ihrem wahren Auftrag oft
mehr oder weniger untreu geworden seien. Die Kirche kenne bis zur Stunde keinen

größern und ärgern Feind als unwürdige Priester. Leider hätten sich die
Klöster öfters gar zu sehr dem Irdischen und anderen heterogenen Gegenständen
hingegeben. So habe Einsiedeln, um nur diese unleugbare Tatsache zu nennen,
worüber ein Tschudi, ein Johannes von Müher, ein Göldlin121 ihr unbefangenes
Urteil vor aher Welt ausgesprochen hätten, bezüglich des 350jährigen Alpenstreites

den ähnlichen Vorwurf auf sich geladen.122 Das Kloster hätte vor Gott und
den Menschen weit besser getan, wenn es - sogar im Fähe ungerechten Angriffes—
ahes geduldig erhtten und den irdischen Verlust durch Zunahme in geistigen
Gebieten zu ersetzen getrachtet hätte. Damals habe sich Einsiedeln «furchtbar
gemacht», als Feind des Landes gezeigt, indem es seine geistliche Macht mit ahen
ihm zu Gebote stehenden Kräften zur Untergrabung des Staates Schwyz
gebraucht habe. Ein sein Vaterland hebender Schwyzer dürfe doch wohl — ohne die
geringste schlechte Nebenabsicht — auf die Geschichte aufmerksam machen und
Besorgnisse, die sich auf Tatsachen stützten, auch in der Gegenwart äußern.123

«Die Geschichte ist die immer erneuerte Wiederholung des längst Vergangenen.
Glücklich, ruft aber der große Müher aus! Glücklich jede spätere Zeit, die von der

Vergangenheit unterrichtet wird und — ich füge bei - den Unterricht wirklich
benützt.» Doch der wohl wichtigste Grund für die Abfassung der Denkschrift,
betont Fuchs am Schluß seines langen Briefes, sei und bleibe immer der, daß ein
Regularbistum weder mit der Idee eines Bistums noch mit der eines Klosters
vereinbar sei.

Der Bistumskampf wurde inzwischen auch unter den Schweizer Theologen in
Landshut bekannt, denn Fuchs hatte diesen seinem Freund Dominik Hediger
dargesteht. Kurz vor Weihnachten 1818 schrieb ihm Sailer dazu:124 «Lieber

124 Vom spätem Generalvikar Göldlin erschien 1808 in Zürich der «Versuch einer urkundlichen

Geschichte des Drey Waldstätte-Bundes». Bereits früher schrieb er über den «Geist
des sei. Bruder Nikiaus von der Flue» (Luzern 1806, 18082). Sein Hauptwerk behandelt
Konrad Scheuber von Altsellen, 2 Teile (Luzern 1812/13).

422 In seinem ersten Brief an P. Konrad (10. Nov. 1818) schrieb Fuchs «vom 340 Jahr
langen Streit wegen angrenzenden Alpen», hier vom «350jährigen Alpenstreit». In
Wiridichkeit dauerte der Marchenstreit mit Unterbrüchen 240-250 Jahre, d.h. von 1100/
1110-1350. Zum Ganzen s. Andreas Riggenbach, Der Marchenstreit zwischen Schwyz
und Einsiedeln und die Entstehung der Eidgenossenschaft, Diss. phil. Zürich 1965.

122 Im Allmendstreit zwischen dem Kloster und der Landschaft Einsiedeln (1828/29) hat
P. Konrad Holdener für die Einsiedler Partei ergriffen und dadurch das Kloster in
größte Verlegenheit gebracht, zumal er sich als Zeuge brauchen ließ. Abt Cölestin Müller
(1825-46) versetzte ihn deshalb Ende Oktober 1829 nach Bellenz. Fuchs meinte dazu:
«Es ist traurig genug, wenn C. H. ab dem Schauplatze treten und gleichsam in die
Verbannung wandern muß.» (Vaterland 178 Anm.) In der Folge soll sich Abt Cölestin mit
dem Gedanken getragen haben, gegen A. Fuchs eine Injurienklage zu führen (A. Fuchs
in der AZ Nr. 37 v. 8. Mai 1833). - Ueber den Einsiedlerhandel von 1828/29 s.
Steinauer II 83-125 und Rudolf Henggeler, Abt Cölestin Müller von Einsiedeln,
Einsiedeln 1929, 57-138.

424 NAF, Sailer-Fuchs, 21. Dez. 1818.

176



Freund! Unser überaus treffliche Hediger hat mir mitgetheilt, was Du für die
gute Sache des Presbyteratus Secularis gethan. Fahre fort, aber gieb acht, daß Du
nicht das Opfer der Lästerung werdest, denn Dein H. Pfarrer, die Herrn Väter in
Einsiedlen und selbst die vielen abhängigen Menschen suchen der Wahrheit ein
fremdes Kleid um zu legen, damit sie als Feindin gehasset und ihr Vertheidiger
gedrückt werden möge. Trau, schau, wem! Uebrigens ist Deine Sache so gut als
Dein Herz rein. Ja, Deine Sache ist so gar zum Besten des Klosters. Aber Gott
ist gar oft das einzige Wesen, das es mit der Wahrheit und seinen Vertheidigern
hält. Ceterum nil time, et ama mum S.»125 Aus der Antwort von Alois Fuchs an
seinen Lehrer spricht die Furcht vor Verfolgungen, die seine freimütigen Aeußerungen

zur Folge haben könnten. «Den Unwillen eines verehrten Mannes» hat
er bereits in vohem Maße zu spüren bekommen, ja er glaubte gar, er sei durch
sein Memorial in Schwyz «gewissermaßen gestürzt».126 Doch Sailer beruhigte
ihn:127 «Was die Angelegenheit des Bisthums betrifft, so fürchte nichts! Denn Du
suchest nichts. Was Du gethan, ist wohlgethan. Aber die wenigsten haben Muth
und noch weniger Einsicht und Parteylosigkeit genug. Haec tibi Soli: Die Römer
haben die Mönche heber zu Bischöfen als die Weltpriester, weil jene mehr
Zeitliches geben und im Kirchlichen leichter nachgeben und unbedingt für Rom
stehen.128 Aber Du laß, nachdem Du das Deine gethan, die Zeit entscheiden. Gott
wird Dich schützen, und selig sind ja, die sich für das Reich Gottes lästern lassen.

Nochmal, fürchte nichts! denn die ganze Vergänglichkeit ist keines Augenbhckes
Furcht werth. Wenn Du nur das Unvergängliche lieb hast, so bist Du ja
geborgen.»

Zu Beginn des Jahres 1819 beschäftigte Fuchs noch ein etwas peinliches
Vorkommnis im Zusammenhang mit der Kapitelsversammlung vom 17. Dezember

vergangenen Jahres. Generalvikar Göldlin hatte nämlich den Kapitelsbeschluß
bereits durch die «Aarauer Zeitung»129 erfahren, als er erst kurz vor Weihnachten

auch von Kapitelssekretär Alois Bürgler hierüber Bericht erhielt. Da er zudem
feststehen mußte, daß der Bericht aus Schwyz im Vergleich mit jenem der
«Aarauer Zeitung» nicht vohständig war, rügte er sowohl die Verspärung als auch
die Unvohständigkeit der Berichterstattung in einem Sendschreiben an das Sex-

128 Sailer scheint auf Grund des Berichtes von Fuchs an Hediger die ganze Angelegenheit
als eine Auseinandersetzung zwischen dem Welt- und Ordensklerus zu betrachten. Diese
Sicht wäre richtig, wenn sich das Kloster Einsiedeln für ein Regularbistum eingesetzt
hätte, um den Weltklerus zu beherrschen, was nun aber bekanntlich gar nicht der Fall
ist. Der - freilich latent vorhandene - Gegensatz zwischen den beiden Ständen ist erst
durch Fuchsens polemische Denkschrift wieder offen zutage getreten. Daß Sailer
gegenüber dem damaligen Klosterleben seine Vorbehalte anzubringen hatte, ist bekannt
und verständlich (s. S. 83). Daß er aber die Einsiedler Patres und deren Freunde
pauschal der Irreführung oder Verstellung verdächtigt und Fuchs sich vor diesen in Acht
zu nehmen rät, kann zwar durch Fuchsens offenbar tendenziösen Brief erklärt, nicht
aber entschuldigt werden.

428 Vaterland, Biogr. Skizze 32. Der «verehrte Mann» ist wahrscheinlich Faßbind. Aus dem
Zusammenhang könnte aber auch Landammann Franz Xaver von Weber vermutet werden,

der sich ebenfalls für ein Bistum Einsiedeln eingesetzt hat.
427 NAF, Sailer-Fuchs, 10. Febr. 1819.
128 Nach der Lektüre dieser Briefstelle wie auch des vorangehenden Briefes von Sailer

verstehen wir es noch besser, wenn Fuchs von seinem Lehrer schreibt, er sei «kein Römling
und kein Mönch» gewesen (Sailerschrift 9).

428 Nr. 152 v. 21. Dez. 1818.

12 177



tariat Schwyz.130 Kommissar Faßbind ließ dasselbe in der zweiten Januarhälfte
unter der Geistlichkeit zirkulieren. Als Fuchs von diesem Schreiben Kenntnis
erhieh, entschloß er sich sogleich, seinen Oberhirten über den Sachverhalt
aufzuklären.131 Er rechtfertigte das Verhalten des Aktuars, wies auf die Unmöglichkeit
sofortiger Berichterstattung wegen der schlechten Laune Faßbinds hin, erklärte
das frühere Erscheinen eines Berichtes in der «Aarauer Zeitung» durch den
günstigeren Postabgang nach Zürich und versicherte seinem kirchlichen Obern, daß

jener Artikel ohne Zutun und Vorwissen eines Schwyzer Geistlichen erschienen
sei. Dem Verfasser des Berichtes, einem «Weltmann», sei es ein leichtes gewesen,
eine Abschrift des Kapitelsbeschlusses zu erhalten, da sehr viele Kapitularen auf
der Stehe eine Kopie vom Protokoll angefertigt hätten. «Was die unvohständige
und daher dem Wihen des Capitels ganz entgegengesetzte Einberichtung des Ca-
pireisbeschlusses betrifft», fährt Fuchs fort, «so erlauben mir Euer Hochwürden
und Gnaden, daß ich auch hier die offene, kindliche Sprache rede, daß auch hier
wieder die Schuld einzig und ahein auf den Hochw. H. Commissar fäht. Die
unwürdige Behandlung, die unser würdige Notar, H. Bürgler, der sowohl wegen
seiner ausgezeichneten scientivischen Bildung als auch wegen seiner seltenen
großen Religiosität und durchaus untadelhaften moralischen Lebenswandels die
ahgemeine Achtung im vohsten Maße genießt, in den unmittelbar auf das Capitel
folgenden Tagen von H. Commissar erfahren hat, will ich hier nicht weiter aus-
einandersezen und Hochseiben nur sagen, daß er, als ich ihn wegen dieser so
abgebrochenen Berichterstattung brüderlich ahndete, mir vertraulich zu seiner
Rechtfertigung versetzte, H. Commissar habe kaum noch in diese nothdürftige
Mittheilung eingewilhget und hätte sicherlich jedes vollständigere Schreiben
nicht verabfolgen lassen; so hat er auch von der nähern Gemeinschaft und
Vereinigung mit den Urständen keine Erwähnung machen dürfen und mehrere
dergleichen Stellen als dem H. Commissar höchst zuwider übergehen müssen und
sich ebendeswegen so kurz als nur immer möglich gefaßt.»

Fuchs rechtfertigte im weitern den Kapitelsbeschluß der Geistlichkeit, denn
die Landsgemeinde vom 26. April 1818 habe, wie es im Protokoll wörtlich heiße,
«die fernere Leitung der so wichtigen Diozesangeschäfte einem hochw. Landrath,
vereint mit der hochw. Geistlichkeit, mit vohem Zutrauen überlassen». Die Mehrheit

der Geisdichen in den Urkantonen wünsche im übrigen ein gemeinsames
Säkularbistum, weil dieses der Religion und dem Staate sowie der Ehre und dem
Ansehen der Weltpriesrerschaft am zuträglichsten sei. «Nur ist es traurig»,
schreibt Fuchs weiter, «daß unser Vorstand, H. Faßbind, nicht mehr Sinn und
Freude für diese Vereinigung und wegen abweichenden Ansichten in der Politik

489 KSA SZ, Mappe III, 31. Dez. 1818.
424 StA SZ, Mappe I 523, Fuchs-Göldlin, 25. Jan. 1819 (Auf der Maur 236 f.).

Im StA SZ, Mappe I 534, liegt noch ein v. 1. März 1819 datierter Brief von A. Fuchs
an Generalvikar Göldlin betr. Dom. Hediger. Andere Briefe von Fuchs an Göldlin (s.
Vaterland, Biogr. Skizze 32) lassen sich nicht auffinden, da von einem Privatnachlaß Göldlin

nicht gesprochen werden kann. Im Archiv der Familie Göldlin von Tiefenau in
Luzern (Fideikommißhaus, Hirschenplatz 12) lassen sich in 2 Bänden Göldlin-Materialien
neben Auszügen aus Geschichtswerken, Zeitungsartikeln (Vaterland, NZN) etc. nur
vereinzelte Briefe an Göldlin finden. In den Stiftsarchiven Beromünster und Luzern liegen
nur amtliche Akten betr. Göldlins Tätigkeit als Sekretär des Stiftes und als Propst bzw.
Generalvikar und Kommissar für den Kt. Luzern (Frdl. Mitteilung von Rektor Dr. Josef
Butler, Beromünster).

178



einige Abneigung gegen die würdigsten Geistlichen der andern zwey Kantone
hat, hingegen in desto engern Verhälmissen mit dortigen aufs wenigste in
politischer Hinsicht — worin sich aber die Geistlichen ja nie einmischen sollten —

sich nicht rühmlich auszeichnenden Geistlichen steht!»132 Abschließend bittet
Fuchs seinen Generalvikar, ihm ahes Gesagte nicht zu verübeln, sondern als

aufrichtigen Erguß eines kindlichen Herzens aufzunehmen und, obschon alles reine
Wahrheit und nur aus reinsten Absichten im steten, lebendigen Gedanken an
Gott hingeschrieben sei, dem Kommissar, den er wegen mehrerer persönlichen
guten Eigenschaften stets ungeheuchelt verehre, von allem Geschriebenen nicht
im geringsten etwas durchblicken zu lassen. Andernfalls könnten Störungen und
in deren Folge ein großer Nachteil für die gemeinsame Tätigkeit im Weinberg
des Herrn entstehen. Göldlin dankte Fuchs für die vertraulichen Mitteilungen und
wünschte «von Herzen vor Gott, daß, was Er angefangen, in Seinem heiligen
Frieden, durch seine Barmherzigkeit und weisestordnende Fürsicht, zu seiner Ehre
und zum Heile vieler Tausenden durch sein theures Lösegeld am Kreuze erlösten
Gläubigen vohendet werde».133

Am 27. Januar 1819 — also kurz nach der Abfassung des Briefes von Fuchs an
Göldlin - fanden sich in Gersau Abgeordnete der Sextariatskapitel Uri, Schwyz,
Nid- und Obwalden sowie des Dekanats March zu einer Konferenz zusammen,
um das weitere Vorgehen in der Bistumsfrage zu besprechen.134 Die Deputierten
genehmigten mit Freude die Beschlüsse des Sextariates Schwyz und äußerten den
sehnlichsten Wunsch, daß die drei Urkantone bei jeder künftigen Bistumsorganisation

unter ein und dasselbe Bistum zu stehen kommen. Für die nähere Zukunft
wünschte die Konferenz, «ein gänzliches Stihschweigen zu beobachten und mit
Geduld zuzuwarten, bis sich diese Angelegenheiten zu einem gedeihlichen Zwecke
entwickeln». Einzig Pfarrer Faßbind gab, entgegen den Beschlüssen seines
Sextariates, eine Gegenerklärung ab.135 Nach dieser zweiten Niederlage suchte er
vermutlich wieder einen päpstlichen Machtspruch zu erreichen. Doch der Nuntius

ließ die Sache auf sich beruhen und wartete die weitere Entwicklung ab. Am
4. März hieß dann auch das Kapitel Schwyz die Beschlüsse der Gersauer
Konferenz mit 36 gegen zwei Stimmen gut. Zu Faßbind hielt wie am 17. Dezember
Pfarrer Sebastian Enzler von Ardi, ehemals Konvenmale des Stiftes St. Gallen,
und wenn Pfarrer Betschart von Muotathal nicht kurz vorher gestorben wäre,136

hätte er sich wohl auch diesmal auf die Seite Faßbinds geschlagen. Die Furcht,

482 Während Kommissar Faßbind und sein Gesinnungsfreund und Amtskollege Kaspar
Joseph Käslin, Pfarrer in Beckenried (s.S. 146 Anm.94), der Annahme des Bundesvertrages

von 1815 heftigen Widerstand leisteten (Ochsner 129-136), nahm Uri auf die
beruhigenden Erklärungen von Kommissar Devaya hin die neue Verfassung an (Herger 59,
s. Anm. 93). - Käslin trat 1818 mit zwei Kaplänen im Gegensatz zur gesamten
Nidwaldner Geistlichkeit gegen das luzern-bernische Bistumsprojekt auf und wurde schließlich

wegen umstürzlerischer Umrriebe von Generalvikar Göldlin seines Kommissariates
entsetzt (8. Nov.). Ueber diesen Thurrer- oder Bistumshandel von 1818 s. Kothing
144-148; Franz Odermatt, Der Kt. Unterwaiden nid dem Wald im 19. Jh. in seiner
Geschichte, Kultur und Volkswirtschaft, Stans 1937, 48-64; Peter Beck, Franz Nikiaus
Zeiger als Landammann. Beiträge zur Geschichte Nidwaldens 27 (1961) 107-118.

483 NAF, Göldlin-Fuchs, 22. Febr. 1819.
134 Kothing 181 ff.
433 Ueber die letzten Ereignisse betr. das Einsiedler Bistumsprojekt s. Auf der Maur 244-252.
438 Er starb am 8. Febr. 1819, erst 50 Jahre alt, an den Folgen eines bösartigen Fiebers,

das damals das Tal heimsuchte (Dettling 210).

179



daß an der kommenden Landsgemeinde auf dessen Antrag «der Knoten mit
Gewaltthat zerhauen werden dürfte»,137 war glücklicherweise unbegründet Das
Bistum Einsiedeln war dann endgültig abgeschrieben, als auch der Kantonsrat
in seiner Sitzung vom 16. April von diesem Projekt Abstand nahm. In Rom war
schon längst keine Rede mehr davon, und das Kloster Einsiedeln konnte sich

nun endlich wieder ruhig seinen Aufgaben widmen. Noch einmal wurde man an
das Einsiedler Bistumsprojekt erinnert, als 1819 durch die Vermittlung Paul
Usteris in der Tübinger «Theologischen Quartalschrift», der ersten
fachtheologischen Zeitschrift der Welt, die Denkschriften des Klosters und der sechs

Schwyzer Geistlichen zum Abdruck kamen.138

187 ReA SZ, Teilnachlaß Aug. Schibig, Brief v. P. Konrad Holdener, 3. Jan. 1819.
138 s. Anm. 28 und 43. Ueber Usteris langjährige Zusendung von Urkunden zur Schweiz.

Kirchengeschichte an die ThQ s. Lösch 40-47. Fuchs erwähnt die Veröffentlichung, die
ohne sein Wissen zustande kam, in Vaterland, Biogr. Skizze 32.

180



b) Der Gegner eines Anschlusses der Urkantone an Chur

Im Oktober 1821 trat Fuchs in den Bistumsverhandlungen zum zweitenmal in
den Vordergrund, diesmal aber ohne Unterstützung von Kapitelsbrüdern.1 Um
die Lage zu diesem Zeitpunkt zu verstehen, verfolgen wir zunächst den weitem
Verlauf der Verhandlungen seit der Gersauer Konferenz vom 27. Januar 1819,
an der eine Abordnung von Geistlichen der Urkantone vom Einsiedler Bistumsprojekt

Abstand genommen hatte.
Am 11. Mai 1819 versammelte sich das mit großer Anstrengung gerettete Vier-

waldstätterkapitel unter dem Vorsitz von Dekan Gisler in Luzern.2 Es war die
erste Konferenz seit der Trennung der schweizerischen Quart vom Bistum
Konstanz. Rund 50 Pfarrherren hatten sich in der historischen Kapitelsstube des

Hauses zur Schneiderzunft eingefunden.3 Im Mittelpunkt der Verhandlungen stand
die Frage nach der Zukunft des Kapitels, dessen Fortbestand durch die verschiedenen

Interessen der vier Waldstätte bedroht war. Generalvikar Göldlin, der wohl
wegen seiner zerrütteten Gesundheit am Erscheinen verhindert war, beschwor
in einem Schreiben die Kapitularen, die Trennung des uralten Bruderbandes zu
vermeiden und in der Bistumsfrage in Friede und Eintracht zusammenzuwirken.
Die Geistlichen aus den Urkantonen schlössen sich im Geist der Gersauer
Konferenz dem lebhaften Wunsche Göldlins an. Auch das Sextariat Luzern war einer
Trennung von den Urkantonen abgeneigt. In dieser Eintracht beschloß das

Kapitel, der weltlichen Obrigkeit der vier Waldstätte seinen dringenden Wunsch
bekanntzumachen.4 Gleichzeitig wurde auch der Nuntius von diesem Beschluß
unterrichtet. Dieser Wunsch schloß natürlich die Voraussetzung mit ein, daß die
vier Waldstätte nicht verschiedenen Diözesen zugeteilt, sondern zumindest
gemeinsam in einen neuen Bistumsverband aufgenommen werden. Wohl die meisten
Kapitularen hegten aber darüber hinaus mir Generalvikar Göldlin den geheimen
Wunsch, daß das große Vierwaldstätterkapitel zu einem selbständigen Vierwald-
stätterbismm erhoben werde, ein Gedanke, der schon zur Zeir der Katholischen
Reform aufgetaucht war.5

Bei den Verhandlungen richteten die Kapitularen ihre Blicke wohl öfters auf

1 Kothing wie alle übrigen Autoren übergehen diesen doch nicht bedeutungslosen
Zwischenfall in den Bistumsverhandlungen.

2 Tgb. Faßbind I 363 f.; ThQ 1 (1819) 547 f.; Kothing 184 f.; Fleischlin II 91 f.;
Wilhelm Schnyder, Kirchliche Auswirkungen der Neuumschreibung des Bistums Basel
vor hundert Jahren für Luzern und die Innerschweiz, im Sammelband: Acht Studien zur
christlichen Altertumswissenschaft und zur Kirchengeschichte, Luzern 1937, 143-162,
zit. 156 f. Die Arbeit erschien zunächst im «Vaterland» 1928 Nr. 273-277. - Leider fehlt
das Protokoll dieser Kapitelsversammlung.
Franz Martin Gisler (1750-1821), seit 1779 Pfarrer in Attinghausen. 1805 Sextar für
Uri, 1812 Dekan des Vierwaldstätterkapitels. - Wbl. Nr. 22 v. 2. Juni 1821; HBLS 3, 532.

3 Nach Faßbinds Tagebuch fehlten nur 12 Pfarrer, aus dem Sextariat Schwyz jene von
Riemenstalden und Alpthal.

4 StA LU 29/21 C (u. a. Vierwaldstätterkapitel 1801-1831), Memorial v. 23. Juli 1819.
3 Fleischlin (II 91) schreibt, daß Göldlin in seinem Schreiben den Kapitularen warm ans

Herz gelegt habe, «einzustehen mit Muth und Entschlossenheit für das einzig richtige
Project eines .Waldstättebisthums'». Einmütig sei das Kapitel darauf eingetreten. Aehn-
lich äußern sich - wohl im Gefolge Fleischlins - Schnyder a. a. O. und alle neuern
Autoren.

Die Quellen von 1819 (Tgb. Faßbind, Memorial v. 23. Juli und Bericht der ThQ) wie
auch die quellenmäßige Darstellung von Kothing wissen aber nichts von einer dringenden

Empfehlung eines Vierwaldstätterbistums durch Generalvikar Göldlin und dessen

181



Kommissar Faßbind, schien dieser doch, obwohl Kammerer des Vierwaldstätter-
kapitels, als eifrigster Befürworter eines gegen Luzern gerichteten Regularbistums
Einsiedeln die Trennung des altehrwürdigen Verbandes am meisten zu fördern.
Faßbind sah sich deshalb gezwungen, dem Kapitel zu erklären, daß er «die
Sönderung weder betrieben noch gesucht habe, wie einige unstatthaft ausgaben».
Er sei aber dazu verleitet worden, da er «nur im Einklang mit einigen Pfarrherren,
den commissionirten weltlichen Herren, der Majorität des Rates und der
samtlichen Landsgemeind 1818 nach herbeigeführtem Anlaß des Kantons Luzern»
für das Klosterbistum eingetreten sei. Diese uns wohlbekannte Erklärung
Faßbinds fand nach seinen eigenen Worten allgemeinen Beifall.6

Die so einmütig verlaufene Versammlung gab zur berechtigten Hoffnung Anlaß,

daß das Kapitel der Geistlichen um den Vierländersee auch in Zukunft
erhalten bleiben werde. Die zuversichtliche Stimmung verflog aber schnell, als
Generalvikar Göldlin, der stärkste Rückhalt der Einheir des Vierwaldstätter-
kapitels, von den Mühen und Verdrießlichkeiten seines Amtes gebrochen, am
16. September 1819 verstarb.7 Durch den Hinschied des erst 57jährigen,
hochangesehenen Prälaten wurde dem provisorischen Zustand der Diözesanverwaltung
ein Ende gesetzt. In den unter Göldlins Administration gestandenen ehemals
konstanzischen Bistumsständen wurde wieder — wie nach der Trennung von
Wessenbergs Einflußbereich (1814) — eifrig über mögliche Anschlüsse an
bestehende oder Bildung von neuen Bistümern beraten.

Fuchs war mit seinem Freund Hediger gerade auf Besuch bei Prof. Sailer in
Meggen, als die Nachricht von Göldlins Tod im dortigen Pfarrhaus eintraf. Sailer
prophezeite seinen beiden Schülern: «Nun kommt ihr, meine Lieben, unter Chur,
und damit ist das Siegel auf euere unglückliche Lage gedrückt.» Fuchs fielen
diese Worte «wie eine glühende Kohle auf das Herz».8 Besorgt um das Schicksal
ihres Kantons, hielten verschiedene Schwyzer Geistliche im Hauptort und in
«andern Kirchgängen Winkel-Versammlungen» ab, zu denen auch «weltliche
Personen und Bauren» eingeladen wurden.9 Die Sorge steigerte sich noch, als die
Lausanner- und die Schaffhauser-Zeitung die Meldung verbreiteten, der Nuntius,
Bischof Karl Rudolf sowie Kommissar Faßbind hätten sich auf einer Konferenz

Behandlung an der Kapitelskonferenz. Sie berichten nur, daß sich die Kapitularen auf
den dringenden Wunsch Göldlins für die Einheit des uralten Bruderbundes und für
einen allfälligen gemeinsamen Uebergang in einen neuen Bistumsverband ausgesprochen
hätten. Vom Projekt eines Vierwaldstätterbistums war also offiziell nicht die Rede.
Stadtpfarrer Thaddäus Müller, dem die Abfassung des Memorials übertragen wurde,
empfahl in seiner (zwar nicht angenommenen) Fassung ein einziges Bistum für alle
ehemaligen konstanzischen Diözesankantone. Diese Empfehlung wäre wohl kaum
vorgetragen worden, wenn sich das Kapitel für ein Vierwaldstätterbistum ausgesprochen
hätte. Kommissar Faßbind hätte zweifellos opponiert, wenn die Versammlung für die
Erhebung des Vierwaldstätterkapitels zum Vierwaldstätterbistum eingetreten wäre, da

er die Disposition in der Bistumsangelegenheit unbedingt dem Hl. Stuhl anheimstellen
wollte.

8 Tgb. Faßbind I 363 f. Kurz vor dem Kapitel schrieb Generalvikar Göldlin an die
Regierung von Luzern u. a., Faßbind sei «sehr wider Luzern nach seinen alten Ideen
eingenommen» (StA LU 29/21 C, 9. April 1819). - Die Versammlung wählte überdies
den Sailerschüler Karl Meyer, Pfarrer von Meggen, zum Sextar des Sextariates Luzern
und den Pfarrer von Lungern zum Pedell.

7 Fleischlin II 102 ff.
8 Vaterland, Biogr. Skizze 33 f. Anm.
8 Tgb. Faßbind II 37.

182



in Einsiedeln dahin verständigt, daß «der Kanton St. Gallen und die kleinen
Kantone, unter Verwaltung von bischöflichen Kommissarien, mit hinlänglichen
Vollmachten versehen», mit dem Bistum Chur vereinigt werden sollen.10

Am 20. Oktober gab dann der päpsdiche Gesandte den Regierungen der
ehemals konstanzischen Diözesanstände bekannt, daß Pius VII. mit Breve vom 9.

Oktober ihre Gebiete der zeitweisen Verwaltung des Fürstbischofs von Chur
untersteht habe, ohne indessen der Errichtung neuer Bistümer vorgreifen zu
wollen.11 Die Urkantone sowie Glarus und Appenzell-Innerrhoden unterzogen sich
der päpstlichen Anordnung, drückten aber sowohl unter sich als gegenüber der
Nuntiatur die Notwendigkeit aus, daß das Provisorium einmal aufgehoben
werde. St. Gallen und Thurgau willigten ebenfalls ein. Luzern, Aargau,
Schaffhausen, Zürich und Zug hingegen protestierten gegen die päpstliche Verfügung,
da diese ohne Vorwissen, Mitwirkung und Zustimmung der kantonalen
Regierungen erfolgt sei. Sie verlangten die einstweilige Vereinigung mit dem Bismm
Basel, bis die Organisation des neuen Bismms zustande gekommen sei. Doch nur
Luzern erreichte seinen Zweck. Es schloß sich im April 1820 mit päpstlicher
Erlaubnis dem Bismm Basel an und erhielt einen eigenen Bischöflichen Kommissar.
Kurz zuvor hatte es sich im Langenthaler Vertrag mit Bern, Solothurn, Aargau
und Basel zur Bildung des Bistums Basel vereinigt.12 Damit war der Fortbestand
des Vierwaldstätterkapitels erneut in Frage gestellt.

Im Jahre 1820 schien das Streben nach einer definitiven Lösung der Bistumsfrage

nachzulassen. Die zu Beginn des folgenden Jahres aufgenommenen
Verhandlungen über die Verteilung des konstanzischen Diözesanfonds und die
dadurch ermöglichte Dotation eines Bistums gaben aber dem Schwyzer Landrat
Anlaß, den übrigen Ständen die Idee einer einmaligen Beendigung der
provisorischen Bistumsverwaltung erneut vorzutragen.

Nachdem Rom bereits früher die allzu große Ausdehnung des Bismms Basel
beanstandet hatte, richteten die Urkantone ihre Blicke zusehends nach Chur,
zumal Bischof Karl Rudolf einem Anschluß an seinen Sprengel positiv gegenüberstand.13

Dieser hatte denn auch bereits im Juni 1820 Kommissar Faßbind be-

suchr, um sich über die Verhältnisse der administrierten Teile zu informieren,
aber wohl auch, um sich über eine definitive Einverleibung vertraulich zu
besprechen.14

Uri zeigte sich als erster Urständ bereit, sich mit Chur zu vereinigen. Die
dortige Regierung lud deshalb den Churer Oberhirten ein, die längst fällige
Firmung zu spenden, um bei diesem Anlaß auch über den beabsichtigten Beitritt
zu verhandeln. Bischof Karl Rudolf nahm diese Einladung an. Die Idee eines
definitiven Anschlusses an Chur fand auch bei der Geisthchkeit Anklang.

19 «Gazette de Lausanne» Nf. 77 v. 28. Sept. 1819; «Allgemeiner Schweizerischer
Korrespondent» (Schaffhausen) Nr. 79 v. 2. Okt. 1819. - Faßbind (Tgb. II 38) gibt die
Meldung der beiden Zeitungen ungenau wieder. - In einer Erklärung stellte er entschieden

in Abrede, einer Bistumskonferenz in Einsiedeln beigewohnt zu haben und nannte
den Einsender der Meldung einen «unverschämten Lügner» (Wbl. Nr. 41 v. 9. Okt.
1819).

41 Kothing 188 f.
42 Eugen Isele, Die Säkularisierung des Bistums Konstanz und die Reorganisation des

Bistums Basel, Basel-Freiburg i. Br. 1933, 224.
43 Kothing 189 ff.
11 Mayer II 600.

183



Kommissar Faßbind konnte seinem am 27. Juli 1821 versammelten Kapitel
mitteilen, daß das Sextariat Uri den Wunsch seiner Regierung teile, hierüber
aber noch keinen förmlichen Kapitelsbeschluß gefaßt habe.15 Faßbind fragte als

Kapitelspräses jedes der 19 anwesenden Mitglieder nach seiner Meinung über
einen anfälligen Beitritt des Kantons Schwyz zum Bismm Chur. In der Umfrage
sprachen sich zehn Geistliche «ohne Anstand» und einige «mit etwas Bedenken»
für einen Anschluß an Chur aus.16 Die übrigen drei oder vier Anwesenden stimmten

gegen Chur. Zu diesen Opponenten zählten sicher Alois Fuchs und Augustin
Schibig.17 Gegen Chur erklärten sich auch die früher churfreundlich gesinnten
Pfarrherren von Sattel, Morschach, Lauerz und Steinerberg.18 Von den abwesenden
Geistlichen waren nach Faßbind zwei Schwyzer19 und neun Kapläne und Priester
aus andern Pfarreien für Chur. Unbekannt waren dem Kapitelspräses die
Meinungen von Pfarrer Rickenbacher (Steinen), Sextar des Vierwaldstätterkapitels,und
Pfarrer Alois Bürgler (Illgau) sowie sechs weiterer Priester.20 Einen Sonderfall
bildete der nicht erschienene Pfarrer Etter von Gersau, der sich, wie der anwesende

Pfarrer von Reding von Ingenbohl, nur widerwillig für Chur aussprach.
Aus Faßbinds Aufzeichnungen geht hervor, daß im ganzen ca. 20 Geistliche

einen Anschluß an Chur befürwortet haben. Die übrigen (ca. zwölf) hegten
Bedenken oder wandten sich wie gegen Einsiedeln, so auch gegen Chur. Von acht
Kapitelsmitgliedern war zudem die Meinung nicht bekannt.21 Angesichts dieser
Angaben eines Befürworters des Anschlusses an Chur ist es sicher übertrieben,
wenn Rektor Suter, der Kapitelssekretär, von einer «einmüthigen Stimmung» der

Kapitularen spricht, «unter angemessenen Bedingungen unter das Bisthum Chur
zu tretten».22 Da nun aber die Mehrheit der Anwesenden einem Beitritt des Kantons

Schwyz zu Chur günstig gesinnt war, wurde beschlossen, «eine Commission
niederzusetzen, die sich über die Bedingungen und vielseitigen Wünsche berarhen
soll, unter denen die Geistlichkeit unseres Sextariates unter Chur zu tretten
wünscht». In diese Kommission wurden gewählt: Kommissar Faßbind, Sextar
Rickenbacher, die Pfarrherren Enzler (Arth) und Feierabend (Küßnacht), die

19 KSA SZ, Protokoll des Sextariates Schwyz, 143 ff.; Tgb. Faßbind II 73 f.; Kothing 191 f.
18 Das Ergebnis der Umfrage ist ausschließlich dem Tagebuch Faßbind entnommen. Leider

sind seine Angaben etwas unklar, bes. folgende Stelle: «Haben zu Kuhr gestimmt, 10
ohne Anstand, einige mit etwas Bedenken. Von Schwyz waren 8 da, und 2 Abwesende
stimmten auch für Kuhr.» Im Folgenden wird die wahrscheinlichste Interpretation
wiedergegeben.

17 «Hr. Frühmesser Schibig bewarb sich wieder emsig um die Bistumsgeschäfte, sollicitirte
die jungen Geistlichen fürs Basel Bistum.» (Tgb. Faßbind II 59).

18 Ob diese vier Geistlichen anwesend waren, ist nicht bekannt.
19 Es handelt sich wohl um die beiden unverpfründeten, im Gebäude der alten Klösterli-

schule lebenden Priester Joseph Georg Holdener und Karl Martin Römer, die mit
Faßbind als einzige Schwyzer Geistliche für ein Einsiedlerbistum gestimmt waren, s. S. 167.

29 Rickenbacher und Bürgler waren wohl für ein Vierwaldstätterbistum.
24 Da das Sextariat Schwyz rund 50 Priester zählte, hat Faßbind ca. 10 überhaupt nicht

einbezogen. Diese mögen sich indifferent verhalten haben, eine Haltung, der selbst Faßbind
zeitweise verfiel, wenn er schrieb: «Uebrigens bin ich bejnahe Indifferentist worden
bei dem ewigen zauderen, planisiren, projectiren, protestiren u-a-w. Bleibe die Schweiz
Röm.-Kath., so ists mir am End gleich, wo der Bischof size.» (Brief an Abt Konrad
Tanner, 16. Febr. 1821, s. Ochsner 128).

22 KSA SZ, Prot, des Sextariates Schwyz, 144. - Kothing 191 zitiert einen ähnlichen Wortlaut,

der wohl dem Schreiben des Kapitelsnotars an die übrigen Priesterkapitel der
Urkantone entnommen ist.

184



Pfarrhelfer von Rickenbach (Schwyz) und Rigert (Gersau) sowie Rektor Suter

von der Klösterlischule.23 Die Versammlung beschloß, die Gesinnungen des

Kapitels Innerschwyz dem Dekanat March sowie den Sextariaten von Uri, Ob- und
Nidwalden brüderlich anzuzeigen.

Am 9. Oktober konnte Kommissar Faßbind als Präses des Kapitels und der

eingesetzten Kommission den in Schwyz versammelten Kapitularen eröffnen,24
daß die Mehrheit der Kommission25 zunächst zwei Domherren aus der
Weltpriesterschaft des Kantons erstrebe, wovon der eine als gleichzeitiger Bischöflicher

Kommissar wegen der Armut des Landes und der weiten Entfernung mit
einigen höhern Vollmachten ausgestattet werden möge. Des weitern wünsche
die Kommission die Beibehaltung der Liturgie nach den alten gedruckten
Konstanzer Diözesankonstitutionen (1761-67), eine Verminderung der bischöflichen
Vorbehaltungsfälle und möglichste Verschonung von Episkopalsteuern. Die
Geistlichkeit sohte auch gemeinsam mit der Regierung über den Diözesanfonds und
dessen Verwendung beraten dürfen. Schließlich erbitte die Mehrheit der
Kommission, «daß die Tüchtigkeit der Candidaten für das Seminarium möglichst
berücksichtigt und der Hochw. Bischof ihnen die Zeit ihres Aufenthaltes im
selben, soviel thunlich, abkürzen und die ärmsten aus dem allfähigen Ueberschuß

vom Diozesanfond unterstützt werden möchten».26
Zur weitern Beratung der Angelegenheit beschloß die Schwyzer Regierung,

eine aus geisthchen und weltlichen Mitgliedern bestehende Konferenz einzuberufen.

Aus seiner Mitte wählte das Kapitel Kommissar Faßbind, Pfarrer Melchior
Bürgler (Muotathal) und Frühmesser Augustin Schibig. Das gleichfalls im
Oktober versammelte Marchkapitel sprach sich in seiner Mehrheit ebenfalls für
einen Beitritt zum Bismm Chur aus. Es wünschte aber vor allem den Fortbestand
seines eigenen uralten Bruderverbandes und beanspruchte u.a. ein Kanonikat für
die äußern Kantonsteile.27 Uri hatte inzwischen die beiden Urkantone zu einer
Konferenz nach Altdorf eingeladen und diesen zugleich einen Entwurf des

Bistumskonkordates zugeschickt.
Luzern verfolgte das Vorhaben der Urkantone mit großem Unbehagen. Es

schickte deshalb «Emissairs in ahe 3 Kantone, mit Lügen unterspikt».28 Diese

sagten «sehr schimpfliche und unwürdige Dinge gegen den Bischof von Chur,
die drei Oberkeiten, gegen den Kanton Uri und alle, die für die Vereinigung mit
Chur gestimmt waren». Die Abgesandten Luzerns fanden bei der Schwyzer
Geistlichkeit «großen Anhang». Vor allem Fuchs sprachen sie ganz aus dem Herzen.
Auch ihm mißfiel der Weg, den die Regierung und die Mehrheit der Geistlichkeit

einschlagen wollten. Dem Freunde Luzerns lag der Fortbestand des 1818
mit großer Mühe geretteten Vierwaldstätterkapitels sehr am Herzen. Durch den
28 a.a.O. 145.
24 Ueber diese Kapitelskonferenz berichten nur das Prot, des Sextariates Schwyz, 145 ff.

und Kothing 192 (sehr kurz).
28 In dieser Kommission waren wohl Faßbind, sein Freund Enzler sowie Rektor Suter und

Pfarrhelfer von Rickenbach (Kommissariatsadjunkt) für Chur gesinnt, während die
luzernfreundlicheren Pfarrherren Rickenbacher (Sextar des Vierwaldstätterkapitels) und
Feierabend und vor allem Pfarrhelfer Rigert einem Bistum der Vierwaldstätte den Vorzug

gegeben haben mögen.
28 Aehnliche Wünsche wurden nach Kothing 191 f. bereits am Kapitel vom 27. Juli

geäußert, worüber sich aber das Kapitelsprotokoll völlig ausschweigt.
27 Kothing 192.
28 Tgb. Faßbind II 83, ebenfalls die beiden folgenden Zitate.

185



Anschluß an Chur würden die Urstände von Luzern getrennt, und damit wäre
das vielhundertjährige Bruderband um den Vierländersee zerrissen. Mit einer
Trennung von Luzern konnte sich Fuchs aber sowenig abfinden wie mit der
bereits vohzogenen Losreißung von Konstanz. Eine Verbindung mit Chur schien
ihm stets unnatürlich und schädlich, er fühlte sich «wie viele, von dort wie
abgestoßen und zurückgeschreckt».29 Was Fuchs vorschwebte, war der Ausbau des

Vierwaldstätterkapitels zu einem selbständigen Bismm.30
In dieser Stimmung «elektrisierte» den sensiblen Priester eine überraschende

Nachricht aus Luzern, «von hoher Stelle hergeflossen».31 Der Uebermittler der
Neuigkeit wußte zu berichten, daß Luzern nun wieder ganz für sich allein, von
jeder Verbindung frei dastehe. Innerhalb eines Jahres werde es ein eigenes
Bismm gegründet haben, und sowohl der Hl. Vater wie seine Nuntiatur als auch
die hohe Geistlichkeit und wohl auch die Regierung von Luzern wünschten innig,
daß sich die Urkantone diesem Bismm anschließen werden.

Die Nachricht aus der Leuchtenstadt entsprach ganz den Hoffnungen vieler
Geistlichen des Vierwaldstätterkapitels und deckte sich auch mit der Lieblingsidee
von Prof. Fuchs. Dieser zögerte deshalb keinen Augenblick, seiner Stimmung
kraftvollen Ausdruck zu geben. «Ein geheimer, unwiderstehlicher Zug«,32 mit
der einmal gefaßten Ueberzeugung herauszurücken, ließ den streitbaren Schwyzer

alle unangenehmen Folgen eines offenen Angriffes vergessen. So setzte er sich
denn Mitte Oktober hin und ließ seinem «tiefbewegten Herzen ein Fulminato-
rium33 gegen die Anschließung an Chur entströmen». Sein Manuskript zeigte
Fuchs nur «einem einzigen, von ganz Schwyz hochverehrten Mann, der es im
höchsten Grade lobte und billigte».34

Fuchs schickte seinen Artikel am 16. Oktober Beat Joseph Blunschi in Zug,
dem Verleger und Herausgeber des dort erscheinenden «Wochenblattes der vier
löblichen Cantone Ury, Schwytz, Unterwaiden und Zug»,35 der damals einzigen
Zeitung der Innerschweiz.36 In einem Begleitschreiben gab er Blunschi zu
verstehen: «Obschon ich mich dieses Aufsatzes wegen vor niemandem zu scheuen

29 Vaterland, Biogr. Skizze 33.
38 Dieses Vierwaldstätterbistum sollte natürlich das ganze Gebiet der Kantone Luzern, Uri,

Schwyz und Unterwaiden (evtl. Zug) umfassen, ansonst das Gebiet des Vierwaldstätter-
dekanates zwar vereint geblieben, gleichzeitig aber der größte Teil des Kantons Luzern
und Außerschwyz andern Bistümern zugefallen wären. - Das Luzerner- oder Vierwald-
stätterdekanat umfaßte das Gebiet der Stadt Luzern und ca. 3 Stunden im Umkreis,
Uri (außer Urseren, das von alters her zum Bistum Chur gehörte), das Alte Land Schwyz,
Unterwaiden und Risch im Kt. Zug (Schneller 3, s. Anm. 145).

34 Vaterland, Biogr. Skizze 34.
82 Suspension 96.
83 Fulminatorium, ein Wort, das im Lateinischen in dieser Form nicht existiert, kann etwa

mit «blitzeschleudernde Schrift» wiedergegeben werden.
34 Vaterland, Biogr. Skizze 34.
35 Beat Joseph Blunschi (1782-1850) leitete dieses Blatt von 1814 bis zu dessen Eingehen

1849. Ab Neujahr 1850 übernahm er den Druck des freisinnigen «Zugerischen Kantonsblattes»

(Blaser 1152), starb aber am 5. Juni gl. J. - Kurze Nachrufe im «Zugerischen
Kantonsblatt» und in der «Neuen Zuger Zeitung» (beide Nr. 23 v. 8. Juni 1850);
HBLS 2, 280.

39 Blaser 1144 f. Das Blatt wurde im Volksmund Zuger Zeitung, Zugerblatt oder «Zuger-
blättli» genannt. - Das «Schwyzerische Wochenblatt» (Schwyz), die erste Zeitung des
Kantons Schwyz, hatte nach dem 1. Jahrgang (1819) sein Erscheinen eingestellt und
erschien erst wieder 1823 (Blaser 1152).

186



habe, so wünsche ich doch, wie natürlich, die genaueste Orts- und Namensver-
schweigung, insofern Sie nicht amtlich dazu aufgefordert werden.»37 Blunschi,
für jedes freie Wort aus der Urschweiz empfänglich, zögerte nicht, dem feurigen
Artikel die Spalten zu öffnen. In sein Blatt hatte er schon manchen polemischen
Beitrag von Geistlichen und Laien eingerückt. Des Professors flammender Aufruf

wurde sogleich gesetzt und erschien bereits am Samstag, dem 20. Oktober
(Nr. 42), unter dem aufrüttelnden Titel: «Ein Wort zur rechten Zeit, das tief
erwogen werden sollte! »

Der hinreißende Artikel, ohne Zweifel in einem Zug und mit glühendem
Atem geschrieben, gleicht in seiner Form mehr einer Rede als einem Aufsatz, ist
deshalb in bewegtem und feierlichem Tone gehalten und von öftern Wiederholungen

begleitet. Inhaltlich können zwei Hauptteile unterschieden werden. In einem
ersten Hauptteil werden die Bistümer Konstanz und Chur einander gegenübergestellt

und das Scheitern des Projektes eines Nationalbistums (1816/17) auf den
kleinlichen Kantönligeist zurückgeführt. Nach einem kurzen Vergleich mit dem
Bistum Basel und einem offenen Angriff auf die Urkantone wird im zweiten
Hauptteil die neueste Nachricht aus Luzern berichtet und sodann Chur mit dieser
Stadt konfrontiert, um schließlich mit beschwörenden Worten für ein
Vierwaldstätterbistum einzutreten.

Im Entschluß der Urkantone, sich Chur anzuschließen, kann Fuchs nur einen
Akt der Verzweiflung sehen, der durch seltene und traurige Schicksale, enttäuschte
Hoffnungen und mißlungene Versuche sowie Not und Druck jeder Art verursacht

worden sei. Anders kann er sich das Vorhaben nicht erklären, stürzten sich die
Urkantone doch gerade in alle jene unangenehmen Verhältnisse, die sie beim
Konstanzer Bismm festzustehen glaubten. Konstanz sei ihrer Meinung nach zu
weit entfernt und ungünstig gelegen, und nun wähle man einen Ort, der ebenso
weit entfernt und noch weit beschwerlicher zu erreichen sei. Ueberdies wähle
man eine protestantische Stadt, in welcher nur der bischöfliche Sitz, die Kathedrale,

das Schulgebäude und ein paar Häuser den Katholiken gehörten. Im
Konstanzer Bischof habe man nur einen fremden, ausländischen Oberhirten gesehen,
und nun wähle man ein Bismm, dessen Oberhirte und die ganze Kurie fremd
und ausländisch seien.

Fuchs fährt fort: «Ja, das Churer-Bissthum war, namentlich seit der Reformation,

noch viel mehr als das Constanzer ein fremdes, ja eigendich nur ein deutsches

Bissthum; seine größten und ansehnlichsten Teile so wie seine besten
Einkünfte, ferners das Seminarium und alles das war in einem früher nur mit uns
verbündeten Lande, da hingegen das Constanzer Bissthum in dem alten, ehrwürdigen

Vindonissa seine Wurzeln schlug und nachher, als groß gewachsen, nach
Constanz (einer auch mit der Schweiz früher verbündeten Stadt) verlegt, bis auf
die neuesten Zeiten, mit wenig Ausnahmen, die ganze katholische deutsche
Schweiz immer unter sich befaßte.38 Desswegen hat auch der von Constanz
abgerissene Theil einen so herrlichen Fond, während nun der kleine, geringfügige
schweizerische Theil, der dem Churer-Bissthum noch blieb, nachdem man seinen

37 StA ZG, Prot, des Kantons- und des Dreifachen Landrates v. 14. Mai 1821-2. Mai 1822,
zit. 17. Nov. 1821, 236 f.

38 Die Auffassung, das Bistum Konstanz sei durch die Verlegung des Bistums Windisch
an den Bodensee entstanden, ist aufgegeben, da sie quellenmäßig nicht belegt werden
kann (Rudolf Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz I, Zürich 1964, 63).

187



in Deutschland gelegenen Haupttheil abgerissen, unwiderstehlich dahinwelkt, wie
ein kleiner, von seinem Baume weggehauener Ast nicht mehr für sich ahein
leben kann, sondern allmählig verdorret.»39 Und Fuchs meint ironisch: «Drey
Cantone auf einen dürren Ast einpfropfen, das wird prachtvoll blühen, herrlich
reifen und segensreiche Früchte dereinst bringen.»

Wurden bis anhin die Mängel vorab des Churer Bistums in sachlichen
Gegebenheiten gefunden, wird nun mit dem Angriff auf die Art der Verkündigung
der christlichen Botschaft auch die Person des Bischofs berührt: «Dort, bey
Constanz, hieß es ferners, kann man nicht mehr bleiben, denn dort ist man auf einem
Extreme, und wahr ist es, ein seichtes, schädliches, verderbendes Extreme wurde
dort, wie man nicht ohne Grund muthmaßen mußte, allmählig angenommen,
indem man ein von den Protestanten ererbtes, todtes Vernunft-Christenthum mehr
und mehr liebzugewinnen und einzuführen Willens schien.40 Aber hier? - werden

hier nicht auch Extreme geliebt, gehegt und gepflegt so wie mit aher nur
möglichen Kraftanstrengung groß gezogen? — sucht man nicht in Chur im
Gegensatz mit Constanz sein Heil im todten, starren Buchstaben? — und doch ist
das Buchstaben-Christenthum eben so sehr zu fliehen als das kalte Vernunft-
Christenthum. — Extreme sind immer Extreme, und Niemand wird entscheiden,

ob eines besser als das andere; kein Extremum ist belebend und beseligend,
dieses ist nur die in der Mitte liegende Wahrheit, nur diese ahein frommt uns!...
Die an der Religion von jeher so fest hangenden Schweizer wollen einerseits nur
das wahre und kein laxes Christenthum; aber anderseits läßt sich eben so wenig
ihr freyer, hoch anstrebender Geist in nichtssagende Schranken einzwängen;
ihnen genügt weder das Kalte und Laxe, noch das Krasse und Starre in der
Religion! »41

89 Das Bistum Chur wurde nach der Franz. Revolution durch beträchtliche Gebietsverluste
(Vorarlberg und Vintschgau 1816) in hohem Maße geschwächt. Fuchs spricht deshalb
zu Beginn seines Aufsatzes vom «zerfallenen, zertrümmerten, einer Restauration höchst
bedürftigen Churer-Bißthum». Ueber die Schicksale dieses Bistums seit dem Regensburger
Reichsdeputationshauptschluß 1803 s. Mayer II 552-597.

48 Es handelt sich bei dieser Stelle um die einzige negative Beurteilung der Konstanzer
Bistumsführung, d. h. Dalbergs und Wessenbergs, durch Fuchs. Wessenberg ist aber -
vor allem in spätem Jahren - kein Vertreter eines extremen Vernunftchristentums. Im
Gegenteil: Der Konstanzer Generalvikar wendet sich «scharf gegen die einseitige
Verstandesaufklärung des 18. und 19. Jh., gegen die trockene, nur nutzbetonte Sittenlehre
der Aufklärung». Er kennt und preist auch «die wahre Mystik und den gottbegeisterten
Glaubensenthusiasmus» (Strobel, Wessenberg 196).
Zum neuen Dalberg-Bild s. die Arbeiten von Rudolf Reinhardt und Georg Schwaiger
(S. 60 Anm. 58). - Später macht Fuchs in Schwarzweißmalerei. Konstanz verhält sich
zu Chur wie Tag und Nacht (Wünsche 123); Rom gab für Konstanz Chur, für Brot
Steine (nach Mt 7, 9/Freim. Nr. 46 v. 8. Juni 1832).

41 Deutlich ist hier der Einfluß Sailers zu spüren, der gegenüber einem kalten und laxen
Vernunftchristentum ein gefühlsbetontes, mildes, aber dennoch kompromißloses Christentum
(nicht einfach Gefühlschristentum!) vertrat und dem krassen und starren Buchstabenchristentum

ein lebendiges und verinnerlichtes Geistchristentum gegenüberstellt.
Die Koppelung des Vernunftchristentums mit dem Protestantismus (s. auch Predigt 51,
Glauben II 51 und 114) geht ebenfalls auf Sailersches Gedankengut zurück «Der Geist
der kath. Religion ist Demut, Innigkeit und Vertrauen. Der Protestantismus ist
Selbstvertrauen und Raisonnement, ist kalter Begriff und Selbständigkeit in selbstgemachter
Ueberzeugung.» (zit. bei Fr. W. Kantzenbach, J. M. Sailer und der ökumenische
Gedanke, Diss, theol. Marburg 1955, 35 Anm. 201). - Sailer hat hier natürlich den
rationalistischen Protestantismus im Auge.

188



Im weitern kommt Fuchs auf den «alten, höchst ehrwürdigen Schweizer
Nationalcharakter» zu sprechen, dem beide Bistümer nicht befriedigend entsprochen

hätten und der auch bei den Nachkommen der immer auf Eintracht, Einheit

und Liebe ausgehenden Schweizerhelden gänzlich entschwunden und einem
kleinlichen, elenden, an nichtswürdigen Nebendingen klebenden Kastengeist
gewichen sei. Beweis hiefür sei die bedauernswerte Tatsache, daß die altkonstan-
zischen Bistumsteile «so leichtsinnig und kalt, so herz- und liebelos einander
aufgeben konnten, sie, die so viele Jahrhunderte hindurch von einem und
demselben milden Vater gepflegten Kinder! — sie, denen es die erste und größte,
liebste und theuerste so wie auch eine sehr leicht zu beendigende Angelegenheit
hätte seyn sohen, unzertrennt und vereint in brüderlicher Eintracht ein neues,
herrliches Bissthum zu gründen, von dem aus auf die alten, schon lange bekannten

und gewohnten und immer verbundenen Bestandtheile Heil und Segen gewiß
reichlich geflossen wäre! » Dies sei aber leider nicht geschehen, und ausgerechnet
die kleinen Kantone hätten die ersten Versuche, aus der schweizerischen Quart
des Bistums Konstanz ein neues Bistum zu errichten, mit ihren übertriebenen,
zur Hauptsache nicht notwendigen Forderungen zunichte gemacht, so daß bis
auf den heutigen Tag — trotz siebenjährigen, oft abenteuerlichen Versuchen - in
dieser außerordentlich wichtigen Angelegenheit nichts Durchgreifendes geschehen

sei.
Des weitem gibt der junge Schwyzer Geistliche den Urständen zu bedenken:

«Ihr 3 Cantone! Nachdem ihr euch gänzlich von Luzern getrennt, seit dieses
Vorort der katholischen Schweiz mit Bern für das Bissthum Basel in Unterhandlung

getreten, und euch zwar darum getrennt habet, weil ihr nichts wissen wolltet
von einem paritätischen Bissthum u. s. f., ihr seyd nun endlich so weit und dahin
gekommen, euch dennoch an eben solch' ein paritätisches wie das Basler Bissthum
anschließen zu wollen, vor welchem, als mit den Reformirten verwickelt, ihr euch
nicht genug bewahren und ferne halten zu können ehemals glaubtet. Und so,
da ihr wirklich im Begriffe seyd, euch an Chur anzuschließen, als welches in
keinen Vergleich gesetzt werden darf mit dem so herrlichen, weit besser fondirten,
viel größeren und sogar mit den Reformirten bey weitem nicht so verwickelten
Basler-Bissthum, und so — müßt ihr es denn nicht selbst bekennen? - so erscheint
dieser euer Entschluß nicht als etwas Freyes und Ungezwungenes. Ihr handelt
hierin gleich dem Schiffbrüchigen, der am Ende alles, was ihm nur immer in die
Hände kömmt, besinnungslos ergreift, um sich zu retten.»

«Doch», fährt Fuchs fort, «weil ihr noch lange nicht einem solchen
Schiffbrüchigen in eueren Bissthumsverhältnissen gleichet, wäre dieser euer Entschluß
nicht so nothwendig gewesen, indem ihr im provisorischen Zustande wie auf
einem Felsenriffe härtet ausruhen und in Geduld zuwarten können, bis sich die
um euch wogenden Wehen allmählig besänftiget, das heißt, bis sich die Biss-
thumsverhältnisse der umliegenden Cantone beendiget hätten, wo sodann, unter
zwey bis drey Bissthümern, ihr das euch in jeder Hinsicht angemessenste hättet
erwählen können. Da ihr nun aber diese in allen eueren Verhältnissen tief
gegründete, euch einzig und ahein heilsame Maaßregel gar nicht beachtet, so
verdient ihr fürder nicht mehr die von den Voreltern ererbten, ehr- und preiswürdigen

Namen der weisen und fürsichtigen Männer, indem ihr sie gerade in der
allerwichtigsten Sache so sinnlos eingebüßet habet.»

Dem Stande Zug steht Fuchs das Zeugnis aus, die gleiche Aufgabe weit besser

189



begriffen und gelöst und so mit einem Beispiel vorgeleuchtet zu haben, das der
Nachahmung durchaus würdig gewesen wäre.42 Uri aber muß sich den Vorwurf
gefallen lassen, daß es «zuerst (gewiß in der Ueberzeugung, frey, aus eigenem
Antriebe und ohne ahen fremdartigen Einfluß zu handeln, aber nicht
unwahrscheinlich von dunkeln Gewalten geleitet!) den unzeitigen, voreiligen,
leichtsinnigen und übelberechneten Schritt gegen Chur, und wohl nicht ganz eids-
genössisch, gethan». Schwyz und Unterwaiden seien dann unter dem Einfluß der
nämlichen dunklen Gewalten mitgezogen.

Im zweiten Hauptteil seines «Wortes zur rechten Zeit» berichtet Fuchs
zunächst die neueste Nachricht aus Luzern, die seinen Mahnruf eigentlich veranlaßt
hat: «Wie voreilig, leichtsinnig und übel berechnet aber dieser Schritt gewesen,
erhellet zur Genüge daraus, daß, während man mit vohen Segeln Chur zueilet,
es sich deudich und klar zeigt, wie der für die Ur-Cantone immer höchst wichtige

und gewiß nicht ohne den größten Nachtheil so leicht hintanzusetzende hohe
Stand Luzern nun wieder ganz für sich ahein, von jeder Verbindung frey
dasteht und von ihm eher als in einem Jahre ein Bissthum gegründet seyn wird,
mit welchem Bissthum der heilige Vater selbst so wie seine Nuntiatur, sodann
die hohe Geistlichkeit und wohl auch die Regierung die Ur-Cantone vereint zu
sehen so herzlich und innig wünschen.» Die eben genannten Dinge seien keine
bloßen Zeitungsmärchen oder nur leichtgläubig aufgefaßte Gerüchte, sondern
Nachrichten aus guten offiziellen Quehen, für die der Verfasser jedermann Red'
und Antwort stehen könne.

Angesichts dieser Tatsachen bricht Fuchs in die beschwörende Bitte aus: «Wenn
nun dem also ist und unläugbar nach allgemeiner Ueberzeugung ein Vier-Wald-
stätter-Bissthum immer das Besste seyn würde, o! so höret, ihr Söhne Teh's,
Stauffacher's und Winkelried's! höret unsere wohlmeinende, warnende Stimme
und verschiebet, wenn euch noch zu rathen ist, die gänzliche Beendigung dieses

höchst wichtigen Gegenstandes noch auf längere Zeit! O! bedenket ahes wohl
und lasset euch wenigstens dazu bewegen, jetzt nur, ja, gerade jetzt nur nicht zu
eilen! Habet ihr sieben Jahre zugewartet, so ist nun am Ende noch kluge Umsicht
und reife, langsame Erwägung unvergleichlich nothwendiger als je; zumal nun
offenbar ist, daß euch, statt nur gerade der schlimmste, vielmehr wieder andere
und bessere Auswege offen stehen und daß die schönsten Hoffnungen, die ihr
früher hattet, gleichsam aus dem Grabe neu aufleben und einer Alles erfreuenden
Erfüllung näher als jemals stehen dürften.»

Wurde zunächst Chur mit Konstanz verglichen, wobei letzterem trotz einiger
Mängel der Vorzug gegeben wurde, wird nun dem nämlichen Chur Luzern
gegenübergesteht, das als von Fuchs ersehnte Bischofsstadt in den hellsten Farben
erscheint: «Wohet ihr nun, ihr lieben Ur-Cantone! lieber in den fernen Gebirgen
Rhättens, wo unter mehr als 70000 Einwohnern nur wenige Tausend und diese
Ahe beynahe, wie durch Sitten und Charactere so durch Sprache und Berge, von
42 Zug hatte das Begehren der zehn Stände, von Konstanz getrennt zu werden (16. April

1814), nicht unterzeichnet und mußte nachdrücklich gemahnt werden, dem Dankschreiben
an den Papst (24. Mai 1815) beizustimmen. Nach der Konferenz von Altdorf (23. April
1818) schloß es mit Luzern eine Uebereinkunft zwecks Einbeziehung in das geplante
große Bistum Bern-Luzern. Im Herbst 1820 trat es dem Langenthaler Vertrag bei, nachdem

es ein Jahr zuvor gegen die interimistische Unterstellung unter Chur protestiert
hatte, s. Josef Bühler, Der Kanton Zug und das Bistum Basel 1803-1828, Diss. phil.
Zürich (Hochdorf 1946).

190



euch durchaus getrennte und geschiedene Katholiken sind, wollet ihr lieber in
diesem euch durchaus unbekannten und fremden Lande mitten unter Protestanten

ein gewiß niemals recht lebendig zu einem kräftigen Ganzen sich gestaltendes
Bissthum gründen, — als an euerm classischen heimatlichen See, dessen befreundete

Wellen ahe euere geheiligten Ufer bespülen? — Wollet ihr lieber für immer
euern Oberhirten, euern Vater in Christo, in weiter Ferne wissen, was immer sehr
schädlich ist, oder wohet ihr ihn nicht lieber gleichsam in eurer Mitte besitzen,
wo er sodann euch, seine Kinder alle um sich herum habend, um so gedeihlicher
auf euch zu wirken im Stande wäre! Saget, saget, was woht ihr lieber?»

«Dort in Chur findet ihr nichts als in einer Ecke einer sonst ganz reformirten,
euch allzu fernen und unbekannten Stadt einige mit Schulden belastete Gebäude,
von wenigen, euch durchaus fremden Personen bewohnt. Hier findet ihr eine
mit schönen, prachtvollen Tempeln gezierte, ganz katholische, euch nahe und
gar wohl bekannte Stadt; — hier findet ihr uralte, liebe und biedere Eidsgenossen,
über 100000 an der Zahl, die euch mit 100000 Gl. Fond zugleich herrliche, ein
Bissthum wohlzierende Gebäude mitbringen; — hier ist euch Alles so heimatlich,
Sprache, Volk und Land. Mit diesem ehrwürdigen Hauprorte der vier Waldstätte
seyd ihr durch tausend süße und heihge Bande schon Jahrhunderte lang und
vorzüglich auch in kirchlicher Hinsicht so innig verbunden und in Eins verknüpft. -
Nein, was Gott so vereint, das soll der Mensch nicht trennen! »

«Hier findet ihr im Gegensatze mit Chur, wo der großen Armuth des Landes

wegen so viele Pfründen mit fremden italienischen Kapuzinern besetzt sind, hier
findet ihr eine wahrhaft hoch- und ehrwürdige, inländische, mit der euerigen
meistens an einem und demselben Orte gebildete, weit berühmte Geisdichkeit,
die sich durch Tugend und Wissenschaft und jede andere Priesterzierde auszeichnet

und in jeder Hinsicht und ohne alle Ausnahme den ersten Rang unter der
katholischen Geistlichkeit der Schweiz einnimmt,43 und die wohl in allweg weit
besser und gedeihlicher mit euerer Priesterschaft sich vereinigen wird, als
italienische, romanische und tyrolische Geisdiche gewiß nie können; ja, hier findet
ihr eine Geistlichkeit, die sich mit euerer Priesterschaft nicht erst vereinigen
wird, — da ja ein Theil derselben seit undenklichen Zeiten mit der euerigen bis
auf die Stunde nur ein und dasselbe herrliche und ehrwürdige Capitel bildet
und fürder zu euerm größten Segen büden wird, falls ihr nicht thörichterweise
die ältesten und ehrwürdigsten Instimte mit Füßen tretet? - Hier findet ihr endlich

auch im grellen Gegensatze mit Chur, wo nur eine dürftige und bald ganz
eingehende armselige Schule ist, eine reichlich fondirte, von jeher und mit Recht
hochberühmte, gut eingerichtete Lehr-Anstalt, wo euere jungen Priester, auch
wenn ihr zu Chur kommen würdet, doch wieder gewöhnlich aus hundertfachen
Rücksichten, aber dann nicht so gedeihlich studiren würden; eine Schulanstalt,
die gerade in der Theologie große, gewaltige, durch Wissenschaft und Tugend
mit Recht sehr berühmte Professoren hat, Professoren, die auch der beßten
Universität zur Zierde und Ehre gereichen müßten! »44

Fuchs knüpft geschickt an die Traditionsliebe der Urkantone an und fragt:

43 Fuchs denkt hier vor allem an das bekannte Kleeblatt Geiger-Gügler-Widmer, aber wohl
auch an den hochangesehenen und gebildeten Stadtpfarrer Thaddäus Müller, den Freund
Wessenbergs, an den Sailerschüler Prof. Leonz Füglistaller u. a.

44 Nach der Reorganisation des Lyzeums und Gymnasiums (1819) durch den liberalen
Staatsrat Eduard Pfyffer wurde Chorherr Geiger, Prof. der Dogmatik und Kirchen-

191



«Könntet ihr nun also wohl kalt, sinn-, liebe- und herzlos das älteste und ehrwürdigste,

oben erwähnte und mit Recht gepriesene Instimi, nämlich das höchst
wichtige Waldstätter-Capitel zertrümmern, sinn-, liebe- und herzlos und kalt euch
von eueren ältesten und getreuesten Brüdern für immer trennen, und zwar in
der heiligsten Sache und bey einer so vielfachen und nothwendigen Verzweigung,

mit ihnen gefühllos und unweise zerstören das innigste und kräftigste,
nämlich das religiöse Verband?» Jenen, die glauben, man sei schon allzuweit
fortgeschritten, hält Fuchs entgegen, es sei besser, auf dem Irrweg stihezustehen
und sich nur eines Fehlers schuldig zu machen, «als aus falscher, sehr übel
angewandter Schaam dem erstem zulieb einen neuen, größern, immer dauernden
Fehler» zu begehen. Die Unterhandlungen mit Chur seien ja nur darum
aufgenommen worden, weil man jede Hoffnung für eine andere Verbindung
entschwunden glaubte.

Am Ende seiner langen Ausführungen bittet Fuchs, beim Entscheid auch ernsthaft

an die Nachwelt zu denken, die gewiß über die «unbedacht vollführte An-
schließung an Chur immer trauren und klagen so wie die unseligen Folgen derselben

mit bittersten Schmerzen und größtem Nachteile tausendfach und unaufhörlich

fühlen und empfinden würde». Jenen, die Luzern mißtrauisch oder ablehnend

gegenüberstehen, gibt Fuchs zu bedenken: «Auch in Luzern ist man seit
sieben Jahren in Manchem weit weiser und nüchterner geworden, auch da ist
manche Kruste abgefallen!» Und zuversichrlich glaubt er, daß nun auch die
Urkantone, der unseligen Trennung müde und durch manche bittere Erfahrung
belehrt, zu einer viel herrhcheren, schöneren und innigeren Vereinigung reif geworden

seien. Fuchs schließt mit der Erwartung, daß der sehnlichste Wunsch der
meisten Bewohner der Urschweiz nach einem Vierwaldstätterbistum bald in
Erfüllung gehen werde.

Hätte dieses eindringliche «Wort zur rechten Zeit» auch heute noch viel
Beachtung gefunden, so mußte es erst recht vor 150 Jahren vor allem in der
Innerschweiz Aufsehen erregen, die im «Wochenblatt der vier löblichen Cantone»
das einzige, nur jeden Samstag in vierseitigem Quartformat erscheinende Presseorgan

besaß.

Die auch den Churer Oberhirten kränkende Nummer 42 des Zuger Wochenblattes

erschien ausgerechnet zu der Zeit, als Bischof Karl Rudolf in den
Urkantonen die hl. Firmung spendete. Fuchs hat dieses zeitliche Zusammenfallen
kaum absichtlich gewählt, ließ er sich doch einfach von der zur selben Zeit aus
Luzern eingetroffenen Nachricht hinreißen. Doch wußte er um den bevorstehenden

bischöflichen Besuch, da Kommissar Faßbind diesen in der Kapitelskonferenz

vom 9. Oktober bekanntgegeben hatte.45 Die Wahl des /Zeitpunktes zeugt
demnach von wenig Takt und Besonnenheit. Doch Fuchs konnte nun einmal
«nicht rechnen und den Mantel nach ahen 32 Winden hängen».46

geschichte, von seinem Lehrstuhl entfernt und für seine Fächer Joseph Anton Salzmann
(1780-1854, 1820 Bischöfl. Kommissar, 1828 Bischof von Basel) bestimmt, der bisher
Moral und Pastoral doziert hatte. Dessen Lehrstuhl wurde dem bisherigen Philosophieprofessor

Widmer zugewiesen, so daß nun die Philosophie für I. P.V. Troxler frei wurde.
Dieses Fach übernahm nach dessen Absetzung (17. Sept. 1821) Melchior Kaufmann, der
mit Fuchs in Landshut studiert hatte. Prof. Gügler lehrte weiterhin Exegese. (Studer
156 ff., Spieß 202, 250, 256 ff.).

43 KSA SZ, Prot, des Sextariates Schwyz, 147.
48 Vaterland, Biogr. Skizze 34.

192



Mittwoch, den 17. Oktober, abends 8 Uhr, traf der Churer Fürstbischof von
Lachen herkommend im Stift Einsiedeln ein. Nach einem Ruhetag in der Waldstatt

reiste er mit seinem Gefolge nach Schwyz. In seiner Begleitung befanden
sich Kommissar Faßbind und die Spitzen der weltlichen Obrigkeit. «Um 1 Uhr
traf man in Schwyz ein unter Leutung aller Gloggen», schreibt Faßbind, der den
Besuch des Bischofs mit ahen Einzelheiten in seinem Tagebuch festgehalten hat.47

An der Kirchenstiege empfing ihn der Klerus. Nach einem längeren Gebet in
der Pfarrkirche begleitete ihn sein Gefolge und die Geisthchkeit zum Pfarrhof,
«wo er seine Einkehr zu nehmen geruhete».

Stand Fuchs wohl auch an der Stiege zur Martinskirche? Begleitete er seinen
Bischof auch zum Pfarrhof? Der Anstand wird es ihm geboten haben. Doch
war es dem jungen Schwyzer Geisthchen zweifehos seltsam zumute, jenem
Mann äußerlich die Reverenz zu erweisen, dem er in einem eben im Drucke
liegenden Artikel die Pflege bloßen Gesetzeschristentums vorgeworfen hatte.
Noch peinlicher berührt mag er am Samsrag gewesen sein, als die ominöse
Nummer des Zuger Blattes in alle Himmelsrichtungen flatterte, indes der taktlos
angegriffene Oberhirte 300 Schwyzer Kindern die hl. Firmung spendete. Nach
einem stattlichen Mahl, bei dem «alles munter und wohlauf war», setzte der
bischöfliche Administrator seine Firmreise ins Urnerland fort.48 In Schwyz hatte
man vom fraghchen Artikel offensichtlich noch keinen Wind bekommen.

Am 23. Oktober versammelten sich die Abgeordneten der Urkantone in
Altdorf zu der von Uri vorgeschlagenen Bistumskonferenz.49 Am zweiten Tag nahm
auch Bischof Karl Rudolf an den Verhandlungen teil und machte seine
Gegenbemerkungen zum Entwurf des Bistumskonkordates. Da seine Erklärungen, weil
ohne Vorbereitung abgegeben, zuwenig bestimmt und wohl auch zuwenig
nachgiebig waren, ging die Konferenz in einer mehr gedrückten Stimmung zu Ende.
Die Deputierten werden zweifellos mit Unwillen und Empörung von den
Angriffen des Zuger Wochenblattes gesprochen haben.

Wie zu erwarten, trat zunächst die Regierung von Luzern gegen Blunschis
Wochenzeitung auf. Schultheiß Joseph Karl Amrhyn50 erkundigte sich ohne
Zögern bei seinem Kohegen und Freund Georg Joseph Sidler51 nach dem Einsender
des aufsehenerregenden Artikels. Der Zuger Magistrat, der möglicherweise
bereits aus eigenem Antrieb den Einsender zu erfahren versuchte, konnte schon am
24. Oktober seinem Luzerner Kohegen befriedigende Auskunft geben.52 Sidler

47 II 80 ff. Frühere Firmungen in Schwyz: 29. Sept. 1804 und 16.-18. Sept. 1817 (Nuntius
Carlo Zeno), Tgb. Faßbind I 70 bzw. 327.

48 Am 21. und 22. Oktober firmte er in Altdorf, am 23. in Silenen. (Bericht im Wbl.
Nr. 43 v. 27. Okt. 1821).

48 Kothing 193-202.
39 Joseph Karl Amrhyn (1777-1848), einflußreicher Luzerner Schultheiß (1817-40) und

liberal-radikaler Staatsmann der Restaurations- und Regenerationsjahre. Mehrmals
Vorsitzender der Tagsatzung. - Ludwig von Tetmajer, Josef Karl Amrhyn, ein Luzerner
Staatsmann. Diss. phil. Zürich, Stans 1941. (Die ungedruckten Kapitel sind als
Manuskript in der Zentralbibliothek Zürich vorhanden.)

54 Georg Joseph Sidler (1782-1861), einflußreicher Zuger Staatsmann liberal-radikaler Richtung,

abwechselnd je zwei Jahre Landammann (1818-34) und Kantonsstatthalter (1814
bis 1836), Nationalrat (1848-61). - Grüner I 106; August Welti, Georg Joseph Sidler,
ein eidgenössischer Sämann (Erlenbach-Zürich 1940).

32 StA LU, G. J. Sidler an J. K. Amrhyn, 24. Okt. 1821 (Briefsammlung J. K. Amrhyn,
Schachtel 1322 Nr. 74). - Diese umfangreiche Briefsammlung enthält 65 Briefe von

13 193



berichtet, der fragliche Einsender habe Blunschi geboten, «den Namen sehr
geheim zu halten, bis die Bekanntmachung durch die Behörden gefordert werde». Auf
sein stetes Drängen hin habe ihm der Herausgeber des «Wochenblattes» schließlich

den Namen des Verfassers genannt. In Zug, schreibt Sidler weiter, sei die

Stimmung über den Anschluß an Luzern entschieden gut. An den Verhandlungen
der Urkantone zeige man hier wenig Interesse.

Bald meldete sich auch die freilich spärlich vorhandene Schweizer Presse zum
Wort. Das St Galler Wochenblatt «Der Erzähler»53 fragte wie jeder Interessierte
nach dem Autor des «kräftigen, doch etwas deklamatorischen Adhortatoriums»
und fand die Unterhandlungsweise sonderbar und barsch. Zschokkes «Schweizerbote»54

veröffenthchte bereits einen Tag zuvor eine Zusammenfassung des

langatmigen Aufsatzes und konnte in einer Anmerkung die Frage nicht unterdrücken,
ob der Stand Luzern von der in der Langenthaler Konferenz eingegangenen
Verbindung wieder zurückgetreten sei.

Diese Frage des weit über die Grenzen des Aargaus bekannten Wochenblattes
gab der Luzerner Regierung wohl den letzten Anstoß, an die mit ihr im Langenthaler

Vertrag verbündeten Stände Bern, Solothurn, Basel, Aargau und Zug zu
gelangen. Der Staatsrat, so hest man im Kreisschreiben vom 26. Oktober,55 sei zur
Wiederherstellung des Bistums Basel einen feierlichen Vertrag eingegangen. Die
Unterhandlungen mit dem Hl. Stuhl hätten wirklich ihren Fortgang genommen,
und für ein nahes, gedeihliches Ziel sei ahe Hoffnung vorhanden. Die Behaup-
mng des Artikelschreibers über die angeblichen Pläne Luzerns sei gewagt und
die Berufung auf gute offizielle Quehen sehr dreist. Luzern stehe treu und fest zu
den eingegangenen Verpflichtungen. Es sei übrigens keineswegs besorgt, daß die
Meldung des Zuger Wochenblattes bei seinen Verbündeten irgendeinen Zweifel

wecke. An die Adresse von Zug srehte Luzern zudem das Ansuchen, den
Einsender zu verzeigen, von ihm die nötigen Belege abzufordern, oder, wenn er dazu

nicht imstande sei, einen förmlichen Widerruf zu verlangen.56 Von dieser
Maßnahme wurden auch die übrigen Kontrahenten unterrichtet.

Einen Tag nach Luzern drückten auch Landammann Müller57 und der Rat des

Kantons Uri der Zuger Regierung ihr Befremden über den «frechen und
beleidigenden Aufsatz» aus.58 Begreiflicherweise stieß man sich hier besonders an der

Behaupmng des Verfassers, Uri habe als erster Urständ unter dem Einfluß von
dunklen Gewalten den «unzeitigen, voreiligen, leichtsinnigen und übelberechneten

Schritt gegen Chur» getan. Ueberdies fand man die Achtung gegen die
bischöfliche Kurie schwer verletzt Außer dem Verfasser wohte die Urner

Residier aus den Jahren 1818-37, die meisten vor 1830. - Sidlers Nachlaß in der
Landesbibliothek Bern umfaßt vor allem Familienbriefe. Die Briefe Amrhyns fehlen.

32 Nr. 43 v. 26. Okt. 1821.
34 Nr. 43 v. 25. Okt. 1821.
38 StA LU 24/85 B, Polizeiwesen (Presse und Zensur): Beschwerden, Berichtigungen, Verbote

einzelner Zeitungen (1810-1828). - 1821: Wochenblatt der 4 Waldstätte. Berichtigung

eines Aufsatzes über die Bistumsangelegenheit. 13 Akten.
38 StA ZG, Kirchenwesen (Reorganisation des Bistums Basel), Theke 51. 1821: 6 Akten

betr. Artikel im Zuger Wochenblatt. - Luzern-Zug, 26. Okt. 1821, Nr. 2422.
57 Alois Müller (1785-1845), 1819-21 Statthalter, 1821-23 Landammann. Landesfähnrich

und Landesmajor. Tagsatzungsgesandter. HBLS 5, 189.
98 StA ZG, Uri-Zug, 27. Okr. 1821, Nr. 2423. — Ueber Uris Haltung in den

Bistumsverhandlungen s. auch Karl Franz Lusser, Geschichte des Kantons Uri von seinem Entstehen
als Freistaat bis zur Verfassungs-Aenderung vom 5. Mai 1850, Schwyz 1862, 550 ff.

194



gierung auch noch den Zensor von Blunschis Wochenblatt kennen. Gleichzeitig
fragte sie Luzern an, ob es wirklich hoffe oder gedenke, mit den Urkantonen ein
eigenes Bistum zu gründen. Luzern antwortete mit Nein.59

Zug hat nach sorgfältig genommener Rücksprache mit Landesstatthalter Sidler
dem Verlangen von Luzern und Uri insoweit entsprochen, daß Blunschi «vorzu-
bescheiden» sei.60 So hatte denn Altlandammann Sidler am 29- Oktober den
verantwortlichen Verleger und Herausgeber in offizieher Mission auf die Standeskanzlei

gebeten, nachdem er von seinem Altersgenossen bereits auf privater Ebene
den Namen des Verfassers erzwungen hatte. Bei dieser förmlichen Befragung,
die nichts wesentlich Neues mehr zutage fördern konnte, wurden Blunschis
Aussagen zu Protokoll gegeben. Der Verleger des «Wochenblattes» versicherte, es
sei ihm leid, wenn sich Uri beleidigt fühle; das sei nicht in seiner Absicht
gewesen. Noch am Tage der Einvernahme Blunschis gab Zug der Urner Regierung
«Prof. Fuchs in Schwyz» als Verfasser des Artikels an.61 Des weitern wurde ihr
mitgeteilt, daß der Verleger seit geraumer Zeit der Zensur enthoben sei, für den
Inhalt aber persönlich die Verantwortung trage.62

Am 31. Oktober wurde auch Luzern über die Verfasserschaft unterrichtet63
Seinem Ansuchen aber, vom Verfasser Belege abzufordern oder einen förmlichen
Widerruf zu verlangen, konnte Zug nicht entsprechen, da es über Fuchs als
Angehörigen eines andern Standes dazu keine Befugnis besaß.

Was den Namen des Verfassers betrifft, so war dieser freilich bald nach der

Mitteilung von Landesstatthalter Sidler in Kreisen um Schultheiß Amrhyn und
darüber hinaus herumgeboten worden. So konnte Kommissar Salzmann dem
Solothurner Weihbischof Glutz64 bereits am 30. Oktober Prof. Fuchs als
Verfasser nennen und dabei die Versicherung abgeben, daß der Artikel «ohne Auftrag

von Seite der Nuntiatur oder irgend einer Behörde ein bloßer coup de

désespérance» sei, «um die wahrscheinliche Einverleibung in das Churer Bistum
zu verhindern».65

59 Ueber diese Anfrage Uris berichtet nur das Tagebuch Faßbind (II 85). Kommissar
Faßbind erhielt diese Nachricht von Landammann F. X. von Weber, Landessäckelmeister
Karl von Zay und alt Landammann H. M. Hediger, der eine Kopie des Schreibens von
Staatsrat Eduard Pfyffer besaß.

39 StA ZG, Prot, des Kantons- und des Dreifachen Landrates, 17. Nov. 1821, 236 f.
84 StA UR, Obrigkeitüche Briefschaften (Verzeichnis 1816-36): Zug-Uri, 29. Okt. 1821.

Im Faszikel 1 (1819-21) der Bisrumsverhandlungen (1819-31, XIX 3) befinden sich
keine Akten betr. «Ein Wort zur rechten Zeit».

82 Mit Beschluß des Stadt- und Amtsrates vom 12. Juli 1812 wurde auch im Kt. Zug die
Pressezensur eingeführt. Nachdem ein Tagsatzungsbeschluß vom 3. Sept. 1819 die Kantone

eingeladen hatte, beschimpfende und beleidigende Auslassungen über eine
Konfession zu verhindern, wurde Blunschi dessen Befolgung zwar nachdrücklich empfohlen,
für allfällige Abweichungen auch ausdrücklich verantwortlich erklärt, die Zensur aber

wegen «odiöser Verwicklungen» gänzlich aufgehoben. Der Kantonsrat war aber
befugt, den Mißbrauch der Pressefreiheit zu ahnden und dem Kläger Gerechtigkeit und
Genugtuung zu leisten (Welti 213 ff., s. Anm. 51).

83 StA LU 24/85 B, Zug-Luzern, 31. Okt. 1821. - StA ZG, Theke 51, Luzern-Zug, 5. Nov.
1821, Nr. 2424 (Dankschreiben).

84 Urs Victor Anton Joseph Glutz (1747-1824), 1785 Chorherr zu Solothurn, 1805
Generalvikar des Bischofs von Lausanne, 1809 Propst, 1820 Koadjutor des Bischofs von
Basel. HBLS 3, 573.

88 BiA SO, Salzmann-Glutz, 30. Okt. 1821 (Sammeldossier der Korrespondenz des Ko-
adjutors mit Luzern).

195



Der Kanton Aargau, in dessen Gemarken Luzern zuerst via Presse um Auskunft
gebeten wurde, antwortete auch als erster auf das Kreisschreiben Luzerns.66 Der
Kleine Rat dieses Standes versicherte seinem Verbündeten, daß er die Behauptung

des Zuger Blattes nach ihrem wahren Wert gewürdigt habe, erinnerte aber
auch daran, daß der Aufsatz «schmerzliche Eindrücke veranlassen konnte, weil
seit längerer Zeit von den Fortschritten der Unterhandlung mit dem römischen
Stuhl nichts bekannt geworden war».67

Am letzten Tag des Weinmonats antworteten neben Zug auch Solothurn und
Basel und am 14. November endlich auch Bern.68 Keiner der drei Stände hegte
irgendeinen Zweifel an Luzerns Gesinnungen und Handlungsweise. Bern wih
sich durch «übelwollende Insinuationen» nicht im geringsten irremachen lassen.
Basel sieht im fraglichen Artikel «ein Beispiel von besonderer Dreistigkeit»,
während Solothurn seine schon längst gewonnene Ueberzeugung besrätigt findet,
daß das «Wochenblatt der vier löblichen Cantone» und andere Zeitungsblätter
unzuverlässige Meldungen verbreiten.

Nachdem die führenden Männer Zugs und Luzerns frühzeitig über den
Verfasser des umstrittenen Artikels unterrichtet waren, wurde auch in Schwyz bald
der Name des «Schuldigen» ausgeschwatzt. Pfarrer Faßbind ärgerte sich über das

«infame Inserat» von Prof. Fuchs,69 der «sehr beleidigende Dinge» gegen den
Bischof und die Regierungen ausgesprochen habe,70 war aber auch überzeugt, daß
der junge Priester von mehreren Kohegen seines Sextariates Unterstützung
erhielt71

Im Kloster Einsiedeln, wo man nach dem Scheitern eines Regularbistums am
Fortgang der Bistumsverhandlungen lebhaft interessiert war, zeigten sich die wohl
mehrheitlich für Chur gesinnten Konventualen über den oft genannten Artikel
«allen Ernstes böse» und schrieben dessen Abfassung zunächst Luzernern oder

Zugern zu.72 Wie gut man im Klosterdorf unterrichtet war, zeigen die Briefe des

68 StA LU 24/85 B, Aargau-Luzern, 29. Okt. 1821.
87 Damit hatte Aargau mit Recht auf einen wunden Punkt hingewiesen. Die nach dem

Langenthaler Vertrag wiederaufgenommenen Verhandlungen mit dem Nuntius nahmen
einen schleppenden Verlauf. Im Oktober 1820 begonnen, wurden sie zwar im Februar
1821 fortgesetzt, ließen aber wieder bis Mitte Dezember auf sich warten, so daß bis zum
Erscheinen von Fuchsens Tirade volle acht Monate verstrichen waren.

88 StA LU 24/85 B. Es sind alle Antwortschreiben vorhanden.
89 Tgb. II 85.
70 RG V 68v.
71 Faßbind schreibt in seinem Tagebuch: «Professor Alois Fuchs in Schwyz, unterstützt

von —.—.—.—.—.» Die fünf Federstriche erinnern unwillkürlich an die fünf Mitunterzeichner

der Denkschrift vom 22. Okt. 1818 gegen das Einsiedler Bistumsprojekt. Von
den damaligen Gegnern dieses Projektes (A. Schibig, F. v. Rickenbach, A. Bürgler, G. F.
Suter, A. Fuchs und M. A. Häring) ist nun aber neben Fuchs nur Frühmesser Schibig
als sicherer Gegner eines Anschlusses an Chur bekannt. Rektor Suter und Pfarrhelfer
von Rickenbach waren wohl churfreundlich gesinnt (s. Anm. 25). Bürgler, inzwischen
Pfarrer von Illgau geworden, und Häring, seit kurzem Kaplan in Uznach, waren wohl
eher für ein Bistum der vier Waldstätte. - Es ist freilich fraglich, ob Faßbind mit seinen
fünf Strichen wirklich fünf Namen andeuten wollte.

72 StA LU, Sidler-Amrhyn, ders. Brief v. 24. Okt. 1821. - Landesstatthalter Sidler erhielt
diese Mitteilung von einigen Zuger Priestern, die anläßlich der Aebtejahrzeit im Kloster
Messe lasen und sich nachher verköstigten.

196



dortigen Pfarrers P. Marian Herzog73 an den gleichgesinnten Kommissar
Faßbind.74 Herzog teilte Faßbinds Meinung nicht, daß Fuchs «viele Rücksprache
vor dem Aufsatze seines verleumderischen Geschreies mit andern genohmen
habe».75 Wohl aber erhelle aus dem «langen und breiten Geplauder», daß sich
der «junge Trutzkopf» mit Zugern unterhalten habe, die als erste von den
vorzuweisenden Urkunden vom Hl. Vater und seiner Nuntiatur gesprochen hätten.
Der Einsiedler Pfarrer weiß weiter zu berichten: «Auch reiste Herr Pfarrer vom
Steinerberg76 zu Herrn Geiger auf Luzern und kam eben von da zu Hr. Fuchs
zurück, als der saubere Pfarrer Dolder von Bern beim Fuchs sich befand, und
das war der richtige Moment, in welchem Herr Fuchs seine leidenschaftliche
Geburt oder Mißgeburt auf die Welt brachte.77 Nachher muß dieses saubere
Product auch andern mitgetheilt worden seyn, denn Herr Rigert von Gersau, der
allem Anschein nach wegen den Bisthumsangelegenheiten mit den Sailerianern
von Lucern in Unterredung stand, soll das nun entlarvte Kind nach Zug eingesandt

haben.78 Hr. Schibig hielt noch am Samstag, d. 20. oct, dem Wort zur
rechten Zeit eine nachdrückliche, aber fruchtlose Lobrede.»79 Unter den dunklen
Gewalten, die nach Fuchs die Urkantone verführten, seien nach dem Urteil eines
Kenners von Schwyz «Sie, Herr Regens80 und ich, die berüchtigten Triumvir»,
zu verstehen. Zum lehrmäßigen Inhalt des Artikels meint P. Marian, Fuchsens

Mittelding zwischen dem Vernunft- und Buchstabenchristentum sei ein «eigent-

73 P. Marian Herzog (1758-1828), 1789 Pfarrer von Einsiedeln; floh 1798 nach Bludenz.
1810 Pfarrer von Freienbach, 1818 wieder Pfarrer von Einsiedeln, 1826 Beichtiger im
Kloster Glattburg. - Henggeler III 451-454; Norbert Flueler, P. Marian Herzog, Pfr.
zu Einsiedeln und sein Anteil an den Franzosenkämpfen in Schwyz 1798. ZSKG 29
(1935) 123-137 u. 161-196.
Betr. dessen Rolle im Schwyzer Freiheitskampf gegen die Franzosen (1798) sprach Fuchs
in Anlehnung an H. Zschokke, A. von Reding u. a. (Schwegler 258 Anm. 1) von einem
«fanatischen, vaterlandsverrätherischen Mönch» (Glauben I 157 f.).

74 KSA SZ, Drei Briefe betr. vor allem das «Inserat des unbescheidenen Herrn Fuchsen»
(P. M. Herzog): 7. Nov und 5. Dez. 1821 (beide in Mappe 9, Verschiedenes) und 18.
Dez. 1821 (Mappe 3, Bistumsverhandlungen). - Der Bezirk Einsiedeln gehörte von
1804-11 zum Subkommissariat March, wurde aber hierauf wieder dem Kommissariat
Schwyz zugeteilt (Kothing 404 ff.).

73 KSA SZ, Herzog-Faßbind, 7. Nov. 1821.
78 Dominik Steiner (1786-1860), 1819 ordiniert, 1820-34 Pfarrer von Steinerberg. Kaplan

im Kloster Muotathal. - SKZ Nr. 25 v. 28. März I860; Dettling 311; Tgb. Faßbind II37.
77 Der Ueberbringer der Nachricht aus Luzern ist also ziemlich sicher Pfr. Steiner in Stei¬

nerberg, der, zunächst für Chur gesinnt, sich an der Kapitelskonferenz vom 27. Juli 1821

gegen einen Anschluß an dieses Bistum ausgesprochen hatte. - Die «hohe Stelle» ist
ebenso sicher Chorherr Franz Geiger, der als einflußreicher Berater der Nuntiatur über
den Gang der Bistumsverhandlungen gut unterrichtet war.
Uebrigens zeigt der Inhalt der Nachricht, daß diese von geisrl. Seite erfolgen mußte.
Hätten die von Faßbind genannten Emissäre die Nachricht überbracht, so wären diese
über die Haltung der Luzerner Regierung sicher nicht im unklaren gewesen.

78 Dieses Gerücht erwies sich als falsch, s. S. 186.
79 Der «von ganz Schwyz hochverehrte Mann», der Fuchsens Manuskript «im höchsten

Grade lobte und billigte» (s. S. 186), ist also ziemlich sicher Augustin Schibig.
80 Gottfried Purtscher (1767-1830), Gründer und erster Regens des Seminars St. Luzi

in Chur (1807). Engster Mitarbeiter und Freund von Bischof Karl Rudolf. Ein
außerordentlich begabter, streng kirchlich gesinnter, sehr eifriger und frommer Mann. -
Johann Georg Mayer, St. Luzi bei Chur. Geschichte der Kirche, des Klosters und des

Seminars, Einsiedeln 19072, 130-144.

197



liches Geistes-Christenthum», ein «neugetaufter Patriotismus» reinsten Stils. Hier
habe sich nun der Geist der Sailerianer in seinem wahren Charakter gezeigt81

In Uri hielt man sich über den Artikel der Zuger Zeitung am meisten auf,
wurde doch dieser Kanton als Wegbereiter eines Anschlusses an Chur am stärksten

angegriffen. Zwei Tage nach der Beschwerde der dortigen Regierung beim
Srande Zug schrieb, wohl ohne Auftrag der Obrigkeit, ein offensichtlich gebildeter

und gut unterrichteter Altdorfer Bürger eher weltlichen Standes eine
ausführliche und scharfe Entgegnung nieder, die am 3. November im Zuger
Wochenblatt erschien.82 Ziel seiner Replik war dabei nicht, den Anschluß der
Urkantone an Chur zu verteidigen (diese Frage läßt er bewußt offen), sondern
lediglich - wie er sagt —, die frechen Unwahrheiten und groben Beleidigungen
eines unberufenen und unkundigen Kritikers bloßzustehen.

Der Einsender aus Uri findet es lächerlich und ungereimt zu behaupten, der
Entschluß der drei Urstände, sich ans Bismm Chur anzuschließen, gleiche einer
durch «Noth und Druck jeglicher Art» hervorgerufenen Verzweiflungstat. In Uri
wisse man nichts von Not und Druck, und noch lange würde man diesen provisorischen

Zustand unbekümmert ertragen, «heischten nicht höhere Gründe, die zu
erfassen der Einsender jenes Aufsatzes zu windig seyn dürfte, von der Vorsicht
der Regierung, dieser wichtigen Angelegenheit doch einmal einen sichern und
bleibenden Zustand zu geben». Die Behauptung im «Wochenblatt», der Bischof
von Chur und seine Kurie «sey ahes fremd, ahes ausländisch», entkräftet der
Artikelschreiber mit dem Hinweis, daß Bischof Karl Rudolf im Kanton Graubünden
das volle Land- und Bürgerrecht besitze und deshalb als ganzer Schweizer gelten

dürfe.83 Daß der Gegner eines Anschlusses an Chur auch die Lehrart seines
Bischofs angreift, indem er ihn eines starren Buchstabenchristentums zeiht, taxiert
der Urner als niedrige Verleumdung. Bischof Karl Rudolf sei seiner Tugend und
seiner edlen Eigenschaften wegen ein sehr verehrungswürdiger Oberhirte.
«Buchstaben-Religion tödtet, und welk müßten die Zweige seyn, wäre der Stamm todt;
noch grünt und blüht aber die christliche Rehgion im Bisthum Chur; seit
Jahrhunderten steht ein Teil des Cantons Uri in demselben, und noch heute freuet er
sich reinen, beseligenden Christenthums.»84 Das Bistum Chur sei überhaupt kein
dürrer Ast, wie der Verfasser in seinem blinden Eifer dasselbe schildere. «Wenn
es auch einem von harten Stürmen gebeugten Baum verglichen werden könnte»,
fährt der Urner fort, «so wird ein solcher - frisch gepflegt und besorgt -, an
gerade, feste Pfähle gebunden, neu und kräftig seinen Wipfel heben, mit schöner
Blüte und reifen, labenden Früchten reich die neue Pflege lohnen.»

Der Einsender aus Altdorf hätte es zwar auch für wünschenswert gehalten,
wenn die ehemaligen Konstanzer Diözesankantone sich zu einem Bistumsverband
vereinigt hätten. Er findet es aber unbescheidene Anmassung, über das Beneh-

81 Die Bemerkung betr. Sailerschüler findet sich im Brief Herzogs an Faßbind v. 5. Dez.
1821.

82 Nr. 44/Eingesandt, Altdorf, den 29. Weinmonath 1821. - Dem Artikel ist folgendes
Zitat vorangestellt: «Der Wahrheit Stammeln hat mehr Kraft als aller Lügen Zier.»

83 Dieser Hinweis entspricht den Tatsachen. Bischof Karl Rudolf wurde in Innsbruck geboren.

Das alte, edle Geschlecht der von Buoi hatte aber ursprünglich seinen Sitz in Davos

und besaß das Landrecht in allen drei Bünden (Mayer II 536). - Ausländer waren
hingegen der Bischöfliche Kanzler J. J. Baal (Vorarlberg), Regens G. Purtscher
(Südtirol) u. a.

84 Das Urserental gehört bekanntlich von alters her zum Bistum Chur.

198



men dieser Kantone, deren Lage und Gründe vielseitig und verschieden seien,
tadelnd abzusprechen und kann es nur als überaus frech bezeichnen, wenn sich
der Verfasser «nicht entblödet, diese Kantone, dem hehren, biedern Schweizersinn
entfremdet, der großen Ahnen unwürdige Nachkommen zu nennen». Der Umer
Einsender repliziert weiter: «Gleich ungerecht und unbegründet ist seine
Beschuldigung, daß gerade die kleinen Cantone die ersten Versuche zum Wiederverein

vereitelt haben,85 und nicht begründter und wie jene durch Thatsachen
und frühere Verhandlungen selbst widerlegt ist die Behauptung, die Urstände
haben Luzern wegen seiner Vereinigung mit Bern verlassen, weil sie ein paritätisches

Bisthum - wie er sich auszudrücken beliebt — scheuen.»86 Dem Entgegner
fällt überhaupt auf, wie oft und sorgfältig der ihm unbekannte Eiferer auf die
Nachbarschaft mit Protestanten aufmerksam macht. Er fragt deshalb bestimmt:
«Ist diess aufrichtiges Besorgniss eigner Engbrüstigkeit oder ist es
heuchlerische Warnung, wodurch man einfache, frommängstliche Herzen in den
Urständen zu schrecken sucht??» Und der treukatholische Urner versichert
dem vermeintlichen Protestantengegner mit erstaunlicher Toleranz: «Wir in den
alten Bergeantonen scheuen unsere protestantischen Miteidsgenossen nicht; Liebe
zu ihnen, nicht Mißtrauen, wohnt in unsern Herzen; unser Bischof, er mag dann
in Bern oder Chur wohnen, wird auch in Mitte protestantischer Brüder ein
katholischer Bischof bleiben.»87 Was die Einwirkung dunkler Gewalten betreffe,
meint der Einsender weiter, so werde der tadelsüchtige Verfasser mit diesen
besser vertraut sein als Uri, das gerne frei und nach eigener, bester Ueberzeugung
handle.

In einem letzten Abschnitt endlich kommt der uns unbekannte Urner auf den
«Grundstein des ganzen Gebäudes» zu sprechen, nämlich auf die Nachricht von
einer baldigen Gründung eines Bistums Luzern. Die mit so viel Keckheit aufgestellte

Behauptung sei schlicht und einfach eine Unwahrheit, eine falsche, unbe-

88 Fuchsens Vorwürfe gegen die Urkantone sind teilweise ungerechtfertigt An der
Luzerner Konferenz vom 10. Jan. 1816 zeigten sich Uri und Obwalden geneigt, der
Vereinigung ehemals konstanzischer Diözesanstände zuzustimmen. Schwyz stimmte mit
andern Kantonen für einstweilige Beibehaltung des gegenwärtigen Zustandes, bis der
Diözesanfonds verteilt werden könne. Dem Gutachten der Kommission spendete der
Schwyzer Landrat aber im allgemeinen Beifall. Später betrachtete eine aus Geistlichen
und Laien zusammengesetzte Kommission die Bildung eines Bistums der konstanzischen
Stände als sehr schwierig, lehnte aber den Plan nicht rundweg ab (Kothing 90 f., 102,
122). - Das Projekt scheiterte an der Haltung der großen Stände. Bern, Basel und
Solothurn wünschten die Beibehaltung des Bistums Basel; St. Gallen trat für die Errichtung
eines eigenen Bistums ein, und Aargau hielt an der Vereinigung der Diözesen Basel
und Konstanz fest (Kothing' 123).

88 Fuchs verallgemeinert auch hier. Vorbehalte gegen ein paritätisches Bistum machte
von den Urkantonen vor allem Schwyz (Auf der Maur 48, 70).

87 Fuchs war im Geiste Sailers gegenüber einem bibelgläubigen (nicht rationalistischen)
Protestantismus versöhnlich gestimmt. Man denke etwa an seine Beziehungen mit prot.
Baslern. Im Grunde teilt er also ganz die Meinung des Urners. Da er aber die ängstliche

Haltung der tonangebenden konservativen Kreise (Regierung und Klerus) und des
Volkes gegenüber den Protestanten kennt (s. z. B. Vaterland 191 Anm.), will ihm nicht
einleuchten, daß gerade diese häresieriechenden Katholiken sich einem paritätischen
Bistum anschließen wollen, wo zudem der Bischof in einer ganz prot. Stadt wohnt.
Im übrigen sucht Fuchs begreiflicherweise alle nur möglichen Argumente ins Feld zu
führen, um einen Anschluß an Chur zu hintertreiben. Ueber das Verhältnis des
Katholizismus zum Protestantismus schreibt Fuchs in Predigt 56-64, Vaterland 184-200 und
Vorschläge 31 ff.

199



gründete Behauptung, die nach Erkundigung bei den wahren Quellen hinfällig
werde. Wenn der Kritiker von Fuchs auch «die fortgesetzten gallsüchtigen Ausfähe

gegen das Bisthum Chur verabscheut», so stimmt er doch gerne dem Lobe
bei, das der «frommen und gelehrten» Geistlichkeit Luzerns gespendet wird. Der
Einsender aus Altdorf schließt seine mit Dichterworten durchspickte Replik mit
einem Vierzeiler des deurschen Satirikers Wernicke:

«Ich geb' es gern zu, Witz hast du mehr als g'nug;
Doch schreibst du, wenn du schreibst, als wärst du nicht recht klug.
Dein scharf und spitziger Kiel verletzet den Verstand
Und ist wie ein schneidend Schwert in eines Tollen Hand.»
Die Entgegnung aus Uri war zweifellos manchem Urschweizer aus der Seele

geschrieben. Pfarrer Faßbind z.B. hat sich darüber gefreut, daß «ein Herr von
Uri» den jungen Schwyzer Geisthchen «dapfer abklopfte und verdientermaßen
beschämte» und meint weiter: «Jedermann, der recht denkt, selbst der Kant.
Zürich, mißbihiget Fuchsens Schritt, Schrift und Tendenz.» 88

Die Regierung von Uri gab sich nun aber noch nicht damit zufrieden, den
Verfasser des «Wortes zur rechten Zeit» zu kennen. In der Meinung, daß der

Herausgeber des Zuger Wochenblattes zwar zunächst der Zuger Regierung, aber
doch auch «in etwas» gegenüber den Regierungen jener Kantone verantwortlich
sei, deren Namen das Blatt in seinem Titel führe, baten Landammann und Rat
dieses Kantons mit Schreiben vom 3. November die Regierung von Zug, Blunschi

zu befehlen, am Samstag, dem 10. November, vor ihnen zu erscheinen, um
sich über die Aufnahme und Herausgabe des sehr beleidigenden Artikels zu
verantworten.89 Diesem Ansuchen konnte Zug aber nicht entsprechen. Der
Kantonsrat gab den beleidigten Urnern zu verstehen,90 daß Blunschi nicht nur in Zug
angesessen sei, sondern auch hier sein Blatt drucke und verlege und deshalb nach
ahgemein angenommenen Grundsätzen nur in foro delicti geurteilt werden dürfe.
Indessen versicherte der Rat die Urner Regierung, daß er den fraglichen Artikel
ebensosehr verurteile und deshalb Landammann Andermatt91 beauftragen werde,
Blunschi vorzuladen, ihm namens des Kantonsrates das ernste obrigkeitliche
Mißfallen zu äußern und ihn ahen Ernstes anzuweisen, «künftig durchaus keinen die
den eidgenössischen Ständen und besonders ihren alten, lieben Bundesbrüdern
schuldige Hochachtung und die geistlichen Behörden schuldige Verehrung
verletzenden Artikel aufzunehmen». Von diesem Beschluß wurde Uri am 17.
November in Kenntnis gesetzt92

Etwa eine Woche nach Erscheinen seines aufsehenerregenden Zeitungsartikels
erhielt Fuchs — wohl von der gleichen Stehe, die Luzerns angebliches Vorhaben
mitgeteilt hatte — die überraschende Mitteilung, daß der Nuntius und die
Luzerner Regierung die im «Wochenblatt der vier löblichen Cantone» aufgestellten
Behauptungen widerlegt hätten. Fuchs zögerte keinen Augenblick, dem Zuger-

88 Tgb. II 85 f. Ueber die Haltung des Kt. Zürich in dieser Angelegenheit ist nichts Weiteres

bekannt.
89 StA ZG, Theke 51, Uri-Zug, 3. Nov. 1821, Nr. 2425.
99 StA ZG, Prot, des Kantons- und des Dreifachen Landrates v. 7. Nov. 1821, 239 ff.
91 Franz Joseph Andermatt (1771-1829), Hauptmann in königlich-sardinischen Diensten.

In der Heimat Oberstleutnant (1804-25) und Landeshauptmann (1825-29), viermal
Landammann. HBLS 1, 367.

82 StA UR, Obrigkeitliche Briefschaften (1816-36).

200



blatt eine Richtigstellung einzurücken, die aber erst in der folgenden Samstagnummer

erscheinen konnte.93 Er erklärte darin, «aus gebührender Achmng gegen
den Ausspruch so hoher Autoritäten» die Angaben über ein zu gründendes
Luzerner Bismm als widerlegt aufzugeben, «obschon sie als Wunsch und Rath zur
Beherzigung von so achtungswürdigen, angesehenen und mit diesen Angelegenheiten

sonst sehr vertrauten Männern mitgetheilt wurden, daß man solche als

Weisung höherer Behörde ansehen zu müssen glaubte». Die in Stockung
geratenen Bistumsgeschäfte der Srände Luzern und Solothurn hätten wieder neuen
Schwung und neues Leben bekommen. «Am Wesen der wichtigen Sache», so
glaubte aber Fuchs, «möchte wohl dieses so viel nicht ändern, und es bleibt, so
lang es nicht zu spät ist, eine nie zu viel zu erwägende Pflicht, die wesentlichsten
Interessen über zufähigen und wandelbaren nicht aus dem Auge zu lassen!»
Selbstkritisch, aber auch um Verständnis bittend, fährt Fuchs in seiner Berichtigung

fort: «Wenn aber da und dort Ausdrücke tief eingriffen und Wunden
verursachten, die der Verfasser durchaus nicht beabsichtigte, so bittet derselbe
(den mehr als nörhigen Eifer selbst mißbilligend), dem hingerissenen Gemüthe
bey der überauswichtigen Lösung einer Frage, von der für Gegenwart und
Zukunft so viel abhängt, es nicht so hoch annehmen zu wollen, wenn es nur um
das Wesen der Sache und nicht um die abgezirkelte Darstellung derselben ängsr-
lich besorgt war. Vor ahem aber bittet derselbe, ja nicht zu übersehen, daß sein
Zuruf an keine Behörde, sondern an alle bey dem wichtigen Gegenstande in-
reressirten Zeit- und Bundesgenossen, wessen Standes sie auch seyn mögen,
gerichtet war. Nicht zu übersehen, daß er in einem Freystaate geschrieben worden,
wo, Gott Lob! noch jeder das große Vorrecht hat, über im Plane liegende wichtige

Angelegenheiten freymüthig auszusprechen, was ihm, weil von Liebe für
Vaterland, allgemeines Wohl und Interesse späterer Nachkommen durchdrungen,
höchst nothwendig und somit als heihge Pflicht erscheint.» Schließlich geht Fuchs
auch in seinem Dementi zum Angriff über: «Wahrlich! eine größere Rüge
möchte es verdienen, wenn in einem solchen freyen Lande über allgemeine
vaterländische, noch nicht beendigte Gegenstände, über Wohl und Weh der Nachwelt
keine Stimme mehr sich hören lassen dürfte, die mit Nichtachtung eigener Vor-
und Nachtheile für das allgemeine Wohl nur aus dem reinsten Patriotismus
spricht! »

Die Berichtigung von Fuchs wurde — soweit man aus den vorhandenen Quellen
schließen kann - nicht gut aufgenommen, ward doch die darin leise anklingende
Selbstkritik sogleich von neuen Angriffen übertönt. Während Faßbind die
Revokation als unstatthaft und unklug bezeichnete,94 entdeckte P. Marian Herzog darin
den «frechen, unbescheidenen und unverbesserlichen Stolz und Eigensinn eines
Partheygangers».95 Fuchsens «reinsten Patriotismus», fährt der Pfarrer von
Einsiedeln fort, «entlarvt hier jemand unter dieser Charakterisierung: Man sehe es

an der Schrift an, daß ein unbescheidener, junger, hitziger und gallsüchtiger
Geistliche der Verfasser sein müßte, denn ein Laye, wenn er auch keine Religion
besessen, hätte doch mehr Politik beobachtet.»

83 Nr. 44 v. 3. Nov. 1821: Berichtigung/Sonntags, den 28. Weinmonath 1821. In der
gleichen Nummer erschien auch die lange Einsendung aus Altdorf, die die Nachricht aus
Luzern als falsch bezeichnete.

84 Tgb. II 85.
93 KSA SZ, Herzog-Faßbind, 7. Nov. 1821.

201



Der st gahische «Erzähler»96, der noch kurz zuvor von einem «allgemein
gefallenden Aufsatz» geschrieben hatte, sprach nun plötzlich von einem «übel
berüchtigten» Artikel, der eine «erbärmhche Abbitte» seines Verfassers nach sich

gezogen habe und meinte in Anspielung an den Uebertitel ironisch: «Die Zeit
war wohl die rechte, nicht aber das Wort»97

Nachdem Luzern auf sein Verlangen hin Ende Oktober von Zug den Namen
des Verfassers des «Wortes zur rechten Zeit» erfahren hatte, gelangte es am
5. November an den Stand Schwyz mit der Bitte, von Prof. Fuchs die Beweise
für seine angeblich aus offiziehen Quehen geschöpften, mit seltener Dreistigkeit
vorgetragenen Behauptungen abzuverlangen.98 Sohte er aber dazu nicht imstande
sein, möge Schwyz die Anordnung treffen, «daß derselbe, nebst gebührender
Ahndung über das Anmaßliche und Unbescheidene einer Erdichmng, deren er
sich in diesem Falle schuldig gemacht hätte, zu einem förmlichen Rückrufe auf
dem Wege des gleichen Zeitungsblattes angehalten werde».99 In ihrer Antwort
vom 13. November teilten Landammann und Rat des Kantons Schwyz dem
Luzerner Staatsrat mit, daß auch sie mit großem Mißbehagen den inkriminierten
Artikel gelesen und zu ihrem Leidwesen erfahren hätten, «daß der übrigens sehr

achmngswerte Herr Professor Fuchs von hier dessen Verfasser sei». Da dieser
aber bereits diejenigen Angaben widerrufen habe, deren UnStatthaftigkeit von
Luzern beanstandet worden sei, so glaubten sie, «daß anmit dem Wunsche der
diesfahsigen öffentlichen Zurücknahme bereits Genüge geschehen sei». Schwyz
versicherte seinem Bundesbruder, daß es «beinebens auch besagtem Verfasser
eine angemessene und ernste Ahndung habe zugehen lassen, womit zugleich
derselbe für die Zukunft gemahnt ist, bei obrigkeitlicher Ungnade von dergleichen

unziemenden Bekanntmachungen sich zu hüten».100 Fuchs hat sich hierauf
bei Landammann Franz Xaver von Weber in aher Form entschuldigt101 Nach
Empfang der Antwort von Schwyz informierte Luzern seine Vertragspartner
über die seit dem Kreisschreiben vom 26. Oktober unternommenen Schritte mit
den bisherigen Ergebnissen.102

Das Bedauern der Schwyzer Obrigkeit gegenüber dem beleidigten Churer
Oberhirten war um so größer, als sie diesen erst noch anläßlich seiner Firmreise
mir ahen Ehren empfangen hatte. Sie heß ihn am 20. November 1821 wissen,103
daß Fuchs «eine sehr ernste Warnung durch die Bezeugung des obrigkeitlichen
Mißfahens» zugegangen sei und sprach die Hoffnung aus, daß der Verfasser nach
seinem Widerruf «auf dem Pflichtpfad so getreu fortwandeln werde, wie er es
88 Nr. 44 v. 2. Nov. 1821.
97 Nr. 45 v. 9. Nov. 1821.
98 StA SZ, Mappe I 523 (Bistumsverhandlungen 1818-22), 3 Akten betr. A. Fuchs.
89 Luzern hat somit von der am 3. Nov. publizierten Berichtigung von A. Fuchs noch

nichts erfahren.
199 StA LU 24/85 B. Möglicherweise wurde Fuchs schon vor dem Bittschreiben Luzerns

gerügt.
494 Tgb. Faßbind II 85.
492 StA LU 24/85 B: Der Staatsrat der Stadt und Republik Luzern an Bern, Solothurn,

Basel und Aargau, 14. Nov. 1821 (Entwurf). Aargau dankte am 22., Basel am 24. und
Solothurn am 30. Nov.

488 StA SZ, Aberlassene Schreiben 1821, L 620 S. 593 f. Das Schreiben fehlt im Bischöflichen

Archiv Chur.
484 StA SZ, Mappe I 523, 1. Dez. 1821.
188 Auch dieses Schreiben von A. Fuchs ist im Bischöflichen Archiv Chur nicht vorhanden.
488Ein späterer Freund von A. Fuchs z.B., Pfarrhelfer Franz Xaver Hübscher (1772-1853)

202



früher immer getan und dadurch das Zeugnis eines festen, sehr belobenswerren
Betragens und verdienstvoller Berufstreue verdient hat». In der Ueberzeugung,
daß «der Fehltritt des H. Prof. Fuchs einer Uebereilung und jugendlichem,
unbedachtem Eifer zuzuschreiben sei», empfahl sie ihren Landsmann der
großmütigen Nachsicht seines geistlichen Vorgesetzten. In einem kurzen
Antwortschreiben104 gedachte Bischof Karl Rudolf mit Rührung und Dank der vielen
und ausgezeichneten Ehren, die ihm anläßlich seiner Firmreise auch in Schwyz
erwiesen worden seien. In dem vom Verfasser abverlangten Entschuldigungsschreiben105

sehe er einen neuen Beweis der freundschaftlichen Zuneigung gegen
seine Person. Der Bischof schließt sein Schreiben mit den versöhnenden Worten:

«Allein, nicht gewohnt, persönliche Beleidigungen, deren mir in meinem
Hirtenamte wohl mehrere zugefallen,106 viel zu fühlen, setze ich mich über
gedachten Aufsatz, so weit er mich berühren mag, ganz hinweg, und, wenn ich einiges

Gefühl dagegen hatte oder habe, ist es nur jenes der Theilnahme, daß selber
nichr erbauend fürs Publikum und andere, insbesondere für die hochgeschätzten
Urkantone, unangenehm und beleidigend war.»

Ueber den milden Ton des bischöflichen Schreibens war man in Schwyz nicht
wenig überrascht, erwartete man doch auch von Chur eine scharfe Rüge des

jungen Schwyzer Geistlichen, der über das Christentum seines Bischofs so
abschätzig geurteilt hatte. Auch die bischöfliche Kurie sowie Uri und Unterwaiden
hätten eine Bestrafung für durchaus angebracht erachtet. P. Marian Herzog gab
die Hoffnung nicht auf, daß Bischof Karl Rudolf den «dreisten Sprecher der
Sailerianer» ahnden und damit «die ganze Horde in ihrer naiven Stärke und
Tendenz» bloßstehen werde.107 Doch der Bischof schwieg.

Nachdem der Zuger Landammann Andermatt in Ausführung des
Kantonsratsbeschlusses vom 7. November den Verleger und Herausgeber des «Wochenblattes»

gerügt und vor Veröffentlichungen ähnlichen Inhaltes nachdrücklich
gewarnt hatte, ließ Uri vom Ansinnen ab, Blunschi vor seine Schranken zu ziehen.
Ganz ungeschoren sohte der verantwortliche Herausgeber aber doch nicht
davonkommen. Landammann und Rat von Uri beschlossen deshalb, das Zuger
Wochenblatt in ihrem Kanton auf unbestimmte Zeit zu verbieten und seinem
Verleger die Führung des Namens Uri im Zeitungskopf zu untersagen. Am 24.
November gab Uri dem Stand Zug seinen Beschluß bekannt mit der Bitte, diesen
Blunschi weiterzuleiten.108 Ueber seinen Beschluß informierte es auch die andern
im Zeitungstitel genannten Kantone, nämlich Schwyz109 und Unterwaiden110

in Rapperswil, schrieb drei Jahre zuvor in einer anonymen Schrift, daß sich im Bistum
Chur «alles in den Angeln des Schlendrians drehe» und der Obskurantismus alles edle
Streben verhindere (Ueber die obschwebenden Kirchenangelegenheiten..., Deutschland
1818, 37). - Man denke auch an die Schreiben von Leander van Ess v. 23. Mai 1820,
s. S. 145.

487 KSA SZ, Herzog-Faßbind, Briefe v. 5. und 18. Dez. 1821.
188 StA ZG, Theke 51, Nr. 2438.
199StA SZ, Mappe I 523, 24. Nov. 1821. Schwyz antwortete mit ähnlichen Worten wie

im Schreiben vom 13. Nov. an Luzern.
149 Staatsarchiv Obwalden, 3.020 (Bistumsverhandlungen), 24. Nov. 1821. Obwalden

verdankte die Anzeige von Uri am 3. Dez. (StA UR, Obrigkeitliche Briefschaften 1816-36).
Im Staatsarchiv Nidwalden lassen sich keine diesbezüglichen Akten finden (Frdl. Mitteilung

von Staatsarchivar Ferdinand Niederberger, Stans). - Nidwalden hat die Urner
Regierung am 31. Okt. angefragt, was sie wegen des Zeitungsartikels zu unternehmen
gedenke. In der Folge wartete es den Erfolg der Beschwerden Uris ab (StA UR,
Obrigkeitliche Briefschaften 1816-36).

203



(Ob- und Nidwalden), nachdem es einleitend mit aher Ausführlichkeit von seinen
«Demarchen» berichtet hatte.

Der Forderung der Urner Obrigkeit, den Namen ihres Kantons im Zeitungskopf

zu streichen, ist Blunschi anfänglich nicht ohne Humor nachgekommen.
In Nummer 48 vom 1. Dezember ließ er die Zahl «vier» aus und setzte anstelle
von «Uri» drei Kreuze, zwei Striche und ein Fragezeichen.111 Die folgende Nummer

präsentierte sich als «Wochenblatt der löblichen Kantone Schwyz,
Unterwaiden und Zug». Um das Ansehen seines Standes zu wahren, verlangte auch
der Obwaldner Landammann Spichtig112 die Streichung seines Halbkantons im
Titel des «Wochenblattes»,113 so daß - zwar erst in der letzten Nummer des

Jahres — Blunschis Zeimng unter dem verstümmelten Titel «Wochenblatt der
löblichen Kantone Schwyz, Unterwaiden nid dem Wald und Zug» erschien.114
Es war aber die einzige Nummer, die diesen Titel trug, denn Blunschi hatte
bereits Mitte Dezember in einer längeren Erklärung mitgeteilt,115 daß sich sein
Blatt ab Neujahr — zumal mit dem Titel — auf den heimatlichen Grund zurückziehen

werde.
Der Herausgeber machte aus seiner Meinung über Fuchsens Artikel und dessen

Folgen kein Hehl. Das «Wochenblatt», schreibt Blunschi, habe seinen Lesern
nicht nur politische Neuigkeiten berichtet, sondern zugleich freundliche
Aufnahme gewährt den «freyen Worten der Edeln im Lande, deren Herzen erglühen
für die Kleinodien der Menschheit: Religion, Wahrheit und Freyheir und deren
männlicher Sinn nicht immer und blindlings dem Genius der Zeit huldiget».
Deshalb sei die Zuger Zeimng «vielseitig zur Zielscheibe schalen Witzes geworden,

auf die der freche Spötter seine giftigen Pfeile zu richten für verdienstlich
hielt, und was diesem nicht gelang, sohten angerufene herculische Arme bewür-
ken und die Gewalt in Harnisch bringen, um zu erdrücken das verhaßte Er-
zeugniss». Was aber am tiefsten schmerze, sei nicht der witzige Spott und die
bittere Verfolgung, sondern die teilweise Verkennung dieses freiheitsliebenden
Blattes selbst «auf der Freyheit ehrwürdigem classischem Boden». Mit dieser
Erklärung wurde das erste Kapitel in der Geschichte des Zuger Wochenblattes
abgeschlossen.

Zu Beginn der Restauration (Nov. 1814) entstanden, wurde es bald zum
Sprachrohr der kirchhch-konservariv gesinnten Innerschweiz. Chorherr Geiger,
die Sailerschüler Widmer und Gügler, Sailerianer vor allem aus den Kantonen
Luzern und Zug116 wie auch Laien gleicher Richtung117 kreuzten hier ihre Klinge

114 «Der Erzähler» (Nr. 49 v. 7. Dez. 1821) spricht von Hieroglyphen.
'"Nikodem Spichtig (1782-1856), 9mal Landammann, 1829 Salzdirektor, 1836

Polizeidirektor, 1837-47 (letzter) Pannerherr Obwaldens. Bedeutende, vielumstrittene
Persönlichkeit. Während zweier Dezennien autokratischer Herrscher seines Kantons. HBLS 6,
468; Ephrem Omlin, Die Landammänner des Standes Obwalden und ihre Wappen,
Sarnen 1966, 179 ff.

143 StA ZG, Theke 51, Obwalden-Zug, 3. Dez. 1821, Nr. 2452.
4,4 Nr. 52 v. 29. Dez. 1821.
119 Nr. 50 v. 15. Dez. 1821: «Das Wochenblatt der vier löblichen Cantone» am Ende des

Jahres 1821.
118 Fleischlin II 33 (Anm. 16) und 63.
1,7 1817 wird alt Fiskal und Großrat Jakob Widmer, ein Onkel von Prof. J. Widmer, als

Redaktor genannt (StA BS, Briefwechsel G. Sigrist-Chr. Fr. Spittler). Widmer war
bekanntlich im Kampf gegen Dereser hervorgetreten.

204



mit Zschokkes «Schweizerboten», Usteris «Aarauer Zeimng» und dem von
Troxler bedienten «Wegweiser».118 Fragen der Theologie und der Kirchenpohtik
wie auch Probleme der eidgenössischen und kantonalen Politik wurden im
Kampf mit den liberalen Katholiken vom Schlage Wessenbergs und Troxlers
sowie mit angriffslustigen Protestanten in oft leidenschaftlicher Weise erörtert119
Das Blatt scheute aber auch nicht «die offene Fehde mit den zahlreichen Schützern

und Herolden des Unglaubens, des Libertinismus und jedes Uebermuthes».120
Als die scharfen Auseinandersetzungen zwischen Troxler und den Sailerianern
ins Persönliche abglitten, sah sich die Regierung des Kantons Luzern veranlaßt,
sowohl den «Wegweiser» wie das «Wochenblatt» bei einer Strafe von 50 Franken
zu verbieten.121 Ab Neujahr 1822, also nach den Auseinandersetzungen um Fuchsens

«Fulminatorium», erschien dann das «Wochenblatt der vier löblichen Cantone

Ury, Schwytz, Unterwaiden und Zug» unter dem kürzeren Titel «Neue Zuger

Zeimng», wohl in Anlehnung an die im vorigen Jahr neuentstandene «Neue
Zürcher Zeitung».122 Im Juli 1823 bekam dann auch die «Zuger Zeimng», wie
sie sich zu Beginn dieses Jahres noch kürzer nannte, die durch die Tagsatzung
verabschiedete scharfe Pressezensur zu spüren.123 Sie ging fortan als braves, aber
auch langweiliges Blatt ihren Weg.124 Am Ende der Restauration zu neuem
Leben erwacht, entwickelte sich Blunschis Zeitung in den dreißiger Jahren als
«Freier Schweizer» zu einem gemäßigt bis betont liberalen Blatt, dem auch Fuchs
wieder gerne seine Feder lieh.125

Fuchs ist in diesem Streit um einen Zeimngsartikel noch glimpflich
davongekommen, erhielt er doch lediglich eine Ahndung seitens der Schwyzer Regie-

118 «Der Wegweiser in der Eidgenossenschaft für Schweizer und Schweizerfreunde» erschien
1816-19 als Wochenblatt zunächst in St. Gallen, dann in Konstanz (Blaser 1122). Ueber
Troxlers Mitarbeit am «Wegweiser» s. Spieß bes. 156-163.

1,9 Troxler nannte die Zeitung das «elendeste aller vaterländischen Blätter» (Offene
Antwort auf Prof. Güglers öffentliches Schreiben, Aarau 1823, 59)- Man vergleiche auch
das sehr negative Urteil des liberalen Berner Historikers Anton von Tillier (1792-1854)
über «das berüchtigte Zuger Wochenblatt»: «ein Haupttummelplatz der altkatholischen
Schule», in seiner «Geschichte der Eidgenossenschaft während der sogenannten
Restaurationsepoche» (1814-30), Bd. 3, Bern-Zürich 1850, 343.

129 Erklärung Blunschis v. 15. Dez., s. Anm. 115. Libertinismus, veralt. für Zügellosigkeit.
124 Spieß 173-176; Welti 214 f. (s. Anm. 51). Das Verbot wurde erst am 13. Dez. 1820

aufgehoben, s. Emil Spieß, Repertorium Troxler, Bd. 2 (1/1) 134.
122 Anfang Juli 1821 vereinigte sich die «Aarauer Zeitung» mit der «Zürcher Zeitung» zur

«Neuen Zürcher Zeitung». - Leo Weisz, Die Redaktoren der Neuen Zürcher Zeitung
bis zur Gründung des Bundesstaates (1780-1848). Persönlichkeit und Zeitung, Bd. 1,
Zürich 1961, 79, 85 f.; Blaser 4 u. 1200.

123 Welti 215 f.; zum Ganzen: Robert Baum, Die Schweiz unter dem Pressekonklusum
1823-1829, Diss. phil. Zürich (Straßburg 1947).

424 Der rechtskonservative Karl Ludwig von Haller bezeichnete 1825 die «Zuger Zeitung»
als «einzige Schweizerzeitung, die nach den guten Grundsätzen redigiert wird, wenigstens
in religiöser Beziehung». (Wilhelm Oechsli, Zwei Denkschriften des Restaurators K. L.
v. Haller über die Schweiz aus den Jahren 1824 und 1825, in Festgabe für Gerold Meyer
von Knonau, Zürich 1913, 413-444, zit. 432).

125 Fuchs bediente das Blatt vor allem in den Jahren 1835/36 mit zahlreichen Leitartikeln.
Es würde sich lohnen, die wechselvolle Geschichte dieses bis 1828 (Gründungsjahr des

«Waldstätter-Boten», Luzern) mit dem «Schwyzerischen Wochenblatt» einzigen Presseorgans

der fünf Innerschweizer Kantone in bezug auf Redaktoren, Mitarbeiter, Inhalt
und Tendenz (Organ der Sailerianer konservativer Richtung, liberal in verschiedenem
Grad, neutral) zu untersuchen. Trotz mancher Rückschläge konnte Blunschi sein Blatt
volle 35 Jahre halten.

205



rung, während Blunschi von ahen Seiten bedrängt, von Zug zweimal vorgeladen,
geahndet und schließlich mit seinem Blatt auf den heimatlichen Boden
zurückgedrängt wurde. Mit Blunschi hatte er aber viele Angriffe, Kränkungen und
Verfolgungen zu ertragen, von denen in den offiziehen Quellen eben nicht die Rede
ist. Gerne hätte der angriffige Schwyzer die zahlreichen Hiebe pariert, doch
Blunschi konnte sich die Aufnahme weiterer, womöglich noch heftigerer Attacken
nicht erlauben.126 Im übrigen stand Fuchs — im Gegensatz zu 1818 — ganz ahein,
denn jenen «von ganz Schwyz hochverehrten Mann», der sein Manuskript «im
höchsten Maße lobte und billigte», nannte er nie: «Verrätherei ist nicht meine
Sache, ich stand lieber ahein im Kugehegen.»127 Was die Haltung der übrigen
Chur-Gegner betrifft, so konnte Fuchs viel Menschenkenntnis sammeln, denn
«wenn auch kein Judas auftreten konnte, so mangelte es doch nicht an Petrusen,
die deudich genug sagten: Den Menschen kennen wir nicht!» (Mt 26, 72). Am
meisten schmerzten den jungen Priester aber nicht die Angriffe auf seine Person
oder die Distanzierung von Gleichgesinnten, sondern die Leiden seiner innigst-
geliebten Mutter, die diese wegen der Verfolgung ihres teuren Sohnes
durchzustehen hatte. Doch über ahe Kränkungen erhob ihn ein gutes Gewissen, «das

kein eitles Lob geben und kein ungegründeter Tadel rauben kann». «Zudem
tröstete mich», schreibt Fuchs weiter, «der vielseitige Beifah edler, unbefangener
Menschen128 und was ein ausgezeichneter Bischof hierüber dachte,129 schrieb130

und in Helvetien 1824 öffentlich sagte.»131
Fuchsens «Wort zur rechten Zeit» ist als Erguß, ja als Aufschrei eines bewegten

Herzens zu verstehen, ausgelöst durch die für ihn wie eine Hiobsbotschaft
wirkende Nachricht aus Luzern. Solche gefühlsbetonte und affektgeladene «Ful-
minatorien» laufen natürlich leicht Gefahr, die Wirklichkeit zu verzerren, vor
ahem wenn sie, wie die Schwyzer Regierung in ihrem Schreiben an Bischof
Karl Rudolf treffend bemerkt, von jugendlich-unbedachtem Eifer begleitet sind.
So wurde Fuchs den Bistümern Chur und Konstanz nicht gerecht, wenn er sie
128 Fuchs schrieb 1832, daß die «Publizität vor 10 Jahren, im Vergleich mit jetzt, um 100

Jahre» zurückstand (Vaterland, Biogr. Skizze 34). - Für Repliken wäre am ehesten die
dreimal wöchentlich erscheinende, an den Bistumsverhandlungen immer stark interessierte
«Aarauer Zeitung» in Frage gekommen. Usteris einflußreiches und unerschrockenes Blatt
ist aber im Juni 1821 den vielen politischen Verfolgungen zum Opfer gefallen, s. Anm. 122.

127 Diese und die folgenden Zitate aus: Vaterland, Biogr. Skizze 34 f. Wesentlich besser
wäre Fuchsens Stellung aber auch dann nicht geworden, denn Schibigs Haltung war ja
in Schwyz und darüber hinaus bekannt (s. Anm. 17 und 79), und der vielverfolgte
Mann wird auch darunter zu leiden gehabt haben.

428z.B. Michael Groth. KB AG, A. Fuchs an K. R. Tanner, 17. Aug. 1835: «...unvergeß¬
lich bleibt mir die Liebe, die er mir zur Zeit einer sehr harten Verfolgung thatsächlich
erwies, als mein freimüthiges Auftreten gegen Chur (1821) die dortige finstere Curia
und die kleinen Cantone gegen mich in Harnisch setzte.»

129 «...wie hat voraus Sailer bei seiner nähern Kenntniss der Schweiz so richtig unsere
Lage, unsere Bedürfnisse beurtheilt. Ich weiß es, aus der besten Quelle, von Ihm Selbst,
was er über unsere Bistumseinrichtungen dachte und sagte.» (Sailerschrift 11).

439 «Ich bin überzeugt, daß wir erst durch bittre Erfahrungen und durch Widerstand gegen
unsere besten Absichten und Handlungen aus der Unmündigkeit heraustreten können.»
NAF, Sailer-Fuchs, 26. Jan. 1825.

134 Was der nunmehrige Weihbischof und Koadjutor von Regensburg auf seiner letzten
Schweizer Reise im Sept. 1824 (also kurz nach dem definitiven Anschluß des Kantons
Schwyz an Chur) über die Bistumsverhältnisse in der Schweiz öffentlich gesagt hat, ist
nicht bekannt. Sailer war wie Fuchs und viele andere Geistliche gegen die Errichtung
eines Regularbistums Einsiedeln (s.S. 176 f.) und eher gegen einen Anschluß der Ur-

206



mit Vernunft- bzw. Buchstabenchristentum etikettieren zu können glaubte. Die
Vorwürfe gegen die Urkantone sind in ihrer Allgemeinheit nicht haltbar. Der
Vergleich zwischen Chur und Luzem ist nicht frei von Schwarzweißmalerei. Sein
Aufsatz enthält aber trotzdem «einiges Wahres», wie bereits Landammann Sidler
in seiner Antwort an Schultheiß Amrhyn festgehalten hat. Noch mehr, der Freund
eines Vierwaldstätterbistums wird auch heute noch «die mitten in Schwyz weh-
müthig ertönende und verfolgte Stimme achten und mit Liebe hören», wie Fuchs

prophezeit hat132

Dem «Wort zur rechten Zeit» war aber kein Erfolg beschieden. Ungeachtet
des flammenden Aufrufes setzten die Urkantone ihre Verhandlungen über einen
Anschluß an Chur fort.133 Es erwuchsen ihnen zwar ernstliche Schwierigkeiten,
da Rom vor ahem ihre Forderung nach staatlicher Verwaltung des Diözesanfonds

nicht anerkennen wohte. Nach langwierigen Verhandlungen gab Schwyz
schheßlich unerwartet rasch den kurialen Wünschen nach und schloß am 3.

August 1824 mit dem Fürsrbischof von Chur eine Uebereinkunft134 Es war dabei
«mehr vom Ueberdruß langer Unterhandlungen und falschem Gefühl der

Konsequenz, sowie von der Hoffnung, die zwei andern Urstände nachzuziehen,
beherrscht, als von wirklicher Ueberzeugung geleitet».135 Vergeblich hatte alt
Landammann Hediger vor einem übereilten Anschluß gewarnt136 Nachdem Leo XII.
am Konkordatsentwurf noch einige bedeutende Aenderungen vorgenommen hatte,
vollzog er mit der Bulle «Imposita humilitati nostrae» vom 16. Dezember 1824
die definitive Union des Kantons Schwyz mit dem Bismm Chur.137 Schwyz wurde
ein Dotationsanteil und das Recht auf zwei Kanoniker zugesichert. Graubünden
berief sich auf seine «althergebrachten Rechte» und verweigerte dem Vertrag die
Anerkennung. Die Mehrheit der Geistlichkeit des Sextariates Schwyz war dem
Abkommen nicht günstig gesinnt138 In einem Breve vom 29. Dezember lobte
der Papst den Kanton Schwyz wegen seines Entgegenkommens und stellte ihn

kantone an Chur (s. S. 182). Er befürwortete vermutlich ebenfalls ein Vierwaldstätterbistum.

Es wäre zu untersuchen, ob und wieweit Sailer über seine zahlreichen Schüler
in der Schweiz den Verlauf der Bistumsverhandlungen beeinflussen konnte.

132 Vaterland, Biogr. Skizze 35. - Die Arbeiten von Wilhelm Schnyder, Propst zu St. Leodegar,

von 1928/37 (s. S. 181 Anm. 2) und Prof. Dr. Georg Sraffelbach, Luzern, von 1953
(s. S. 170 Anm. 101) verfolgten denn auch den Zweck, den Gedanken an ein
Innerschweizer Bistum wachzuhalten.
Nach Auffassung des II. Vatikanischen Konzils sollte das Bismm ein gut lebensfähiger
und vom Bischof persönlich überblickbarer Organismus sein, um den lebendigen Kontakt

mit Klerus und Volk zu gewährleisten. Die Tendenz geht deshalb heute eher auf
eine Vermehrung der Bistümer, so daß man die Hoffnung nicht aufgeben muß, daß
die Bistumsverhältnisse in der Schweiz einmal sinnvoller geordnet werden.

438 Kothing 202 ff.
'"Text bei Kothing 255-259.
438 Kothing 413.
433 Nekrolog von Aug. Schibig in den «Verhandlungen der Schweiz, gemeinnützigen Gesellschaft»

21 (1835) 2. Abt. 286-292, zit. 289. Es ist übrigens nicht ausgeschlossen, daß
Fuchs sein Manuskript diesem Gesinnungsfreund Schibigs gezeigt hat.

437 Text bei Kothing, lat. 260-266, dt. 417-423.
438 In diesem Sinne äußerte sich 1841 der Pfarrer von Schwyz, Kommissar und Domherr

Georg Franz Suter, Präses des Sextariates Schwyz (Kothing 385). - Da die Protokolle
des Sextariates Schwyz von 1823-1848 mit einer einzigen Ausnahme (8. Febr. 1839)
fehlen - sie wurden wahrscheinlich gar nicht verfaßt -, ist über diese nicht unwichtige
Tatsache nichts Genaueres bekannt.

207



als Vorbild für Uri und Unterwaiden hin.139 Diese aber, von der Berechtigung
ihrer Forderungen überzeugt, suchten nach weitern erfolglosen Verhandlungen
mit Chur einen Anschluß an das reorganisierte Bistum Basel zu erreichen (1827
bis 1832), blieben aber schließlich weiterhin der provisorischen Administration
von Chur untersteht.140

Auch das Vierwaldstätterkapitel, dessen Einheir Fuchs «wie Wenigen» am
Herzen lag und für dessen Fortbestand er «aus allen Kräften» arbeitete,141 konnte
nicht mehr gerettet werden. Die Existenz des uralten Bruderbundes war schon bald
nach der denkwürdigen Kapitelskonferenz vom 11. Mai 1819 gefährdet, als

Luzern, das nach dem Tode Göldlins mit den andern konstanzischen Ständen der
bischöfhchen Verwaltung von Chur untersteht wurde, sich mit päpstlicher
Genehmigung bald danach provisorisch dem Bismm Basel anschloß (April 1820).
Nach dem Tode von Dekan Gisler (1821) wurde denn auch kein neuer Kapitelspräses

gewählt.142 Mit dem definitiven Anschluß von Schwyz an Chur (1824) und
Luzerns an das reorganisierte Bistum Basel (1828) wurde dann auch das Schicksal

des altehrwürdigen Pfarrerverbandes besiegelt. Mit Fuchs glaubten zwar noch
viele Freunde des Kapitels an seine Wiederherstellung,143 weshalb sie sich noch
Ende 1832 in diesem Sinne an den Kleinen Rat von Luzern wandten. Doch
vergeblich! Denn dieser wies in seiner Antwort mit Recht darauf hin, daß ein
Dekanat, das sich aus Pfarreien verschiedener Bistümer zusammensetze, auf die
Dauer ein unhaltbarer kirchlicher Organismus sei.144 1833 wurde die gemeinsame
Kapitelslade in Gegenwart der Delegierten der Sextariate und der Luzerner
Regierung in der Leutpriesterei zu Luzern entsiegelt und inventarisiert und 1847
schließlich das Vermögen des Kapitels unter die fünf Sextariate verteilt. Damit
war die letzte Hoffnung auf ein Wiederbeleben des mehr als 700jährigen Dekanates

dahingeschwunden. Das so hoffnungsvoll verlaufene Kapitel von 1819
blieb das letzte in der langen Reihe der gemeinsamen Tagungen und Pfarrer
Gisler sein lerzter Dekan.145 1846 konstimierte sich das Sextariar Luzern,146 1848

139 Text bei Kothing, lat. 267 f., dt. 424 f.
449 Kothing 278-346.
444 Vaterland 165.
442 Nach dem Unterwaldner Ignaz Rohrer (1805), dem Luzerner Bernhard Xaver Schindler

(1806-12) und dem Urner Franz Martin Gisler (1812-21) wäre wieder ein Schwyzer
an der Reihe gewesen, denn der Dekan wurde abwechselnd aus den vier Orten gewählt.
In Frage gekommen wäre wohl Sextar Rickenbacher, Pfarrer in Steinen, der Vertreter
des Dekanats für das Sextariat Schwyz, oder der Kammerer des Vierwaldstätterkapitels
und Präses des Sextariates Schwyz, Pfarrer und Bischöfl. Kommissar Th. Faßbind, der
aber - nach seiner bisherigen Bistumspolitik zu schließen - ein schlechter Garant für
den Fortbestand des bedrohten Kapitels gewesen wäre!

1431819 - «das letzte Capitel? Ach, Gott wird auch da noch helfen! Noch ist auch das

Vierwaldstätter-Kapitel nicht verloren!» (Vaterland, Biogr. Skizze 32).
144 Ueber die letzten Schicksale des Kapitels s. Schnyder 159-162 (s. Anm. 2).
443 Die Geschichte des Vierwaldstätterkapitels ist leider bis heute nicht geschrieben. - Der

Luzerner Stadtarchivar Josef Schneller (1801-1879) veröffentlichte 50 Jahre nach dem
denkwürdigen letzten Kapitel im Gfr. 24 (1869) 1-102 nach einem kurzen geschichtlichen

Ueberblick 155 Nummern der aufgefundenen Briefschaften und Urkunden (1412-
1608), teils wörtlich, teils im Regest. Später hat der Urner Staatsarchivar Eduard
Wymann (1870-1956) kleine Arbeiten über das Kapitel publiziert: Schweiz. Rundschau 6
(1905/06) 114-119; ZSKG 6 (1912) 229-231 und 311.
Die Kapitelslade befindet sich heute im Stiftsarchiv Luzern. Sie enthält Urkunden, Pro-

208



jenes von Schwyz147 zu einem eigenen Dekanat, während Uri, Ob- und Nidwalden
Sextariate unter einem Kapitelspräses blieben.

Fuchs hat seine im « Fulminatorium» vertretenen Ansichten später nie
wesentlich geändert Mit dem Anschluß von Schwyz an Chur konnte er sich um
so weniger befreunden, als sein Heimatkanton selber davon nicht eben begeistert
war. In der Folgezeit erwies es sich nämlich klar, daß der Anschluß an Chur
überstürzt erfolgt war, wußte man doch — wie die Beziehungen zu Chur vermuten
lassen — weder über die rechtliche noch die tatsächliche Position im neuen
Bistumsverband klaren Bescheid.148 Die Bedingungen, unter denen das Konkordat

zustande gekommen war, konnten den Wünschen und Bedürfnissen des Kantons

Schwyz nicht genügend entsprechen.149 Es fand sich auch schwerlich ein
Geistlicher, der «dem dermaligen Zustand der Dinge absolut zugethan»
gewesen wäre,150 zumal jeder kirchliche Einfluß durch die bündnerische Staatshoheit

zum voraus abgeschnitten war.151 Man klagte, «daß Chur die Verbindung
sowohl mit der Geistlichkeit als der Regierung des Kantons Schwyz sehr
fahrlässig unterhalte und in der Beaufsichtigung und Ahndung der fehlbaren
Geistlichen keine gehörige Unterstützung» zuteil werden lasse.152

Fuchs sah sich somit in seinem Kampf gegen einen Anschluß an Chur bestätigt,

was ihn denn auch mit Genugtuung erfüllte.153 Er ließ es aber dabei nicht
bewenden, sondern schritt erneut zur Tat. In seinen «Wünschen für die
Verfassung des Kantons Schwyz» (1833) legte er seinem «an Bünden eingeschmuggelten»154

Heimatkanton nahe, «sich von seiner unnatürlichen Verbindung mit Chur
zu trennen und wieder zurückzukehren zu den ewig- und heißgeliebten drei
Waldstätten».155 Um die noch zu sehr im dunkeln liegende «traurige Verbindung mit
Chur» näher zu beleuchten und gehörig zu würdigen, schrieb er an einer
aktenmäßigen «Bisthumsgeschichte des Landes Schwitz seit der unseligen Trennung
von Konstanz».156 Gleichzeitig machte er aus seiner Halmng gegenüber Chur
kein Hehl,157 warf seinem Bischof in Druckschriften absolutistische und kuria-

tokolle (1594-1813), Statuten, Mitgliederverzeichnisse, Totenzettel etc. Weitere
Protokolle hegen beim Präses des Kapitels Uri und im Pfarrarchiv Stans.

448 Schnyder a. a. O. 160.
447 Dettling 71; A. Fuchs in der NSZ Nr. 103 v. 23. Dez. 1848. Erster Dekan wurde Pfr.

Melchior Bürgler (Muotathal), der Fuchs 1816 das Patrimonium ausgestellt hatte.
448 Reichlin 20.
449 Kothing 384.
438 Erklärung von Kommissar G. F. Suter 1841, s. Anm. 138.
¦" Kothing 413.
'"Klage des Pfarrers von Lachen, Kommissar und Domherr Georg Anton Ganginer, Dekan

des Kapitels March-Glarus, nach 17jähriger Erfahrung (Kothing 385).
133 Vaterland, Biogr. Skizze 35.
434 Glauben II 495.
'"Wünsche 133.
188 A. Fuchs in der AZ Nr. 9 v. 29. Jan. 1834. Die Schrift erschien nicht im Druck. Von

einem Manuskript fehlt jede Spur. - Anregung zu dieser Arbeit gab wohl der radikale
Literat und Politiker Ludwig Snell (1786-1854) mit seiner kurz zuvor erschienenen
Kampfschrift «Dokumentirte pragmatische Erzählung der neuern kirchlichen Veränderungen

so wie der progressiven Usurpationen der Römischen Kurie in der katholischen
Schweiz bis 1830» (Sursee 1833). Fuchs hat die in militantem Parteigeist verfaßte Schrift
im «Schweizerischen Republikaner» (Nr. 95 v. 8. Nov. 1833) zur Lektüre empfohlen.

137 Vaterland, Biogr. Skizze 33 f.

14 209



hstische Grundsätze vor158 und unterzog schließlich nach dessen Tod die ganze
Amtsführung einer äußerst heftigen Kritik.159

Nach wie vor lag ihm daran, daß die vier Waldstätte nicht getrennte Wege
gehen. Er schlug deshalb wieder neue Bistumsprojekte vor.160 Große Genugtuung
empfand Fuchs im Mai 1847, als ein von Uri ausgearbeitetes Projekt eines Vier-
waldstätterbistums (mit Zug) vorlag.161 Sein Lieblingsplan schien endlich festere
Gestalt anzunehmen. Das Projekt tauchte aber in den Wirren des Sonderbunds-
krieges unter und stand erst 1862 wieder zur Diskussion.162

Wie die Schreiben der Schwyzer Regierung nach Luzern und Chur beweisen,
war die Stehung von Alois Fuchs nach dem Memorial von 1818 allmählich wieder
besser geworden. Dies kann uns weiter nicht verwundern, denn auch Fuchsens

Gegner mußten seine ehrliche Absicht, seinen untadeligen Lebenswandel sowie
seinen uneigennützigen Einsatz zum Wohl von Schule, Kirche und Volk
anerkennen. Die Tirade im «Wochenblatt» hatte nun aber dem jungen Professor das
Leben in Schwyz wieder sauer gemacht, denn einen Angriff gegen die Urkantone
und Chur konnten ihm die führenden geisdichen und weltlichen Herren des
Landes nicht so rasch verzeihen. Doch nichr nur der Gedanke an die Bistumspolitik

drückte auf seine Seele. Auch an der Klösterlischule gab es manche
«Elendigkeiten» zu ertragen. So hat — um nur ein Beispiel zu nennen - die
Schulkommission den Professoren Fuchs und Hediger «mit der Strafe des Himmels

gedroht», weil sie sich «erfrechten, an den vielen ehemaligen halben und
ganzen Feiertagen Schule zu halten».163 Der schmerzliche Verlust seines besten
Freundes Hediger heß Fuchs zudem vereinsamen.

Fuchs war überhaupt mit Gesinnung und Taten von Schwyz und seiner
Führung nicht zufrieden, wie der aufschlußreiche Bericht vom Oktober 1822 an die
Basler Bibelgesellschaft verrät164 Mancher Schwyzer anderseits hat den Schüler
des suspekten Sailer, den Freund zahheicher Sailerschüler und anderer Geistlichen
und Laien mehr liberaler Richmng, ja gar protestantischer Pfarrer, nur mit

158 bes. in seiner Suspensionsgeschichte.
189 Glauben I 336-345, z. B. «höchst vernachlässigtes Bistum» (337).
488 Hierüber wird im zweiten Teil ausführlicher berichtet.
1,4 Entwurf bei Kothing 397-403.
182 Caspar Diethelm, Die Bistumsfrage der Urschweiz, Schweiz. Rundschau 17 (1916/17)

250-270 und 315-339, zit. 327 f.
483 Vaterland, Biogr. Skizze 35. - PfA SZ, Mappe XI 4, Prot, der Schulkommission v. 21.

März 1821, Trakt 3: «Der Hochw. Hr. Commissar verlangt, daß an Festen der
Allerseligsten Jungfrau und Apostelfesten keine Schule am Gymnasium gehalten werde.»
Faßbind klagte schon 1810: «Jez will mann die Feyertäge nicht mehr halten; sogar an
den nicht dispensirten arbeitet man, ohne den Pfr. zu fragen, weil in andern Pfarreyen
gewisse Pfarrherren alles erlauben. Man schmäht über den Pfarrer, der es nicht erlauben
will.» (Tgb. I 144). - An halben (dispensierten) Feiertagen durfte gearbeitet werden.
Die Gläubigen waren lediglich zum Besuch der hl. Messe verpflichtet (Meyer von
Knonau 226).
Zur Diskussion über die Reduktion der Feiertage im 18./19. Jh. s. Kälin 141 f. und
Louis Schihin, Sozial-politische Ideen im Schweiz. Katholizismus. Die Anfänge (1798
bis 1848), Diss. Zürich 1936, 176 ff. Fuchs schreibt über die «allzu vielen Feiertage»
in: Vaterland 192, 221-226; Glauben II 139; Freier Schweizer Nr. 44 v. 30. Okt. 1835.

184 s. S. 144. — Im Nekrolog Balthasar Anton von Reding (s. S. 108 Anm. 32) spricht Fuchs

vom «altschwyzerischen Biedersinn» Redings, der jetzt so selten anzutreffen sei.

210



scheelen Augen angesehen.165 Wie seine «Aktien» etwa bei Kommissar
Faßbind standen, zeigt ein Bhck auf die Liste der Predigtvergaben. Sprach Fuchs in
der ersten Zeit noch jährlich fünf- bis siebenmal von der Kanzel der St. Martinskirche,

so war dies zu Beginn der zwanziger Jahre nur noch wenige Male der
FalL166 Der gebildete Mann konnte und wohte die einmal gefaßte Meinung
über Einrichtungen in Schule, Kirche und Staat nicht aufgeben. «Hinter dem
Schöpph», meint Fuchs, «oder hinter den Karten oder mit einem kalten, trockenen

Herzen oder mit einem Camaeleons-Karakter hätte ich sehr leicht durch
die Welt kommen und zu Schwyz eben so gut leben können als anderswo. Nun,
das ahes ist bei mir nicht der Fah; ich folge immer rücksichtslos dem geheimen

Zuge meines Herzens und habe es immer auf der Zunge und in der Feder.

Gleichgültig seyn kann ich nicht, oder etwa, um der Aussicht wihen auf ein
Plätzlein, die Wahrheit verläugnen oder ignoriren; - muß es auch nicht, dem lb.
Gott und den seL Aeltern sey es gedankt!»167 Als dann Schwyz ungeachtet seiner
beschwörenden Worte weiterhin Chur entgegensteuerte, ergriff Fuchs ein Gefühl
der Niedergeschlagenheit, und Hoffnungslosigkeit befiel schließlich den so
zuversichtlich gestimmten Priester und Erzieher, als auch seine Bemühungen um
eine bessere Bildung der Schwyzer Jugend fruchdos geblieben waren.168 In
seinem schönen Heimatort konnte er nicht mehr länger bleiben; es war ihm
«psychologisch unmöglich», in dieser Umwelt zu leben und zu wirken.169 Ein
Klimawechsel tat deshalb not
183 «Kaum war ich, unaufgedrungen von mir, in Schwyz angestellt, so hatte ich die

ungerechtesten Verfolgungen zu leiden - von 1816 bis 1824.» (ReA SZ, A. Fuchs an Nazar

von Reding, 9- Aug. 1847).
488 PfA SZ, Pfarrbuch 1803-23, 121 ff., Predigten von A. Fuchs: 1817 (5), 1818 (7),

1819 (5), 1820 (2), 1821 (keine), 1822 (1), 1823 (2). G. F. Suter z.B. predigte nach
1820 viel häufiger als Fuchs, s. auch S. 135 Anm. 7.

187 Vaterland, Biogr. Skizze 33.
188 «O! es ist der größte Schmerz, für das Vaterland, das heißgeliebte, nichts mehr zu hoffen;

es ist auch zugleich ein jugendlicher, aber leicht verzeihlicher Fehler! » (a. a. O. 36).
489a.a.O. 35.

211


	Wirken in Schwyz (1816 - 1823)

