
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 60 (1967)

Artikel: Das Einsiedler Bistumsprojekt vom Jahre 1818

Autor: Auf der Maur, Josef

Kapitel: I: Anfänge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. Teil

Das projektierte Bistum Einsiedeln

anno 1818

I. ANFÄNGE

1. Kapitel:
Frühestes Auftauchen 1812/13

Das uralte Benediktinerkloster Einsiedeln, während vielen Jahrhunderten und
bis heute ein bedeutender religiöser und kultureller Mittelpunkt der Schweiz,
stand im Verlauf seiner tausendjährigen Geschichte mehrmals vor der Entscheidung:

soll es nebst seiner traditionellen und stiftungsmäßigen Funktion als Stätte
monastischer Beschaulichkeit, als Hort der Wissenschaft und Sammelpunkt
religiöser Vertiefung des Volkes auch noch eine Aufgabe übernehmen, die es im
Rahmen der katholischen Kirchenverfassung in ein völlig neues Verhältnis zum
katholischen Volksteil bestimmter Landschaften setzen würde: soll es nämlich in
die ihm angebotene Verleihung des Bischofsamtes und die Uebernahme der diö-
zesanbischöflichen Jurisdiktion für ein bestimmtes Gebiet einwilligen oder nicht?

Schon im 16. Jahrhundert waren dem Stifte Einsiedeln derartige Anerbieten
gemacht worden, so unter Abt Joachim Eichhorn.122 Wenn damals Uri und
Schwyz das Stift Einsiedeln als Bistumssitz wünschten, so war dieser Wunsch
eng verknüpft mit dem Begehren nach Abtrennung vom alten Bistum Konstanz,
welches damals durch unwürdige Bischöfe geleitet war und die Eidgenossen
ihrem Schicksal überließ.

Genau dieselbe Kombination zwischen Streben nach Absonderung vom Bistum
Konstanz und Wunsch nach Errichtung eines Bistums in Einsiedeln ergibt sich
zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Waren früher das schlechte Beispiel konstanzischer

Fürstbischöfe und ihre Vernachlässigung oberhirtlicher Pflichten Triebfedern

sowohl zum einen wie andern, so weckten jetzt religiöse Besorgnisse
wegen der josephinischen Maßnahmen des konstanzischen Bischofs Dalberg und
seines Generalvikars Wessenberg den Wunsch nach Errichtung eines Bistums in
Einsiedeln. Diese enge Verknüpfung mit dem Gegensatz zur konstanzischen Kurie
zeigt sich besonders deutlich darin, daß der eifrigste Vorkämpfer für die Trennung
von Konstanz, der schwyzerische Landammann und Pannerherr Aloys von
Reding,123 zugleich auch die Idee eines Einsiedler Bistums aufgriff und zur
Diskussion stellte.

422 Vgl. oben S. 19 (bzw. Anm. 56 und 57).
423 Alois von Reding, geb. am 6. März 1765, bis 1794 Oberstleutnant in spanischen

Diensten, im Frühjahr 1798 Kommandant der Urschweizer Truppen gegen die
Franzosen (Sieger von Rothenthurm). 1801 erster Landammann der Schweiz, seit 1803
Landammann des Kantons Schwyz, 1804 Generalinspektor der eidgenössischen Armee, De-

3 33



Während sich Aloys von Reding, der bekannte Sieger von Rothenthurm124 und
erste Landammann der Helvetik, mehr und mehr vom politischen Leben der
Eidgenossenschaft zurückzog, widmete er sich in seinem Heimatkanton Schwyz nebst
besonderen Aufträgen auch mit viel Eifer kirchenpolitischen Fragen. Sein
Briefwechsel mit dem apostolischen Nuntius Testaferrata125 zu Luzern beweist, daß
der Nuntius in der Frage der Trennung des schweizerischen Anteils vom Bistum
Konstanz maßgeblich von ihm beeinflußt war. Besonders deutlich wird dies um
die Jahreswende 1812/13, wo Reding aufregende Nachrichten über die kirchlichen
Zustände in Konstanz an die Nuntiatur weiterleitete und sich lebhaft für einen

Trennungsvollzug einsetzte.126

Um genau dieselbe Zeit, im Dezember 1812, äußerte Aloys Reding dem
Einsiedler Abt gegenüber erstmals den Gedanken eines Regularbistums. Abt Konrad
Tanner127 lehnte in seinem Antwortschreiben vom 30. Dezember 1812128 gleich
von Anfang an ein derartiges Projekt rundweg ab. Sein Bescheid lautete: «Sollte
auch nur von weitem ein Gedanke von einem künftigen Regularbischof Platz
finden, so versichere ich Hochselbe zum voraus, daß die Nuntiatur gewiß nicht
dazu helfen, die Weltpriesterschaft darwider protestieren, kein Abt, der sein
Kloster liebt, es wünschen, und der Römische Stuhl es schwerlich genehmigen
würde.» -

zember 1813 Gesandter der Schweiz im Hauptquartier der allierten Monarchen zu
Frankfurt. 1804-1814 war er Tagsatzungsmitglied, seit 1804 Pannerherr des Kantons
Schwyz. Mit den Uebelständen in seiner Heimat nicht einverstanden, entfremdete er
sich gegen Ende seines Lebens immer mehr dem Volk seiner Heimat. Teils war auch
sein militärischer Charakter schuld daran. In der ganzen Schweiz genoß er als
militärischer Kopf großes Ansehen. Nach 1804 widmete er sich immer mehr gemeinnützigen
und sozialen Aufgaben. - 1815 durch Ludwig XVIII. in den Grafenstand erhoben,
starb er schon am 5. Februar 1818, nachdem er zuletzt noch in der Bistumsangelegenheit
tätig gewesen war. - Vgl. Wyß; HBLS Artikel «Reding»; Castell, Reding.

124 Die Kämpfe gegen die Franzosen bei Schindellegi und Rothenthurm fanden am 2. und
3. Mai 1798 statt. Aloys Reding an der Spitze der Schwyzer warf in heldenhaftem
Verzweiflungskampf die Truppen der Generäle Nouvion und Jordy zurück. — Vgl. Oechsli I
169 ff; Steinauer I 217 ff.; Dierauer V 9. Dändliker III ff. (2. Auflage, Zürich 1895).

123 Fabrizius Sceberras Testaferrata, geb. am 20. April 1758 in La Valetta (Malta), Erz¬
bischof von Beirut, als päpstlicher Nuntius in der Schweiz (Luzern) beglaubigt durch
päpstliches Breve vom 22. September 1803, abberufen mit Note von Kardinal Consalvi
vom 23. März 1816. Als Nuntius war er besonders tätig für den Fortbestand der
Klöster, für die Neuordnung der Bistümer und die Trennung der Schweiz vom Bistum
Konstanz. Ende April 1816 verließ er die Schweiz, wurde am 25. Mai 1818 Kardinal
und starb am 3. August 1843. - HBLS; EA II. Rep. II 1070 f.; Cristofori 453; Steimer
22.

126 Reding an Nuntius Testaferrata in Luzern, Brief vom 14. Dezember 1812, Orig. ASVat
ANL 324.

127 Abt Konrad Tanner, geb. am 29. Dezember 1752 in Arth, kam mit jungen Jahren an
die Einsiedler Klosterschule, trat in dieses Kloster ein und legte 1772 Profeß ab. 1777
wurde er Priester, dann Lehrer an der Klosterschule, 1781 Lehrer der Theologie, 1782
Lehrer am Gymnasium in Bellenz, 1787 Stiftsbibliothekar, 1789 Propst in Bellenz, 1795
Stiftsstatthalter in Einsiedeln; Während der Franzosenzeit war er auf Wanderschaft durch
verschiedene österreichische Klöster, wobei er die wichtigsten Sachen und Kirchenschätze,

unter anderem das Gnadenbild und das Haupt des heiligen Meinrad, mit sich
führte. 1806 wurde er Novizenmeister in Einsiedeln, 1808 Abt, als welcher er das
Kloster bis zu seinem Tode am 7. April 1825 leitete. — Vgl. Henggeler, Profeßbuch
Einsiedeln 175 ff.; Henggeler, Tanner.

128 Kopie StEA: A Z4B 150 Nr. 47.

34



Vermutlich hatte Reding nur allgemein von einem Regularbistum gesprochen.
Dem Abte konnte aber nicht entgehen, daß er dabei konkret an ein Bistum
Einsiedeln gedacht hatte, und schon einige Wochen später stand dies außerhalb jeden
Zweifels. Denn die Idee eines Einsiedler Bistums hatte inzwischen weitere Kreise
erfaßt und bereits auch gegensätzliche Meinungen hervorgerufen.

Wie peinlich dies Abt Konrad berührte, beweist sein Brief vom 3. Februar 1813
an Aloys von Reding,129 worin es heißt: «Ein dumpfes Gerücht fängt an unter
mißvergnügten Geistlichen und Weltlichen in Umlauf zu kommen, unser Abt
habe ambitiöse Flausen im Kopf. Gott bewahre mich hievor, weil ich die Folgen
davon in und äußert dem Kloster gar wohl einsehe. Hochselbe werden mir
hoffentlich auf jeden Fall hin der schützende Äuge sein, daß ich weder Anträge
mache, noch empfange, und daß ich wenigstens nicht so dumm bin, Dummherren

in Einsiedeln zu wünschen.» -
Die Gründe, die in Reding den Wunsch nach einem Einsiedler Bistum weckten,

waren mehrfacher Art. Abt Konrad genoß allgemein großes Ansehen, sowohl

wegen seiner charakterlichen und geistigen Vorzüge, als auch wegen seiner
Tatkraft, die er beim Einbruch der Franzosen als Stiftsstatthalter130 und seit 1808
als Abt bewies.131 Ein gewinnender und gütiger Mann, nahm er zielbewußt und
energisch sowohl die materiellen als auch die geistigen und religiösen Interessen
des Stiftes wahr. Aloys von Reding war mit ihm eng befreundet. Abt Konrad
stammte zudem aus Arth und war somit ein Schwyzer Landmann, der während
seiner Jugendjahre durch den Aufenthalt im Hause des Landammann von
Hettlingen zu Schwyz durch mannigfache Bande mit den angesehensten Familien
dieses Ortes bekannt war.132 Ein weiterer Berührungspunkt ergab sich in der
kirchlichen Haltung des Klosters Einsiedeln. Wie der Schutzort Schwyz,133 stand
letzteres auf dem Boden strenger Kirchlichkeit und lehnte die religiösen Neuerungen

dieser Zeit, wie sie insbesondere von Wessenberg propagiert wurden, scharf

129 Kopie StEA: A Z4B 150.
130 Ygj Anm. 127; Beim Einfall der Franzosen verließ Tanner als einer der letzten das

Kloster und rettete noch das Gnadenbild, das Haupt des heiligen Meinrad und die Pon-
tifikalornate, mit denen er ins Tirol flüchtete. Vgl. Henggeler, Profeßbuch Einsiedeln
176 f.; 170.

431 Am 30. Mai 1808 als Abt gewählt, empfing Konrad Tanner am 11. September des

gleichen Jahres durch den Nuntius Testaferrata die Abtsbenediktion. Als Abt förderte
er den klösterlichen Geist, die Wallfahrt, die Wissenschaft und bemühte sich tatkräftig
um eine Wiederherstellung des Klosters nach den in der französischen Schreckensherrschaft

erlittenen Schäden. Als Präses der Schweizerischen Benediktinerkongregation
verursachte ihm der beklagenswerte Zustand anderer Klöster viel Sorge und Mühe.
Vgl. Henggeler, Profeßbuch Einsiedeln 175 ff. -

132 Abt Konrads Vater, Jodocus Meinrad Tanner, war Schulvogt der Gemeinde Arth. Auch
die Mutter, geb. Maria Elisabeth von Hospental, gehörte einer angesehenen Familie an.
Als der Vater erst 46jährig starb, sorgte sich vor allem Landammann Josef Viktor Laurenz

von Hettlingen in Schwyz um die Familie. P. Konrad verehrte diesen daher wie einen
zweiten Vater. - Auch mit Reding stand Abt Konrad in freundschaftlichen Beziehungen.
Reding leistete ihm denn auch große Dienste. So bemühte er sich im Winter 1811-12 in
Wien, für das Kloster Einsiedeln das ehemals dem österreichischen Kaiserhaus geliehene
Anleihen zurückgewinnen, jedoch erfolglos. Als Kaiser Franz 1814 nach Basel kam,
setzte sich Reding wiederum für diese Sache ein. Vgl. Henggeler, Profeßbuch
Einsiedeln 179.

433 Schwyz war Schirmort des Klosters. Dieser Schutz hatte das Kloster zu Beginn der
Reformationszeit vor dem Verfall bewahrt. Vgl. Tschudi 79 ff.

35



ab.134 Im Seminarkonflikt mit der konstanzischen Kurie stand das Kloster mit den
Urkantonen auf gleichem Boden, und der Abt hatte sich damals anfänglich für
die Errichtung eines Seminars in Einsiedeln bereit erklärt, und erst die unannehmbaren

Bedingungen Wessenbergs, die der konstanzischen Kurie einen gefährlichen

Einfluß auf die innern Klosterangelegenheiten gewährt hätten, bestimmten
Abt Konrad zu einer Ablehnung des urschweizerischen Vorschlages. Im übrigen
hatte er sich grundsätzlich selbst unter großen Opfern bereit erklärt, mit Rat und
Tat zur Lösung der Krise beizutragen.135

Nebst der Persönlichkeit des Abtes, seiner Freundschaft und Gesinnungsverwandtschaft

mit Reding, waren sachliche Ueberlegungen des letzteren entscheidend:

daß nämlich eine allgemeine Trennung der Schweiz von der Diözese Konstanz

momentan wegen dem Widerstand einzelner Kantone nicht erreichbar,
jedoch eine sofortige Maßnahme gegen den Einfluß der konstanzischen Kurie
unumgänglich notwendig sei. Daher sollten sich wenigstens die gesinnungsverwandten

Urkantone zu einem Bistum zusammenfinden. Und in Anbetracht der
finanziellen Nöte dieser drei Kantone wäre es doch das Idealste, die Abtei
Einsiedeln zum Bischofssitz und dessen regierenden Abt zum Diözesanbischof zu
machen. Damit wäre man bei einer kommenden Neuorganisation der schweizerischen

Diözesen bereits aus der schwierigen Situation herausgerettet, die
Urkantone hätten Ruhe bei den Bistumsverhandlungen der übrigen Kantone und
wären in ihrer Orthodoxie gesichert.136

Die oben zitierte Antwort Abt Konrads an Reding läßt eine klare Ablehnung
des Bistumsvorschlages durch ersteren erkennen. Das war eine deutliche Sprache
schon bei der ersten Herausforderung. Als Gründe tönt Abt Konrad kurz an: Die
Ablehnung von Seiten der Weltgeistlichkeit und der Nuntiatur. In Bezug auf den
Weltklerus scheint seine Aeußerung durch das erwähnte Gerücht begründet.
Auch hinsichtlich des damaligen Nuntius traf seine Vermutung zu, schrieb doch
der damalige Auditor der Nuntiatur, Kanonikus Wully,137 einige Jahre später
als Generalvikar zu Freiburg (Schweiz) dem Einsiedler Abt:138 «Ich nehme,
gnädigster Herr, einen sonderbaren Anteil an ihren langen Qualen wegen dem
vorgeschlagenen Bistum. Solange ich in der Nuntiatur war, wollte selbe nie dieser
Idee zustimmen, obgleich der Herr Landammann Aloys von Reding selig139 öfters
und mit viel Nachdruck dieselbe beförderte. Wir waren einstimmig überzeugt,
wie sie wirklich sind, daß der Episkopat mit Ihren Verhältnissen überhaupt un-
vereinbarlich sei; deswegen schrieben wir kein Wort darüber dem hl. Stuhle.»

Der Plan eines Einsiedler Bistums wurde vorderhand beiseite gelegt. Die
Gefahr einer Einmischung Napoleons zugunsten des von ihm begünstigten
Fürstprimas Dalberg ließ den Nuntius wie in der Frage einer Trennung von Kon-

434 Wessenberg war den Klöstern nicht günstig gesinnt. «Klostermüden» Ordensleuten
leistete er Vorschub. Vgl. Segmüller, Mediation-Restauration 15 f.

135 Kothing 24 ff.; Segmüller, Mediation-Restauration 15. -
438 Vgl. unten S. 37 (bzw. Anm. 140) den Brief F. X. Wäbers vom 16. April. Wäber

stand mit Reding in engem Kontakt.
437 François Joseph Wully, von Villars le Terroir (VD), geb. um 1778, 1802 Professor in

Metz, dann Sekretär der Nuntiatur in Luzern, 1817 Kanzler des Bistums Lausanne, 1820
Domherr von Chur. Starb am 27. Januar 1833. Er wurde insbesondere bekannt als
Förderer der Rückkehr der Jesuiten nach Freiburg (Schweiz). - HBLS. -

438 Brief vom 5. Oktober 1818, Orig. StEA: A Z4B 99.
139 Aloys von Reding starb am 5. Februar 1818.

36



stanz,140 so erst recht in der Frage eines Einsiedler Bistums Zurückhaltung üben.
Jedes Projekt mußte vorderhand untertauchen. Fremde Einmischung, sei es
französische oder konstanzische, wollte man sich bei der neuen Diözesanorganisation
ersparen.

2. Kapitel:
Neue Ansätze im Sommer 1811

Das Einsiedler Bistumsprojekt tauchte im Sommer 1817 neuerdings in Schwyz
auf, doch auch jetzt vorderhand nur im privaten Meinungsaustausch. Es scheint
besonders Nahrung gefunden zu haben unter dem Eindruck der Schwierigkeiten,
die bei den Bistumsverhandlungen und vor allem im Notenwechsel zwischen der
Nuntiatur und den Luzerner Kommissären141 in Bezug auf das luzernische Projekt
eines Nationalbistums offenkundig wurden. Nachdem Luzern am 9. April 1817
die zweite Konferenz der Diözesanstände auf den 15. Mai in Luzern ausgeschrieben

hatte,142 sandte der regierende Landammann von Schwyz, Franz Xaver von
Wäber,143 am 16. April einen Brief an den Einsiedler Abt,144 worin es hieß:
«Hier fängt man an zu glauben, daß es für die Urkantone zuträglicher wäre,
unsern neuen Bischof in Einsiedeln zu suchen, und ich bin auch dieser Meinung.»
Wäber glaubte, der Heilige Stuhl würde das mit Freuden zugeben, und man könne
dann ruhig zusehen, wie die schwierigen Erörterungen der andern Kantone mit
dem Heiligen Vater sich lösen würden. Er stelle sich zwar vor, daß der Abt und
sein Kloster diese Erhebung nicht für wünschenswert fänden, aber es wäre doch
das sicherste, vielleicht das einzige Mittel, um die Urkantone aus einer Verlegenheit

zu ziehen, in der sie sonst wohl noch Jahre lang stehen würden. Da
Landammann F. X. von Wäber die Gründe kannte, die Abt und Kloster zum Widerstand

drängen würden, meinte er beschwichtigend: «Die Vereinigung des
Bischofs in der Person des Abtes wäre doch ohne Abbruch der Klosterdisziplin
möglich, und in andern Rücksichten145 dem Kloster selbst zuträglich.»

Einen Tag später, am 17. April, schrieb auch Aloys von Reding an den be-

149 Vgl. Kothing 44: Wessenbergs Drohungen anläßlich eines Besuches auf der Nuntiatur
im Mai 1813: «Es werde noch Einer im Stande sein, die Umtriebe (wegen Rückberufung
dei Seminaristen durch die Urkantone und wegen den Trennungsbestrebungen) zu
vereiteln.»

144 Die Staatsräte Meyer von Schauensee und Widmer. Vgl. oben S. 29 (bzw. Anm. 104)
die Verhandlungen mit Nuntius Zen, der in päpstlichem Auftrag den Ausdruck
«Nationalbisrum» kritisierte.

142 Luzern an Schwyz, 9. April 1817, Orig. StASZ: M 522 (mit 3 Beilagen: Notenwechsel
zwischen der Nuntiatur und Luzern vom Frühjahr 1817). Konzept StALU: Sch 1862
(gerichtet an die Kantone ZH, UR, SZ, OW, NW, GL, ZG, SH, AI, SG, AG, TG).

443 Franz Xaver von Wäber, 1766-1843, bekleidete die meisten Ehrenämter des Landes
Schwyz, war Landammann 1807-1809, 1813-1818, 1820-1822 und 1832. Nach Aloys
von Redings Tod wurde er 1818 Pannerherr. 17mal war er Tagsatzungsgesandter. 1824
erhielt er von Ludwig XVIII. den Orden der Ehrenlegion. - HBLS - vgl. Kälin 132. -

144 Orig. StEA: A Z4B 30.
145 Meint wohl ökonomische Rücksichten wegen der Wallfahrt. Bei den Verhandlungen des

Einsiedler Kapitels herrschte zwar mehr die Ueberzeugung, die Wallfahrt würde leiden
wegen Entzug von Beichtvätern infolge der abt-bischöflichen Kurienarbeiten. Schon in
der Antwort an F. X. von Wäber vom 21. April vertritt Abt Konrad ausdrücklich diese
Auffassung. Siehe oben S. 38 (bzw. Anm. 147). -

37



freundeten Abt Konrad.146 Auch er nahm Bezug auf die zwischen der Nuntiatur
und dem katholischen Vorort Luzern gewechselten Noten, berichtete von deren

Meinungsverschiedenheiten in wesentlichen Punkten und prophezeite einen
Mißerfolg der Luzerner Konferenz von Mitte Mai. Wörtlich äußerte er: «Ich
habe schon mehrere Male bemerkt, daß die Idee, ich weiß nicht in welchem
Kopf sie zuerst entstanden ist, bedeutende Anhänger gewinnt: daß man den

gnädigen Herrn in Einsiedeln, der Regularität seines Stiftes unbeschadet, zum
Bischof der 3 Urstände machen sollte. Wenn also über kurz oder lange Ihnen ein
solcher Antrag gemacht wird, so ersuche ich Sie recht sehr, denselben nicht von
der Hand zu weisen. Alle Ihre Gründe gegen ein solches Regularbistum habe
ich vom Jahre 1813 her noch in frischem Gedächtnis, auch da und dort einge-
wendt, aber man sagt, man werde Sie zwingen.-»

Die Antwort Abt Konrads an beide Schwyzer Landammänner bedeutete eine
klare Absage in Bezug auf das vorgebrachte Projekt. Mit Schreiben vom 21.
April147 legte er dem regierenden Landammann von Wäber sehr ausführlich die
Gegengründe dar, die er schon im ersten Satz kurz zusammenfaßt: «Das Bisch-
thum zu Einsiedeln in der Person des Abten, - so denke ich - wäre den kleinen
Kantonen nie ersprießlich, - wäre dem Kloster sein gewisser Ruin, - wäre dem
Abten eine Todesplage.» Unter diesen drei Gesichtspunkten schildert er sodann
die Folgen, die seiner Ansicht nach eine Bistumserrichtung in Einsiedeln nach
sich ziehen müßten.

1. Nutzlosigkeit für die kleinen Kantone: Zu kleine Bistümer seien wie kleine
Bezirke ohne Ansehen, Kraft und Subsidien und damit nicht imstande, etwas
Großes, Gemeinnütziges «und auf national Charakter, sey es Wissenschaft oder
Moralitat Hinzielendes» zu bewirken. «Es ist gleichsam ein Privatleben.» - Gar
zu viele Bischöfe in der Eidgenossenschaft sind wie gar zu viele Kantone, wo
jeder besser als andere sich vergesetzgeben, verpolitisieren etc. will, wo
Uebereinstimmung in Grundsätzen und Verordnungen selten ist, und also leicht ein
Wirrwarr bey den Untergebenen selber möglich wird.» - Klosterbischöfe seien
den Weltgeistlichen immer ein Dorn im Auge. Den weltlichen Leuten sei man
zu streng im Verbieten, dem Klerus zu hart im Gebieten und Strafen. Tausend
Neckereien seien unvermeidlich und auch den Regierungen nicht willkommen.
«Stelle man sich auch nur das Unbehagliche einer Einsiedler-Dioecese vor: Vom
Sattel bis Oberägeri, von hier bis Hurden usw. andre Jurisdiction, andre Gesetze
und Verordnungen.» Auch der Stand Schwyz werde wenig Nutzen daraus ziehen,
oft kompromittiert werden und von den übrigen Ständen mehr Vorwürfe als

Lobsprüche gewärtigen müssen.
2. Die Bistumserrichtung im Stift Einsiedeln wäre der Ruin des Klosters. Denn

dieses würde in verschiedener Hinsicht unübersehbaren Schaden erleiden. Es wäre
ein Ruin für die Oekonomie, wegen der Kostspieligkeit eines neuen Seminars,

wegen der Mittellosigkeit vieler Seminaristen, wegen Ausfall mancher Taxen, die
man aus Anstand oder auf Empfehlungen hin ausfallen lassen müßte. Auch die
Belastung durch Fremde, Geistliche, Studenten und Glückwünscher wäre täglich
spürbar, und man könnte sie nicht wie bei andern Kurien in die Wirtshäuset
abweisen. Dazu kämen die Spesen für Reisen und Funktionen, die nicht entspre-

146 Orig. StEA: AZ'B 31.
147 Kop. StEA: AZ'B 32.

38



chend vergütet würden. Uebrigens würden sie es genug erfahren, wie die Wallfahrt

ihnen mehr schade als nütze. Der Konstanzische Diözesanfonds wäre
vielleicht eine kleine Hilfsquelle, aber nach der Volksmenge und den Ausgaben
berechnet, nie eine wahre Entschädigung. - Ein weiterer Schaden würde die Regu-
larität des Klosters betreffen. Diese wäre auf die Dauer nicht zu sichern. Abt
Konrad äußert die Befürchtung, es könnte nach vielen Jahren sich auch an
Einsiedeln erfüllen, was Papst Benedikt XIV. einem bekannten, nach Säkularisation
trachtenden Kloster beschrieben habe: «ut ex pessimis Monachis optimi Canonici

fiant, in Domino indulgemus». - Fast alle Bistümer Deutschlands wie auch
das Kollegiatstift im Hof zu Luzern seien aus verweltlichten Benediktinern
entstanden. St. Gallen sei jedoch keine Ausrede, weil es teils schon lange bischöfliche

Rechte ausübte, und weil es teils besser sei, «ein Bischof, als gar kein
Weltbürger mehr zu heißen». Es würde durch die Bistumserrichtung ferner die Wallfahrt

leiden. Denn durch Professuren und Kurialgeschäfte würden Leute benötigt

und damit den Wallfahrern als Beichtväter entzogen. In der Arbeit werde
man jedoch nicht hitziger, wenn man der Einbildung nach auch ein größerer
Herr werde. Und selten werde man ordentlicher und gesetzlicher, wenn man
in den Ordenshäusern mehr als sonst mit auswärtigen Sachen zu schaffen habe. -

Schließlich wäre durch die Bistumserrichtung die Freiheit der Abtwahl
gefährdet. Wenn der Abt zugleich Bischof wäre, sei es fraglich, ob die Wahl desselben

jederzeit frei vom Einfluß der Kantone und der Weltgeistlichkeit bliebe.
Und wenn die Wahl auch frei wäre, ob der neue Abt-Bischof jeder Partei
angenehm, nützlich und entsprechend? -

3. Die Bistumserrichtung im Stift Einsiedeln wäre dem Abt eine Todesplage.
Ein kränklicher Mann von 65 Jahren, von Kummer und Sorgen gebeugt, sei

er einer neuen Last nicht mehr gewachsen. Lieber würde er auch noch die alte
nie gewünschte Würde abtreten. Niemand könne ihn zur Annahme des Bischofsamtes

zwingen als nur sein einziger geistlicher Obere, der Papst. Dieser aber
werde diesen Beschluß nicht fassen, ohne vorerst die Gründe, Besorgnisse und
Nebenumstände reif zu erdauern. Nuntius Testaferrata habe schon vor drei Jahren

geäußert, man rede von ihm als Bischof, und er wünsche es, jedoch außerhalb
des Klosters, indem der Heilige Vater nie zugeben werde, daß ein Regular-
kloster durch diese Umgestaltung gefährdet werde.148 Er, Abt Konrad, habe dem
Nuntius entgegnet: «Desto besser - ich will mein Kloster selber schützen und
ewig von nichts anderem hören.»

Abt Konrad Tanner schloß seinen Brief an den regierenden Landammann von
Schwyz, F.X. von Wäber, mit folgenden Worten: «In dieser innigsten Gesinnung
erkläre ich ohne Rückhalt, daß ich nie zum Bischthum im Kloster einwilligen
werde und lieber der Abtey entsage, um in einer ruhigen Zelle meine wenigen
Tage noch durchzuschleppen. Ich flehe innigst um dero Vorwort in allen
Anlässen, und betheure hoch, daß ich für diese Verwendung - wo sonst viele widrige

Umstände eintreffen könnten - mehr Dankgefühle erweisen werde, als
für alle schon empfangenen wichtigen Gutthaten. Ich bin halb verwirrt, wenn ich

148 Diese Aeußerung scheint im Widerspruch zur oben angeführten Erklärung des ehe¬

maligen Nuntiatursekretärs Wully zu stehen (vgl. S. 36, bzw. Anm. 137), wonach
Nuntius Testaferrata der Auffassung war, der Episkopat sei mit den Verhältnissen des
Klosters Einsiedeln unvereinbar. Vielleicht liegt die Lösung in dem Wort «außerhalb
des Klosters». -

39



nur an dieses Zeug denke, und fasse mich kaum, wenn ich davon reden soll, - es

wäre mein Tod.» -
Auf diese Weise wehrte sich Abt Konrad mit vielen Gründen entschieden

gegen die ihm zugedachte Würde. Seit Auftauchen dieser Idee hatte er mit wachem
Auge die Bistumsverhandlungen verfolgt. Mit scharfer Beobachtungsgabe und
kluger Menschenkenntnis hatte er das Spiel durchschaut. So brach nun mit Wucht
eine ganze Flut von Argumenten gegen ein Bistum Einsiedeln aus ihm hervor.
Abt Konrads Befürchtungen für die Klosterdisziplin waren in Schwyz von früher
her bekannt. Doch hatte Landammann von Wäber dieselben nicht widerlegt,
sondern nur mit einer billigen Zusicherung vertröstet, es werde auf die
Klosterdisziplin Rücksicht genommen. Auch die neue und so ausführliche Darlegung der
schweren Bedenken, die Abt Konrad in diesem Briefe dem Schwyzer
Landammann vorbrachte, wurde in der Folge einfach mit leeren Vertröstungen
übergangen.

Nicht minder deutlich sprach sich der Einsiedler Abt auch dem befreundeten
Aloys von Reding gegenüber aus. Die Antwort an denselben vom 22. April 1817

war knapper gehalten und tönte noch entschiedener.149 Er ging dabei nicht so
auf die einzelnen Gründe ein, konnte er doch annehmen, daß Reding in die
ausführliche Antwort an Landammann F. X. vonWäber Einblick erhalte. Dabei faßte
er seinen Entschluß in folgende Worte zusammen: «In dieser festen Ueberzeugung

betheure ich, daß ich nie ein Bistum zu Einsiedeln noch für mein Individuum,

noch für das Kloster in Zukunft, noch selbst für die Urkantone in ihren
Verhältnissen annehmbar oder ersprießlich finden kann.» -

Abt Konrad verharrte nicht bloß auf Verteidigung seiner Lage, sondern suchte
die Schwyzer Herren auf andere Wege zu lenken. So schrieb er an Landammann
Wäber:150 «Aber warum, wenn ich frechhin fragen darf, soll es so schwer seyn,
einen Bischof in Luzern aufzustellen, wenn Luzern das allgemeine Beste sucht?
...Wozu ein großes Dumcapitel? Chur und Wallis brauchen wenige, Freyburg
gar keinen, um katholische Hirten zu seyn.» - Der Einsiedler Abt dachte bei
dieser Aeußerung nicht daran, daß ja Papst Pius VII. im Breve «Jucundissima
Nos» vom 7. Oktober 1814151 für das neue Bistum nebst anderem auch ein
Domkapitel verlangt hatte. Die betreffende Stelle im Breve lautet:152 «Verum illud Vos
in antecessum monitos volumus, in nova Dioecesi plura praesto esse oportere:
Cathédrale nimirum Templum, Canonicorum Capitulum, Seminarium Clericorum,
Bona ex quorum redditu, et ad Religionis usum necessaria comparentur, et qui
Altari inserviunt, alantur: unoque verbo ea omnia, quae a Sacris Canonibus pie
prudenterque sancita sunt.» Damit sprachen also die Wünsche des Papstes gegen
ein reduziertes Domkapitel.

Weiter meinte der Einsiedler Abt dem regierenden Landammann Wäber
gegenüber:153 Wenn man die Wahl des Bischofs oder die Auswahl aus einigen
vorgeschlagenen Personen dem Papst überließe, so wäre bald alles abgetan und die
Kurie zufriedengestellt. Wolle man eine unparteiische Wahl, so lasse man in je-

149 Kop. StEA: AZ4B 33 und AZ4B 150 Nr. 120.
459 Brief vom 21. April 1817, Kop. StEA: AZ'B 32.
154 Druckschrift StALU: Sch 1859- Abgedruckt bei Kothing 63 ff. und bei Lampert III

7 f. (Dok. Ni. 2).
152 Kothing 64.
453 Wie Anm. 150.

40



dem Kanton die Dekane, Kommissare usw. als Wahlmänner und Domherren
betiteln. Das würde viel weniger Kosten verursachen. Diese Domherren könnten zur
Erledigung der wichtigsten Angelegenheiten alljährlich zu einer Synode
zusammengerufen werden, während für tägliche Vorfälle weniger Ratgeber genügen

dürften.
Alle Einwände des Einsiedler Abtes nützten nichts. Der Wortlaut der beiden

an die schwyzerischen Landammänner Wäber und Reding gerichteten Briefe
vermochte die Bistumspläne in Schwyz nicht zu ersticken. Laut Tagebuch des

dortigen Pfarrers und bischöflichen Kommissars Thomas Faßbind154 kam schon

am 7. Mai 1817 im Rathaus zu Schwyz die Rede auf das Einsiedler Bistum;155
Es versammelte sich dort die sogenannte «gemischte Kommission» für geistliche

Angelegenheiten, bestehend aus den Vertretern der geistlichen und
weltlichen Obrigkeit, um über die Haltung des Standes Schwyz anläßlich der Diö-
zesankonferenz vom 15. Mai 1817 in Luzern zu beraten. Laut Faßbind faßte
die gemischte Kommission folgenden Beschluß: «Falls die ehemals zum Bistum
Konstanz gehörigen Kantone sich nicht unter einen Bischof vereinigen würden,
würden Schwyz und andere gleichgesinnte Kantone beim Heiligen Vater darauf
dringen, daß er den jeweiligen Abt von Einsiedeln zum Bischof bestimmen
möchte. Die Regularität solle dabei keinen Schaden leiden. Der Abt-Bischof solle
dann einen Weltpriester als Generalvikar bestellen, mit dem völligen geistlichen
Judicatur-Recht, und das Verhältnis des Klerus zum Abt-Bischof solle gänzlich
bestehen, wie das des Fürstabts zu St. Gallen ehemals zum Constanzer Bischof156
bestanden sei. -

Zu diesem Beschluß, der sich im offiziellen Protokoll157 nicht findet, bemerkt
Faßbind: «Dies wollte mehreren Pfarrherren nicht in den Kopf, unter einem
Regular-Bischof zu stehen. Doch auf dieses Verhältnis und Vorschlag verstund
man sich.»

Hauptzweck dieser Kommissionssitzung war die Beratung und der Entwurf
einer Instruktion für die Konferenz zu Luzern. Die gemischte Kommission war
durch den Kantonsrat am 26. April 1817 damit beauftragt worden.158 Nun wurde
Aloys von Reding als Gesandter an die Luzerner Konferenz gewählt und ihm

154 Josef Thomas Faßbind, 1755-1824, 1778 Priester, Kaplan in Schwyz und Seewen, 1803
bis 1824 Pfarrer in Schwyz, Kammerer des Vierwaldstätteikapitels, bischöflicher
Kommissar, apostolischer Protonator. Um die Lokalgeschichte hat er sich sehr verdient
gemacht. Er schrieb eine Profangeschichte und eine Religionsgeschichte des Landes Schwyz.-
HBLS - Ochsner, Faßbind. -

155 Faßbind, Tagebuch 318.
158 Der Abt von St. Gallen hatte vor der helvetischen Umwälzung seit langem die geistliche

Jurisdiktion über die sog. «Landschaft» St. Gallen, über das Rheintal und Toggenburg
vertragsgemäß ausgeübt, während der Bischof von Konstanz nur wenige Befugnisse
hatte (vgl. Ildefons von Arx, Geschichte des Kt. St. Gallen III 602). 1798 lud der
helvetische Minister Stapfer eigenmächtig den Bischof von Konstanz ein, die kirchliche
Aufsicht über die katholischen Gemeinden des Kt. Säntis zu übernehmen; die Katholiken

baten aber dringend um Belassung des Ordinariats. (Strickler III 776). Dalberg
übernahm dann 1800 «provisorisch» die Verwaltung. Später entschied der Papst, der
Bischof von Konstanz möge bis zum Wiedereintritt des Ordinarius, unter Vorbehalt
des Fortbestandes des Ordinariats und ohne dessen Nachteil, die Jurisdiktion ausüben.
Vgl. Segmüller Helvetik 34. -

137 Offizielles Protokoll der Kommissionssitzung vom 7. Mai 1817, Orig. StASZ: M 522.
458 StASZ: Kantonsratsprot. 1815-1821 incl.

41



eine 7 Punkte umfassende Instruktion mitgegeben,159 worin sich Schwyz in den
umstrittenen Fragen, nach Beherzigung des Notenwechsels zwischen der Nuntiatur

und den luzernischen Kommissären vom Frühjahr,160 ganz den Standpunkt
des Nuntius Zen161 zu eigen machte.

Im offiziellen Protokoll dieser Kommissionssitzung vom 7. Mai 1817 steht
also nichts von einem Einsiedler Bistum geschrieben. Es handelt sich offensichtlich

nicht um eine diesbezügliche Schlußnahme, wie Faßbind glaubte. Doch wurde
bei dieser Gelegenheit das Einsiedler-Projekt besprochen und damit dieser Plan
erstmals vor ein Ratskollegium gebracht. Im weitern blieb er aber geheim, und
in Luzern bemühte sich die schwyzerische Abordnung um die Bereinigung der

vom Nuntius beanstandeten 7 Punkte, welche der Bildung eines «Nationalbistums»

hindernd im Wege standen.162 In Luzern konnten sich die Stände aber
nicht einmal über den Umfang des Bistums einigen. Die widersprechenden
Instruktionen verhinderten eine Abstimmung, und die Konferenz scheiterte, wie
Aloys von Reding voraussagte.163 Letzterer kehrte am 24. Mai nach Schwyz
zurück.

Es war nun also der von Faßbind erwähnte Fall164 eines Scheiterns einer
Vereinigung der konstanzischen Kantone unter einem Bischof eingetreten, worauf
sich Schwyz mit andern gleichgesinnten Kantonen beim Heiligen Vater um die

Errichtung eines eigenen Bistums im Stifte Einsiedeln bemühen sollte. Nach der
Luzerner Konferenz wurde aber nichts derartiges unternommen. Hingegen trafen
aus dem äußeren Kantonsteil165 Nachrichten ein, welche die im Kantonshauptort
Schwyz ansässigen Urheber des Planes zu weiteren Schritten ermutigten. Der
Sekretär des Marchkapitels, Pfarr-Resignat Rudolf Anton Gangyner von Lachen,166

159 Instruktion für AI. von Reding im Kommissionsprot. vom 7. Mai 1817.
ie« Ygj oben s. 37 (bzw. Anm. 141). Schwyz erhielt in Beilage zum luzernischen Kreis¬

schreiben vom 9- April 1817 Auszüge aus diesem Notenwechsel.
lei Mgr. Carlo Zeno (oder Zen), Erzbischof von Chalzedon, war Nuntius in der Schweiz

1816-1817. Sein Beglaubigungsschreiben ist datiert vom 14. August 1816. Am 24.
September 1817 zeigte Zeno seine Ernennung zum päpstlichen Nuntius beim französischen
Hofe und die Uebertragung der Geschäfte der Nuntiatur an seinen Auditor Kanonikus
Francesco Belli in der Eigenschaft eines Internuntius an. Zeno war in der Schweiz nicht
sehr beliebt. EA II. Rep. II 1070 f.; BAr: Prot. d. Vorörtl. Behörde 1815-26, Tom. 2

Nr. 1207; Tom. 2 Nr. 691a. Vgl. Kothing 113 Fußnote.
4,2 Prot, der Konferenz zu Luzern vom 16.-22. Mai 1817: Kopie StASZ: M 522. Vgl.

Kothing 116 ff.
183 AI. Reding in Luzern an die Regierung von Schwyz, 18. Mai 1817, Orig. StASZ:

M 522.
104 Vgl. S. 40.
165 Tjje Bezirke March und Höfe, die sich zwischen dem Südufer des oberen Zürichsees und

den südlich gelegenen Bergzügen sowie dem Hochtal von Einsiedeln und Altmatt
erstrecken, sind geographisch vom Kantonshauptort stark abgesondert. Vgl. Art. «March»
in Geographisches Lexikon der Schweiz, 6 Bde., Neuenburg 1902-10.

188 Rudolf Anton Gangyner, geb. den 25. Februar 1742 in Lachen, wurde mit 28 Jahren
Pfarrer in Lachen, resignierte aber schon im Jahre 1788, obschon er eine äußerst
lebenskräftige Natur besaß, und lebte fortan im Ruhestand bis tief ins 19. Jh. hinein, einzig
das Kapitelssekretariat noch länger bekleidend. (Vgl. Landolt, 69, 86.) Von ihm ist
Georg Gangyner zu unterscheiden, der ebenfalls aus Lachen stammend, dortselbst Pfarrer
war und in der Bistumsfrage als Dekan des Marchkapitels die wichtigere Rolle spielte.
Dieser Georg Gangyner, geb. den 23. April H78, trat mit noch nicht ganz 29 Jahren
die Pfarrei Lachen im Februar 1807 an. Schon Anfang April 1810 ist er bischöflicher
Kommissar und Zensor. Am 25. Oktober 1814 wurde er auch Dekan des Marchkapitels.
Nach Anschluß des Kantons Schwyz an das Bistum Chur (1824, nicht 1826 wie Lan-

42



schrieb am 12. Juni167 im Namen des Kapitels und bekundete vorerst die Zustimmung

des Marchkapitels zu dem bisher von der Kantonalkommission Unternommenen.

Mit Bezug auf einen Bericht aus Schwyz ging das Kapitel auf die Frage
ein, ob man mit den übrigen hohen Ständen auch weiterhin eine Vereinigung zu
einem Bistum anstreben solle. Das Kapitel - so lautete die Antwort - wünsche
zwar einstimmiges Vorgehen in brüderlichem Sinn. «Sollte aber diese Einigung
nicht erreichbar gedacht weiden können, sollten Privilegien gefordert werden, die
nie bewilligt werden dürften, sollte vielfacher Sinn nur störende Wirkung
suchen, ja sogar leidige Trennung beabsichtigen wollen - so ist es unser einstimmiger

Wunsch, daß die hohe Cantonal-Commission zur Bildung eines eigenen
Bischthums Hochdero weiseste Verfügungen zu treffen gefälligst geruhen wolle.»-
Auf die Frage aus Schwyz, ob und welche hohen Stände von der Kantonalkommission

zur Mitarbeit eingeladen werden sollen, antwortete das Marchkapitel:
«Darin vertrauen wir uns Hochderselben klugen Ansicht: mit dem Apostel Philipp

die einzige Bitte erbiethend: Nennen Sie uns bald einen Bischof, und Wir
begnügen uns.» - Ueber das Vorgehen aber «wollen wir uns eben so wenig hiemit

einlassen, weil uns die Kunde solcher Geschäftsführung durchaus mangelt.
Wir hegen aber unser gerechtes Vertrauen auf unsern würdigen Vorsteher, den
Herrn Decan, und stimmen seinen Ansichten bey, wie Er solche in Hochdero
verehrtester Mitte erfassen, und sie mit Ihnen aussprechen wird». Dieses Schreiben
des Marchkapitels wurde in Schwyz am 20. Juni der gemischten Kommission
vorgelesen.168 Desgleichen wurde ein mündlicher Bericht über eine Beratung des

Schwyzer Kapitels unterbreitet,169 woraus hervorging, daß auch die Geistlichkeit
des innern Kantonsteils170 die Errichtung eines besonderen Bistums für die vier
Waldstätte171 und katholisch Glarus begrüßen würde. Die Vereinigung sämt-

dolt S. 79 schreibt) wurde er auch nichtresidierender Domherr. Er starb am 24. Februar
1842. Besondere Verdienste erwarb er sich durch seine Wohltätigkeit und durch
verschiedene wertvolle Vergabungen zugunsten der Pfarr- und Heimatgemeinde Lachen.
Landolt 77 ff. 88. Ueber beide vgl. auch U. Meyer, 27 f., 30 ff. -

487 Orig. StASZ: M 522.
168 Kothing 122.
189 Ebenda.
170 Das Innere Land Schwyz: die Bezirke Schwyz, Gersau und Küßnacht, die auch das Gebiet

des Sextariates Schwyz umgrenzen.
474 Auch Schwyz war auf der Konferenz von Gersau vom 21. Januar 1818 zu einem Vier-

waldstätterbistum bereit, wobei damals die Uebereinkunft zwischen Luzern und Bern
die Verwirklichung eines solchen Planes unwahrscheinlich machte und Schwyz sich
vielleicht nur unter dieser Rücksicht «höchstens» dazu bereit erklärte. Vgl. S. 68 (bzw.
Anm. 229) und S. 69'70.
Die Bezeichnung «Waldstätterbistum» und «Vierwaldstätterbistum» werden oft
durcheinander gebraucht, was aber zu Ungenauigkeiten und selbst zu Sinnwidrigkeiten führen
kann, so insbesondere bei dem hier ex professo behandelten Einsiedler Bistum; Die
Bezeichnung « Waldstätte» hat im Lauf der Jahrhunderte eine Veränderung des

Begriffsinhaltes erfahren. Seit 1309 war es der Gemeinname für die drei Länder Uri,
Schwyz und Unterwaiden. Seit dem 15. Jh. ist von einem Bund der «vier Waldstätte»
die Rede, so bei Etterlin 1433 im «Silbernen Buch». Gegen Ende des 15. Jhs. änderte
dementsprechend das alte Luzerner Dekanat seinen Namen in «Vierwaldstätterkapitel»
und der Luzerner See wurde im Lauf des 16. Jhs. zum «Vierwaldstättersee». Vgl. HBLS
Art. «Waldstätte». -
Zu den vier Waldstätten gehört also jedenfalls Luzern, und das Einsiedlerbistum darf
auf keinen Fall «Bistum der vier Waldstätte» genannt werden, wie dies z. B. im «Schweizerbote»

1818 Nr. 25 (18. Juni) oder bei L. Snell 82 geschah. Denn das Einsiedler

43



licher konstanzischer Diözesanstände wurde darin nicht abgelehnt, jedoch als
sehr schwierig bezeichnet. - Die gemischte Kommission beantragte jedoch als

Instruktion für die neue Diözesankonferenz anläßlich der Tagsatzung zu Bern,
die schwyzerische Gesandtschaft solle mit den übrigen Diözestanständen
versuchen, die vom Nuntius erhobenen Aussetzungen beizulegen und die
Genehmigung des Heiligen Vaters für den Entwurf zu gewinnen.172 - Man wagte also
noch nicht, mit dem Einsiedler Projekt an die Oeffentlichkeit zu treten und damit
scheinbar der Hauptschuldige für ein voraussichtliches Scheitern des «Nationalbistums»

zu werden. Die Instruktion widersprach somit den wahren Neigungen
der schwyzerischen Obrigkeit.

Schwyz konnte es sich ersparen, Totengräberdienste beim Scheitern des
Nationalbistums zu leisten. Es waren genug andere da, welche dahin wirkten. Die
Interessenverschiedenheit der Kantone hatte ihren Höhepunkt erreicht. Und mit
der Beseitigung des Gemeinsinnes war den Sonderinteressen freie Bahn geschaffen.
In diesem Umschwung der Verhältnisse ergab sich für Schwyz von selbst die
günstige Lage, unangefochten mit seinem geheimen Projekt an die Oeffentlichkeit

zu treten. Es sollte allerdings noch einige Monate dauern, bis sich ihm der
konkrete Anlaß dazu bot.

3. Kapitel
Entscheidender Anstoß durch das luzern-bernische Bistumsprojekt

vom 6.110. Dezember 1817

Als nach dem Fall des Nationalbistums anläßlich der Tagsatzung zu Bern am
4. August 1817173 jeder Kanton freie Hand erhalten hatte, um einen den lokalen
Interessen entsprechenden Bistumsverband anzustreben, begannen die ehemaligen
Rivalen Bern und Luzern nach einer ersten Annäherung dort selbst mit
gegenseitigen Verhandlungen. Dieselben verliefen trotz bedeutender Schwierigkeiten
erfolgreich und führten am 6. und 10. Dezember 1817 zur Unterzeichnung
einer «Uebereinkunft für die Organisation und Fundation des Bistums Basel».174

Danach sollte das Bistum Basel ausschließlich aus schweizerischen Territorien
wiederhergestellt werden, nämlich aus den Kantonen Basel, Bern, Solothurn, Aargau

und Luzern, wobei den Urkantonen und Zug der Beitritt zur «Uebereinkunft»
offen stehen sollte. Sitz des Bischofs sollte Luzern sein.

Diese Uebereinkunft zwischen Luzern und Bern, welcher am 21. Januar 1818
auch Basel beitrat, wurde in den Urkantonen Gegenstand lebhaftester Diskussion.

Projekt war ausgesprochen gegen Luzern gerichtet. Der vorgesehene Anschluß des Kantons

Zug kann die Lücke nicht ausfüllen, da Zug nie als Waldstatt galt. Wohl kann
indessen einfachhin von einem geplanten «Waldstätterbistum» gesprochen werden,
insofern dabei der ältere Begriff «Waldstätte» zu Grunde gelegt wird. Allerdings
erschwert die Miteinbeziehung der Stände Zug und Glarus auch diese Bezeichnung. Daher
verzichtet man beim vorliegenden Projekt am besten auf den Namen «Waldstätterbistum».

-
172 Kothing 122.
473 Kothing 123. Prot, der Konferenz anläßlich der Tagsatzung: BAr: Eidg. Archiv C, XI, 3:

Protokoll der Konferenzen zwischen den katholischen und paritätischen Ständen, 1804
bis 1841.

474 Siehe Beilagen Nr. 1, mit Quellenangaben. - Vgl. Isele 229 ff.; Kothing 123 ff.; Flei-
ner Beilage I (S. 219 ff.); Dommann, Rüttimann-Staatsmann 140; Lauter, Streiflichtei 10.

44



Luzern, das am Beitritt der «kleinen Kantone» interessiert war, sandte noch am
Tage der Ratifikation durch den «Täglichen Rat» am 10. Dezember 1817 ein
Kreisschreiben175 an dieselben, worin die Tatsache der Abmachungen mit Bern
bekanntgegeben und die Urkantone mit Zug zum Beitritt eingeladen wurden.
Der Text der «Uebereinkunft» lag dem luzernischen Schreiben noch nicht bei.176

Den eingeladenen Ständen wurde indessen mitgeteilt, ein eigener Abgeordneter
werde sie nächsthin besuchen und vollständige Kenntnis vom ganzen Zustande
des Geschäftes geben.

In den angesprochenen Kantonen rief das Schreiben Luzerns große Ueber-
raschung hervor. Doch verhielt man sich vorderhand still und erwartete gespannt
die versprochene Gesandtschaft. In Schwyz wurde das Schreiben am 18. Dezember

1817 dem «innern gesessenen Landrat» unterbreitet. Dieser beschloß,
dasselbe einstweilen freundschaftlich zu verdanken und Luzerns freundschaftliches
Benehmen dankbar anzunehmen.177 Um die Wichtigkeit ihres Anliegens zu
unterstreichen und die Verhandlungen voranzutreiben, sandte Luzern angesehene
Ratsmitglieder in die zum Beitritt geladenen Kantone: Staatsrat Eduard Pfyffer
von Altishofen178 nach Schwyz und Altdorf, Säckelmeister Meyer179 nach Stans

und Sarnen, und Herrn Fleckenstein180 nach Zug.181 Am 19. Dezember traf Eduard
Pfyffer in Schwyz ein. Sogleich versammelte sich die Kommission für geistliche
Angelegenheiten.182 Nebst dem regierenden Landammann F. X. von Wäber als

Präsident gehörten ihr an: Altlandammann Ludwig Weber, Altlandammann und
Pannerherr Aloys Graf von Reding, der Siebner Schorno und Ratsherr Schuler.
Von Seiten der Geistlichkeit war niemand anwesend. F. X. von Wäber legte zuerst
zwei Schriftstücke vor, die der Luzerner Staatsrat mitgebracht hatte: Eine
Abschrift der «Uebereinkunft» mit Bern, sowie einen Brief der Luzerner Regierung

vom 16. Dezember,183 worin Pfyffer bestens empfohlen wurde. Er sei

beauftragt, über das Bistumsprojekt weitere Aufschlüsse zu erteilen. Man möge ihm
vollen Glauben schenken in allem, was er im Namen der Luzerner Regierung
sprechen werde. Luzern wünsche sehnlich, daß sich Schwyz dem neuen Bistum
anschließe und damit die alten freundnachbarlichen Verhältnisse noch enger

175 Orig. StASZ: M 522.
,7' Bei Kothing 123 wird der Eindruck erweckt, als sei die «Uebereinkunft» in Kopie dem

Briefe Luzerns vom 10. Dezember 1817 beigelegen. Im Prot, der Kommissionssitzung
vom 19. Dezember in Schwyz heißt es aber ausdrücklich, daß der Entwurf dieser
Uebereinkunft von Staatsrat Pfyffer bei seinem Besuch in Schwyz vom 19- Dezember persönlich

überbracht wurde. Siehe Prot, der Kommissionssitzung vom 19. Dezember 1817.
Orig. StASZ: M 522. Die Kopie der Uebereinkunft befindet sich ebenda.

477 StASZ: Landratsprotokolle 1817.
478 Eduard Pfyffer von Altishofen, 1782-1834, ein liberaler Staatsmann von Luzern. HBLS.
179 Franz Bernhard Meyer von Schauensee, 1763-1848. Er war ein Anhänger der Helvetik,

Minister der Justiz und Polizei. 1803-1814 zog er sich ins Privatleben zurück. Sodann
war er luzernischer Staatsrat, Staatssäckelmeister, Mitglied des Erziehungsrates und des
Rats in kirchlichen und geistlichen Angelegenheiten. Vgl. HBLS Art. «Meyer von
Schauensee».

189 Laut Bühler 34 war der Gesandte nach Zug Joseph Pfyffer von Heidegg, Oberamtmann

und luzernischer Staatsrat, der am 16. Dezember nach Zug kam.
484 Brief von Aloys Reding an Abt Konrad Tanner, 21. Dezember 1817. Orig. STEA:

AZ4B 147-163.
182 Prot, der Kommissionssitzung vom 19. Dezember 1817, Orig. StASZ: M 522. Vgl.

Kothing 131 f.
483 Luzern an Schwyz, 16. Dezember 1817, Orig. StASZ: M 522.

45



knüpfe. Ob der Dringlichkeit der Sache, möge man bis Ende des Monats die
Entschließungen Luzern bekanntgeben.

Nachdem die Kommission über beide Schriftstücke ihre Gedanken ausgetauscht,
wurde Staatsrat Pfyffer eingeladen, sich bei der Kommission einzufinden.184 Dieser
wiederholte im allgemeinen die im Schreiben enthaltenen Gedanken und erwähnte,
Luzern, Bern und Basel hätten bereits die Genehmigung des Entwurfes erklärt.
Bei § 1 fragte man Pfyffer, ob man über den Entwurf mit der päpstlichen
Nuntiatur Rücksprache genommen habe. Er erklärte dazu: der H. H. Internuntius185
habe auf halboffizielle Anzeige vom Entwurf sein Vergnügen zu erkennen gegeben,

wenn die Diözesan-Angelegenheiten noch während seiner Internuntiatur
zustande kämen. Ueber den Inhalt des Entwurfes habe er sich nicht von sich aus
äußern können, da er alles nach Rom berichten müsse. Persönlich habe er gefunden,

daß über einige Punkte eine Redaktionsveränderung gefordert werden
könnte. - Bei § 20 und 22 bemerkte man dem Luzerner Gesandten, daß über den
Anteil am Domstift besondere Beratungen stattfinden müßten. Luzern möge ein
Verzeichnis seiner Pfarreien sowie eine Kostenberechnung über die verschiedenen

Sustentationsbeiträge des Kantons Schwyz zustellen. - Bei § 25 sagte der
Staatsrat: Auch der Kanton Bern habe Beibehaltung der wirklich lebenden
Chorherren verlangt, und dies habe man ihm zugestanden. - Sodann erklärte der
regierende Landammann F. X. von Wäber dem Staatsrat, der Kanton Schwyz könne

unmöglich bis Ende des Jahres darüber eine Entschließung fassen. Der hiesige
Kanton fühle, daß dieser Vorschlag Luzerns weit minder vorteilhaft sei als die
früheren. Denn es fehle jede Begünstigung für Schwyz. Und man habe einen
Maßstab strengen Gleichgewichts zwischen Utilitäten und Lasten aufgestellt. -
Staatsrat Pfyffer erwiderte, auch Luzern sei bei diesem Projekt weniger begünstigt
als beim frühern. Doch um möglichst bald zu einem Ziel zu gelangen, müsse es

auf einige Wünsche verzichten. Sogar dem Herrn Generalvikar Göldlin sei eine
Beförderung dieser Sache sehr angenehm. Zum Schluß erklärte man dem
luzernischen Gesandten, «man werde sich unsererseits angelegen seyn lassen, den
hiesigen Entscheid zu beschleunigen». Damit endigte die Kommissionssitzung, und
Pfyffer reiste tags darauf weiter nach Altdorf.186

Der luzernische Gesandte hatte die Spannung gelöst, die seit der ersten Nach-

184 Wie Anm. 182.
185 Francesco Belli, Kanonikus, Auditor von Nuntius Zeh in Luzern, nachher Internuntius

daselbst bis zur Ankunft von Nuntius Vinzenz Macchi, welcher im Dezember 1818 in
Luzern eintraf. Belli versah über ein Jahr die Nuntiaturgeschäfte als Internuntius. Unter
ihm kam das Einsiedler Bistumsprojekt in den Vordergrund. Ueberhaupt war er unablässig

in den Bistumsfragen tätig. Die große Zahl teils umfangreicher Depeschen, die
sich vorzüglich mit Bistumsfragen befassen, sind Zeuge dafür. - Abt Konrad Tanner
spricht über ihn im Jahre 1817 als vom «kleinen Internuntius», der als «30-jähriger
Herr gar human» sei. Vgl. S. 54 (bzw. Anm. 207). Belli starb schon Anfang Juli 1820
in seiner Heimatstadt Anagni, wohin er sich in häuslichen Angelegenheiten begeben
hatte. (So laut Bericht von Kardinal Consalvi an Nuntius Nasalli in Luzern, Dep. Nr.
70396 vom 5. Juli 1820, Orig. ASVat ANL 231.) - Nuntius Nasalli berichtete über Belli
nach Rom, er habe in Luzern ein gutes und ehrenvolles Andenken hinterlassen wegen
seiner Aktivität und seinem Eifer im Dienste des Heiligen Stuhles. (Nasalli an
Consalvi, Dep. Nr. 18 vom 19. Juli 1820, Kopie ASVat ANL 404.) - Nach dem Generalkapitel

in Einsiedeln vom September 1818, wo Belli zu Verhandlungen über das
Einsiedler Bistumsprojekt erschienen war, äußerte P. Paul nachher in seinem Protokoll:
Seine Jugend habe sein Ansehen und das Zutrauen zu ihm gehemmt. Vgl. S. 158.

188 Wie Anm. 181.

46



rieht aus Luzern auf den Gemütern gelastet. Den einen mag es Enttäuschung,
den andern Bestätigung ihrer Auffassung über den kirchenpolitischen Kurs zu
Luzern gewesen sein. Jedem aber mußte es klar sein, daß neue Schwierigkeiten
aufgetürmt waren. Jetzt stand man vor neuen Schranken. Nicht verwunderlich
das geheimnisumwitterte Vorgehen Luzerns, erklärlich sein vorsichtiges Ans-
Tageslicht-Treten mit dem Produkt seiner kirchenpolitischen Aspirationen. Warum
hatte man dem Internuntius nur halboffizielle Mitteilung gemacht? Es war
anzunehmen, daß Luzerns Obrigkeit ein schlechtes Gewissen hatte. Gerade in den
entscheidenden Punkten fand Schwyz das Projekt unannehmbar. Hatte nicht auch
der Internuntius gewisse Modifikationen als unerläßlich bezeichnet?

Mitten in dieses Räsonieren traf in Schwyz ein Brief der Zuger Regierung vom
19. Dezember 1817 ein.187 Darin wurde zum Ausdruck gebracht, Zug wünsche
zwar sehr, daß die Bistumsangelegenheit vom provisorischen in einen bleibenden
Zustand übergehe; aber dies müsse das Resultat reifer Prüfung sein. Die
beschränkte Zeit habe bisher nicht erlaubt, den vorgelegten luzern-bernischen Vertrag

allseitig zu erwägen. Doch schon der erste Ueberblick über denselben habe
ihnen die Ansicht aufgedrungen, daß er ihren Verhältnissen als denjenigen eines
kleinen und unvermögenden Kantons und besonders in Hinsicht auf ihre
souveräne Stellung und Unabhängigkeit nicht genügende Rechnung trage, daß in
dieser Hinsicht wesentliche Lücken sich ergäben, und daß noch mehrere Wünsche
übrig blieben. Daher ersuche man Schwyz, das ja in gleicher Lage wie Zug stehe,
seine Ansicht mitzuteilen. Noch mehr würde es Zug freuen, wenn Uri, Schwyz,
Unterwaiden und Zug auf einer Konferenz ihre Ansichten und Wünsche besprechen

könnten. Gemeinsames Ziel und einträchtige Anstrengungen würden am
wirksamsten die Interessen ihrer Kantone fördern. Wenn Schwyz diesen Wunsch
mit Zug teile, würde Uri zweifellos zu einer solchen Besprechung die nötigen
Einleitungen treffen. - Dieser Brief aus Zug war in Schwyz sehr willkommen,
denn er brachte einen klugen Ausweg aus der schwierigen Lage. Die Entwicklung

der letzten Jahre hatte vor allem die Urkantone zu einem engeren
Zusammenschluß geführt, ihre Gesinnungsverwandtschaft in kirchenpolitischen Fragen
mußte sie gerade jetzt zu einem Meinungsaustausch veranlassen, um Luzern
gegenüber einheitliches Auftreten an den Tag zu legen. Unverzüglich erließ Schwyz
ein Kreisschreiben an die andern Urkantone mit der Anfrage, wie man sich zu der

von Zug vorgeschlagenen Konferenz stelle.188 Dabei ließ man unverhohlen
durchblicken, daß man das luzernische Projekt nicht beftiedigend finde.

Schwyz rechnete fest mit allseitiger Zustimmung zur Abhaltung einer
Konferenz und sollte sich nicht täuschen. Der luzernische Vorstoß war für die in vieler

Hinsicht nach Luzern orientierten und demselben eng benachbarten kleinen
Kantone wichtig und stellte sie vor eine Entscheidung: ob sie sich dem geplanten

großen Basler Bistum anschließen oder lieber unter sich einen eigenen Diö-

187 Zug an Schwyz, 19. Dezember 1817, Orig. StASZ: M 522; Kothing 132; Bühler 36.
188 Schwyz an UR, NW und OW, 20. Dezember 1817, Orig. St AUR: M Kirchl. 30;

STAOW: Reg. Nr. 3020, Sch Nr. 64. - Dieses Schreiben muß in der Sitzung des
«ordinären Samstagrats» vom 20. Dezember 1817 in Schwyz beschlossen worden sein,
obwohl im betreffenden Protokoll keine Erwähnung geschieht. Aber auf der
Kommissionssitzung vom 22. Dezember 1817 erklärte der regierende Landammann, der Schwyzer

Landrat habe auf den zugerischen Vorschlag einer Konferenz seine Bereitwilligkeit
erklärt. Siehe Prot, der Kommissionssitzung vom 22. Dezember 1817, StASZ: M 522.

47



zesanverband eingehen sollten? - Eine Aussprache unter Gesinnungs- und
Schicksalsgenossen schien unerläßlich. Und schon bald fand der zugerische Vorschlag
allgemeine Zustimmung. -

Aber noch ehe alle diese Antworten in Schwyz eingetroffen,189 holte in Schwyz
der angesehene Pannerherr Aloys von Reding sein Lieblingsprojekt hervor: Das
Regularbistum Einsiedeln. Niemand mehr als ihm war die Uebereinkunft zwischen
Luzern und Bern unsympathisch, einerseits wegen liberalen staatskirchlichen
Grundsätzen, die darin ihren Niederschlag gefunden, anderseits wegen der
Verbindung mit protestantischen Kantonen. Letzterer Grund wog vermutlich weniger

schwer, ließ sich aber offener ins Feld führen, während er unter diesem
Deckmantel den gewichtigeren aber heikleren Grund, seine entschiedene Ablehnung
der luzernischen staatskirchlichen Auffassungen passend verbergen konnte. Jetzt
schien ihm der rechte Moment gekommen, sein Einsiedler Projekt ins Treffen
zu führen. In der Tat war die Gelegenheit nie so günstig gewesen wie jetzt, wo
es als Gegenpol zu einem den kleinen Kantonen in mehrfacher Hinsicht
unbefriedigenden Projekt ausgespielt werden konnte. Aloys von Reding schrieb am
21. Dezember 1817 an den Einsiedler Abt:190 «Der gute alte Landammann
Camenzind191 übersandte mir gestern die Beilage (eine Zusammenstellung der wesentlichen

Punkte der Uebereinkunft zwischen Luzern und Bern), um dieselbe auch
Er. Hochwürden mitzutheilen, welches ich auch umso lieber thue um ihre kluge
Ansicht über diese in der That sehr wichtige Angelegenheit vernehmen zu können.
Herr Staats Rath Pfifer, der uns vorgestern eine Abschrift von diesem Vertrag
überbracht und auftragmäßig die in selbem enthaltene Einladung an unsren Stand
noch mündlich erneuert hat, versicherte uns, daß dieser Tractat beim Herrn
Jnternuntius gute Aufnahme gefunden habe,192 und daß man alle Ursache habe
zu hoffen, daß Solothurn, Basel und Aargau demselben auch beitretten werden.
Der gleiche reiste gestern nach Altdorf mit dem nämlichen Aufttag an die
Regierung von Ury, Herr Sekelmeister Meyer ward an beide Abtheilungen Unter-
waldens und Herr Flekenstein nach Zug abgeordnet; So gerne sonst Ury und
Obwalden mit Luzern halten, so werden Sie doch, wenn Sie auch die Scheuhe vor
den Protestanten verlohren hätten, es dennoch mehr als einmahl berechnen, ob
sie ihre Convenienz dabey finden; erst itzt bestärkt sich meine frühere
Ueberzeugung, daß für die drey Urstände nichts Glücklicheres als die Errichtung eines

eigenen Bisthums geschehen könnte, weil die Bedenklichkeiten ihrer Anschlie-
ßung an das Baslerische sowie an das künftige St. Gallische, gewiß jedem
vernünftigen Mann, der es vermag einzusehen, wie sehr sich der Geist von Osten
und Westen mit dem unsrigen stoßen, einleuchten müssen. Hätte ich in dieser

Angelegenheit ein solches Ende erwarten sollen. Ich muß gestehen, man tragt
zu wenig Sotge für Männer, die es gut meinen, und redlich handeln, ohne Rückblick

in die Vergangenheit, als beste Lehre für die Zukunft, hängt man sich an
jede Wetterfahne; Bern ist in Rom besser angesehen, als welche katholische Re-

189 Antworten aus den Urkantonen: aus OW am 23. Dez., aus UR und NW am 29. Dezember;

alle 3 Orig. im St A SZ: M 522.
490 Orig. StEA: AZ4B 147-163 (Beilage 165).
184 Ueber Landammann Camenzind vgl. Damian Camenzind, 57 ff.; ob hier von Aloys

Reding Josef Maria oder Joh. Caspar Camenzind gemeint ist, läßt sich nicht bestimmen.
192 Die «gute Aufnahme durch den Internuntius» ist etwas übertrieben. Es mußte Pfyffer

angelegen sein, von einem guten Eindruck seitens des Internuntius zu sprechen.

48



gierung der Schweiz es seyn mag, es fehlt also nur noch, daß unter diesen
letzteren die von Luzern den Vorrang erhalte. Hätte ich eine entscheidende Stimme,
so würden die 3 Urstände den heiligen Vater bitten, S. Heiligkeit möchten dem
hochwürdigen Abten Conrad befehlen, weil Wünsche und Bitten bei Ihm nichts
vermögen.»

In diesem Brief des Schwyzer Pannerherm äußert sich eine gewisse Enttäuschung

über die Haltung des Internuntius, weil er nach seiner Auffassung Bern
und Luzern zu wohlgesinnt war und deren Uebereinkunft begünstigte. In letzterer
Hinsicht aber zu Unrecht! Internuntius Belli hatte nicht so vorbehaltlos, wie
Reding dem Einsiedler Abt darlegte, sein Wohlgefallen am Projekt der Stände
Luzern und Bern bekundet. Pfyffers Aeußerungen über die wohlwollende Gesinnung
des Internuntius hinsichtlich der Uebereinkunft waren klug ausweichend und
keineswegs überzeugend, und dessen abschwächenden Ausdrücken war umso
mehr Gewicht beizulegen, als der Luzerner Staatsrat bestrebt sein mußte, den

Vertrag als der Nuntiatur genehm hinzustellen.
Aus Internuntius Bellis Korrespondenz mit Kardinalstaatssekretär Consalvi

geht hervor,193 daß Belli vorerst auf privatem Wege durch ein Ratsmitglied
Kenntnis von der Uebereinkunft erhielt, sodann durch den ersten luzernischen
Staatssekretär, der ihn im Auftrage des regierenden Schultheißen bloß im
allgemeinen darüber unterrichtete und um Unterstützung des Projektes bat, wenn es

ihm in offizieller Weise zugestellt würde. Wie Belli berichtet, habe er daraufhin
gedankt, aber zugleich erwidert: da er in Bezug auf diese neuen Vorschläge keine
Instruktionen habe, könne er als Beauftragter der Nuntiaturgeschäfte nicht
darüber sprechen und sich derselben nicht annehmen. Im ganzen sehe er viele
Schwierigkeiten. Belli schreibt, er habe dem Luzerner Staatssekretär darauf
wiederum das Konkordat des Heiligen Stuhles mit dem König von Bayern
überreicht,194 damit die Luzerner Regierung daraus nützliche Einsichten erhielte.
Zugleich habe er ihm bemerkt: Was der Heilige Vater dem König von Bayern
zugestanden, könne nicht insgesamt auch den Regierungen eingeräumt werden, die
sich unter dem Bischof von Basel zu vereinigen wünschen, hauptsächlich wegen
der Religionsverschiedenheit. Erwähnung verdient insbesondere, daß der
Internuntius am Schluß der Besprechung auf die Notwendigkeit hinwies, von solchen

Prinzipien und Beschlüssen abzustehen, die sich nicht geziemten für
Regierungen, welche der Heilige Stuhl mit dem Titel «Ecclesiasticae libertatis de-
fensores» ausgezeichnet habe. Und als der luzernische Staatssekretär entgegenhielt,

seine Regierung habe Zeichen wahrer Anhänglichkeit dem Heiligen Stuhl
gegenüber an den Tag gelegt, erwiderte ihm Belli, er möchte auch entsprechende
Taten sehen.

Am 16. Dezember 1817 hatte der Internuntius sogar eine Besprechung mit
dem regierenden Luzerner Schultheiß J. K. Amrhyn195 auf dessen Wunsch hin.196

193 Internuntius Belli an Kardinal Consalvi, Dep. Nr. 110 vom 13. Dezember 1817, siehe
Beilage Nr. 5.

494 Das Bayrische Konkordat vom 5. Juni 1817 ist abgedruckt bei Mercati 591 ff. Vgl.
Feine 553 ff. - Belli maß dem Konkordat große Bedeutung bei, um auch in der Schweiz
in den Bistumsverhandlungen voranzukommen.

198 Josef Karl Amrhyn, von Luzern, 1777-1848, Großrat, während der Mediationszeit lu¬

zernischer Staatsschreiber; er war beteiligt am Umsturz der Mediationsregierung, 1814
Kleinrat, 1817-1840 abwechselnd luzernischer Schultheiß. 1819, 1825, 1831 und 1837

4 49



Dieser versuchte, Belli zu überzeugen, das noch nicht in allen Artikeln mit den

zum Beitritt eingeladenen Kantonen abgeschlossene Projekt verdiene Annahme
und Ausführung. Belli lobte hierauf mit einer großen Umsicht die Wünsche und
Bemühungen der Regierung, bedeutete ihm aber, es gehe nicht an, daß er auch
im geringsten über das neue Projekt seine Ansicht äußere, bevor er dessen
offizielle Mitteilung erhalten und diese pflichtgemäß dem Urteil S. Heiligkeit
unterbreitet habe. Denn es handle sich ja darum, dem Bistum Basel den größeren
Teil der von Konstanz getrennten Kantone anzuschließen, während die Regierung

von Bern den Heiligen Vater um Wiederherstellung des Bistums Basel
«in statu quo» ersucht habe.

Als Amrhyn darauf die gute Einstellung der Luzerner Regierung unterstreichen
wollte mit dem Hinweis, man habe bisher keinen Antrag gegen die Existenz der
Konventualen gestellt und werde dies wahrscheinlich auch nicht tun,197 man
verlange auch nicht die Jurisdiktion über das Seminar und werde die alten
Verhältnisse (relazioni)198 nicht erwähnen, und zwar im Hinblick auf Bellis
Vorstellungen anläßlich von Privatbesuchen bei Amrhyn; da wies Belli auf das
Konkordat mit Bayern hin und sagte: Wenn man auch von den apostolischen
Konstitutionen und den Konzilien absehen würde, so wären diese Zugeständnisse
nicht ein Gnadenakt, sondern vielmehr ein Akt der Gerechtigkeit und würdig für
Söhne der Kirche, da dieser Souverän, dessen Herrschaftsgebiet größer als die

ganze Schweiz sei, dieselben Prinzipien anerkenne und sich sogar verpflichte,
verschiedene Klöster wiederherzustellen und die Rechte der Kirche unverletzt
zu bewahren. Indem Belli betonte, er spreche als Privatperson, sagte er dem
Schultheiß: Wenn der Heilige Stuhl die vorgeschlagene Vereinigung genehmigen
würde, so könnte das Hindernis, das hinsichtlich des luzernischen Anspruchs auf
das Recht der Bischofsnomination entstehen könnte, dadurch beseitigt werden,
daß als Grundlage der Vereinigung in allen Beziehungen und Folgerungen die

Beibehaltung des Bistums Basel festgelegt würde. Andernfalls wäre die genannte
Beibehaltung eher fiktiv als real.

Belli lobte gleichzeitig die Regierung von Bern sehr und rief dem Schultheiß
sanft jene löbliche Gewohnheit in Erinnerung, die vor der Revolution bestanden
habe, daß nämlich Katholiken und Protestanten in Religionsfragen nie gemeinsame

Sache machten. Belli erinnerte ihn an einen Vorfahren, der unter Nuntius
Valenti Schultheiß war und sich durch feste Anhänglichkeit an die Religion
auszeichnete und auf diese Weise das wahre Wohl des Staates formte. Wenn er
dessen Fußstapfen folge, werde er dessen Ruhm noch überstrahlen, wie er ihn
ja schon an Aktivität und Geschäftskenntnis übertroffen habe.

Da der Internuntius sah, daß Amrhyn seine Redeweise nicht übel aufnahm,

war er eidgenössischer Vorortspräsident. In der Restaurations- und Regenerationszeit
spielte er eine führende Rolle. Vgl. vor allem Tetmayer; ferner HBLS Art. «Amrhyn»;
Liebenau 179 f.

196 Belli an Consalvi, Dep. Nr. 112 vom 20. Dezember 1817, siehe Beilage Nr. 6
197 Gemeint sind die Klöster der Konventualen zu Luzern und Werthenstein.
198 Hiermit sind die staatskirchlichen Ansprüche gemeint, wie sie in Balthasars «De Helve¬

tiorum juribus circa sacra» formuliert, im Wessenberg-Konkordat teilweise ihre
Verwirklichung gefunden hatten. Die Berufung auf die alten «Herkommen, Rechte und
Freiheiten der Eidgenossen in kirchlichen Dingen» spielte immer wieder eine Rolle.
Auch die romtreueren Regierungen brachten diese Ansprüche bisweilen zur Geltung.
Vgl. auch Staffelbach 290. Blumer II Bd. 1, 246 ff.

50



machte er ihn noch auf einige Irregularitäten der Regierung in kirchlichen Dingen

aufmerksam.
Diese Unterredung dauerte über eine Stunde, wobei kein mißfälliges Wort

fiel und eine derartige Harmonie herrschte, daß Schultheiß Amrhyn den Wunsch
äußerte, Belli häufiger zu sehen und zu besuchen. Der Schultheiß zeigte sich,
soweit Belli davon erfuhr, in der Berichterstattung an die Staatskommission über
die Aufrichtigkeit des Internuntius befriedigt und äußerte Hoffnungen für eine

Beendigung des provisorischen Zustandes. - Belli hörte sagen, wenn er immer
mehr in des Schultheißen Geistesart eindringe, könne er viel zum Wohl der
Religion erreichen. Doch er bemerkte Kardinal Consalvi gegenüber, er fürchte, daß

die verkehrten Prinzipien im Schultheiß zu stark verwurzelt seien.

Redings Enttäuschung über den Internuntius, wie sie im Brief an den
Einsiedler Abt zum Ausdruck kam,199 bestand nach dem Dargelegten nicht zu Recht.
Die Nuntiatur war keineswegs ihren Prinzipien untreu geworden, noch hatte sie
sich über die wahre Situation täuschen lassen. Pfyffers Aeußerungen über die
Haltung des Internuntius hatten in Reding ein verfälschtes Bild erzeugt. Was die
Haltung des Internuntius Belli Bern gegenüber betrifft, hatte Redings Auge
richtig gesehen. Schon seit Jahren stand die Nuntiatur mit Bern in gutem
Einvernehmen und hatte nicht ermangelt, bei Gelegenheit sich in Rom lobend über
dasselbe zu äußern. Die Nuntiatur war sich aber im Klaren, daß die neue Uebereinkunft

mit Luzern nicht von Bern ausgegangen, daß die staatskirchlichen Vorbehalte

in den liberalen Kreisen der Luzerner Regierung, die der Partei Wessen-
bergs huldigte, und vermutlich sogar im Haupt- und Namengeber dieser Partei
selbst ihren Urheber gefunden hatte. Stets wachsam alle Bewegungen beobachtend,

wurde Belli auch durch Vertrauensleute auf dem Laufenden gehalten. Ueber
Luzern also war die Nuntiatur keiner Täuschung unterworfen. Inmitten dieser
für die Nuntiatur ungemütlichen Situation bemühte sich Belli offen und ehrlich
um eine Verständigung. Von Intrigen zu sprechen, wäre durchaus verfehlt. In
Konferenzen mit Regierungsvertretern gab er in den Grenzen seiner Amtsvollmachten

offen seine Ansicht kund, wies deutlich auf die unzulässigen Punkte,
machte keine falschen Hoffnungen und suchte aufrichtig einen politischen Zwiespalt

zwischen den Kantonen zu verhindern und Luzern von seinen übertriebenen

josephinischen Forderungen abzubringen.
Redings Besorgnis hinsichtlich einer zu wohlwollenden Gesinnung Bellis in

Bezug auf die Uebereinkunft zwischen Luzern und Bern ist indessen durchaus

begreiflich, und es ist nicht verwunderlich, wenn noch weitere Kreise ähnliche
Bedenken zu hegen begannen. Denn verblüffend war auf jeden Fall, wie einerseits
Bern und Luzern bis zum 10. Dezember 1817 die Konvention höchst geheim
gehalten, anderseits noch vor deren Bekanntgabe Luzerner Ratsherren und selbst
der regierende Schultheiß Unterredungen mit dem Internuntius gepflegt hatten.
Wäre es da zu verwundern gewesen, wenn man weithin den Schluß gezogen
hätte, die Nuntiatur sei bei dieser Konvention mit im Spiele gewesen und habe
ihrerseits an deren Zustandekommen mitgewirkt? Indessen war dies in Wahrheit
nicht der Fall. Aus Bellis Depesche an Kardinal Consalvi vom 13. Dezember
1817, Nr. HO,200 geht eindeutig hervor, daß er vor deren Unterzeichnung im

,H Brief vom 21. Dezember 1817, Text oben S. 48 (bzw. Anm. 190).
209 Wie Anm. 193.

51



Kleinen Rat zu Luzern, die auf ausdrücklichen Befehl Berns nicht verschoben
werden durfte, keine Kenntnis derselben gehabt hatte. Nachdem Belli in den
vorangehenden Depeschen, selbst in der vom 6. Dezember, Nr. 107,201 noch nichts
über dieselbe zu berichten imstande war, vermittelte er am 13. Dezember, Nr.
110, mit offensichtlicher Ueberraschung die diesbezügliche Meldung. Die
vorherigen Unterredungen mit Luzerner Magistraten hatten sich um einzelne Fragen,
besonders um die Bischofsnomination, gehandelt, wobei Belli Luzerns Ansprüchen

durch Hinweis auf die Abmachungen des neu geschlossenen Konkordates
mit Bayern zu wehren suchte. Daß sich Räte und Schultheiß beim Gespräch
von Bellis Ansichten überzeugt zeigten, mutet umso unaufrichtiger an, als zu
diesem Zeitpunkt die Verhandlungen schon weitgehend abgeschlossen und die

Vertragspunkte bereits festgelegt waren.
Der Internuntius hatte feinfühlend gespürt, daß seine früheren Unterredungen

mit Luzerner Magistraten bei den andern Kantonen den Eindruck einer
wohlwollenden Gesinnung oder gar Mitwirkung an der Uebereinkunft erwecken
könnten. Nach dem oben erwähnten Gespräch mit Schultheiß Amrhyn vom i6.
Dezember 1817 regte der Internuntius in Rom an,202 man möge der Angelegenheit

einen Aufschub geben. Denn wenn man unverzüglich seitens des Heiligen
Stuhles und der Nuntiatur an die Verhandlung bezüglich der luzern-bernischen
Uebereinkunft herantrete, könnte der Eindruck erweckt werden, die mit großer
Heimlichkeit vollzogene Angelegenheit sei im Einverständnis der Nuntiatur
geschehen. Das wäre aber umso bedenklicher, als das Zusammenspannen von Luzern
und Bern ein politischer Schlag sei, der nicht wenig die andere Direktorialregierung

zu Zürich, wie auch die 4 kleinen Kantone, und mehr als jede andere
Regierung jene von Solothurn angewidert habe. Denn diese sähen in dieser
Vereinigung ein Streben nach Vorherrschaft und die Absicht, der ganzen Nation das

Gesetz auferlegen zu wollen. Diese beiden Regierungen, Luzern und Bern, seien

nämlich beide mehrheitlich für die Aristokratie und geschworene Feinde der

neuen Kantone, und folglich auch gegen Zürich, das die neuen Kantone fördere
und stütze.

Daß man von Seiten der Kantone auf eine Klarstellung der Frage einer
Beteiligung oder Nichtbeteiligung der Nuntiatur an der Konvention drängte, erfuhr
Belli ganz deutlich durch Solothurn. Dessen Kanzler fragte ihn, ob er vor der
Publikation von der Uebereinkunft Kenntnis besessen habe, worauf er es ganz
kühl verneinte, und zugleich beifügte, derartige Fragen zeigten ein gewisses
Mißtrauen, das nicht leicht mit der schweizerischen Treue zu vereinbaren sei und
seine Stellung als Internuntius nicht wenig beleidige; nur in der Ueberraschung
finde dies eine Rechtfertigung. Belli berichtet, daß er ähnliche Antworten wie
an den Luzerner Schultheißen, begleitet von Tatsachen, den Fragestellern erteilte
und damit jeden Zweifel zerstreute. Jetzt erfahre er, daß man ihm in Gespräch
und Korrespondenz mit größerem Vertrauen begegne.203

Wie aus Bellis Depeschen an die Römische Kurie hervorgeht, war er
entschlossen, immer eine gewisse Neutralität zu bewahren, um keine Partei zu
verletzen. Er konnte berichten, daß bisher alle Parteien mit seinem Vorgehen zu-

204 Siehe Beilage Nr. 4.
292 Dep. Nr. 112 vom 20. Dezember 1817, wie Anm. 196.
203 Ebenda.

52



frieden seien. Doch gab ihm das keine Ruhe, vielmehr erbat er sich des Heiligen
Vaters und seines Staatssekretärs Urteil über sein Verhalten, durch das er seiner
Ueberzeugung nach die Nuntiatur keineswegs kompromittiert hatte. Mit seinem
Vorschlag eines Aufschubes der Angelegenheit war die Gefahr verbunden, daß

man dem Heiligen Stuhl eine absichtliche Verzögerungstaktik vorwerfen würde.
Eine Verschiebung war aber zweifellos das klügste, zumal noch gar keine offizielle
Mitteilung des Vertragsinhaltes eingegangen war. Doch erkannte Belli, daß
durch die bevorstehende Konferenz der kleinen Kantone notwendigerweise eine

Verzögerung eintreten mußte und damit die Nuntiatur leichter etwelche
Vorwürfe mit Hinweis auf diese Konferenz abweisen könne.

In seiner Antwort vom 7. Januar 1818204 äußerte Kardinal Consalvi seine
Zufriedenheit und Einverständnis mit Bellis Verhalten in der Bistumsangelegenheit

und unterstützte dessen Vorschlag, abzuwarten, bis die interessierten
Parteien ihre Wünsche vorgebracht hätten. Für den Fall aber, daß Belli über diese

Dinge in ein offizielles Gespräch eintreten müßte, schrieb er ihm vor: Er solle
die bisherige Vorsicht auch weiterhin üben, in keiner Sache das Gleichgewicht
verlieren, nichts definitiv versprechen, sondern alles dem Staatssekretariat berichten

und zugleich sein Urteil beifügen, damit Se. Heiligkeit die zum Wohl der
Kirche förderlichsten Entschlüsse fassen könne.

An der Vigil von Weihnachten 1817 beantwortete der Einsiedler Abt Konrad
Tanner den Brief des Schwyzer Pannerherm Aloys von Reding vom 21. Dezember

1817, worin derselbe neuerdings den Wunsch nach Errichtung eines Re-
gularbistums in Einsiedeln geäußert hatte. Während er in dessen Ablehnung des

luzernischen Projektes teilweise einstimmte, wies er die Idee eines Einsiedler
Bistums vollständig zurück. Abt Konrad schrieb:205

«Das Jahr endet mit großen Eindrücken auf Herz und Geist. Ich danke ehren-
bietig für die Mittheilung des neuen kirchlichen Systems; es ist wichtig,
unerwartet, und zeigt eine sehr schöne Seite, die mir gefällt. Lieber alte Bisthümer
erweitert, als neue erschaffen, weil alles Neue den Stempel des bösen Zeitgeistes
an sich hat. Basel also zu Luzern? Der jetzige Bischof,206 den ich kenne, wird
wohl gefallen, aber die künftigen Wahlrechte kann ich mir nicht vorstellen, und
sie ängstigen mich. Soll Luzern einen Vorsprung vor allen Wahlherren haben?
Soll Bern auch Einfluß gewinnen? Sollen die andern Kantone Kerzenstöckträger
sein, oder als Extra-Residentiales nur activam, nicht passivam vocem haben?
Ein Bischof, ein Legat, eine Kantonsregierung im Bezirke einer Viertelstunde, ist
freilich ein lebhaftes Leben, aber es setzt gern Contraste ab. Wir müssen einen
Legaten von Rom haben, halte er sich hernach in der Schweiz auf, wo er will.
Diese Wache des Katholicismus ist nie nötiger, als jetzt, wo man aus Erfahrung

204 Consalvi an Belli, Dep. Nr. 15725/107 vom 7. Januar 1818, Orig. ASVat ANL 231;
siehe Beilage Nr. 7.

205 Abt Konrad Tanner an Aloys von Reding, 24. Dezember 1817, Kopie StEA: AZ4B 150
Nr. 128.

298 Franz Xaver Freiherr von Neveu-Windschlag, letzter Fürstbischof von Basel, geb. am
26. Februar 1749, am 2. Juni 1794 zum Bischof erwählt. Er starb am 23. August 1828
zu Offenburg. Vgl. Bury 405 ff.; Garns 261; Mülinen I 3; Segmüller, Helvetik 44 f.;
Vautrey, Histoire des évêques de Bale, Einsiedeln 1886. -

53



gelernet hat, daß die Jnfallibilität weit artiger in Rom, als in Deutschland zu

erwarten ist. Recht von der Brust zu sagen, sehe ich nicht ein, was die kleinen
Kantone Kluges machen könnten, äußert sich, mit einigen Vorbehalten, am Plan
anzuschließen. Von Einsiedeln kann nie eine vernünftige Rede sein: Mönche taugen

nicht zu Weltgeistlichen, die Dioecese wäre ja zum Gelächter, und unser
Kloster wäre in wenig Jahren dahin. Unser einziges Glück finde ich in dem,
daß wir unmittelbar unter Rom sind, und also wenig Zänkereien mit den
Bischöfen haben, daß wir einem schönen Theil Welt durch die Wallfahrt nützlich
sein können, und daß wir auch unserm Kanton nicht zur Schande gereichen werden.

Rom könnte und würde es nie zugeben, daß wegen drei kleinen Kantonen
eine Trennung vom uralten Baslerbisthum geschehe, besonders da der Bischofssitz
so nahe, die Gelegenheit bequem, und der Staat selber gute nachbarliche
Harmonie erfordert, und dieses Mittel dazu vieles beitragen kann. Jch bitte also

inständigst, abstrahieren Sie rundaus von uns, wenn man auch nur scherzweise von
derlei Dingen redte, wir taugen da nicht. Mit dem kleinen Jnternuntius ist es

leicht zu tractieren,207 er ist von Rom, und als ein dreißigjähriger Herr gar
human.»

II. IDEELLE AUSGESTALTUNG

1. Kapitel:

Kommissionssitzungen in Schwyz im Dezember 1817

Wenn nach Weggang des Luzerner Staatsiates Pfyffer die Gedanken der
schwyzerischen Obrigkeit vermehrt um die Bistumsfrage kreisten, war es nicht
nebensächlich, welche Auffassung Aloys von Reding vertrat. Dieser verdiente Pannerherr

genoß bei seinen Landsleuten solches Ansehen, daß Internuntius Belli von
ihm sagte, seine Ansicht sei für den Kanton Schwyz immer ein Orakel gewesen.208

Reding konnte daher auf wirksame und maßgebliche Unterstützung seines
Einsiedler Planes rechnen. Und diese hatte er schon im vergangenen Sommer
erfahren, als der regierende Landammann F. X. von Wäber sich für dieses Projekt
eingesetzt hatte. Beide, der Altlandammann und Pannerherr wie auch der regierende

Landammann hatten in den Kommissionssitzungen, welche die kirchlichen
Fragen behandelten, ein gewichtiges Wort mitzusprechen, der eine kraft seines

Amtes, der andere durch sein Ansehen.
An der Kommissionssitzung vom 22. Dezember 1817,209 an welcher auch der

bischöfliche Kommissar Thomas Faßbind, Pfarrer von Schwyz, teilnahm, ver-
kündere der regierende Landammann den Beschluß der letzten Ratssitzung, die
früher eingesetzte Kommission für Bistumsangelegenheiten solle sich gemeinsam
mit der Geistlichkeit über die luzernischen Anträge reiflich beraten. Zug habe
eine Konferenz der betreffenden demoktatischen Stände gewünscht und der

Schwyzer Landrat habe seine Bereitwilligkeit dazu erklärt.
Bei einer ersten Umfrage äußerte Faßbind, man möge ihm Zeit einräumen,

um das Sextariatskapitel zu versammeln, um dessen Gesinnungen darüber zu ver-

207 Vgl. das spätere Urteil über Belli S. 158.
2,8 Belli an Consalvi, Dep. Nr. 139 vom 16. Mai 1818, siehe Beilage Nr. 27.
2o» prot (Jer Kommissionssitzung vom 22. Dezember 1817, StASZ: M 522.

54


	Anfänge

