
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 60 (1967)

Artikel: Das Einsiedler Bistumsprojekt vom Jahre 1818

Autor: Auf der Maur, Josef

Kapitel: I.: Die Bistumsverhandlungen der Schweiz in der Restaurationszeit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. Teil

Die Bistumsverhandlungen der Schweiz

in der Restaurationszeit

1. Kapitel:

Die katholische Kirche in der Restaurationszeit

Die Zeitepoche der Restauration ist für die neuere Kirchengeschichte ein
bedeutsamer Zeitabschnitt. Nach den tiefgehenden Veränderungen der kirchlichen
und staatlichen Verhältnisse Europas durch die französische Revolution und durch
Napoleon wurden hier die Fundamente der neuen kirchlichen Organisation
gelegt, die im Wesentlichen bis heute unverändert geblieben ist. Aus den
ungeheuren materiellen Verlusten, welche die katholische Kirche in Frankreich durch
die Revolution und in Deutschland durch die Säkularisation von 1803 erlitten
hatte, und aus der Demütigung, welche den Stuhl Petri mit der Verschleppung
zweier Päpste1 und mannigfachen Drangsalen heimgesucht, ging die Kirche
gereinigt und geläutert hervor. So verwerflich der Rechtsbruch von Seiten der
Revolutionäre und Bonapartes, so heilsam war diese Gewaltkur dem Wohle der
Kirche. Mit neuer geistiger und moralischer Kraft entstieg letztere dem Bad der

Prüfungen, einerseits von Schlacken übler Mißstände innerlich gereinigt, anderseits

mit neuem Glanz und Ansehen nach außen geschmückt.2
Die innere Reinigung der Kirche erwies sich in einer Vergeistigung und einer

Festigung der kirchlichen Einheit. Die Vergeistigung wurde dadurch gefördert,
daß zahlreichen feudalen und andern Mißständen, die sich aus der mittelalterlichen
Kirchenverfassung entwickelt und bis zu diesem Zeitpunkt erhalten hatten, der
Boden entzogen wurde.3 Dies betraf vor allem auch den Mißstand der
Pfründenanhäufung. Waren Bistümer und Domkapitel zu Versorgungsanstalten der
jüngeren Söhne des Adels geworden, die sich vornehmlich weltlichen Zielen
widmeten und in höfischer Pracht lebten, so war nun der Anreiz der fetten Pfründe
geschwunden, und anstelle des Vorrechtes der Geburt traten als Ausleseprinzipien
Leistung und Verdienst." Wer sich dem kirchlichen Dienst widmete, tat es
nunmehr aus Ueberzeugung und Eifer.5

In engem Zusammenhang mit dieser Vergeistigung des kirchlichen Lebens und
seiner oberhirtlichen Leitung stand die Festigung der kirchlichen Einheit. Die

4 Pius VI. starb in der Verbannung zu Valence an der Rhone am 29. August 1799. Pius
VII. wurde am 6. Juli 1809 überfallen und gefangen nach Grenoble und später nach
Savona verbracht, später nach Fontainebleau abgeführt, und konnte erst nach Napoleons
Sturz am 24. Mai 1814 wieder in Rom einziehen.

2 Bihlmeyer-Tüchle III 311; Feine 535; Schmidlin I 10 f.; Schnabel IV 21.
3 Schnabel IV 8. 19.
4 Bihlmeyer-Tüchle III 311; Isele 72 f.
5 Schnabel IV 19.

13



deutschen Bischöfe hatten als souveräne Landesherren wie die weltlichen Fürsten
ein Staatskirchentum in ihren Landen erstrebt und gegenüber der römischen
Kurie Freiheit und Unabhängigkeit in der Ausübung der kirchlichen Angelegenheiten

gefordert. Diese febronianische Bewegung wurde nun mehr und mehr
geschwächt, indem die verarmten und entmachteten Bischöfe der neuen Zeit eine
viel stärkere Anlehnung an Rom brauchten, um das Ansehen der Kirche der
staatlichen Gewalt gegenüber zu verteidigen und vor Mißbrauch zu weltlichen
Zwecken zu schützen.6 So bedeutete die Säkularisation der deutschen Kirche einen
wichtigen Schritt zur Festigung der kirchlichen Einheit mit Rom.7

Zu dieset inneren Reinigung der Kirche von den Schlacken gewisser
Mißstände gesellte sich im Gefolge der Bedrängnis des Stuhles Petri eine bedeutende

Steigerung des äußeren Ansehens der katholischen Kirche.8 In Frankreich waren
in den blutigen Jahren der Revolution viele Priester und Laien um ihres Glaubens
willen heldenhaft gestorben,9 und wenn auch Papst Pius VII. dem gewalttätigen
Bonaparte weitgehende Zugeständnisse gemacht, so war er auf dem äußersten
Punkt doch standhaft und prinzipientreu geblieben und hatte sich nach Savona
und Fontainebleau schleppen lassen.10 Als der Heilige Vater nach dem Sieg der
Verbündeten über Napoleon freigelassen wurde und unter ungeheurem Jubel des
Volkes am 24. Mai 1814 nach Rom zurückkehrte,11 da wurde die Sympathie
besonders deutlich, welche sich diesem Dulderpapst im Grunde genommen schon
längst selbst bei nichtkatholischen Christen12 zugewendet hatte. Dieser Prestigegewinn

der katholischen Kirche und des päpstlichen Stuhles13 bildete nun eine

vorzügliche Ausgangslage für die Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse in
Europa.

Wenn zwar die Bestrebungen der römischen Kurie durch die glückliche Zeitlage

begünstigt wurden und vor allem auch bei den nichtkatholischen Mächten
Preußen, England und Rußland großes Entgegenkommen fanden, so sind anderseits

die Erfolge in den Konkordatsverhandlungen dieses Jahrzehnts nach dem

Wiener Kongreß das Verdienst Papst Pius VII. und seines Staatssekretärs
Consalvi, deren persönliche Vorzüge, glückliche Zusammenarbeit14 und kluges
Vorgehen dem Ansehen der katholischen Kirche und der Geltung ihrer Grundsätze
neue Kraft verschafften. Pius VII.,15 vordem Kardinal Chiaramonti aus dem
Benediktinerorden und Bischof von Imola, wurde nach einem Konklave von 3 Va

Monaten Mitte März 1800 zu Venedig auf den Stuhl Petri berufen. Er war ein
Mann von großer Güte und Milde, lebte einfach und bescheiden und wußte nichts
von Bequemlichkeit und Genuß.18 Er besaß gesunden Menschenverstand, aber zur
Führung der Geschäfte fehlten ihm ein namhaftes Talent und eindringende

6 Feine 535 f.; Schnabel IV 20.
7 Feine 542.
8 Feine 550; Wichterich 306.
9 Ueber die Verfolgung der katholischen Kirche in Frankreich zur Zeit der großen

Revolution vgl. Hergenröther 276 ff.
" Schnabel IV 18. 21.
14 Ranke, Päpste 155; Schmidlin I 122.
42 Feine 541; Ranke, Consalvi 57; Ranke, Päpste 155 f.; Schmidlin I 136; Wichterich

299 ff. 342.
4a Feine 541; Ranke, Consalvi 77 f.; Schmidlin I 12; Schnabel IV 18.
14 Wichterich 341 f.
45 Pius VII. (1800-1823). Vgl. Bihlmeyer-Tüchle II 299 f.; Schmidlin I 16 ff.
16 Ranke, Consalvi 55 f.

14



Kenntnis, so daß er gern auf andere hörte und ihren Gründen nachgab.17 So

gewann sein Staatssekretär Consalvi, der sein besonderes Vertrauen genoß,18 einen
entscheidenden Einfluß auf ihn. Pius VII. beschloß nichts, ohne Consalvi gehört
zu haben, wenn er ihm auch nicht immer unbedingt folgte.19

Herkules Consalvi,20 der in Venedig als Sekretär des Konklaves geamtet hatte,21
wurde vom neuerwählten Papst bald nach seiner Ankunft in Rom zum
Staatssekretär ernannt und ihm die Kardinalswürde verliehen. Ein Mann voll Geist und
diplomatischer Geschicklichkeit,22 aber mehr geschmeidig und vielseitig als kraftvoll

und schöpferisch,23 wußte sich Consalvi der jeweiligen Situation anzupassen.
Consalvi konnte in Zugeständnissen sehr weit gehen, aber wenn die Forderungen
die Summe der päpstlichen Gewalt berührten, wurde er ernst und unbeugsam.24

Wenn Pius VII. und sein Staatssekretär bei der Neuordnung der kirchlichen
Verhältnisse in Europa bei vielen Schwierigkeiten doch große Erfolge zu
verzeichnen hatten, so beruhte dies vor allem auch auf ihrer Anpassung an die
Bedürfnisse der neuen Zeit.25 Auf dem Wiener Kongreß im Juni 1815 gelang Consalvi

die Wiederherstellung des Kirchenstaates fast im ganzen früheren Umfang,26
und mit Eifer machte er sich an dessen Neuordnung, wobei er sich gegen die
übertriebenen Restaurationsabsichten der «Zelanti»27 tatkräftig zur Wehr setzte,
die Rückkehr der alten Mißstände bekämpfte und die Errungenschaften der
Franzosenzeit in Verwaltung und Justiz zu bewahren suchte.28

Auf dem Wiener Kongreß, wo Consalvi ein großes Ansehen genoß, befaßte
er sich nicht allein mit Territorialfragen. Er benützte die Zeit, um auch Verhandlungen

mit allen in Wien vertretenen Ländern hinsichtlich einer Regelung der

47 Ebenda.
48 Ebenda 56 ff.
19 Ebenda 57.
20 Ercole Consalvi, geb. zu Rom am 8. Juni 1757, wirkte bei der Wahl Pius VII. als Sekretär

des Konklaves mit, wurde im August 1800 Kardinal und Staatssekretär, führte im
Juni/Juli 1801 in Paris die Konkordatsverhandlungen, zog sich durch den Protest gegen
die «Organischen Artikel» und durch feste Haltung Napoleons Haß zu, so daß der Papst
ihn entlassen mußte. Nach der Gefangennahme und Wegführung des Papstes wurde er im
November 1809 nach Paris berufen, bald nach Reims verbannt, im Februar 1813 zu
neuen Verhandlungen in Fontainebleau zugezogen. Nach Napoleons Sturz wieder
Staatssekretär, entfaltete er eine bedeutende Tätigkeit für die Reorganisation des Kirchenstaates,

dessen Wiederherstellung er auf dem Wiener Kongreß erreicht hatte. Seine
Bemühungen um die Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse in verschiedenen Ländern
führten mehrfach zu erfolgreichen Konkordatsabschlüssen. Unter Leo XII. blieb er
zunächst nur Sekretär der Breven, wurde dann Präfekt der Propaganda.
Consalvi wurde nie Priester. Im Sommer 1800 erhielt er kurz vor dem Kardinalspurpur
die Subdiakonats- und Diakonatsweihe. Er starb am 24. Januar 1824 in Rom. - Vgl.
Artikel «Consalvi» bei Wetzer-Weite, Buchberger, Enc. Catt. - Vgl. ferner vor allem
Ranke, Consalvi; Schmidlin I; R. Wichterich. Verz. d. Literatur bei letzterem Werk.

21 Wichterich 59 ff.
22 Ranke, Consalvi 57 ff.
23 Ebenda.
24 Ebenda.
25 Ranke, Consalvi 59.
2« Bihlmeyer-Tüchle III 306; Feine 549; Hergenröther IV 357; Schmidlin I 131 ff.; besonders

141 ff.; Schnabel IV 22; Wichterich 306 ff.
27 Zu den «Zelanti» geholten vor allem die Kardinäle Pacca und Della Genga (der spätere

Papst Leo XII.).
28 Bihlmeyer-Tüchle III 306. Feine 549 f.; Hergenröther IV 360; Schmidlin I 145 ff.;

Schnabel IV 22; Wichterich 330 f.

15



kirchlichen Verhältnisse anzubahnen.29 Die alten Verträge mit den einzelnen
Staaten waren in den Revolutionswirren fast überall von selbst untergegangen.
Es mußten also zur Wiederherstellung der Hierarchie vorerst entweder die alten
Uebereinkünfte erneuert oder neue gesetzliche Verhältnisse begründet werden.30
Dem kamen nun im allgemeinen die Staaten sehr entgegen, zumal deren
Regierungen sich veranlaßt sahen, mit Rücksicht auf den Charakter des modernen Staates

und im Interesse der Wiederherstellung geordneter Zustände im Innern ihren
katholischen Untertanen wieder zu einer kirchlichen Organisation zu verhelfen.
Zur Neubegründung oder Wiederherstellung ihrer Rechte glaubten sie, der Kirche
und des Papsttums «als der Zentralsonne der Legitimität» nicht entbehren zu
können. Das hatte schon für Napoleon und sein Konkordat von 1801 gegolten,
und nach dem Fall dieses gefährlichsten Gegners wurde das französische
Konkordat die Brücke, über die das päpstliche Recht in Europa, auch in Deutschland,
von neuem Einzug hielt.31 Diesen günstigen Aussichten standen aber auf der
andern Seite große Hindernisse entgegen, die den Einzug des päpstlichen Rechtes
erschwerten. Die gallikanischen, febronianischen oder josephinischen Ideen waren
noch recht lebendig, und gerade in katholischen Gebieten wurden unhaltbare
Ansprüche erneuert.32 Nur durch die Anpassungsfähigkeit Pius VII. und Consalvis
sollte es möglich werden, dennoch einen gangbaren Weg zur kirchlichen
Neuordnung zu finden.

Zur Zeit des Wiener Kongresses stand vor allem die deutsche Kirchenfrage im
Vordergrund.33 1814 waren nur mehr sieben Bischofsstühle durch fünf Bischöfe
besetzt. Consalvi und die päpstlich gerichteten sog. «Oratoren» der vormaligen
geistlichen Fürsten forderten nachdrücklich die Wiederherstellung des alten
deutschen Reiches, sowie die Rückgabe der eingezogenen Kirchengüter, drangen aber
nicht durch.34 Der aufgeklärte und staatskirchlich gesinnte Konstanzer Generalvikar

Ignaz Heinrich Freiherr von Wessenberg35 betrieb als Bevollmächtigter seines

Bischofs Dalberg36 den Abschluß eines Konkordates für den gesamten Deut-

29 Schmidlin I 219; Wichterich 325 f.
30 Ranke, Consalvi 60 f.
34 Feine 541.
32 Ranke, Consalvi 60 f.
33 Bihlmeyer-Tüchle III 312 ff.; Feine 547 ff.; Schmidlin I 214 ff.; Schnabel IV 22.
34 Bihlmeyer-Tüchle III 315; Hergenröther IV 357 ff.; Schmidlin I 221 f.
35 Ignaz Heinrich Freiherr von Wessenberg, geb. zu Dresden am 4. November 1774, starb

zu Konstanz am 9. August 1860. 1802 wurde er, erst Subdiakon, vom konstanzischen
Füistbischof Dalbeig zum Generalvikar ernannt. 1812 wurde er Priester. Mit Dalberg
beteiligte er sich 1811 an der Nationalsynode zu Paris, vertrat 1814/15 als Bevollmächtigter

Dalberg auf dem Wiener Kongreß, wo er eine deutsche Nationalkirche erstrebte.
Wessenberg geriet als Vorkämpfer der Aufklärung und des Febronianismus mit der
römischen Kurie in Konflikt. In der Schweiz hatte er viele Freunde, so in Luzern den
Stadtpfarrer Thaddäus Müller. Lit. siehe bei Bihlmeyer-Tüchle III 315; Schnabel IV 13 ff.
Vgl. auch Artikel «Wessenberg» bei Wetzer-Weite, Buchberger u. a. - Ueber Wessenberg

vgl. den wichtigen Vortrag von Wolfgang Müller, «Wessenberg in heutiger Sicht»,
publiziert in ZSKG 59 (1965), sowie den Beitrag von J. B. Villiger, «Briefwechsel
Wessenbergs mit Kommissar Thaddäus Müller in Luzern», publiziert in der Festschrift
Oskar Vasella, Fribourg 1964.

36 Karl Theodor Dalberg, geb. den 8. Febr. 1744 zu Herrnsheim bei Worms, 1787 Koad-
jutor von Mainz, dann auch von Worms, empfing aber erst 1788 die Priesterweihe.
Im gleichen Jahr wurde er auch Koadjutor von Konstanz. Ende August 1788 empfing er
in Bamberg die Bischofsweihe, nachdem er aus dem Illuminatenorden ausgetreten war.

16



sehen Bund, fand aber nicht die erhoffte Unterstützung, wodurch auch sein Ziel,
eine nationaldeutsche Kirche unter Dalberg als Primas und in möglichster
Unabhängigkeit von Rom, zum Scheitern verurteilt war.37 So setzten sich schließlich
die Auffassungen Württembergs und Bayerns durch, welche nicht ein
Bundeskonkordat, sondern Separatkonkordate der einzelnen deutschen Staaten

bevorzugten, um Herr im eigenen Haus zu sein.38 Bei der Schaffung des Deutschen
Bundes unterblieb somit nicht nur die Wiederherstellung des Besitzstandes der
deutschen Bistümer, sondern die Neuordnung des deutschen Kirchenwesens
überhaupt.39

Die Neugestaltung der kirchlichen Ordnung in Europa war nun der Epoche
nach dem Wiener Kongreß zur Aufgabe gestellt. Die Konkordate und Konventionen,

welche zwischen dem Heiligen Stuhl und den einzelnen Staaten geschlossen
wurden, beschränkten sich überwiegend auf die Neuordnung der Bistumsverfassung

und die Aemterbesetzung. Im Jahre 1817 kamen die Konkordate mit
Bayern40, Frankreich41 und Sardinien-Piemont42 zustande, 1818 mit Neapel-Sizilien43

und mit Rußland für Kongreßpolen,44 1821 mit Preußen.45 Die Regelung
des Verhältnisses zu den nicht genannten deutschen Staaten46 und zur Schweiz47

zog sich bis in das Pontifikat Leos XII. (1823-29) hin.48

«Allen diesen Konkordaten und Vereinbarungen ist gemeinsam, daß der Papst
vom Boden des neuerstandenen kanonischen Rechtes selbständig mit den

Regierungen verhandeln und abschließen konnte, daß er als alleiniges Oberhaupt der
Kirche rückhaltlos anerkannt wurde. Jeder Konkordatsschluß wirkte daher als
eine Mehrung des Ansehens, als eine Anerkennung der Autorität des Papstes. Dabei

galten Konkordate in Theorie und Praxis mehr und mehr unter Zurücktreten

Ende 1799 wurde er Bischof von Konstanz, 1802 Erzbischof von Mainz, dessen Würde
als Sitz des Primas, Metropoliten und Kur-Erzkanzlers nach der Säkularisation auf Regensburg

übertragen wurde. Diese kirchlichen Veränderungen erfolgten ohne päpstliche
Anerkennung. Durch die Gründung des Rheinbundes unter seiner Führung wurde das

Hl. Rom. Reich Deutscher Nation aufgelöst (1806). 1810 erhob ihn Napoleon zum
Großherzog von Frankfurt. Der Sturz des Korsen machte seiner weltlichen Herrschaft
ein Ende. Seit 1814 lebte er bis zum Tode (10. Februar 1817) in Regensburg. - Dalberg
war als weltlicher Herrscher ganz ein Werkzeug Napoleons. Er stand lange im Banne
febronianischer Ideen und seines Generalvikars Wessenberg. - Lit. siehe bei Buchberger
und Bihlmeyer-Tüchle III 313. - Vgl. auch Reinhardt Rud., «Fürstprimas Karl Th. v.Dal¬
berg (1744-1817) im Lichte der neueren Forschung», Tübingen 1964.

37 Bihlmeyer-Tüchle III 315; Feine 548; Hergenröther IV 358; Schnabel IV 23 ff.
38 Feine 549.
59 Ebers 205 ff.; Feine 549; Schnabel IV 23.
40 Bihlmeyer-Tüchle III 316 f., mit Lit.; Feiner 553 ff.; Hergenröther IV 400 ff.; Ranke,

Consalvi 63 f. 71; Schmidlin I 225 ff.; Schnabel 32 ff.
44 Feine 542 ff.; Hergenröther IV 387 ff.; Ranke, Consalvi 64 ff.; Schmidlin I 178 ff.;

Wichterich 108 ff.
42 Hergenröther IV 372; Ranke, Consalvi 62; Schmidlin 186 ff.
43 Hergenröther IV 372; Ranke, Consalvi 66 f.; Schmidlin 190 ff.
44 Ranke, Consalvi 63; Schmidlin I 325 ff., 433 ff.
45 Bihlmeyer-Tüchle III 317; Feine 556 ff.; Hergenröther IV 410 ff.; Ranke, Consalvi 74

Schmidlin I 239 ff.; Schnabel IV 41 f.
46 Bihlmeyer-Tüchle 319 f.; Feine 559 ff.; Hergenröther IV 404 ff.; Ranke, Consalvi 72 ff.

Schmidlin I 247 ff, 257 ff.; Schnabel 35 ff.
47 Bihlmeyer-Tüchle 320 ff.; Feine 563 f.; Hergenröther IV 423 ff.; Ranke, Consalvi 68 ff.

Schmidlin I 279 ff.
48 Ueber die Regelung in andern Ländern vgl. Feine 550 f.

2 17



der älteren Privilegien- und Legalitätstheorien als völkerrechtlich oder
völkerrechtsartig beiderseits bindende Verträge.» (Feine).49

2. Kapitel

Die Trennung des schweizerischen Anteils vom Bistum Konstanz
im Jahre 1814

Auch für die Schweiz ist die Zeit der Restauration in kirchlicher Hinsicht eine
Epoche der Konkordate oder wenigstens der Konkordatsverhandlungen.60 Wie
nur selten beschäftigen kirchliche Fragen die Ratsherren und ziehen das öffentliche

Interesse auf sich. Zahllose Konferenzen, Deputationen und geheime
Besprechungen befassen sich in diesen Jahren mit kirchlichen Gegenständen, und zwar
hauptsächlich mit Bistumsfragen.

Die Bistumsverhandlungen setzen zu einem Zeitpunkt ein, wo sich die
Bistumsorganisationen eines großen Teiles der Schweiz in einem provisorischen Zustand
befinden, nachdem vorher die letzten Bindungen an die deutsche Reichskirche
aufgelöst, der schweizerische Anteil des Bistums Konstanz von demselben getrennt
und eine provisorische Administration unter Propst Göldlin als apostolischem
Generalvikar errichtet worden. Da die Verhandlungen in den schweizerischen
Bistumsfragen während der Restaurationszeit nur im Lichte der früheren Diö-
zesanverhältnisse sowie unter dem Aspekt der Absonderung einer großen Zahl
deutschsprachiger Kantone vom alten Bistumsverband mit Konstanz tiefer
verstanden werden können, muß vorerst ein Rückblick auf diese Trennungsbewegung
geworfen werden.

Seit ältester Zeit gehörten die nördlichen, östlichen und zentralen Gebiete der

heutigen Schweiz dem Bistum Konstanz an und bildeten die schweizerische Quart
dieses größten deutschen Bistums.51 Westlich war dieselbe begrenzt durch den
Aarefluß, wo sie an das Fürstbistum Basel anstieß; im Süden zog sich die Grenze
der Aare entlang bis zur Grimsel hinauf und folgte dann dem Alpenhauptkamm
über den St. Gotthard in nordöstlicher Richtung, die Bistümer Lausanne, Sitten
und Mailand scheidend. Die östliche Grenze verlief weniger großzügig den
natürlichen Grenzlinien entlang und folgte im wesentlichen der Grenzlinie zwischen
den heutigen Kantonen Glarus und St. Gallen52 einerseits und Graubünden,
Liechtenstein und Vorarlberg53 anderseits. Oestlicher Nachbar war das alte Fürstbistum
Chur.

49 Feine 551.
50 Außer den im Literaturverzeichnis angeführten Spezialwerken wie Kothing, Gschwend,

Fleiner, Bühler, Diethelm, Isele u. a. vgl. die ebendort verzeichneten allgemeinen Werke
wie Bihlmeyer-Tüchle III 320 f.; Schmidlin I 279 ff.; 413 ff.; Hergenröther IV 423 ff.;
Feine 563 f.; Schwegler 262 ff.; Oechsli I 639 ff.; II 533 ff.; Müller 61 ff.

54 Ueber den Umfang des schweizerischen Territoriums des Bistums Konstanz vgl. Isele
29 ff.; Lampert II 296 f.; Schönenberger 3 f.

52 Das sanktgallische Gasterland und die sanktgallischen Bezirke Sargans und Werdenberg
gehörten seit der Abgrenzung der Bistümer Konstanz und Chur unter König Dagobert I.
(633 oder 634), die glarnerischen Ortschaften Bilten, Niederurnen und Kerenzen seit
dem 11. Jh. zum Bistum Chur. Vgl. Mayer, Bistum Chur I, 64 f.

53 Von Vorarlberg gehörte der obere Teil, von Götzis an, zum Bistum Chur. Vgl. Mayer,
Bistum Chur I, 65.

18



Wie sich die Schweiz in politischer Hinsicht mehr und mehr vom deutschen
Reichsverband löste und ihre im Schwabenkrieg 1499 erkämpfte Unabhängigkeit
im Westfälischen Frieden 1648 völkerrechtlich anerkennen und in den Friedensschlüssen

von Ryswyk 1697 und von Luneville 1801 bestätigen ließ, so gab es

seit dem 16. Jahrhundert auch eine kirchliche Trennungsbewegung,54 die eine
Lösung vom Bistum Konstanz und eine Neuorganisation der Bistumsverhältnisse
auf nationaler Basis bezweckte. Die Motive der frühesten Sönderungsversuche waren

durchaus religiös-kirchlicher Natur. Unter mehreren Bischöfen des 16.
Jahrhunderts herrschten arge Mißstände, die sich in einer Vernachlässigung der ober-
hirtlichen Pflichten und einem Chaos der unbeaufsichtigten Herde kundtaten,
wodurch sich die katholischen Stände der Eidgenossenschaft zum Einschreiten
veranlaßt sahen. Als nach der Demission des konstanzischen Bischofs Johannes von
Lupfen (1532-1537) die Erwählung eines Nachfolgers auf sich warten ließ,
forderte am 12. Juni 1537 die Tagsatzung eine schleunige Wahl, ansonst «werde
man sich nach einer andern geistlichen Obrigkeit umsehen».55 Unter Bischof
Christoph Metzler von Andelberg (1548-1561) erwachte in einigen katholischen
Orten der Wunsch nach einer kraftvollen eigenen Bistumsorganisation. Vor allem
Uri und Schwyz wünschten eine Trennung des schweizerischen Anteils vom
Konstanzerbistum, eine Umwandlung der Benediktinerabtei Maria Einsiedeln in ein
Domstift mit Ernennung des damaligen Abtes Joachim Eichhorn56 zum Bischof.
Rom war diesen Plänen und Wünschen nicht abhold, aber Bischof Christoph und
Abt Joachim konnten ein Fallenlassen dieses Bistumsprojektes erwirken.57 Besonders

stark erwachten die Trennungsabsichten der Schweiz unter dem Krummstab
des Bischofs Mark Sittich von Hohenems,58 der, unwürdig auf den Bischofsstuhl
gelangt, seine oberhirtlichen Pflichten arg vernachlässigte, seinem Diözesanklerus
ein verwerfliches Beispiel vorlebte und nur selten in seiner Diözesanstadt weilte.
Und wenn er hierher kam, so tat er es nur so, «wie man eine Luftveränderungsreise

unternimmt, nicht wie man auf ein Arbeirsfeld geht».59 Ihn vertrat nur ein
kompetenzarmer Weihbischof.60 Daher beschloß die Tagsatzung 1565, den Papst
um Errichtung eines eigenen Bistums für die sieben katholischen Stände und die
Altgläubigen von Glarus und Appenzell, sowie um Abtrennung vom Bistum
Konstanz anzugehen.61 Diese Bistumsorganisation sollte also die 5 alten Orte.

54 Vgl. bes. Diethelm 251 ff.
55 Ebenda.
56 Abt Joachim Eichhorn, von Wil, geb. 1518, Abt von Einsiedeln 1544-1569, genoß all¬

gemein großes Ansehen, nahm als Vertreter der schweizerischen Geistlichkeit mit Ritter
Melchior Lussi am Konzil von Trient teil. Er starb am 13- Juni 1569. Vgl. Henggeler,
Profeßbuch Einsiedeln 107 ff. Vgl. auch R. Tschudi.

57 Diethelm 251.
:'8 Mark Sittich von Hohenems, geb. 19. August 1533 zu Hohenems, war ein Neffe Papst

Pius IV. und Vetter des heiligen Karl Borromeo. 1561 wurde er Kardinal, nach dem
Tode des konstanzischen Fürstbischofs Christoph Metzlet im September 1561 dessen
Nachfolger. Er war auch päpstlicher Legat am Konzil von Trient. 1589 resignierte Kardinal
Markus Sittich auf das Bistum Konstanz, wurde 1593 Legat im Patrimonium und starb
am 15. Februai 1595. Sein Nachfolger auf dem Bischofsstuhl von Konstanz war
Kardinal Andreas von Oesterreich. Vgl. Mayer, Konzil von Trient I, 87 ff.

59 Mayer, Konzil von Trient I, 90; Tschudi 131.
" Weihbischof Balthasar, Bischof von Askalon. Vgl. Mayer, Konzil von Trient I, 89. Vgl.

Diethelm 252.
61 Diethelm 253.

19



ferner Appenzell und Glarus, sowie Freiburg und Solothurn umfassen.62 Aus
mancherlei Gründen wurde diese Idee eines Landesbistums aber fallengelassen. Einerseits

hegten die Eidgenossen die Befürchtung, durch ein solches Gesuch Papst und
Bischof gleichermaßen zu verstimmen, anderseits opponierten Freiburg und
Solothurn, die andern Bistümern inkorporiert waren. Einen gewissen Ersatz, doch keine
grundsätzliche und endgültige Lösung der Krise brachten in der Folge die
Errichtung einer ständigen Nuntiatur mit vorzüglich geistlichen Aufgaben, sowie die
Verwirklichung eines bischöflichen Vikariates in Luzern (1605).63

Einen neuen Anstoß in der Trennungsfrage brachte die Wende vom 18. zum
19. Jahrhundert. Doch waren es vorerst nicht mehr religiöse Gründe, die eine
Sönderung von Konstanz nahelegten, sondern Staats- und kirchenpolitische
Ueberlegungen. Nachdem sich unter der Macht französischer Bajonette 1798 die nach
französischem Muster gebildete helvetische Einheitsverfassung in der Eidgenossenschaft

durchgesetzt hatte, da verlangten staatspolitische Rücksichten eine
Abtrennung vom konstanzischen Bistumsverband. Im Sinne der zentralistischen
Helvetik mußte es ja liegen, durch Organisation der kirchlichen Verhältnisse auf
nationaler Grundlage die politischen Ziele des Einheitsstaates wirksam zu
unterstützen.64 Die Helvetik dauerte aber nicht lange. Um den unaufhörlichen Wirren
und Verfassungskämpfen der Eidgenossen ein Ende zu machen, diktierte ihnen
der hohe Vermittler Napoleon im Jahre 1803 die sog. «Mediationsakte», welche
eine Rückkehr zum «angeborenen» Föderalismus und zugleich eine
kirchenfreundlichere Einstellung brachte. Zu gleicher Zeit, da die Mediationsverfassung
Einzug hielt, vollzogen sich in Regensburg jene wichtigen Vorgänge, welche für
die Schweiz die Auflösung der letzten politischen und wirtschaftlichen Verbindungen

mit dem deutschen Reich brachten. Im Reichsdeputationshauptschluß vom
25. Februar 1803 erhielt die Schweiz die volle und unbeschwerte Gebietshoheit
über ansehnliche Teile ihres Landes,65 und damit war auch der Weg zur Trennung

62 Diethelm 254.
83 Diethelm 254 ff.; über die Trennungsbewegung seit dem 16. Jh. vgl. auch Staffelbach

248 f.
34 Isele 198; die helvetische Regierung strebte die Errichtung eines Erzbistums an. Vgl.

Lauter, Erzbistum 362.
65 Durch den RDHS wurden alle sowohl politischen als auch ökonomischen Rechte fremder

Staaten auf schweizerischem Gebiet abgelöst und dadurch ein «territorium clausuni»
geschaffen.
Bisher hatten noch hoheitliche Rechte auf Schweizergebiet:
1. Das deutsche Reich durch den Bischof von Chur über ein Gebiet von 800 Quadratfuß
(das Weichbild seines Hofes, heute Teil der Stadt Chur. Der Bischof hatte als Reichsfürst

Sitz und Stimme im Reichstag); ferner durch den Fürstabt von St. Gallen über das

Toggenburg und einen Teil des St. Gallerlandes. - Diese Hoheitsrechte des deutschen
Reiches waren indessen mehr formeller als virtueller Natur. -
2. Das Haus Oesterreich besaß in Graubünden die Herrschaft Rhäzüns und damit auch
verschiedene politische Rechte in Bünden. So hatte der österreichische Amtmann an den
Tagen des Grauen Bundes Sitz und Stimme. - Die Herrschaft Tarasp im Unterengadin
war ein österreichisches Lehen der Fürsten von Dietrichstein und wurde als eine Enklave
zu Tirol gerechnet. - Die Stände Zürich und Schaffhausen waren österreichische Lehensträger

und wurden bei jedem Regierungswechsel neu belehnt. Beide Stände waren auch
Lehenträger der Fürsten von Fürstenberg und Schwarzenberg.
3. Am bedeutendsten waren die Rechte des Fürstbistums Konstanz. Die Konstanzer
Fürstbischöfe übten ihre Landeshoheitsrechte über Arbon, Horn und Bischofszeil aus.
Sie hatten die Gerichtshoheit über zahlreiche Gemeinden der Kantone Zürich, Thurgau
und Aargau inne. In den Kantonen Zürich, Schaffhausen und Thurgau vergaben sie

20



von der deutschen Reichskirche gebahnt.66 Die eidgenössische Tagsatzung zu
Freiburg ratifizierte am 5. August 1803 die Bestimmungen des Regensburger
Rezesses, welche sich auf die Helvetische Republik bezogen.67

Dieser Reichsdeputationshauptschluß brachte die Säkularisation aller
reichsunmittelbaren geistlichen Besitzungen in Deutschland. Damit wurden die durch
den Verlust des linken Rheingebietes geschädigten deutschen weltlichen Fürsten
ausgestattet. Die Schweiz wurde am meisten durch die Säkularisation des Bistums
Konstanz in die Angelegenheit hineingezogen. Durch Artikel 5 des Regensburger

Hauptrezesses vom 25. Februar 1803 wurde dieses Bistum dem Markgrafen
von Baden zugewiesen.68 Da auf dem Gebiet der Eidgenossenschaft Besitztümer
des Bistums Konstanz lagen, trat die Schweiz mit dem neuen Territorialherrn in
Verhandlung und schloß mit ihm die Konvention von Schaffhausen vom 6. Februar

1804.69 Auf Grund dieses Vertrages übernahmen die Kantone der Schweiz
alle Liegenschaften, Rechte und Gefälle, die das ehemalige Hochstift und Domstift

Konstanz in der Schweiz besessen hatte. Für den schweizerischen
Kirchensprengel, welcher dem Bischof von Konstanz auch weiterhin noch unterstand,
wurde eine Pauschalsumme von 300000 fl. oder 15000 fl. jährlicher Einkünfte
ausgeschieden, und die schweizerischen konstanzischen Diözesanen verpflichteten
sich zu einer jährlichen Geldleistung von 10000 Gld. an die mensa episcopalis,
so lange der derzeitige Bischof dem konstanzischen Bistum vorstehe. 15 Jahre
hindurch sollten die schweizerischen Kantone 3000 fl. an die Pensionen der Dom-
kapitularen von Konstanz beisteuern.70 Eine spezielle Uebereinkunft, die am
gleichen 6. Februar 1804 zustandekam, überband die Bildung dieses sogenannten
«Diözesanfonds» von 300000 Gulden den Kantonen Aargau mit 36000, St. Gallen
mit 8300 und Thurgau mit 255 700 Gulden.71

Wie schon aus dem Abkommen mit dem Markgrafen ersichtlich, wurde der
Fortbestand des Bistums Konstanz beiderseits nur mehr als Provisorium betrachtet.

Es fand sich darin sogar eine ausdrückliche Erwähnung einer möglichen Trennung

schon zu Lebzeiten des regierenden Bischofs Karl Theodor von Dalberg, in
welchem Falle der Unterhalt desselben durch eine neue Uebereinkunft geregelt
werden sollte.72

Hatten in der Helvetischen Republik vorwiegend staatspolitische Gründe eine
Trennung des Schweizergebietes vom Verband mit der deutschen Reichskirche
gefordert, so wurden durch die Säkularisation nunmehr auch kirchenpolitische

bedeutende adelige und gemeine Lehen, deren Träger teils diese Stände selbst, teils geistliche

Körperschaften und Stiftungen oder Partikularen dieser Stände waren. Dem
Fürstbistum stand schließlich auch das Kollaturrecht zahlreicher katholischer und evangelischer
Pfründen zu.
Nachdem schon die Revolution jede Lehensherrlichkeit aufgehoben und dem Staat jede
Gerichtsbarkeit als Bestandteil seiner wesentlichen Hoheitsrechte vindiziert hatte, brachte
nach der Rückkehr zum Rechtsstaat der RDHS auf legalem Weg die endgültige
Beseitigung fremder Lehensherrlichkeit und Gerichtsbarkeit auf eidgenössischem Territorium. -
Vgl. Isele 86 ff.

66 Isele 86.
87 Isele 114; Gschwend 49.
68 Diethelm 258.
09 Ebenda.
70 Diethelm 258 f.
74 Ebenda.
72 Diethelm 259 f.

21



Aspekte zur treibenden Kraft.73 Die mediatisierten deutschen Bischöfe unterstanden

fortan der Hoheit deutscher Fürsten. Letztere aber nahmen als Landesherren
auf die kirchliche Amtsführung der Bischöfe Einfluß, was bei der Zwischenstaatlichkeit

der Diözesen der andern Staatshoheit unangenehm sein mußte. Für die
Schweiz brachte daher die Säkularisation der Fürstbistümer Basel und Konstanz
eine unerwünschte Einflußnahme deutscher Fürsten auf das schweizerische
Kirchenwesen. Um die Sonderbedürfnisse der schweizerischen Diözesangebiete zu

berücksichtigen und den Einfluß deutscher Fürsten auszuschalten, mußte auf
eine Trennung vom kirchlichen Verband mit der deutschen Reichskirche
hingearbeitet werden. Dies war umso notwendiger, als nach dem Zusammenbruch
des heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation die an Macht und politischem
Einfluß gewachsenen deutschen Fürsten an der Neuordnung der deutschen
Kirchenverfassung kein großes Interesse zeigten, obwohl sie bei der Säkularisation
die Pflicht angemessener Dotation der Bistümer übernommen hatten. Daher drohte
über die deutsche Kirche eine Anarchie hereinzubrechen.74

Wurde somit aus kirchenpolitischen Erwägungen die Absonderung vom Bistum
Konstanz als notwendig erachtet, so wies anderseits der neugeschaffene
zweckbestimmte Diözesanfonds auf die Möglichkeit einer eigenen kirchlichen Organisation.

Schon bald trat die eidgenössische Tagsatzung darüber in Beratung.75 Eine
von der Tagsatzung am 15. Juli 1803 beauftragte Kommission stellte nach
Untersuchung der durch den Regensburger Rezeß geschaffenen Situation den Antrag,
sowohl im Interesse der Eidgenossenschaft als auch des Reiches solle durch
Konkordate mit dem Heiligen Stuhl eine neue Bistumsverfassung im Sinne der nationalen

Teilung des konstanzischen Diözesangebietes erstrebt werden. Die
Tagsatzung wies hierauf die katholischen Stände an, darüber einen Meinungsaustausch

zu pflegen. Es traten infolgedessen unter dem Vorsitz Uris die
katholischen und paritätischen Kantone zu einer Konferenz zusammen, welche am 13.

Juli 1804 der Tagsatzung als Ergebnis ihrer Beratungen (vom 13. und 20. Juni
und 12. Juli) meldete, der geeignete Zeitpunkt, eine Verfügung in Bezug auf eine
neue Diözesaneinteilung zu treffen, sei noch nicht gekommen. Es bestehe die

Möglichkeit, durch den Erwerb der Stadt Konstanz das alte Bistum als
nationalschweizerisches fortbestehen zu lassen. Eine Beratung über die künftige Diözesan-

einrichtung scheine keiner allzu großen Eile zu bedürfen, und erst mit dem
Ableben Dalbergs müsse sich eine solche aufdrängen. Dieser habe nämlich dem
helvetischen Gesandten in Regensburg versichert, er würde als Beweis seiner
besonderen Zuneigung den schweizerischen Teil seiner Diözese verwalten, bis über
die Verwaltung dieser Gebiete ein endgültiger Entschluß gefaßt sei.

Jener Konferenz vom 12. Juli 1804 kommt insofern auch Bedeutung zu, als

hier die Bistumssache aus einer eidgenössischen eine kantonale wurde. Man wollte
nämlich voterst den Grundsatz aufstellen, daß in dieser Angelegenheit nur von
sämtlichen konstanzischen Diözesankantonen gemeinsam mit dem Heiligen Stuhle
verhandelt werden solle. Da sich aber die sanktgallische Gesandtschaft in der
Person von Müller-Friedberg gegen diesen Grundsatz erklärte und überraschend

mitteilte, der Papst habe dem Kanton St. Gallen die Einrichtung eines eigenen
Bistums bewilligt, so wurde dadurch der Grundsatz aufgestellt, die Bistumsange-

73 Isele 192 ff.
74 Ebenda.
75 Lampert II 299. 301.

22



legenheit sei bloße Kantonssache. Daher behielten sich auch andere Kantone ihre
Stellungnahme in dieser Hinsicht vor.76 Die Tagsatzung beschloß daher, die Sache

auf sich beruhen zu lassen.77 So scheiterte der an sich vorteilhafte Plan an der

Engherzigkeit und gegenseitigen Eifersucht der Kantone.78
Die Hoffnung, daß die Stadt Konstanz an die Schweiz abgetreten werde, ging

nicht in Erfüllung.79 Nach der Inkameration der schweizerischen Besitzungen auf
Reichsgebiet durch das österreichische Edikt vom 4. Dezember 1803 bahnte die
Schweiz Verhandlungen mit Oesterreich an und suchte als Kompensation für die
an die österreichische Kammer gezogenen Besitzungen die Stadt Konstanz an sich
zu bringen. Nachdem aber die Hoffnung auf deren Erwerb unerfüllt blieb,
konnte nur eine Trennung vom Bistum Konstanz die Lösung bringen. Da aber

Napoleon seine eiserne Hand auf Papst und Kirchenstaat legte, konnten vorerst
weder Trennungs- noch Reorganisationsverhandlungen mit der römischen Kurie
stattfinden.80

Die Bestrebungen um Lostrennung des schweizerischen Sprengeis vom Bistum
Konstanz gingen indessen weiter und wurden immer ausgeprägter ein
kirchenpolitisches und religiöses Anliegen. Sie wurden indirekt gefördert durch die fe-
bronianisch-josephinische Kirchenregierung des konstanzischen Generalvikars
Ignaz Heinrich von Wessenberg. Durch die berüchtigte «Uebereinkunft in
geistlichen Dingen», welche dieser am 19. Februar 1806 mit der liberalen Regierung
des katholischen Kantons Luzern abschloß, verletzte er die religiösen Gefühle der
Urkantone. Mit letzteren entstand ein ernster Konflikt durch die Seminarverordnung

Wessenbergs vom 20. Juli 1808.81 Da die Vorstellungen der konservativen
Urkantone in Konstanz nicht zum Ziele führten, brachten sie ihre Beschwerden
vor die Nuntiatur und drängten auf Trennung vom konstanzischen Bistumsverband.

Der Nuntius sagte ihnen seine Unterstützung zu für den Fall, daß ein
Ansuchen der Trennung von sämtlichen Ständen der betreffenden Diözese gestellt
würde. Am 3. Juli 1813 einigten sich die Stände zu einem Gesuch an den
Fürstprimas, worin dieser um seine Mitwirkung bei der Begründung einer nationalen
Bistumsorganisation ersucht wurde. Dalberg, der konstanzische Bischof, sagte seine

Unterstützung zu, fügte aber bei, man möge sich hierüber gemeinsam die
Beistimmung des hohen Vermittlers (Napoleon) sowie Seiner päpstlichen Heiligkeit
erwirken. Um nicht Napoleon sich einmischen zu lassen, wurden vorderhand
weitere Bemühungen eingestellt. Erst am 24. November 1813, als die Macht
Napoleons dem Zusammenbruch nahe war, antwortete Dalberg auf ein neues
Ansuchen der schweizerischen Stände. Darin erklärte er, er werde als Erzbischof
der Regensburger, vorhin Mainzer Metropolitanprovinz und zugleich auch als

Bischof von Konstanz, an den Papst ein verehrungsvolles Schreiben richten, worin
er sich der päpstlichen Entscheidung unterwerfe, ob und welche Kantone vom

78 Lampert II 302; Gschwend 51.
77 Gschwend 51.
78 Ebenda; Diethelm 261.
79 Lampert II 302.
89 Isele 199 f.
81 Lampert II 302 f.; Bury 426 ff.; Vonderach 180; bezüglich des Wessenberg-Konkordates

vgl. besonders Dommann, Rüttimann-Kirchenpolitik 3 ff.; Bühler 8 f.; Staffelbach 295; -
bezüglich des Seminarstreites vgl. besonders Kothing 22 ff. ; Dommann, Rüttimann-
Kirchenpolitik 35; Bühler 9; Staffelbach 295 f.; Diethelm 260.

23



Bistum Konstanz zu trennen seien. Seine Anhänglichkeit an die Schweizernation

errege in ihm zwar den Wunsch, den bischöflichen Beruf lebenslänglich in Bezug
auf jene Kantone ferner erfüllen zu können, welche ihn darum ersucht hätten.
Das scheine ihm umso tunlicher, als er allen Staatsgeschäften entsagt habe und
sich nunmehr unmittelbar und ganz den bischöflichen Obliegenheiten widmen
könne. Aber auch hierin werde er sich dem erhabenen Oberhaupt der katholischen
Kirche unterwerfen.82

Dalberg sandte am 9. Dezember 1813 wirklich ein solches Schreiben ab. Die
beteiligten Kantone mit Ausnahme von Luzern, Zug und Aargau einigten sich
hierauf, ebenfalls ein Schreiben an den Papst zu richten. Dessen Expedition
verzögerte sich infolge der Staatsumwälzungen und erfolgte am 16. April 1814. Darin
wurde nicht um sofortige Sönderung von Konstanz ersucht, sondern nur um
Zusicherung einer Abtrennung für den Zeitpunkt, da die zur Errichtung neuer
Bistümer erforderliche Vorbereitung getroffen sei.83

Papst Pius VII. entsprach diesem Gesuch in seinem Breve «Jucundissima Nos»
vom 7. Oktober 1814, worin er seine Einwilligung zur Dismembration aussprach
und berichtete, er habe dem Nuntius in der Schweiz (Testaferrata) die Vollmacht
erteilt, dasjenige vorzubereiten, was die Behandlung dieser Angelegenheit
betreffen möge. Die Einschränkung der Bistümer innert die Grenzen der
helvetischen Lande habe er dem Vorteil des Christentums ganz besonders nützlich
gefunden. Indessen müßten noch mehrere Dinge zur Begründung einer neuen Diözese

vorhanden sein, nämlich eine Kathedralkirche, ein Kapitel der Domherren,
ein Seminar für Kleriker, ferner auch Güter, aus deren Ertrag die für die
Religionsübungen notwendigen Bedürfnisse beigeschafft und die Diener des Altares
unterhalten werden könnten, mit einem Wort: alles, was von den heiligen Ca-

nones fromm und weislich verordnet sei.84

Schon bald darauf, nämlich am 2. November 1814, vollzog Pius VII. in einem
Apostolischen Breve an Fürstprimas Dalberg «ex plenitudine Apostolicae potesta-
tis» die Trennung des schweizerischen Gebietes von der Diözese Konstanz. In
diesem Breve nahm der Papst Bezug auf Dalbergs Einverständnis.85 Den konstanzischen

Ständen wurde diese Trennung durch ein Schreiben des Nuntius Fabrizius
Testaferrata vom 31. Dezember 1814 mitgeteilt. Zugleich machte er ihnen
bekannt, der Heilige Vater habe den Propst der Kollegiatkirche zu Beromünster,
Franz Bernhard Göldlin von Tieffenau, zum Apostolischen Administrator für die

von Konstanz getrennten Gebiete ernannt.86

82 Lampert II 302 f.; Isele 203; Diethelm 262 ff.; Kothing 28 ff., besonders 53 f.
83 Isele 204; Lampert II 303; Diethelm 265; das Schreiben ist abgedruckt bei Kothing 58 ff.

und bei Lampert III 5 f. (Dokument Nr. 1).
84 Abgedruckt bei Kothing 63 ff. und bei Lampert III 7 f. (Dok. Nr. 2). Vgl. Bury 431;

Diethelm 265 f.; Isele 204; Lampert II 303.
85 Abgedruckt bei Lampert III 8 f. (Dok. Nr. 3); der Papst beklagt sich in dem Schreiben

über die unkirchlichen Zustände in den deutschen Kirchensprengeln, fordert den Primas
zur Erfüllung seiner Hirtenpflichten und zur Entlassung des verhängnisvollen Generalvikars

Wessenberg auf, und verfügt die Abtrennung der schweizerischen Gebiete von der
Diözese Konstanz. Das Bistum Konstanz wurde am 16. August 1821 durch die päpstliche

Bulle «Provida sollersque» aufgehoben, nachdem es auf verschiedene Bistümer
aufgeteilt worden war. Dalberg war am 10. Februar 1817 gestorben. Vgl. Bury 433 f.;
Schönenberger 3. 38.

86 Abgedruckt bei Lampert III 10 (Dok. Nr. 4) und Kothing 66 f.; vgl. dazu Lampert
I 304; Dommann, Rüttimann-Kirchenpolitik 36; Bühler 18; Vonderach 180.

24



Die rasche Abtrennung vom alten Bistumsverband kam den konstanzischen
Diözesanständen sehr unerwartet, weil man beabsichtigt hatte, vorerst noch für
dieses Gebiet ein nationales Bistum zu organisieren. Nun war aber der alte
Bistumsverband aufgelöst und ein Provisorium an seine Stelle getreten. Die Reaktion
in den katholischen Urkantonen war helle Freude, Luzern hingegen war weniger
begeistert, fand sich schließlich aber doch zu einem gemeinsamen Dankschreiben
an den Heiligen Vater bereit. Zürich und Aargau hingegen lehnten anfänglich
eine Unterstellung unter das Apostolische Vikariat ab, doch unterwarfen sie sich
schließlich der vollendeten Tatsache. Hingegen konnten sich beide nicht dazu

verstehen, das Dankschreiben an den Papst zu unterzeichnen, welches Luzern im
Auftrage der Stände Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden, Zug, Glarus, Solothurn,
Schaffhausen, Appenzell, St. Gallen und Thurgau am 24. Mai 1815 erließ.87

Eine heftige Reaktion löste der päpstliche Trennungsvollzug beim Konstanzischen

Domkapitel aus. Dasselbe fühlte sich durch die Trennungsverfügung in
seinen Rechten gekränkt, weil es nicht um seine Zustimmung angegangen worden

war. Der Generalprovikar Dr. Anton Reininger erließ am 31. Januar 1815 an
die Tagsatzung, an die Kantonsregierungen und die Geistlichkeit ein Schreiben,
worin gegen die Sönderung des schweizerischen Teiles von der Diözese Konstanz
förmlich Einsprache erhoben wurde. Der Protest blieb aber ohne Wirkung, da ex

von den Kantonen mit geteilter Ansicht aufgenommen wurde und die Tagsatzung
es ablehnte, darauf einzugehen.88 Der Papst wies ein Schreiben vom 1. Februar,
worin das Domkapitel «a Papa male informato ad Papam melius informandum»
appellierte, am 7. Februar 1816 in seine Schranken zurück und forderte die
Zurücknahme des Protestes. Der Dismembrationsakt hatte ja nicht einer Zustimmung

des Konstanzer Domkapitels bedurft, da der Papst ganz im Rahmen seiner
kirchenrechtlichen Kompetenz als Oberhaupt der Universalkirche handelte.89

3. Kapitel

Die Bistumsverhandlungen der Schweiz in der Restauration

Das apostolische Vikariat für die ehemals konstanzischen Diözesanstände unter
Göldlin war seiner Natur nach nur als Provisorium gedacht, währenddessen die
Vorbereitungen zu einer Neuordnung getroffen werden sollten.90 Obwohl die
Stände durch den Bundesvertrag von 1815 weitgehende Souveränität erhalten
hatten und ihre kirchlichen Verhältnisse und somit auch ihre Bistumszugehörigkeit

selber bestimmen konnten, suchten sie vorerst durch gegenseitiges Verkommnis

eine Grundlage für Bistumsverhandlungen mit der römischen Kurie zu
schaffen. Unter den bisher konstanzischen Ständen ergriffen Aargau und Luzern
die Initiative und suchten ein neues Bistum zu begründen, dessen Jurisdiktionsgebiet

nicht nur die konstanzischen, sondern auch die Basler Diözesanstände um-

87 Abgedruckt bei Kothing 82 ff. und Lampert III 11 f. (Dok. Nr. 5); das päpstliche
Antwortschreiben auf dieses Dankschreiben ist datiert vom 29. Juli 1815 und ist abgedruckt
bei Kothing 86 ff.; vgl. Isele 206; Kothing 70 f.; Lampert II 304 f. -

88 Das Protestschreiben des konstanzischen Domkapitels ist abgedruckt bei Kothing 72 ff.;
vgl. Isele 205.

89 Lampert II 304.
90 Isele 208.

25



fassen sollte. Denn auch die Verhältnisse des Bistums Basel waren nach seiner
Säkularisation noch nicht geklärt und gefestigt. Es hatte sich zum schweizerischen

Nationalbistum entwickelt, indem die außerschweizerischen Gebiete
wegfielen und nur mehr vollumfänglich oder teilweise die Kantone Basel, Bern, Solo-
rhurn und Aargau ihm angehörten. Indessen entbehrte es noch einer Kathedrale;
Bischof und Domkapitel entbehrten einer gemeinsamen Residenz.91 Das Bistum,
dessen Fortexistenz sowohl von seiten des Heiligen Stuhles als auch von seiten
der Diözesanstände als fortbestehend betrachtet wurde, mußte neu umschrieben
und seine kirchlichen Institute mußten neu dotiert werden, weil deren
Patrimonium der Säkularisation anheim gefallen war.92

Dem Bestreben der Stände Luzern und Aargau, diese Gebiete des Bistums Basel
in ein neu zu bildendes Bistum einzubeziehen, stellten sich aber in den Basler
Diözesanständen eigene Projekte entgegen, die eine Reorganisation des Bistums
Basel bezweckten. So bemühte sich Solothurn, das bislang unter die drei Diözesen
Basel, Konstanz und Lausanne aufgeteilt war und durch kuriale Verfügungen
vom 11. Dezember 1814 und 1. Januar 1815 vollumfänglich unter die Administration

des Bischofs von Basel gestellt wurde, die Kantone Bern, Aargau und Basel

für eine Reorganisation des Basler Bistums zu gewinnen.93 Nachdem sein
Bemühen durch allseitige Zustimmung belohnt schien, erforschte Solothurn auf einer
Konferenz mit dem Nuntius zu Luzern zu Anfang 1816 die Ansichten des Heiligen

Stuhles. Als Ergebnis konnte dem Solothurner Staatsrat ein von der Nuntiatur
redigiertes Projekt zur Reorganisation des Bistums Basel unterbreitet werden (am
18. Januar 1816 datiert). Danach hätten diesem reorganisierten Bistum Basel die
Stände Solothurn und Basel ganz angehört, der Kanton Bern einerseits mit den
Gebieten, die ehemals der Hoheit des Basler Bischofs unterstanden, anderseits
auch mit jenen, die der Diözese Konstanz angehörten. Auch das aargauische Fricktal

war miteinbezogen. Andern Ständen sollte der Anschluß vorbehalten bleiben.
Die bischöfliche Residenz sollte in Solothurn errichtet und die dortige Kollegiat-
kirche St. Ursus und Viktor zur Kathedralkirche erhoben werden.94

Dieses Projekt einer Reorganisation des Bistums Basel sandte Solothurn
unverzüglich an Bern, Aargau und Basel. Aber die Antwort sollte lange auf sich warten
lassen. Denn inzwischen hatte sich die Situation verändert. Hatte Bern bei der

ersten Fühlungnahme mit Solothurn aus staatspolitischen Gründen eine
Transferierung der bischöflichen Residenz von Pruntrut nach Solothurn gewünscht,
so wollte man nunmehr auf die Wünsche des katholischen Volksteils im Prun-

91 Seit dem Siege der Reformation in Basel hatte der Bischof seine Residenz nach Pruntrut
verlegt. In den Witten der französischen Revolution ging die weltliche Herrschaft des

Bischofs unter, und letzterer mußte flüchten. Nach der Wiederherstellung des Bistums
Basel 1814 blieb der am 2. Juni 1794 gewählte Bischof Franz Xaver von Neuveu bis
zu seinem Tode im Jahre 1828 in Offenburg (Baden), wo seine Familie ansässig war,
und regierte von hier aus seine Diözese (Bury 411 f.; 415. Dierauer III 350; Lampert II
306).
Das Domkapitel war in den Wirren der Glaubensspaltung aus Basel geflüchtet, zuerst
nach Neuenburg am Rhein, von da nach Freiburg i. Br., 1529 nach Altkirch im Elsaß:
1679 übersiedelte es nach Ariesheim bei Basel (vgl. Bury 293 f.; J. G. Mayer, Konzil
von Trient I 123; Lampert II 306).

92 Ebenda, Anm. 2 Isele 208); Lauter, Streiflichter.
93 Isele 209.
94 Isele 210 ff.

26



truter Gebiet Rücksicht nehmen und den bischöflichen Sitz dort selbst beibehalten.
Bern verfaßte daher selber ein Bistumsprojekt, das am 15. Juni 1816 dem Stande

Solothurn unterbreitet wurde. Danach sollte das reorganisierte Bistum Basel die
Kantone Bern, Solothurn und Basel ganz umfassen sowie jene Teile des Kantons
Aargau, die bereits dem Basler Bistum angehörten. Der Bischof sollte in Pruntrut

residieren und die dortige Pfarrkirche zur Kathedrale erhoben werden.95
Es standen sich somit ein solothurnisches und ein bernisches Projekt gegenüber,

die beide den Anspruch erhoben, das Bistum Basel zu reorganisieren. Beide
Teile wandten sich an die römische Kurie, um die dortige Unterstützung zu
erlangen. Im Auftrag des Heiligen Stuhles versuchte die Nuntiatur zu Luzern, die
widerstrebenden Interessen auszusöhnen durch den Plan einer Errichtung von
zwei Domkapiteln und Kathedralen, je eine zu Pruntrut und Solothurn, mit gleicher

Wahlvollmacht in Bezug auf die Bischofswahl, wobei die Bischofs-Residenz
zwischen beiden Orten zeitweise wechseln sollte.96 Auf einer Konferenz zu
Fraubrunnen vom 16. September 1816 vermochten sich Bern und Solothurn nicht zu

einigen. Bern suchte daher eine Entscheidung der Tagsatzung zu erwirken,
wonach das Bistum Basel beibehalten werden solle. Bern wollte damit die Hegemonie
an sich ziehen und in der Frage des Bischofssitzes für Pruntrut ein Präjudiz
schaffen. Am 5. August 1817 entschied die Mehrheit der Stände auf der

Tagsatzung, daß laut Begehren der Stände Bern und Basel ein Bistum in den mit den
Kantonen Bern und Basel vereinigten fürstlichbaselschen Ländern beibehalten
werden könne. Weil sich aber die baseischen Diözesanstände Aargau und
Solothurn die Konvenienz diesem Tagsatzungsbeschluß gegenüber vorbehielten, konnte
Berns Absicht nicht verwirklicht werden. Infolge dieser gegenseitigen Intrigen
ging das Vertrauen verloren und es kam zu einer Entfremdung der Stände.97

Während sich Solothurn und Bern um die Reorganisation des Bistums Basel

stritten, gingen gleichzeitig auch in den konstanzischen Ständen Luzern und Aargau

Verhandlungen vor sich, die auf die Errichtung eines sogenannten Nationalbistums

tendierten. Nach aargauischem Plan sollte dasselbe sowohl baseische wie
konstanzische Stände umfassen, nach luzernischer Auffassung nur auf letztere
sich erstrecken. Aargau übermittelte mit Kreisschreiben vom 15. Juli 1816 den
Ständen einen gedruckten Entwurf einer neuen Bistumsorganisation, der ganz
deutlich aus einer liberalen staatskirchlichen Gesinnung hervorging, und ein
möglichst unabhängiges Nationalbistum zu begründen suchte. Dieses Bistum sollte
den Namen Basel oder Windisch tragen, die baseischen und konstanzischen Stände

umfassen und einen Bischof erhalten, der, durch das von den Regierungen
bestellte Domkapitel gewählt, ganz den Charakter eines Staatsbeamten tragen
würde.98

Dieses aargauische Projekt hatte keine Aussicht auf Verwirklichung. Es wurde
von der römischen Kurie entschieden bekämpft. Allzu deutlich war es von
liberalen staatskirchlichen Ideen diktiert. In der Tat hätte dieses Projekt den Ständen
einen doppelten Einfluß auf die Bischofswahl eingeräumt, weil einerseits
aktives und passives Wahlrecht für die Bischofswahl nur den von den Regierungen
bestellten Domkapitularen zukommen sollte, anderseits die Regierungen durch

95 Ebenda.
98 Isele 216 ff.
97 Ebenda.
98 Isele 219; das aargauische Bistumsprojekt ist abgedruckt bei Kothing 106 ff.

27



das vorgesehene Bestätigungsrecht auch einen direkten Einfluß erhalten hätten
auf die Wahl des Bischofs.99 Den Ständen, denen zum überwiegenden Teil liberale

Regierungen vorstanden, wäre dadurch ein ganz bedeutender Einfluß auf die
Bischofswahl gesichert gewesen.100 Außerdem hätte in den evangelischen und
paritätischen Kantonen der evangelische Volksteil den überwiegenden Einfluß
auf die Domherrenwahl gewonnen, weil die wählenden Regierungen jener Stände
sich ausschließlich oder doch mehrheitlich aus evangelischen Konfessionsangehörigen

zusammensetzten wie in Zürich, Bern, Glarus, Basel, Schaffhausen, Aargau

und Thurgau.101 Da nach aargauischem Plan der Anteil der einzelnen Stände
an der Bestellung der Domherren sich nach der Zahl der katholischen
Bevölkerung richten sollte, wie ja auch die Pflicht des Dotationsbeitrages der Größe
des katholischen Volksanteils entsprechen sollte, so ist es begreiflich, daß Aargau
dem Bistum möglichst große Ausdehnung geben wollte, um das Uebergewicht
der liberalen und der nichtkatholischen Regierungen sicherzustellen.

Während Aargau mit seinem Bistumsplan durch die staatskirchlichen Tendenzen

weit übers Ziel hinausschoß, hatte ein Projekt des Standes Luzern weit mehr
Aussicht auf Verwirklichung. Nach der Staatsumwälzung des Jahres 1815 suchte
Luzern wieder die Vormachtstellung in der katholischen Eidgenossenschaft. In
diesem Bestreben wollte es die konstanzischen Stände zu einer Diözese mit dem
Bischofssitz in Luzern vereinigen.102 Auf einer Konferenz zu Luzern vom 10. bis
18. Januar 1816 trat eine große Verschiedenheit der Auffassungen zutage. Die
einen Stände wollten das Provisorium baldmöglichst durch ein Definitivum
ersetzen, die andern wünschten einstweilige Beibehaltung des Apostolischen
Generalvikariates, bis der Diözesanfonds seiner Verpflichtungen gegenüber Bischof
und Domkapitularen von Konstanz ledig werde und vollumfänglich als Bistumsdotation

übernommen werden könne. Die einen wünschten, die konstanzischen
Diözesanstände möchten sich zu einem einzigen Bistum zusammenschließen, die
andern wollten die Möglichkeit offenhalten, sich einem beliebigen Bistum
anzuschließen oder ein eigenes zu begründen. Damit die Konferenz nicht ganz ohne
Resultat auseinandergehe, wirkte Luzern mit Entschiedenheit auf Bildung einer
Kommission, die beauftragt wurde, nach Einsichtnahme in die Instruktionen der
einzelnen Stände und nach Rücksprache mit der Nuntiatur ein Gutachten für
die Errichtung eines Nationalbistums der konstanzischen Stände auszuarbeiten.103

Als das Kommissionalgutachten am 16. Januar der Konferenz vorgelegt wurde,
enthielten sich die Gesandten jeder Meinungsäußerung, erklärten sich hingegen
bereit, den Organisationsentwurf ihren Regierungen zur Entscheidung vorzulegen.
Luzern wünschte, die Gesinnungen der einzelnen Stände bis Ende Juni 1816 zu
erfahren. Die Antworten der Stände verzögerten sich aber. Inzwischen war auf
der Nuntiatur ein Wechsel eingetreten. Titularerzbischof Fabrizius Testaferrata,
der seit 1803 die Nuntiatur zu Luzern innegehabt hatte, wurde am 5. Mai 1816
abberufen. Bis zur Ankunft des neuen Nuntius Carlo Zen (Titularerzbischof

99 Isele 220, Anm. 26.
l" Ebenda, Anm. 27.
494 Isele 221, Anm. 29.
'» Isele 222 ff.
1,3 Ebenda; Diethelm 266; Lauter, Streiflichter 7 f. Ueber die Konferenz von Luzern vom

10. Januar 1816 vgl. Kothing 89 ff.; Text des Kommissionalgutachtens siehe Kothing
92 ff.

28



von Chalzedon), der am 12. November 1816 sein Kreditivschreiben überreichte,
versah Auditor Cherubini als Internuntius die Nuntiaturgeschäfte. Dieser Wechsel
brachte wiederum einige Verzögerung in die Bisrumsangelegenheit. Nachdem
der neue Nuntius Zen eingetroffen, begann Luzern im Dezember 1816 mit
demselben zu verhandeln. Diese Verhandlungen zogen sich hin bis in den Frühling
des Jahres 1817, ohne daß eine wesentliche Annäherung zu erreichen war. Der
Nuntius kritisierte den Ausdruck «Nationalbistum» und bezeichnete ihn als

uneigentlich, weil noch andere Bistümer in der Schweiz seien. Der Kanton St. Gallen
könne nur unter dem Vorbehalt der Jurisdiktionsrechte des Abtes von St. Gallen
in die Unterhandlungen aufgenommen werden, was auch für jenen Teil des Kantons

Thurgau gelte, der unter dem gleichen Abt gestanden habe. Außerdem sei
der Vorbehalt der Wahrung der Verhältnisse zwischen Kirche und Staat, wie sie

unter Konstanz bestanden, vom Heiligen Vater niemals angenommen worden,
da ein solcher Ausdruck zu unbestimmt sei. - Die Abgeordneten Luzerns machten
dem Nuntius gegenüber Gegenbemerkungen. Am 7. Februar 1817 erhielten sie
eine Schlußnote, die bewies, daß man in wesentlichen Fragen noch weiter
auseinander war.104

Nun schrieb Luzern eine neue Konferenz aus. Sie besammelte sich am 16. Mai
in Luzern, wobei auch die baseischen Diözesanstände Bern, Solothurn und Basel
einer Einladung folgend erschienen. Es wurde eine Kommission von 7 Mitgliedern

bestellt, die der Konferenz ein Gutachten unterbreiten sollte, das sich auf
das Protokoll der vorjährigen Konferenz, auf die Instruktionen der einzelnen
Stände sowie auf die in einer Rücksprache zu gewinnenden Ansichten des Nuntius

stützen sollte. Am 23. Mai konnte diese Kommission der Konferenz einen
Bistumsentwurf vorlegen. Nach diesem Plan war vorgesehen und gewünscht, daß

nicht nur die konstanzischen, sondern auch die baseischen Diözesanstände dem

neu zu begründenden Bistum beitreten sollten. Die bischöfliche Residenz sollte
in Luzern errichtet und die dortige Stiftskirche St. Leodegar zur Kathedrale
erhoben werden.105 Trotzdem sollte das Bistum nicht den Namen «Bistum Luzern»

tragen. Man nahm an, es würde sich die Benennung mit der endgültigen
Bestimmung der Residenz von selbst ergeben. Durch Weglassen dieses Namens
wollte man offenbar auch den Ständen weniger zum Bewußtsein bringen, daß
dieses Projekt vorzüglich den Wünschen Luzerns entsprach. Und weil die

Benennung «Nationalbistum» von der Nuntiatur beanstandet worden war, ersetzte
man sie durch die Ueberschrift «Einheimisches Bistum für die von der Diözese
Konstanz getrennten schweizerischen Gebietsteile».106 Die Bischofswahl sollte den
Diözesanständen vorbehalten sein. Das Domkapitel sollte aus 20 Domherren
bestehen, wovon die Hälfte von Luzern und die andern 10 von den Ständen Uri,
Schwyz, Unterwaiden, Glarus, Zug, Solothurn, Appenzell Innerrhoden, St. Gallen,
Aargau und Thurgau gewählt werden sollten.107 - In der Schlußberatung wurde
der Umfang des Bistums noch unentschieden gelassen. Infolge der sich
widersprechenden Instruktionen der einzelnen Stände konnte über mehrere Punkte

494 Isele 224; Kothing 113 f.
los jseje 224 ff,; Diethelm 267; über die Konferenz von Luzern vom 16. Mai 1817 vgl.

Kothing 116 ff.; Das Kommissionalgutachten vom 23. Mai ist abgedruckt bei Kothing
118 ff.

106 Isele 225, Anm. 40.
107 Isele 227.

29



keine Abstimmung vorgenommen werden. Der Kommissionsentwurf wurde
daher den Ständen übermittelt mit dem Ersuchen, bis zur kommenden Tagsatzung
sich zu entscheiden und auf einer dort zu veranstaltenden erneuten Konferenz die
Ehrengesandten mit genügenden Vollmachten und Instruktionen erscheinen zu
lassen.108 Mehrere Stände wie Aargau, Thurgau, Solothurn, St. Gallen, Basel und
Zug behielten sich auf der letzten Sitzung die Konvenienz vor, sich an das eine
oder andere Bistum, das sich etwa bilden sollte, anzuschließen, da es «keine
Machtvollkommenheit gebe, die einem Volke einen nicht durch eigenen
landeshoheitlichen Willen gewählten Hirtenstab aufdrängen könne.»109

Im August 1817 versammelten sich anläßlich der Tagsatzung zu Bern die
konstanzischen und baseischen Diözesanstände zur weiteren Beratung. Die baseischen

Diözesanstände Bern, Basel und Solothurn erklärten sich aber für die
Reorganisation des Bistums Basel. St. Gallen erklärte sich für die Errichtung eines
eigenen Bistums für seinen katholischen Landesteil. Aargau hielt an der
Vereinigung der beiden Diözesen Basel und Konstanz fest. Letzterer Antrag Aargaus
blieb mit 7 gegen 8 Stimmen in der Minderheit. Auch ein Antrag auf Einsetzung
einer Kommission zur Fortsetzung der Verhandlungen über Vereinigung der
konstanzischen Diözesanstände drang nicht durch. Damit war alles Verhandeln
auf einem Tiefpunkt angelangt. An den Sonderinteressen der einzelnen Stände

war die Idee eines die baseischen und konstanzischen Diözesanstände umfassenden

Nationalbistums gescheitert. Am Tage darauf, den 5. August 1817, entschied
sich die Tagsatzung zu Bern auch für die Beibehaltung des Bistums Basel in den

mit Bern und Basel vereinigten fürstlich-baseischen Landen, welche Bern
angestrebt hatte.110

Nach diesem Zusammenbruch der Nationalbistum-Projekte ergab sich eine ganz
neue Situation, die entscheidend war für das Aufkommen des schwyzerischen
Planes, im Kloster Einsiedeln ein Bistum für die kleinen demokratischen Kantone
der Urschweiz zu errichten. Nach einer ersten Annäherung anläßlich der
Tagsatzung in Bern im August 1817 begannen Luzern und Bern mit geheimen
Verhandlungen, die zu einer «Uebereinkunft für die Organisation und Fundation des

Bistums Basel» führten. Am 6. und 10. Dezember 1817 wurde diese in Bern und
Luzern unterzeichnet. Danach sollte das Bistum Basel die Kantone Bern, Luzern,
sowie eine Reihe anderer umfassen, denen der Zutritt offen stand: nämlich Uri,
Schwyz, Unterwaiden, Zug, Solothurn, Basel und Aargau.111 Diesem Projekt
erstanden im Jahre 1818 zwei gefährliche Gegner, die mit eigenen Projekten
aufrückten: nämlich Schwyz mit seinem Einsiedler Bistum und Solothurn und Aargau

mit einem andern Projekt zur Reorganisation des Bistums Basel, dessen
Bischofssitz in Solothurn sein sollte.112 Die Stände Luzern und Bern sandten im
Frühjahr 1818 eine Abordnung nach Rom, um die Zustimmung des Heiligen
Stuhles zu ihrem Projekt zu erwirken. Sie kehrte aber ohne Ergebnis zurück,

408 Kothing 121 f.
199 Isele 225, Anm. 38.
1,0 Diethelm 267 f.; Dommann, Rüttimann-Kirchenpolitik 46; Isele 229; Kothing 123;

Lauter, Streiflichter 9 f.
'" Bühler 34; Dommann, Rüttimann-Kirchenpolitik 47 ff.; Isele 229 f.
112 Um den kommenden Ausführungen über das Einsiedler Bistum nicht vorzugreifen, wird

hier nicht weiter darauf eingegangen. - Das Projekt der Stände Solothurn und Aargau
ist abgedruckt bei Kothing 158 ff.

30



weil der Apostolische Stuhl nicht die verlangten Konzessionen machen konnte
und weil Luzern am Wessenbergischen Konkordat festhielt, das Rom ja
verworfen hatte.113

Während das Einsiedler Bistumsprojekt nur im Jahre 1818 für die Luzern-

Bernische Uebereinkunft als Konkurrent auftrat, indem Schwyz die übrigen
Urkantone von Luzern und Bern abspenstig machen wollte, entwickelte sich die
solothurnisch-aargauische Allianz, die am 12./13. Mai 1818 im Bistumsvertrag
zu Schönenwerd besiegelt wurde, zu einer lebenskräftigen Grundlage. Als nämlich

Mitte September 1819 der apostolische Generalvikar Göldlin starb und die
Administratur der konstanzischen Diözesanstände dem Bischof von Chur, Karl
Rudolph von Buol-Schauenstein, übertragen wurde, leistete Luzern Verzicht auf
seinen Anspruch, Luzern zur Bischofsstadt zu erheben. Dies kam dem solothur-
nisch-aargauischen Projekt zugute, und als auch Bern einverstanden war, trat
dieses Bistumsprojekt in den Vordergrund. Als Ergebnis einer Konferenz der Kantone

Solothurn, Aargau, Bern und Luzern zu Langenthai vom 1. bis 3. März 1820,
auf welcher man die Basis der Verhandlungen mit dem Heiligen Stuhl schaffen
wollte, kam der sogenannte Langenthaler Vertrag zustande. Nun folgte eine Reihe

von Jahren, die mit Verhandlungen erfüllt waren. Am 26. März 1828 konnte
die endgültige Konvention durch die Bevollmächtigten der Stände Bern, Luzern
und Solothurn (ohne Aargau) sowie des Apostolischen Stuhles (Internuntius
Gizzi) unterzeichnet werden.114 Nach der Genehmigung dieser Konvention durch
die gesetzgebenden Räte der Stände Bern, Luzern, Solothurn und Zug einerseits
und des Heiligen Stuhles anderseits, erfolgte am 5. Mai 1828 der Austausch der
vorbehaltlos gefaßten Ratifikationsurkunden. Am 13. Juli wurde in Solothurn die
Erektionsbulle Leos XII. «Inter Praecipua» vom 7. Mai 1828 feierlich verkündet,
womit das alte Bistum Basel aufgehoben und als Ersatz ein reorganisiertes neues
Bistum Basel geschaffen war.115 Dieses umfaßte die Kantone Luzern, Zug, Bern
und Solothurn. Als Bischofssitz wurde Solothurn bestimmt. Diesem Bistumsvertrag

traten am 2. Dezember 1828 der Kanton Aargau und am 11. August 1829
der Kanton Thurgau bei. Der Kanton Basel erklärte am 6. Oktober 1829 seinen
Beitritt bloß für die Katholiken von Birseck. Heute gilt diese Abmachung für
Baselland. Auf Ersuchen der Regierung des Kantons Schaffhausen betraute der
Bischof von Chur als bisheriger Administrator im Jahre 1841 den Bischof von
Basel mit der Betreuung der Katholiken in der schaffhausischen Diaspora und
1858 auch mit der Administration der katholischen Gemeinde Ramsen.116 In den
Urkantonen bahnte sich nach dem Scheitern des schwyzerischen Einsiedler
Projektes und nach dem Tode des Apostolischen Generalvikars Göldlin eine neue
Entwicklung an. Mit Breve vom 9. Oktober 1819 unterstellte Papst Pius VII.
die ehemals konstanzischen Diözesanstände der Administration des Bischofs von
Chur.117 Der Kanton Luzern dagegen wurde auf ausdrücklichen Wunsch der
Regierung vorläufig dem Bischof von Basel unterstellt.118 Es kam nun in den
Urkantonen immer mehr das Bestreben auf, sich dem Bistum Chur anzuschließen.

413 Lampert II 308.
444 Lampert II 312 f.
445 Ebenda.
448 Schwegler, Kath. Kirche der Schweiz 281 f.
447 Diethelm 315; Schwegler, Bistum Chur (Helvetia Christiana) 54. - Kothing 188 ff.
118 Schwegler, Katholische Kirche der Schweiz 280.

31



Am 23. Oktober 1821 wurde auf einer Konferenz der Urkantone zu Altdorf ein
Bistumskonkordat ausgearbeitet, das als Entwurf zugleich mit den vom Churer
Bischof gemachten Bemerkungen und Separatwünschen dem Heiligen Stuhl
unterbreitet wurde. Der Heilige Vater zeigte sich im Breve vom 24. Mai über den
Wunsch eines Anschlusses an Chur erfreut und wies die Stände an den Nuntius
zur Kenntnisnahme der päpstlichen Bemerkungen dazu. Ueber verschiedene
Punkte kam es noch zu Verhandlungen. Besonders gefährdete die Einsprache
des Gotteshausbundes im Kanton Graubünden die Anschlußbestrebungen der
Urkantone.119 Er berief sich auf die «althergebrachten Rechte», wonach die Wahl
eines Bischofs nur auf einen Gotteshaus-Bündner treffen könne. Der Bischof
wies diese «Rechte» entschieden zurück, und die Verhandlungen mit den Urkantonen

gingen weiter. Es ergaben sich aber Schwierigkeiten mit diesen wegen
deren Anspruch auf staatliche Verwaltung des Diözesanfonds. Daran scheiterten
die Verhandlungen. Schwyz aber lenkte schließlich ein in der Hoffnung, durch
sein Vorangehen die Stände Uri und Unterwaiden zum gleichen Schritt zu
bewegen. Schwyz traf mit dem Bischof von Chur am 3. August 1824 eine Vereinbarung

und der Konkordatsentwurf wurde dem Heiligen Vater übersandt, worauf
Papst Leo XII. mit der Bulle «Imposita humilitate» vom 16. Dezember 1824 die
Angelegenheit zum Abschluß brachte.

In Anwesenheit des Nuntius und des Bischofs fand am 13. Mai 1825 in Schwyz
die Vollziehung der Bulle statt, wobei die Regierung die Anweisung des Diözesanfonds

im Betrage von 35000 Gulden leistete. Eine Anerkennung dieses
Anschlusses des Kantons Schwyz an das Bistum Chur von Seiten des Kantons
Graubünden kam nie zustande.120 Die andern Urkantone, nämlich Uri (außer Ursern),
Obwalden und Nidwalden, suchten aus ihrem Provisorium herauszukommen und

knüpften 1827-1830 mit Basel, 1835 und wieder 1910 Unterhandlungen mit
Chur an. 1841-1846 und 1861-1862 war die Rede von einem Bistum der 5 Orte
(Urkantone mit Luzern und Zug), bezw. der Waldstätte mit Luzern. Da Luzern
aber nicht mitmachen wollte, zerschlugen sich diese Pläne. So sind dem Bischof
von Chur die katholischen Stände Uri (ohne Ursern) und Unterwaiden sowie das

paritätische Glatus und das reformierte Zürich immer noch bloß provisorisch
unterstellt.121

149 Diethelm 315 f.; Lampert II 331; Kothing 191 ff.
120 Lampert II 332; Kothing 239 ff.; Vertrag vom 3. August 1824 abgedruckt bei Kothing

255 ff. Text der Bulle «Imposita humilitati» abgedruckt bei Kothing 260 ff. -
124 Schwegler, Katholische Kirche der Schweiz 280 f.; R. Gall hat nachgewiesen, daß ent¬

gegen der bisher allgemeinen Ansicht das Breve «Cum per obitum» Pius VII. vom
9. Oktober 1819 dem Churer Bischof Karl Rudolf Buoi von Schauenstein nur persönlich
die Administiation der ehemals bischöflich-konstanzischen Gebiete in der Schweiz übertrug

und daß demnach die entsprechenden Vollmachten mit dessen Tod 1833 erloschen.
Einzig sichere Rechtsgrundlage für die heutige Ausübung der Administration durch den
Churer Bischof bilde die Rechtsvermutung, daß die seit 100 Jahren ausgeübten
Administrationsvollmachten von der zuständigen kirchlichen Autorität durch ein geschichtlich

unbekanntes Dokument rechtmäßig verliehen wurden.

32


	Die Bistumsverhandlungen der Schweiz in der Restaurationszeit

