
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 54 (1961)

Artikel: Das Jesuitenkollegium in Schwyz 1836 - 1847 : ein Beitrag zur
Geschichte des höheren Schulwesens in Schwyz. Erster Teil

Autor: Widmer, Eugen

Kapitel: IV: Das innere Leben der Studienanstalt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV. Das innere Leben der Studienanstalt

1. Das religiöse Leben

Die Gründung des Kollegiums in Schwyz richtete sich hauptsächlich
gegen die liberalen Schulen mit ihrem unkirchlichen Geist. Die Jesuiten
wollten ihren Schülern nicht nur Wissen vermitteln, sondern vor allem
die katholische Charakterbildung und Weltanschauung pflegen. Diese
Erziehung entsprach auch der Absicht der Gründer und Wohltäter des
Kollegiums, denn «auf einer guten Erziehung der Jugend beruht das Heil
der Völker... Den Namen einer guten Erziehung verdient aber nur jene,
die den ganzen Menschen umfaßt und für seine hohe Bestimmung heranzubilden
sucht. Die Erfahrung unserer Zeit bezeugt es laut genug, daß das Glück
weder des einzelnen Menschen noch des gesamten Volkes durch eine
Erziehung begründet wird, die sich darauf beschränkt, in der heranwachsenden

Jugend bloß die Erkenntniskräfte aufzuwecken, ohne zugleich die
Willenskraft zum Kampfe gegen die Macht unordentlicher Leidenschaften
zu stärken und ohne den tiefen religiösen Sinn zu beleben, wodurch erst der
Mensch zum Christen, zum Gliede des ewigen Reiches Gottes wird».1 Diese
Grundsätze waren immer das Ziel katholischer Erziehungsarbeit. Es ist
eine bekannte Tatsache, daß «jede bewußte Erziehung weltanschaulich
bestimmt ist. Sie will, dem eigenen Weltbild entsprechend, das Beste an
Kulturgütern dem Zögling mitteilen. Die katholische Erziehung erkennt
daher nur die christliche Erziehung als wahre an, die alle Kulturgüter
umfaßt, und die Erziehungsweisheit der Gesellschaft Jesu ist keine
andere; nur hat sie vielleicht die Universalität des Bildungsideals und die
Unterordnung aller Rücksichten in Pflege, Bildung und Führung unter
die Religion am nachdrücklichsten durchgeführt».2 Das Hauptziel der
katholischen Erziehung bleibt die Entfaltung der freien christlichen
Persönlichkeit. Jede rein diesseitige, liberal-humanitäre und naturalistische
Zielsetzung bleibt hier ausgeschlossen. «Das humanistische Erziehungsideal, das
die ganze Kultur des Abendlandes gerade in dem Zeitalter beherrschte,
als die Gesellschaft Jesu emporstieg, enthält nur einen Teil des Inhaltes
der christlichen Erziehungsziele. Insofern diese Richtung aber den
absoluten Anspruch der Religion ablehnt oder die Erbsünde und deren Folgen

in der Menschennatur leugnet, steht sie im schroffsten Gegensatz zur
Auffassung der Jesuiten.»3 «Was die katholische Erziehung erstrebt, ist die
allseitige und harmonisch geordnete Entfaltung aller Anlagen bis zur Höhe
eines christlich geheiligten Lebens.»4 Ein wesentlich übernatürliches Ziel
mußte erstrebt werden, zu dessen Erreichung die rein menschlichen Kräfte,
auch wenn sie geweckt, geformt und gefördert werden, niemals ausreichten.

Dieses über den Menschen hinausweisende Ziel verlangte stets über-

4 AKS, Prospectus vom 12. Juni 1836.
2 Koch 506; Duhr, Studienordnung 24 ff.
3 Koch 507.
4 a. a. O. 507.

91



natürliche Hilfen, welche nach katholischer Glaubensauffassung Gott durch
die von Jesus Christus gestiftete Kirche in den Gnadenmitteln zur
Verfügung stellt. Darum kam der Betätigung des religiösen Lebens in jedem
Jesuitenkollegium eine überragende, wenn nicht die entscheidende
Bedeutung zu. Es ist durchaus richtig, daß «der religiöse Hauch, der eine
katholische Erziehungsanstalt durchweht, dem ganzen Leben eine höhere
Weihe gibt. Das Licht aus dem Glauben zeigt dem Zögling durch eigene
Erleuchtung und Erfahrung die Notwendigkeit der Führung durch das
Gesetz und berufene Autoritäten. In den Festen und Feiern der Kirche
liegt ferner der beste Teil der objektiven Erziehungseinflüsse und im
Gebrauch der Sakramente die edelste Quelle der sittlichen Höherführung».5
Darum wollten die Jesuiten in Schwyz nicht nur Lehrer, sondern auch
Seelsorger der ihnen anvertrauten Jugendlichen, wie auch weiterer Kreise von
Gläubigen sein.

Voraussetzung jeder seelsorgerlichen Tätigkeit im eigentlichen Sinne
ist neben der notwendigen Weihegewalt durch die Handauflegung des
Bischofs die Sendung durch den Oberhirten. Deswegen wandte sich die zur
Begründung eines Kollegiums bestehende Gesellschaft am 2. Juli 1836
an Bischof Johann Georg Bossi in Chur6, dessen Diözese sich der Kanton
Schwyz am 3. August 1824 angeschlossen hatte.7 Man unterrichtete den
Bischof von der beabsichtigten Gründung eines Jesuitenkollegiums, legte
den «Prospectus» bei und bat ihn um eine dringende Empfehlung. Am 13.
Oktober 1836 meldete Rektor Drach dem Bischof die provisorische Eröffnung

der Lehranstalt.8 Zugleich erbat er für sich und seine Mitarbeiter
die notwendigen Fakultäten zur Ausübung der Seelsorge. Am 19. Oktober
gab der Bischof, hocherfreut über die Errichtung einer Lehranstalt, den
Jesuiten die Erlaubnis, in seinem Bistum zu predigen und zu katechisieren,
die hl. Beicht abzunehmen und die andern hl. Sakramente zu spenden,
außerhalb der eigenen Kirche jedoch nur mit Vorwissen des zuständigen
Pfarrers; ferner in ihrer Kirche zu St. Joseph das Allerheiligste aufzubewahren

und es bei besonderen Anlässen im Ciborium oder in der
Monstranz zur öffentlichen Anbetung auszusetzen.9 P. Drach hatte 1836 die
Namen der Patres dem Bischof mitgeteilt und für diese die Jurisdiktion
erhalten. Als im Laufe der Jahre weitere Patres nach Schwyz kamen,
wandte er sich am 13. September 183910 an den bischöflichen Kanzler
Riesch um die Beichtvollmachten auch für die Neuangekommenen, da

er, wie er schrieb, in Zweifel geraten sei, «ob S. bischöfl. Gnaden vielleicht
obige Erlaubnis nur für jene erlassen und nicht auch für allfällige
Nachfolger oder für alle, die unter mir als Obern stehen werden». Die
Jurisdiktion wurde am 17. September auf alle ausgedehnt und damit die
Grundlage für das priesterliche Wirken der Patres geschaffen.

5 a. a. O. 509.
8 BAC, Schreiben vom 2. Juli 1836.
7 Betschart, ab Yberg 77; Lampert II 332 f.; III 53 ff. (Uebereinkunft zwischen

dem Bischof von Chur und der Regierung des Kantons Schwyz) und 57 ff. (Bulle
Papst Leo XII. vom 16. Dezember 1824 und Breve vom 20. Dezember 1824 betreffend
die Vereinigung des Kantons Schwyz mit dem Bistum Chur).

8 BAC, Schreiben vom 13. Oktober 1836.
9 BAC, Schreiben vom 19. Oktober 1836.

19 BAC, Drach an den Bischof am 13. September 1839.

92



An allen Jesuitenkollegien pflegte man das Wesentliche katholischer
Frömmigkeit. Wenn auch eine feste Ordnung und die Ueberlieferung eine
gewisse Stabilität gewährleisteten, so waren doch Einförmigkeit und Schablone

vermieden. «In der Art, Feste und Festzeiten zu begehen, war großer
Wechsel; die Jesuitenkirche brachte jedes Jahr etwas Neues.»11 Es herrschte
Abwechslung in der Art und Weise, wie der Gottesdienst und die
religiösen Feiern gestaltet wurden. Die erste Sorge der Patres im Klösterli galt
der schönen Ausgestaltung des Gottesdienstes. Die Schüler mußten
wenigstens jeden Monat beichten und kommunizieren, täglich der hl. Messe
beiwohnen und an Festtagen die Predigt hören.12 Da das Gotteshaus sehr
abgelegen war, befürchteten die Patres, daß das Volk und die Studenten
sich wegen des steilen Weges vom Besuch ihres Gottesdienstes abhalten
lassen würden, bot doch das Dorf alle Gelegenheit zur Erfüllung der
religiösen Pflichten.13 Auch fand die tägliche Schulmesse in der Pfarrkirche
statt. Indessen besuchten viele den Werktagsgottesdienst sogar zur Winterszeit

im Klösterli. Kirchenmusikalische Darbietungen beim festlichen Sonn-
und Feiertagsgottesdienst hoben das Selbstvertrauen der Schüler und
zogen die Gläubigen an.14 Doch nun vermochte die Kirche zu St. Joseph auf
die Dauer nicht zu genügen. Das große Vertrauen der Schüler zu ihren
Lehrern zeigte sich darin, daß alle im Klösterli zur hl. Beichte gingen.15

Große Abwechslung brachte das liturgische Kirchenjahr mit seinen
Festen. So gut es die finanzielle Lage und die Kleinheit der Kapelle erlaubten,

entfaltete man an den Hauptfesten Weihnachten, Ostern und Pfingsten
die ganze Schönheit kirchlicher Liturgie.16 Gerade darin sahen die Patres
neben der angestrengten Arbeit im Beichtstuhl und auf der Kanzel ein
Mittel, das Volk von ihrem guten Willen zu überzeugen und die Gegner
aus geistlichen Kreisen zum Schweigen zu bringen.17 Auf das Osterfest
fand gewöhnlich eine dreitägige Vorbereitung statt, welche dem
Charakter der Kartage entsprach und die Liturgie in den Vordergrund stellte.18
Da zur Fasnachtszeit für die disziplinare und sittliche Haltung der
Studenten große Gefahr bestand, hielt man in St. Joseph ein Triduum und
das vierzigstündige Gebet.19 An deren Stelle konnten auch die jährlichen
Exerzitien treten.20 1839 hielt man sie gleichzeitig mit der Mission, die in
Schwyz durch Freiburger Patres gegeben wurde.21 Besondere Pflege fand
in Schwyz, wie an allen Jesuitenkollegien, die Verehrung der Gottesmutter
Maria. In jedem Schulzimmer hing neben dem Kreuz ein Marienbild.22 Es ist
das Verdienst der Jesuiten, die bisher unbekannte Maiandacht in Schwyz

11 Pfülf 358.
12 Vgl. Studienordnung von 1599, 3. Regel für die auswärtigen Schüler der

Gesellschaft (Duhr, Studienordnung 270).
13 Hist. Coll. 38 f.; Litt. Ann. 1836/37.
14 Litt. Ann. 1837/38, 1838/39.
15 Hist. Coll. 39.
48 a. a. O. 41.
47 a. a. O. 42.
48 Litt. Ann. 1836/37, 1837/38; Hist. Coll. 43.
49 Hist. Prov. 1845 (S. 394); Litt. Ann. 1844/45; Hist. Coll. 150.
29 Litt. Ann. 1840/41.
24 Hist. Coll. 149 f.
22 a. a. O. 43.

93



eingeführt zu haben.23 Sie besteht in «täglichen oder doch häufigeren
außerordentlichen Andachtsübungen zu Ehren Mariens in dem ihr geweihten

Monat Mai». Sie nahm zu Beginn des 19. Jahrhunderts immer größern
Aufschwung auch in der Schweiz. 1815 bestätigte sie Papst Pius VII. und
zeichnete sie mit Ablässen aus.24 In den ersten Jahren pflegte man in Schwyz
diese Andacht nur in den einzelnen Klassen. Die Schüler schmückten
das Bild Mariens und beteten täglich davor.25 Erst 1841 trat man an die
Oeffentlichkeit und feierte den Maimonat in der Kapelle. Täglich beteten
die Schüler den Rosenkranz. An Sonn- und Feiertagen war abends eine
kleine Andacht. Nach dem Verlesen einer Betrachtung und eines dazu
passenden Heiligenlebens wies man auf eine besondere Andachtsübung
zu Ehren der Gottesmutter für die kommende Woche hin. Vor dem
ausgesetzten Allerheiligsten beteten dann die Schüler und Besucher die Lau-
retanische Litanei und erhielten den eucharistischen Segen. An Werktagen

fiel die Predigt weg. Es gab nur kurze Punkte zur Betrachtung,
dann Litanei und Segen. Diese Andacht übte eine große Anziehungskraft
aus und trug viel bei zur Wiederbelebung des religiösen Lebens, was sich
im häufigen Sakramentenempfang zeigte.26 Im nächsten Jahre 1842 bemühten
sich auch die Kapuziner um die Einführung der Maiandacht in ihrer
Kirche. Das sahen die Jesuiten zuerst ungern. Manche Kreise waren der
Gesellschaft Jesu nicht gerade freundlich gesinnt. Sie hofften, daß in der
größeren Kapuzinerkirche die Maiandacht früher beginne als bei den Jesuiten.27
Auch war der steile Weg ins Klösterli Damen und älteren Personen allzu
beschwerlich, und öfters war die Kapelle bereits besetzt. Auf Begehren
namentlich des von frommen Frauen gegründeten Maiandachtvereins
begannen die Kapuziner am 1. Mai 1842 die Maiandacht in ihrer Kirche
an der Herrengasse, da inzwischen der Provinzial und Pfarrer Suter
zugestimmt hatten. Pfarrer Suter selbst soll den Mut nicht gehabt haben,
entgegen dem Willen der Jesuiten in der Pfarrkirche die Maiandacht
einzuführen.28 Der Besuch im Klösterli ließ trotzdem nicht nach.

In den Monat Mai fiel auch das Titularfest des Kollegiums: «Auxilium
Christianorum» Maria Hilf. Bereits am 24. Mai 1837 beging man diesen

Marientag mit auserlesener Feierlichkeit.29 Maria galt von jeher als

23 Hist. Prov. 1841 (S. 61 f.); Litt. Ann. 1840/41; Hist. Coll. 178. P. Waser verfaßte
ein Gebetbuch für die Maiandacht: «Der Monat Maria, oder fromme Übungen zur
Verehrung der göttlichen Mutter auf alle Tage des Monats Mai von einem Priester
der Gesellschaft Jesu. Einsiedeln 1844». Es erlebte mehrere Auflagen bei den Gebr.
Carl und Nicolas Benziger in Einsiedeln (vgl. Sommervogel VIII, 997).

24 LThK VI (1934) 792; Koch 1144 ff.
25 Litt. Ann. 1837/38, 1838/39, 1839/40; Hist. Coll. 43 f.
28 Litt. Ann. 1840/41, 1844/45; Hist. Coll. 178.
27 Hist. Coll. 185 f.; Litt. Ann. 1841/42; Hist. Prov. 1842 (S. 169).
28 Vgl. Innozenz Hübscher von Schongau, Die Maiandacht zu Schwyz: St. Fide-

lis-Glöcklein (Mitteilungen aus der Schweiz. Kapuzinerprovinz) V (1916/17) 1 ff. Ein
Stiftungsbrief vom 31. Januar 1848 verband diese beliebte Volksandacht für immer
mit dem Kapuzinerkloster. Im Mai 1868 begannen auch die Klosterfrauen zu St.
Peter mit der Maiandacht. 1893 beging man mit großer Feierlichkeit das Goldene
Jubiläum der schwyzerischen Maiandacht.

29 Hist. Coll. 51 f. Irrig ist die Ansicht, daß das Kollegium erst durch P.
Theodosius Florentini 1856 den Namen «Maria-Hilf» erhalten habe (M. Künzle, Warum
wurde das Kollegium Maria, der Helferin der Christen, geweiht und wann Maria-
Hilf genannt?: GR 22 (1934) 46 f.). Der Kopf der Zeugnisformulare trug den Titel:

94



die große Helferin des christlichen Volkes im Kampfe um die Erhaltung
der Religion und der christlichen Erziehung. Man dachte bei der Wahl
des Patronats auch an den besonderen Schutz und Schirm der allerrein-
sten Jungfrau für die Erhaltung der guten Sitten der Schüler am Kollegium.

Endlich hatte Papst Pius VII. durch die Einsetzung dieses Festes
am 16. September 1815 der Himmelskönigin seinen immerwährenden Dank
für die glückliche Rückkehr aus der französischen Gefangenschaft nach
Rom am 24. Mai 1814 abstatten wollen.30 Das Titularfest erhielt seinen
besonderen Glanz 1845, als es zum ersten Male in der eigenen neuen
Kollegiumskirche gefeiert werden konnte. Festlich begangen wurde am Maria-
Hilf-Tag 1846 die Einweihung des von Kunstmaler Kaiser aus Stans neu
angefertigten Hochaltarbildes. Es zeigte die von Engeln umgebene Muttergottes

mit dem auf einer Weltkugel stehenden Jesuskind. Ihr zu Füßen
knieen die beiden Päpste Pius V. und Pius VII. mit anderen Heiligen. Am
selben Tage wurde mit Erlaubnis des Bischofs und des Provinzials die
Erzbruderschaft vom hl. Herzen Mariae errichtet. Dabei predigte P. Lau-
rentius Hecht, O. S.B., von Einsiedeln, der Promotor dieser Bruderschaft in
der Schweiz.31

Sehr beliebt war auch die Verehrung des hl. Joseph, dem das Klösterli
von alters her geweiht war. Als am 19. März 1837 sein Fest zum ersten
Male gefeiert wurde, vermochte die Kapelle die Leute nicht zu fassen.
Die Predigt mußte deshalb ins Freie verlegt werden, so auch später,
selbst wenn viele Gläubige im Schnee stehen mußten.32 Die Andachten

«Höhere Lehranstalt Maria, Helferin der Christen» (AKS 43/44); ebenfalls war die
Anzeige in der Schweizer. Kirchenzeitung vom 12. Juli 1845 überschrieben:
«Erziehungsanstalt, Maria, Helferin der Christen, unter Leitung der Gesellschaft Jesu
in Schwyz». Diese Bezeichnung wurde erst nach der Uebersiedlung ins neuerbaute
Kollegium 1844 endgültig angenommen, aber jedenfalls schon zur Jesuitenzeit, nicht
erst 1856.

39 Die Einfügung der seit dem Mittelalter bekannten Anrufung «Auxilium christiano-
rum» in die Lauretanische Litanei wurde seit dem 17. Jahrhundert Papst Pius V. (1566
bis 1572) zugeschrieben als Dank für den Sieg der Christen über die türkische
Flotte bei Lepanto am 7. Oktober 1571. Vgl. A. De Santi SJ, Les litanies de la S.

Vierge (Paris 1900) 39 ff.; F. C. Holweck, Calendarium liturgicum Festorum Dei et
Dei Matris Mariae (Philadelphia 1925) 137. G. G. Meersseman, Der Hymnos Aka-
thistos im Abendland I (Freiburg/Schweiz 1958) 30.

31 Litt. Ann. 1845/46. Die Herz-Mariae-Verehrung gilt der Person der Gottesmutter

mit besonderer Rücksicht auf ihr leibliches Herz, insofern dieses natürliches
Symbol des ganzen seelischen Innenlebens, besonders aber der reinsten Liebe Marias

zu Gott und uns Menschen ist. Eine besondere Andacht zu diesem «reinsten»
Herzen ist begründet durch die einzigartige Reinheit, Heiligkeit und Vollkommenheit

des innerlichen Lebens Marias sowie durch die einzigartige innige Verbindung

der Person und des Kultes der Gottesmutter und ihres Sohnes. Im 17. und
18. Jahrhundert mehr und mehr ausgebildete Andacht. 1668 ein eigenes Fest durch
den Kardinal-Legaten Louis de Vendôme gebilligt. — Die Erzbruderschaft wurde
von Abbé Des Genettes am 16. Dezember 1836 an Notre-Dame-des Victoires zu
Paris gegründet, am 24. April 1838 durch Papst Gregor XVI. für die ganze Welt
zur Erzbruderschaft erhoben. Die Mitglieder beten zur Bekehrung der Sünder täglich

ein «Ave Maria». Papst Pius IX. gab dem Fest ein eigenes Offizium am 21. Juli
1855. Vgl. LThK V (1960) 300 ff.; Dictionnaire de Théologie Catholique III (1923) 351 ff.;
Holweck a. a. O. 26. Ueber die Ziele der Bruderschaft unterrichtete das Büchlein
von P. Waser: «Bruderschaft des heiligsten und unbefleckten Herzens Maria in
der Kirche des Collegiums von Schwyz. Luzern 1846» (Sommervogel VIII, 997).

32 Litt. Ann. 1837/38.

95



zu den hl. Engeln, den zweiten Patronen der Klösterlikirche, und zur hl.
Agatha wurden ebenfalls liebevoll gepflegt.33 Der hl. Agatha war die
Kapelle im «Färisacher», unmittelbar oberhalb des Klösterli, geweiht. An
ihrem Jahrestag (5. Februar) wurde hier eine Predigt mit Gottesdienst
gehalten.

Unter den Eigenfesten des Ordens standen jene des hl. Ordensvaters
Ignatius von Loyola34 am 31. Juli und des hl. Jugendpatrons Aloisius von
Gonzaga35 obenan. Erst 1844, nach dem Einzug ins neue Kollegium, konnte
das Ignatiusfest zum ersten Male mit gebührender Pracht gefeiert werden.36
Ein feierlicher Vormittagsgottesdienst, Vesper und Abendfeier mit Predigt
von Pfarrer Melchior Bürgler aus Muotatal zeichnete das Fest aus, so daß
viele, die bisher Ignatius kaum kannten, fortan seine eifrigsten Verehrer
wurden.37 Zur Erinnerung an die sechs Jahre, welche Aloisius im Ordensstande

zugebracht hatte, hielten die Schüler die 1747 eingeführten «Aloisia-
nischen Sonntage». Diese Andachtsübung wurde seit 1844 mit einem
Vormittagsgottesdienst an den betreffenden Sonntagen, Betrachtungen aus
dem Leben des Heiligen, Litanei und Segen am Nachmittag gehalten.
Dagegen wurden Petrus Canisius wohl mehr in Freiburg38 und die hl. Phi-
lomena, deren Kult in den Dreißigerjähren des 19. Jahrhunderts viel von
sich reden machte, hauptsächlich in Freiburg und Sitten verehrt. Doch
ist die Andacht zur hl. Philomena «weder in den Häusern der Schweiz
allgemein gewesen, noch vonseiten der Patres befürwortet worden».39

Die Bruderschaft vom guten Tode40, 1844 eingeführt, hatte den Zweck,
die Mitglieder anzuleiten, sich wenigstens einmal monatlich auf einen
christlichen Tod vorzubereiten. Jeden zweiten Monatssonntag hielten sie
ihre Versammlungen ab, wodurch die Mitglieder angehalten wurden, das
Gewissen durch würdigen Empfang der hl. Sakramente zu reinigen und
durch Uebungen der notwendigen Tugendakte der Todesstunde zu
gedenken.41 Das Titularfest war der Passionssonntag. Ein Büchlein legte den
Zweck, die Statuten und die Ablässe der Bruderschaft dar. Sie zählte in
kurzer Zeit mehr als 70 Mitglieder.42 Ihr Präses war P. Ferdinand
Bamberger43, der im Jahre 1844/45 im Kollegium weilte, sonst aber ein bekann-

33 Litt. Ann. 1836/37, 1837/38, 1838/39.
34 Ueber Ignatius von Loyola vgl. LThK V (1960) 613 f.; Koch 837 ff.
35 Aloisius von Gonzaga (1568—1591), * 9. März 1568 in Castiglione delle Stiviere

(Mantua). Am 25. November 1585 trat er in den Jesuitenorden ein. Er zeichnete sich
aus durch Lebensernst, Frömmigkeit, lauterste Reinheit und Bußstrenge. Die
Pflege der Pestkranken in Rom verursachte auch seinen Tod am 21. Juni 1591 in
Rom. 1605 selig, 1726 heilig gesprochen und 1729 zum Patron der studierenden
Jugend erklärt, was 1926 neuerdings bestätigt wurde. LThK I (1957) 364; Koch 43 ff.

38 Litt. Ann. 1843/44.
37 Hist. Prov. 1844 (S. 328).
38 Pfülf 228.
39 a. a. O. 357.
49 Litt. Ann. 1844/45; Duhr, Geschichte II, 2 654; III 658. Die Bruderschaft wurde

vom Jesuitengeneral Caraffa am 2. Oktober 1648 in der Kirche al Gesù in Rom
eingeführt, von der Gesellschaft Jesu sehr verbreitet, am 23. September 1729 zur
Erzbruderschaft erhoben und den Jesuiten unterstellt. LThK X (1938) 192 f.

41 Pfülf 342.
42 Litt. Ann. 1844/45.
43 Ferdinand Damberger vgl. Anhang I 9.

96



ter Volksmissionar war. Nach seinem Weggang stand sie unter der Leitung
von Rektor Minoux, der 1846/47 von Rektor Burgstahler abgelöst wurde.

Zwei Hochfeste fielen in das Jahr 1840. Das erste war die Dreihundertjahrfeier

des Ordens. Am 27. September 1540 hatte Papst Paul III. durch die
Bulle «Regimini militantis ecclesiae» den Jesuitenorden bestätigt. General
Roothaan ordnete vom 27. September bis zum Jahresende 1840 an einem
passenden Zeitpunkt Einkehrtage an. Anfangs Dezember hielt man in
Schwyz ein Triduum mit großem Sakramentenempfang und feierlichem
Dankgottesdienst.44 Am 11. Mai desselben Jahres feierte man das Andenken

an den hl. Franziskus von Hieronymo aus der Gesellschaft Jesu, der
am 25. Mai 1839 durch Papst Gregor XVI. zur Ehre der Altäre erhoben
wurde.45 Die Kirche im Klösterli wurde geschmückt und das Triduum nahm
einen würdigen Verlauf. An den drei Tagen predigten ein Benediktiner
aus Einsiedeln, ein Kapuziner aus Schwyz sowie der Pfarrer von Muotatal

mit großem Erfolg. Es wurden über 600 Exemplare einer gedruckten

Lebensbeschreibung des Heiligen unter die Gläubigen verteilt.46 Bei
allen diesen Festen schmückten die Schüler die Kirche, erstellten Triumphbogen

an den Portalen, wirkten mit beim Gottesdienst als Ministranten
und Musiker oder beteiligten sich beim Böllerschießen während des
Festaktes.47 Da aber die Kapelle des Klösterli viel zu klein war, erging der
Ruf nach einer eigenen, größeren Kirche immer lauter und dringender.48

Die Marianische Kongregation

Der Marianischen Kongregation kam im Leben der studierenden Jugend
an den Jesuitenkollegien zu allen Zeiten eine überragende Bedeutung zu.
Ihre Einführung wurde dem Rektor eines Kollegiums in der 23. Regel der
Studienordnung vorgeschrieben: «Der Rektor bemühe sich, daß die
Kongregation von Maria Verkündigung aus dem römischen Kollege auch in
dem seinigen eingeführt werde».49 Neben den im 19. Jahrhundert vereinzelt

aufkommenden Studentenvereinigungen mit mehr profaner Zielsetzung

vereinigte die Kongregation von jeher alle, welche auf Grund besonderer

Marienverehrung standesgemäße Selbstheiligung und Apostolat zur
Rettung der Mitmenschen erstrebten. Als eigentlicher Gründer der
Marianischen Kongregation gilt der belgische Jesuit P. Johannes Leunis (1532
bis 1584).50 Ihm war die Organisation in Rom, ihre Errichtung eigens für

44 Hist. Coll. 169, 177; Hist. Prov. 1840 (S. 38); über die Feiern in den andern
Niederlassungen der Schweiz vgl. Pfülf 227 f.

45 Francesco de Hieronymo (1642—1716) SJ, * 17. Dezember 1642 in Grottaglie
(Taranto). 1666 zum Priester geweiht, trat er 1670 in die Gesellschaft Jesu ein. Seit
1675 unermüdlicher Prediger in Neapel und Umgebung. Bezeichnend für seine Seel-
sorgsmethode waren die Straßenmissionen, die Einführung der monatlichen
Standeskommunion, der Zusammenschluß von Laienhelfern und der Aufbau von sozialen

Hilfswerken. 1806 selig, 1839 heilig gesprochen. LThK IV (1960) 238; Koch 589.
46 Hist. Coll. 157 f.; Hist. Prov. 1840 (S. 35); ARom SJ Germ. 4-VII, 9; Litt. Ann.

1839/40.
47 Hist. Coll. 158.
48 Hist. Coll. 159.
49 Duhr, Studienordnung 32 ff.
50 Johannes Leunis (1532—1584) SJ, * 1532 in Lüttich. Am 18. Juni 1565 trat er in

Rom der Gesellschaft Jesu bei. Am Römischen Kolleg lehrte er 1560—1564 Gymna-

7 97



die studierende Jugend und die Schaffung bestimmter Regeln zu verdanken.

Er begann 1563 mit seinen besten Schülern kleine Marienfeiern zu
halten. Dieser Verein zur Verehrung der Gottesmutter erhielt den Namen
«Marianische Sodalität» oder «Kongregation der allerseligsten Jungfrau».
Die ersten Regeln (leges) vom 14. Juli 1564 bezeichneten die Uebungen
der Frömmigkeit und den Fortschritt in den Studien als besondere Zwecke
der Sodalität. Vorgeschrieben wurden den Mitgliedern wöchentliche Beichte
und wenigstens monatliche Kommunion, täglicher Besuch der hl. Messe
und das Rosenkranzgebet, an jedem Nachmittag nach Schluß der
Schulstunden eine viertelstündige Betrachtung und anschließend ein
viertelstündiger religiöser Gedankenaustausch. Am Sonntag hörten sie eine
Ansprache des Präses, sangen die Vesper und begaben sich in die Krankenhäuser,

um die Leidenden zu trösten, oder sie verrichteten andere Werke
der Nächstenliebe. Ein Jesuitenpater hatte die Oberleitung. Ihm standen ein
Präfekt und zwölf andere Amtsträger in der Führung der Sodalität zur
Seite.51

Die Kongregation am Römischen Kolleg, die Papst Gregor XIII. (1572
bis 1585) durch seine Bulle «Omnipotentis Dei» vom 5. Dezember 1584
kirchlich errichtete, war, rechtlich gesehen, die erste ihrer Zeit.52 Sie
wurde damit zur Primaria erhoben, d. h. zur Mutter und zum Haupt aller
anderen Kongregationen. In der Periode von 1584—1773 wurden
Kongregationen nur an den Häusern der Gesellschaft Jesu errichtet und von
Jesuitenpatres geleitet. Erst seit dem 8. September 1751 konnten
Frauenkongregationen angegliedert werden.53 Nach der Aufhebung des Ordens
1773 wurden die Kongregationen nicht aufgelöst, sondern «unter die
Leitung der Bischöfe und der übrigen Seelsorger gestellt».54 Papst Leo XII.
(1823—1829) gab im Breve «Cum multa» vom 17. Mai 1824 dem Orden
das Römische Kolleg zurück »mit der Vollmacht, alle beliebigen
Kongregationen, auch wenn sie nicht an den Häusern des Ordens errichtet sind,
anzugliedern».55 Es folgte ein neuer Aufschwung der Sodalitäten im 19.

Jahrhundert, damit auch eine Vertiefung der Marienfrömmigkeit.56 So hatte
es der Jesuitenorden verstanden, «durch die marianischen Kongregationen

eine gewaltige Streiterschar für die alte Kirche mobil zu machen».57
Diese rühmenswerte Tatsache hob auch Papst Pius XII. in seiner Ansprache
vom 21. Januar 1945 und in der Apostolischen Konstitution «Bis saeculari»
vom 27. September 1948 hervor.58

Am Jesuitenkollegium in Schwyz sollten acht Jahre vergehen, bis die
Kongregation gegründet wurde, während sonst die Errichtung einer sol-

sialfächer, war dann in Paris, Perugia, Padua, Vercelli und Turin tätig, wo er am
19. November 1584 starb. Vgl. Josef Wicki, Le père Jean Leunis S J. (1532—1584).
Fondateur des Congrégations mariales, Rome 1951; Koch 1101 f.

51 Vgl. Bangha 20 f.; Wicki a. a. O. 39.
52 Wicki a. a. O. 42; vgl. Erläuterungen 10.
53 Papst Benedikt XIV., Breve «Quod tibi» vom 8. September 1751.
54 Erläuterungen 20 f.
53 a. a. O. 12.
58 a. a. O. 20.
57 Stähelin 37.
58 Erläuterungen 17 ff.

98



chen in kürzester Zeit folgte.59 Das große Hindernis in Schwyz war die
Raumnot. An eine eigene Kongregationskapelle war vorläufig nicht zu
denken, ja, es fehlte überhaupt ein geeigneter Raum für die Versammlungen
und Andachtsübungen.60 Auch hätte man ihn nicht entsprechend einrichten

können wegen eigener Armut, und weil die Gaben der Schüler zur
würdigen Ausstattung nicht ausgereicht hätten.61 Die Gründung kam
indessen doch noch vor der Uebersiedlung ins neue Kollegium zustande. Den
äußeren Anlaß bot ein tragischer Fall. Mittwoch, den 22. November 1843,
kam der 17jährige Student Josef Maria Styger, Sohn des Bezirksland-
ammanns Karl Styger (1791—1850) und Bruder des bekannten
Landammanns und Nationalrates Karl Styger (1822—1897), des Mitbegründers

des Studentenvereins, bei der Jagd ums Leben.62 1837 bis 1839
besuchte Josef Maria die unteren Klassen des Gymnasiums in Schwyz, 1839/40
wechselte er in die Realschule, 1841/43 studierte er bei den Benediktinern
in Bellinzona und setzte schließlich seine Gymnasialstudien im Herbst 1843
in Schwyz fort, weil er bei seinem kränklichen Vater bleiben wollte. Er'
wird geschildert als ein Jungmann von guten Umgangsformen, Talent, Mut
und Energie.63 Jener 22. November war Vakanztag, weil nachmittags die
Exerzitien begannen. Nach Beendigung des vormittäglichen Gottesdienstes
besuchte Styger mit seinem Freund Anton Büeler gegen neun Uhr den
Neubau auf der Feldlimatte, «bestieg in der neuen Kirche die Kanzel und
predigte in spaßhafter Weise».64 Eine Einladung zur Jagd lehnte jedoch
Büeler ab. So ging Styger allein nach Seewen, nachdem er zu Hause die
Flinte geholt hatte. Nahe beim Uetenbach, nicht weit von der elterlichen
Wohnung, scheint er im Gesträuch verwickelt worden zu sein. Der Hahn
der Flinte war gespannt und wahrscheinlich ergriff ein Ast das Zünglein,
was den todbringenden Schuß in Stygers rechte Seite auslöste. «Er warf
die Flinte von sich, sprang hinaus in den Weg und rief um Hilfe mit den
Worten: «Jesus, Maria und Josef!», deckte die Wunde zu mit den Händen,

59 In Sitten (1805) lebte die alte «Congregatio latina» weiter. Eine Aloisiuskongre-
gation für die jüngeren Studenten wurde 1806 errichtet (Pfülf 341).

In Brig (1814) wurde 1816 eine Art Kongregationserneuerung durchgeführt und
ein «Kongregationsbuch angelegt, um die Bräuche und Ueberlieferungen schriftlich
festzulegen» (Pfülf 342). Allerdings war es die Kongregation der Herren und Bürger

der Stadt, zu der die älteren Externen gehörten. Wenn auch erst 1822/23 eine
eigene Kongregation für die Studenten (Externe und Interne) und 1844/45 eine
selbständige Studentenkongregation für die Konviktoren neu gegründet wurde, so
bestand doch der alte Kern weiter (Pfülf 342 f.).

In Freiburg (1818) konnten die sechs alten Kongregationen einfach übernommen
werden (Pfülf 345).

In Estavayer (1826) wurde 1829 eine Kongregation eingeführt (Pfülf 344).
69 Litt. Ann. 1836/37: «. locus pro ea commodus omnino deest».
81 a. a. O.; Hist. Coll. 44.
82 Litt. Ann. 1843/44: «Incoepto vix anno scolastico discipulorum unus qui die

vacationis ad venandum egressus fuerat, fortuita propra sclopeti explosione in-
teriit, maximo non tantum parentum, sed magistrorum aeque ac condiscipulorum
dolore»; Hist. Coll. 1843/44 (S. 193) berichtet zwar die Gründung der Kongregation,

erwähnt jedoch den Jagdunfall Stygers nicht. Hist. Prov. 1844 (S. 329); WB
24. November 1843; Ordo doctrinae et praemiorum in Lycaeo et Gymnasio Societatis

Jesu Suitii 1844 (S. 8): «Jos. Maria Styger vita functus est primo semestri».
83 Gmür I 103 f.
84 a. a. O. 102.



scheint im Schrecken jedoch dieselbe nicht ganz getroffen zu haben, stürzte
sogleich ohnmächtig nieder wegen des ungeheuren Blutverlustes. Auf den
Hilferuf sprangen die beiden Schwestern des Josef Strübi herbei, wollten
mit Melissengeist helfen, sahen aber die Erfolglosigkeit. Da betete eine
derselben dem Gefährdeten die Reue und Leid vor, er faltete die Hände
und zeigte an, daß er mitbete. Den Hilferuf hatte auch ein alter Kapuziner,

der von Seewen kam, vernommen. Er lief, soviel das beschwerliche
Alter es ihm erlaubte, nach der Stelle hin, von dannen der Ruf gekommen
und traf — Gottes Barmherzigkeit sei gepriesen — den Hülfsbedürftigen
noch lebend, doch in den letzten Zügen. Der Priester des Herrn ertheilte
dem Sterbenden die allgemeine Absolution, Joseph Maria schlug nochmals

die Augen auf zum Zeichen, daß er ihn verstanden habe — um sie
dann auf immer zu schließen».65 Diese Begebenheit berichtete Gmür nach
den Aussagen seines Freundes Strübi. Styger war gut gestorben. Noch
drei Tage zuvor war er am Tisch des Herrn.66 Dieser furchtbare Unglücksfall

hatte eine gewaltige Wirkung auf Lehrer und Schüler des Kollegiums.
Alle faßten es als ein Zeichen des Himmels auf. Einer der Professoren
erwähnte nun in der üblichen Samstagsansprache in diesem Zusammenhang
die Marianische Kongregation67 und die Klassenkameraden des
Verunglückten regten die Gründung einer Kongregation in Schwyz an. Rektor
Drach nahm die schriftliche Bitte an.68 Nachdem der Ordensgeneral die
Erlaubnis zur Gründung erteilt hatte, wurden elf der besten Studenten
ausgewählt, drei aus dem Lyzeum und je zwei aus den oberen vier Klassen
des Gymnasiums. So war die Keimzelle der Kongregation geschaffen. Diese
elf Studenten wählten wiederum andere aus. Keiner wurde zugelassen, den
die Vorgesetzten nicht als würdig bezeichneten. Zweidrittel der ersten Elf
und in Zukunft des Vorstandes der Sodalität mußten sich für die
Aufnahme eines Kandidaten aussprechen. Die Leitung wurde Studienpräfekt
Waser übertragen, der später eine entscheidende Rolle spielte.

Im Januar 1844 unterrichtete der Präses einmal oder öfters in der
Woche die Kandidaten. Dann wählten die ersten Elf mit P. Waser aus den
Angemeldeten achtzehn aus, die durch ein Triduum für die Aufnahme
vorbereitet wurden. Am 2. Februar, an Maria Lichtmeß, konnte die
Kongregation kirchlich errichtet werden. Es wurden 29 Studenten aufgenom-

85 Bericht Gmürs nach der Mitteilung Strübis. Noch heute erinnert ein einfaches
Bildstöcklein unweit der Hauptstraße gegen Seewen beim Uetenbach gegenüber
der Fabrik «Celfa» an den Unglücksfall. Seine Inschrift lautet: «Jesus, Maria und
Josef! Unter Anrufung dieser heiligsten Namen starb in dieser Gegend den 22.
November 1843 unerwartet, aber für sein Seelenheil nicht unvorbereitet, der
siebenzehnjährige hoffnungsvolle Jüngling und Student Josef Maria Styger, Sohn des
Herrn Landammann Karl Styger selig. Leser! Wann, wo und wie wirst du abgerufen
werden?»

88 Hist. Prov. 329 f.
87 Hist. Coll. 192 ff.; Hist. Prov. 330 f.
88 Pfülf (388) bezeichnet die Errichtung der Kongregation als das wichtigste

Werk des Rektors Anton Minoux und verlegt den Tod Stygers in den November
1844. Das ist völlig ausgeschlossen. Stygers Tod fällt unzweifelhaft auf den 22.
November 1843 (vgl. Sterbebuch der Pfarrei Schwyz 1843 N. 88). Der Jahresbericht
1843/44, wie auch die Hist. Prov. 1844 (S. 329) setzen die Errichtung der Kongregation

an den Anfang des Jahres 1844. P. Minoux wurde aber erst am 8. Dezember
1844 Rektor, so daß die Sodalität bei seinem Amtsantritt bereits bestand.

100



men, also nicht alle, die es wünschten. Das Prinzip der Auswahl wurde
immer streng gehandhabt. Die Kongregation ¦ sollte die Besten vereinigen,

also eine Elite sein.69 Die Versammlungen fanden in der nahen St.
Agathakapelle statt.70 Bald blühte ein reges Leben in der Sodalität. Die
Mitglieder zeichneten sich aus durch reine Sitten, beständigen Fleiß und
ungeheuchelte Frömmigkeit. Dafür zeugten die Zettel, worauf sie die guten
Werke zu Ehren der Gottesmutter aufschrieben. Am meisten aber leuchtete

unter ihnen die Barmherzigkeit und die Liebe gegen die Armen hervor.

Sie sammelten Geld für die Armen und um minderbemittelten
Mitschülern Bücher zu kaufen. Auch besuchten sie kranke Studenten.71 Als ein
Schüler durch einen Brand zu Hause fast all seine Habe verlor,
veranstalteten die Sodalen eine Geldsammlung.72 «Jeden Sonntag war eine
Kongregationsversammlung mit Vortrag und den üblichen Gebeten und
Liedern. Monatlich einmal wurde das Marianische Offizium gemeinsam in
der Kapelle gebetet. Die Sodalen hielten unter dem Vorsitz ihres Präses
akademische Sitzungen ab.73 Die Sodalenfeste wurden in besonders
feierlicher Weise begangen: das Titularfest Maria Empfängnis wurde vorbereitet

durch eine Novene und gefeiert mit Generalkommunion, Aussetzung
und Anbetung des Allerheiligsten von morgens 5 Uhr bis nach dem Amt.
Am Feste Maria Lichtmeß, dem Gründungstag der Sodalität, war feierliche
Kandidatenaufnahme. An den drei letzten Tagen der Fasnacht hielten die
Sodalen das vierzigstündige Gebet mit verteilten Anbetungsstunden, so
auch in der Karwoche. Besondere Erwähnung verdient die jährlich im
Marienmonat Mai stattfindende Wallfahrt nach einem benachbarten Heiligtum,
gewöhnlich nach Steinerberg, Biberegg oder Sonnenberg. Um 4 Uhr morgens

kamen die Sodalen prozessionsweise, die Kongregationsfahne in ihrer
Mitte, singend aus der Kapelle, dann wurde der Rosenkranz gebetet, nachher

lösten sich die Reihen und man zog plaudernd bis in die Nähe der
Wallfahrtskirche, in die man wieder prozessionsweise einzog. Dort feierte
der Präses die hl. Messe, während die Sodalen Loblieder zu Ehren der
Maienkönigin sangen. Nach dem Frühstück setzte sich die Prozession
singend und den Rosenkranz betend auf den Heimweg und war um 12 Uhr
wieder in der Kongregationskapelle von Maria Hilf».74 Die meisten gingen

alle 14 Tage zu den hl. Sakramenten, viele auch alle 8 Tage. Manche
machten das Partikularexamen. Ein Sodale schien eines ganz einzigartigen

Verhältnisses der Freundschaft mit Jesus und der Gottesmutter
gewürdigt worden zu sein. Auch für das Heil der Mitmenschen setzten sie

89 Grundsätzliches über die Kongregation bei Duhr, Geschichte 11,2 81 ff.; Bangha
45 ff. (dort auch weitere Literatur 371—378).

79 Hist. Coll. 193.
71 Hist. Prov. 1845 (S. 395 f.).
72 Litt. Ann. 1845/46.
73 Die Akademie war nach dem Sinne der Studienordnung im allgemeinen nur

den Mitgliedern der Kongregation zugänglich, bestimmte doch Regel 23 für den
Rektor: «Wer sich ihr (d. h. Kongregation) nicht angeschlossen, wäre nicht in die
Akademie, in welcher die litterarischen Uebungen gepflegt werden, zuzulassen,
außer wenn der Rektor selbst im Herrn dafür hielte, daß ein anderes Verfahren
dienlicher sei» (Duhr, Studienordnung 193).

74 GR 21 (1933) 4 f. Der Bericht stützt sich auf eine «undatierte Urkunde aus dieser

Zeit», die bis jetzt nicht aufgefunden werden konnte.

101



sich ein durch Verteilung religiöser Schriften und die Beilegung von
Streit und Haß. Ganz besonders pflegte man den Kontakt mit den bereits
im Leben stehenden Sodalen.75

Am 13. August 1846 konnte eine schöne Kongregationskapelle mit dem
Bild der Unbefleckten eingeweiht werden, was durch Beiträge der
Studenten und vieler Gönner möglich wurde.76 Darum beschloß der Marianische

Rat schon am 22. Oktober 1845, allen Spendern den Dank
auszusprechen. Es mußte «bei Anlaß des Einzuges in das neue Oratorium ein
feierlicher Gottesdienst für die Wohltäter und Beförderer desselben guten
Werkes» gefeiert, und deren Namen «öffentlich abgelesen» werden. Jährlich

war eine hl. Messe für dieselben zu lesen, «wobei die in loco
anwesenden Sodalen zu erscheinen haben».77 Eine Kongregationsbücherei sorgte
für religiöse Literatur der Mitglieder.

Im Sommer 1847 schlössen die Kongreganisten das sog. «foedus vel
pactum maius». Wer diesem Bunde beitrat, verpflichtete sich, außer den
vorgeschriebenen Kongregationsgebeten für verstorbene Sodalen andere
fromme Werke auf sich zu nehmen, sei es zum eigenen geistlichen
Fortschritt, sei es, um einem andern diese Gnade zu erlangen.78

Es blühte ein reges und erfolgversprechendes Kongregationsleben, als
das Unglücksjahr 1847 dem Kollegium wie auch der Sodalität schwere
Schäden zufügte. Die Kongregation ging nicht unter. P. Waser kam 1854
nach Steinerberg. Dort sammelten sich anläßlich der Exerzitien die ehemaligen

Sodalen des Jesuitenkollegiums und bildeten die sog. «Alte Kongregation».

Sie bestand bis 1870, als sie sich mit der am Theodosianischen
Kollegium gegründeten «Neuen Kongregation» vereinigte.

Seelsorge außerhalb des Kollegiums

Eine der ursprünglichen Aufgaben des Jesuitenordens war neben der
Führung von Kollegien die Seelsorge in Volksmissionen und Exerzitien.79
Nachdem sie in der Eidgenossenschaft zuerst nur «gelegentliche oder
periodische Streifzüge» unternommen hatten, zum Teil von den Kollegien
aus80, kam es 1705 zu einer systematischen Missionierung der Innerschweiz
durch die italienischen Patres Fulvio Fontana und Giambattista Mariani81,
welche 1722 durch den Freiburger Jesuiten Karl Maillardoz abgelöst wurden.

Einen letzten Aufschwung vor der Ordensaufhebung nahm diese
Tätigkeit 1762, indem eine «permanente Mission für die Schweiz» eingeführt

wurde unter Führung von P. Franz Xaver Scherer aus Cham, dem
P. Joseph Herzog aus Baden zur Seite stand.82 Im Spätherbst 1818, kurz
nach der Freiburger Jesuitenberufung, fand am Hauptort Schwyz auf
Wunsch der Geistlichkeit die erste Volksmission der Jesuiten in der deut-

75 Hist. Prov. 1846 (S. 467).
76 Litt. Ann. 1845/46.
77 AKS 47.
78 Litt. Ann. 1846/47; Hist. Prov. 1846 (S. 468).
79 Duhr, Geschichte 11,2 27 ff.; III. 170 bes. 676 ff.; Staehelin 38 ff.;

Grundsätzliches über die Volksmissionen bei Duhr, Geschichte IV, 2 250.
89 Duhr, Geschichte II, 1 282 ff.
81 Duhr, Geschichte IV, 2 190 ff.; Staehelin 42 f.
82 Duhr, Geschichte IV, 2 230 Anm. 2 (Einzelheiten und Berichtigungen).

102



sehen Schweiz statt. «Die Erinnerung an die Missionen des untergegangenen

Ordens im 18. Jahrhundert war in der Innerschweiz immer noch
frisch geblieben. Josef Augustin von Reding (1687—1772) hatte eine eigene
Stiftung für Volksmissionäre in Schwyz errichtet und jeweils die
Jesuitenmissionäre kostenlos in seinem Haus am Hauptplatz verpflegt. Diese
Stiftung mochte wohl auch der Hauptgrund dafür sein, daß es ausgerechnet
im Kanton Schwyz zu den ersten Volksmissionen der wiedererstandenen
Jesuiten kam, obschon sich Nidwalden schon vorher dafür interessiert
hatte.»83 Daß die erneute Aufnahme der Missionstätigkeit in Schwyz den
Liberalen ein Dorn im Auge war, ist begreiflich. Die Schwyzer Regierung
griff mit einer öffentlichen Erklärung ein, als diese Presse wahrheitswidrige

Berichte verbreitete.84 In den Jahren 1826, 1830 und 1833, da päpstliche

Jubiläen verkündet wurden und die Missionen der Jesuiten einen
neuen Aufschwung erlebten85, wurde die Innerschweiz vollständig
durchmissioniert, während im Kanton Luzern damals wegen der politischen Lage
keine Volksmissionen abgehalten werden konnten. Die katholischen
Luzerner besuchten daher die Predigten in den angrenzenden katholischen
Kantonen. Als 1841 der konservative Umschwung erfolgte, fielen auch die
staatlichen Hindernisse. Zugleich setzte eine religiöse Erneuerung im Volke
ein, wofür besonders die Volksmission als Mittel hoch geschätzt war.86
«Von überall her gingen nun Gesuche an die Jesuiten in Schwyz und Freiburg

um solche Missionen».87 Die Schwyzer Patres konnten jedoch kaum
Folge leisten. Ihre Studienanstalt stand in vollem Aufbau und nahm alle
ihre Kräfte in Anspruch. Sie durften außerhalb des Kollegiums nur solche
Seelsorgsaufgaben übernehmen, welche die Arbeit in der Schule nicht
beeinträchtigten.88 Wie Rektor Drach in seinem Jahresbericht an den Provinzial

aus dem Jahre 1838/39 betonte, waren die Volksmissionen in der
Innerschweiz das Verdienst der Freiburger Patres.89 So blieb es auch in den
kommenden Jahren. Unter ihnen wirkte ein ehemaliger Lehrer von Schwyz,
P. Georg Schlosser, der 1837/39 Klassenlehrer am Obergymnasium war,
1839 jedoch nach Freiburg versetzt wurde.90 Wir finden ihn seit 1841

zusammen mit seinen Mitbrüdern P. Ferdinand Joseph Damberger91 und P.
Anton Burgstahler92 als Prediger im Luzernerland, jene Patres, welche in
den vorangegangenen Jahren auch im Kanton Schwyz verschiedentlich
als Exerzitienmeister und Prediger gewirkt hatten.93 P. Damberger kam

83 Strobel 63; Pfülf 323. Es war jener Josef Augustin Reding, der sich 1758 um
eine dauernde Niederlassung der Jesuiten in Schwyz bemühte.

84 Strobel, Dok. 120.
85 Pfülf 329.
88 Strobel 74 ff.
8* a. a. O. 76.
88 Litt. Ann. 1838/39.
89 Litt. Ann. 1838/39 (S. 198).
99 Georg Schlosser vgl. Anhang I 29.
91 Joseph Damberger vgl. Anhang I 9.
92 Anton Burgstahler vgl. Anhang I 6.
93 Ueber die Missionen im Kanton Schwyz vgl. Joseph Scheuber,

Jesuitenmissionäre der Sonderbundszeit. Aus Tagebuchblättern von Kaplan Holdener: GR 12

(1924) 13 ff., 42 ff. Die PP. Burgstahler, Damberger und Deharbe hielten im August
und September 1839 Priesterexerzitien und Volksmissionen in Steinerberg. Im
Dezember war Mission in Schwyz (Hist. Coll. 149 f.). 1840 wurden für auswärtige,

103



1844 für ein Jahr nach Schwyz, während P. Burgstahler erst 1846 als letzter

Rektor im Kollegium eingesetzt wurde. Diese drei Patres waren auf
ihrer Missionstätigkeit dem besonderen Hasse der Gegner ausgesetzt. Ihre
Predigten wurden bespitzelt und in Entstellungen und Verdrehungen der
liberal-radikalen Blätter lächerlich gemacht. Man scheute sich nicht, ihnen
Unsittlichkeit, niedere Gesinnung und politische Wühlarbeit vorzuwerfen.94

Die Patres waren sogar gezwungen, gegen eine von liberal gesinnten
Luzerner Geistlichen verfaßte anonyme Flugschrift zu protestieren, welche

ihre in Sursee gehaltenen Predigten in entstellter Form veröffentlicht
hatten.95

Waren die Schwyzer Jesuiten in der katholischen Oeffentlichkeit
weniger bekannt, so leisteten sie doch wertvolle pastoreile Kleinarbeit.
Neben der Seelsorge im Beichtstuhl der Kapelle an Samstagen, Sonn- und
Feiertagen, gingen sie unermüdlich Kranken und Sterbenden nach96,
besonders auch ihren kranken Schülern. Schwer war der Gang zu sterbenden
Studenten. Kurz nach der Eröffnung der Schule starb ein Thurgauer am
12. Dezember 1836, nach kaum sechstägigem Unwohlsein einer aus Uri.
Beidemale war der Genuß verdorbenen Weines die Todesursache. Auch
in späteren Jahren gab es unter den Schülern vereinzelte Todesfälle.97 Die
Krankenseelsorge wurde besonders anstrengend in den Jahren 1838 auf
1839 und 1843, als die Grippe viele Leute ergriff.98 Stets konnten sich dabei

die Patres am tiefgläubigen, einfachen Wesen der Bevölkerung erbauen,
die mitten in Armut und Trübsal das Gottvertrauen nicht verlor.99 Ihre
Sorge galt auch den Armen und den Pilgern, die jederzeit Unterstützung
und Aufnahme fanden. Eine große Liebestätigkeit entfaltete das
Jesuitenkollegium zur Zeit großer Not und Teuerung im Herbst und Winter
1846/47. Die Regierung befaßte sich öfters mit der Beratung der
Maßnahmen zur Linderung der Lebensmittelknappheit.100 Die Gegner benützten

auch diese Gelegenheit, um den Jesuiten ohne Grund vorzuwerfen,
daß sie «während diesen langen Monaten der Theuerung und Armennoth
an die Armen unserer großen volkreichen Gemeinde weder an Geld noch

sogar ausländische Pilger Missionen gehalten/ Auch in den kommenden Jahren predigten
die Patres von Schwyz öfters in Steinerberg. Dieses blühende religiöse Leben war vor
allem Kaplan Josef Meinrad Holdener zu verdanken, einem seeleneifrigen und
frommen Priester. Seit 1833 war er Kaplan, wurde 1853 Professor im Knabenseminar

in Chur und wirkte 1861 bis 1866 als Religionslehrer an der Realschule und
am Obergymnasium des Kollegiums Schwyz. Zugleich war er Präsident der
Marianischen Kongregation. Seit 1866 war er wieder Kaplan in Steinerberg, wo er am
4. Dezember 1892 starb (SKZ 10. Dezember 1892).

94 Besonders charakteristisch: SR 16. Nov. und 28. Dez. 1841, 28. Jan. 1842.
9ä Eidg. 21. Oktober 1842: «Missionspredigten der ehrw. Väter aus der Gesellschaft

Jesu — P. Burgstahler, P. Damberger, P. Schlosser, gehalten in der
Pfarrkirche zu Sursee, K. Luzern, vom 1. bis 10. Jänner 1842. Getreu nachgeschrieben
von mehreren Zuhörern, Luzern bei A. Petermann». (Kommentar dazu: SR 14.
Oktober 1842; Proteste der Jesuiten: SKZ 10. September 1842, und des Bischofs: Strobel,

Dok. 165).
98 Litt. Ann. 1837—1846.
97 Litt. Ann. 1838/39; Hist. Coll. 40.
98 Litt. Ann. 1838/39; Hist. Coll. 49; Hist. Prov. 1843 (S. 259).
99 Litt. Ann. 1836/37—1845.

490 SV 6., 20., 30. Oktober und 15. Dezember 1846, 29. Januar und 19. Februar 1847.

104



an Speise auch nur eines Kreuzers werth abgereicht» hätten.101 Dieselben
lügenhaften Anschuldigungen mußte das Kloster Einsiedeln hören, obwohl
es bedeutende Ausgaben aufweisen konnte.102 Auch die Jesuiten in Schwyz
beteiligten sich rege an der Linderung der Not. Wochenlang teilten sie an
manche Hausarme und Kranke Speise aus. Geld spendeten sie überall.
Rektor Burgstahler traf bei seiner Ankunft 1846 ein armes und mittelloses
Kollegium an. Nur das Wohlwollen seiner Freunde half ihm aus der Not.
Geschenkweise erhielt er gegen 4000 Schweizerfranken, die nun zum
größten Teil an die Armen des Fleckens verteilt wurden, welche scharenweise

an der Pforte bettelten.103 «Ueberdies geben sie tagtäglich an der
Pforte 30, 40 bis 60 und 70 Personen zu essen, sodaß in diesen Monaten
gegen 6000 Portionen Suppe und andere Speisen ausgetheilt worden sind»,
berichtete das «Schwyzer Volksblatt».104

Die Patres entfalteten an Sonn- und Festtagen in der Schwyzer
Pfarrkirche eine rege Predigttätigkeit.105 1841/42 predigten sie am Stephanstag,
an Ostern, am Dreifaltigkeitssonntag und am zweiten Jubiläumstag. Dazu
kamen noch Predigten aus Anlaß der Kirchweihe in Steinerberg, am Peterund

Paulstag in Sattel, am Jakobusfest in Steinen und an den Muttergottesfesten

in den umliegenden Kapellen und in den Kirchen der Nachbarorte.
Sie erteilten geistliche Uebungen an die Weihekandidaten, deren Examination

ihnen übertragen wurde, nachdem der bischöfliche Kanzler Riesch sie
im September 1839 darum gebeten hatte. Allerdings sollte es sich dabei nur
um die «examinatio in doctrina», nicht aber um die «examinatio de ad-
missione» handeln, denn diese müsse, wie Schwyz betonte, ganz dem
Bischof überlassen bleiben.106

Als Exerzitienmeister betreuten sie auch die Frauenklöster in Steinerberg107

und St. Peter auf dem Bach in Schwyz108. Einige Dominikanerinnen
wünschten schon 1842 anläßlich des Jubiläumsablasses Papst Gregors XVI.
einen Jesuiten als Beichtvater, die meisten jedoch gingen zum «Ordinari-
Beichtvater».109 1846 hielt ihnen Rektor Burgstahler Exerzitien auf besonderen

Wunsch des Nuntius Alessandro Macioti (1845—1848), der im März
Einsiedeln und Schwyz besucht hatte.110 Am Passionssonntag, den 29. März,
begannen die hl. Uebungen mit einer Vorbereitung nachmittags halb zwei
bis halb drei Uhr. Während 10 Tagen waren täglich drei Vorträge des

Exerzitienmeisters, zwei am Vormittag und einer am Nachmittag.
Nachmittags um halb zwei Uhr war gewöhnlich Unterricht. Nach jedem Vortrag

mußten die Schwestern eine halbe Stunde in der Zelle betrachten, so

494 SV 13. April 1847.
492 SV 4. Juni 1847.
493 Hist. Prov. 1846 (S. 465).
494 SV 13. April 1847.
405 Litt. Ann. 1837/38.
406 BAC, Drach an den bischöfl. Kanzler am 30. September 1839.
497 Litt. Ann. 1842/43, 1846/47.
408 Litt. Ann. 1845/46.
499 KSP Chron. 97.
449 Nachfolger des Nuntius Girolamo d'Andrea, der seit dem 27. Januar 1843 wieder

in Luzern residierte, am 31. Oktober 1845 nach Rom zurückkehrte und 1852
Kardinal wurde, t 14. Mai 1868. Berichte über den Besuch in Einsiedeln und
Schwyz: BAB Nunz. Svizz. 11. März 1846.

105



daß Vortrag und Betrachtung zusammen eine Stunde ausmachten. Vom
2. April an hörte P. Rektor in der Zwischenzeit die hl. Beichten. Aus
diesem Grunde war kein öffentliches Chorgebet. In diesen Exerzitien
geschah es auch, daß Schwester Raimunda Kennel von Schwyz austreten
wollte, und in dieser Angelegenheit P. Rektor ihren unglücklichen Seelen-
zustand offenbarte. Am 28. April berichtete der Exerzitienmeister dem Nuntius,

es wäre eine große Wohltat, die Schwester von ihren Gelübden zu
lösen, da sie nicht nur selber unglücklich sei, sondern auch den
Mitschwestern zum Aergernis werde.111 Sie konnte das Kloster verlassen.112
Seit diesen Exerzitien war es der Wunsch vieler Schwestern, die Jesuiten
als Beichtväter behalten zu dürfen oder wenigstens von Zeit zu Zeit ihren
Unterricht zu erhalten, wie es früher geschehen war. Obwohl der Nuntius
nach der Visitation erlaubte, daß P. Rektor diesen Unterricht erteile,
entstanden unter den Klosterfrauen Meinungsverschiedenheiten. Einige glaubten,

es sei für den ordentlichen Spiritual beleidigend, wenn ein anderer
den Unterricht erteile. Auch müßten dann zwei Geistliche entlöhnt werden.

Daher überließ der Nuntius auf Bitten der Schwestern den Unterricht

auch inskünftig dem Beichtvater.113 Die Jesuiten amteten seither als
« confessionarii extraordinarii ».

Besondere Erwähnung verdient der von Töchtern des Ortes gegründete
und von einem Jesuitenpater des Kollegiums geleitete Missionsverein. Dieser

Verein war im Zusammenhang mit den sog. Kölner Wirren entstanden,
die durch die Verhaftung des Bischofs Clemens August v. Droste zu Vi-
schering ausgelöst wurden, da dieser erklärt hatte, daß bei gemischten
Ehen ohne die Gewährleistung katholischer Kindererziehung vom
Geistlichen nur passive Assistenz geleistet werden dürfe. Unter dem Eindruck
dieser Ereignisse gründeten Jungfrauen von Köln einen eigenen Verein,
dessen Mitglieder versprachen, keine gemischte Ehe einzugehen. Den
Missionsverein bestätigte Papst Gregor XVI. 1843, und Papst Pius IX. dehnte
1850 alle Privilegien auf Frankreich, Deutschland und Italien aus.114

Es mag auf den ersten Blick erstaunen, daß Rektor Burgstahler 1847
auch im Kloster Engelberg Exerzitien gab, wahrscheinlich für Weltpriester.115
Es war jedoch nicht das erste Mal, daß Jesuiten in einem Benediktinerkloster

wirkten. 1840 machten selbst die Einsiedler Patres geistliche Uebungen

unter der Leitung eines Jesuiten.116 Damals wie auch 1841 versammelten
sich Weltpriester auf ausdrücklichen Wunsch des Abtes Cölestin zweimal

in Einsiedeln, um unter Leitung der Patres Burgstahler und
Damberger Exerzitien zu machen117, die natürlich von einer gewissen Presse
als Wühlarbeit bezeichnet wurden.118 War auch die geistige Struktur der
beiden Orden verschieden, so betonten sie doch in diesen entscheidungsvollen

Jahren das Gemeinsame und ließen alle Unterschiede in den Hin-

111 BAB Nunz. Svizz. 28. April 1846.
142 BAB Nunz. Svizz. 16. Mai 1846; KSP Chron. 137 f.
"3 KSP Chron. 148 ff.
114 Hist. Prov. 1841 (S. 104); LThK III (1959) 577.
145 Litt. Ann. 1846/47.
116 SKZ 28. November 1840; Henggeler, Abt Cölestin 337 ff.
1,7 SKZ 24. Juli 1841; Henggeler, Abt Cölestin 340.
118 SR 10. August 1841 und 26. November 1841.

106



tergrund treten. Gelegentlich mochte es zu Spannungen kommen. So im
Sommer 1844 zwischen Einsiedeln und Schwyz, weswegen Abt Cölestin
von Einsiedeln im Juni 1844 am Einzug ins neue Kollegium nicht teilnehmen

wollte. Viele Unstimmigkeiten waren aber auf die Umtriebe der Feinde
der Religion und der Feinde von Einsiedeln und Schwyz zurückzuführen,
denen «daran gelegen ist, solche Uebelstände hervorzurufen und zu
unterhalten», schrieb P. Waser am 8. September 1844 an den Abt.119 Er beschwor
den Abt, ihm den Grund des Zerwürfnisses zu nennen und am guten Willen
der Schwyzer Jesuiten nicht zu zweifeln, denn «wir fühlen es lebhaft,

wie sehr wir insbesondere Ew. Hochw. Gnaden und Hochdero ehrw.
Stifte verbunden sind. Und nicht allein werden die Obern der Gesellschaft
immer wachen, daß diese Verbindlichkeit von allen ihren Untergebenen
stets anerkannt bleibe, sondern sie wünschen auch aufrichtig, dieselbe bei
jedem Anlasse öffentlich zu beurkunden».120 Die «Schweizerische Kirchenzeitung»

vom 28. November 1840 zeichnete die allgemeine Grundhaltung
treffend mit den Worten: «Die Herren Kapitularen des Stiftes Einsiedeln
wissen es sehr gut, wer die VV. Jesuiten waren und nicht waren, sind
und nicht sind; sie wissen, daß die Söhne Benedikts und die Söhne Loyolas
einem Herrn und einer Kirche dienen; sie wissen, was jeder der beiden

Theile nach seinem Institute zur Förderung der Ehre Gottes und
zum Heile der Menschen zu leisten haben. Ueber kleinliche Eifersüchteleien

setzen sie sich weit weg, und halten fest an dem apostolischen Grundsatze:

«Dummodo Christus praedicetur — wenn nur Christus gepredigt
wird».121 Das war eine würdige Antwort auf die Kritik der radikalen
Blätter an den Exerzitien in Einsiedeln.

Der Ausgang des Jahres 1847 brachte das Ende der seelsorgerlichen
Tätigkeit der Jesuiten in Schwyz und in der Eidgenossenschaft. Die
Schweizerpatres hatten nun Gelegenheit, als Verbannte außerhalb ihrer Heimat
zum Heile der Seelen zu wirken.

2. Das Gymnasium und Lyzeum

Die Bildungsgrundlagen der schweizerischen Jesuitenkollegien
im 19. Jahrhundert

Der Jesuitenorden übernahm von Anfang an als Teilaufgabe seiner
weltmissionarischen Sendung die Ausgestaltung eines höheren katholischen
Schulwesens.1 Er ersetzte dem Katholizismus die Schulen, welche ihm
infolge der Reformation hauptsächlich in den Städten verloren gegangen
waren, und verhalf der katholischen Reform auf dem Gebiete der Schule
zum Durchbruch. Die allgemeinverbindliche Ordnung für alle Jesuitenschulen

bezeichnete die «Ratio atque Institutio Studiorum Societatis Jesu»

419 StAE A. BV 45.
129 a. a'. O.
424 SKZ 28. November 1840.

4 Eine knappe Zusammenfassung über das Schulwesen der Gesellschaft Jesu
bieten: Stierli 193 ff.; Becher 176 ff.

107



«Ratio studiorum» oder Studienordnung) von 1599.2 Die erste Ausgabe
in Deutschland erschien bereits 1600. Die Studienordnung erhob keineswegs

den Anspruch, eine originelle Neuschöpfung im Schulwesen zu sein.
Die Leitideen für den Gymnasialunterricht stammten vor allem aus den
niederländischen Humanistenschulen. Hauptsächlich zwei antike Schriftsteller

waren das Fundament für die humanistische Bildung des 16. Jahrhunderts:

Marcus Fabius Quintilianus (35—95 n. Ch.) mit seinen «Institutiones
oratoriae» zur Heranbildung junger Redner und Marcus Tullius Cicero
(106—43 v. Ch.), der im Mittelpunkt des ganzen Gymnasialunterrichtes
stand. Die Studienordnung wuchs ganz aus dem Bildungsideal des
Humanismus und der Renaissance heraus, deren höchstes Ideal die «elo-
quentia latina modo et stilo Ciceronis» war, schöpfte aber in allem ihr
letztes Ziel aus der katholischen Weltanschauung, denn nach der ersten Regel

sollten Rektor, Studienpräfekt und Professoren «ihre Schüler zum
Dienste Gottes und zur Uebung Gott wohlgefälliger Tugenden begeistern
und darauf hinwirken, daß die Schüler all ihren Studien die Richtung
auf dieses Ziel geben».3 Die Studienordnung gewährleistete eine planvolle
Erziehungs- und Unterrichtspraxis mit strenger Stoffeinteilung, straffer
Konzentration und klarer Methode, wuchs aber über alles Heidnische und
Reformatorische hinaus zur Bildung der ganzen katholischen Persönlichkeit;

denn erstrebt wurde nicht bloße Wissensvermittlung und rein
intellektuelle Bildung, sondern «von der Ordensidee her ein ganzheitliches
Erziehungsziel: die Formung des selbständigen, überzeugten Christen», der
befähigt war, ausgezeichnete Leistungen im Leben zu vollbringen. Die
wissenschaftliche Bildung wurde innigst verbunden mit der religiösen und
charakterlichen Schulung. Entsprechend den Bedürfnissen der Zeit und
dem universalen Erziehungsziel schenkte der Orden dem humanistischen
Gymnasium seine besondere Aufmerksamkeit, «um eine geistig wache
Jugend in den wichtigsten Jahren der Entwicklung und Entscheidung
formen zu können».4 So gelang es den Jesuiten, «eine neue Schulform zu
schaffen, die über die Grenzen der Länder hinweg länger als ein Jahrhundert

der abendländischen Kultur und Wissenschaft ein einheitliches
Gepräge gab. Noch wichtiger und bedeutsamer ist es, daß dadurch die
Gebildeten religiös geformt wurden und in ihrer eigenen Person, in ihren
Familien, in Gemeinde und Staat als Katholiken lebten und wirkten».5
Die Studienordnung von 1599 hatte Geltung bis zur Aufhebung des
Ordens 1773. Nach seiner Wiederherstellung 1814 fand die Gesellschaft Jesu
auf dem Gebiete der Erziehung und der Schule gründlich veränderte
Verhältnisse vor, die jetzt mit voller Schärfe hervortraten. Von der Aufklä-

2 Zur Geschichte der «Ratio studiorum» vgl. Duhr, Studienordnung 3 ff.; Duhr,
Geschichte II, 1, 494 ff.; Albert Heitlinger, Ueber die alten Jesuitenkollegien und
ihre Pädagogik, Kollegbrief St. Blasien (Weihnachten 1954) 16 ff.; Albert Heitlinger/
Wilhelm Peitz, Vom Werden und Wesen der Ratio studiorum, 1936 (Manuskript);
Michael Pachtler, Ratio studiorum: Monumenta Germaniae Paedagogica, Berlin
1887/94 (4 Bde.); Josef Dolch, Lehrplan des Abendlandes, Ratingen 1959, 235—242.
Texte der Studienordnungen von 1599 und 1832 bei Duhr, Studienordnung 177 ff.

3 Erste gemeinsame Regel für alle Lehrer höherer Lehranstalten (Duhr,
Studienordnung 198).

4 Stierli 195.
5 Becher 189.

108



rung mächtig gefördert, trat im 18. Jahrhundert in Deutschland ein neues
Bildungsideal an die Stelle des alten: Tieferes Verständnis und gewandtere
Beherrschung der Muttersprache erwartete die Zeit vom Gebildeten
anstatt der «eloquentia latina«. Das Schrifttum des eigenen Volkes begehrte
Einlaß in die Schulen, und die Geschichte wie auch die Realfächer
verlangten größere Pflege. Die alten Sprachen wollten nicht mehr allein zur
Erlernung der Fertigkeit in der Nachahmung verstanden werden,
sondern ihre Lektüre mußte mithelfen, Geist, Urteil und Geschmack zu
bilden. Die meisten Jesuitenkollegien hielten nun «zu lange und zu ausschließlich

an dem frommen Humanismus fest, der im Klassizismus erstarrt war».6
Als die Jesuiten zu Beginn des 19. Jahrhunderts auch in der Schweiz ihre
alten Niederlassungen zurückerhielten, vorerst im Wallis (1805/10), dann
in Freiburg (1818), war es dringend notwendig, die alte Studienordnung
den neuen Verhältnissen anzupassen. 1821 erging an die Provinzen die
Aufforderung, «die Studiengebräuche der einzelnen Länder zu sammeln
und die daraus sich ergebenden Wünsche und Vorschläge nach Rom zu
senden».7 Nachdem die oberdeutsche Vizeprovinz durch den Ordensgeneral
Alois Fortis am 13. September 1826 zur Provinz erhoben worden war,
gingen aus der Schweiz eingehende Berichte und 1829 sogar Reformvorschläge

ein.8 Die 21. Generalkongregation 1829 drängte auf Beschleunigung
der Arbeit und General Roothaan lud am 29. Mai 1830 mit einem
Rundschreiben an die Provinzobern einige Patres auf den September nach Rom
ein, um die Vorschläge der Provinzen mitzubringen. Die Schweizerprovinz
reichte am 4. Oktober 1830 neue Studienvorschläge ein. «Stark betonte der
General, daß es sich nicht um eine neue Studienordnung handle, sondern
die alte sei unserer Zeit anzupassen».9 1832 lag die geänderte «Ratio
studiorum» vor und wurde nach Prüfung durch die Ordensleitung den
Provinzen zugestellt zur «einstweiligen Beobachtung und Erprobung». Im
Herbst 1833 fand in Freiburg eine Provinzversammlung aller drei Kollegien

(Sitten, Freiburg und Brig) statt unter der Leitung des Provinzials
Georg Staudinger, die über die Einführung der neuen Studienordnung
beriet.10 Die Entscheidungen wurden niedergelegt in den «Annotationes ad
Studia iuxta rationem studiorum editam anno 1832 moderanda in
Provincia Germaniae superioris». Eine größere Einheitlichkeit auf verschiedenen

Gebieten unter diesen drei Kollegien fand ihren Ausdruck in der
1834 im Wallis eingeführten Feier zur Eröffnung des Schuljahres und in
der zweimal jährlich stattfindenden feierlichen «Proclamatio progressus»
in der Aula. Die Vorschriften der neuen Studienordnung erlangten aber
erst seit 1835 und nur teilweise Geltung, wurden in der Folgezeit nie
abgeändert, nie von einer Generalkongregation bestätigt und vermochten
sich trotz mancher Zugeständnisse an die neue Zeit nicht durchzusetzen.
Sie nahm jedoch vermehrte Rücksicht auf die Anforderungen des
praktischen Lebens und fiel auf durch die große Zahl altklassischer Schrift-

8 Schnürer 180.
7 Duhr, Studienordnung 21.
8 Duhr, Geschichte IV, 1 320 ff. (Anpassung an die neue Zeit in den Kollegien

der Schweiz).
9 Duhr, Studienordnung 21.

49 Pfülf 239 f.

109



werke, die in den Schulen gelesen werden sollten.11 Für das Wallis schrieb
Provinzial Simmen am 13. Juni 1841 einen «Ordo scholarum et auctorum in
Vallesia» vor.12 Noch 1842 erschien für das Kolleg in Freiburg ein neuer
Studienplan, der ein ganz anderes Bild bot als jener von 1834.13 Es darf
wohl gesagt werden, «daß an allen Kollegien, welche die Jesuiten im
Laufe der Zeit in der Schweiz übernahmen, die Studien um ein Bedeutendes

gehoben wurden».14 Unverrückbar hielt auch die verbesserte
Studienordnung am Klassensystem für das Gymnasium fest.15 Darnach gab
ein Lehrer in einer Klasse alle oder die meisten Fächer, während nach
dem Fächersystem die Lehrer entsprechend den Fächern bestellt wurden.
Hauptgrund für die Wahl des Klassensystems war die Förderung der
Erziehung16, denn so konnte der Lehrer auf die Schüler besser einwirken und
die einzelnen Charaktere besser erkennen; Achtung und Liebe zum Lehrer
wuchsen und dessen Einfluß auf das spätere Leben war auch größer.
Beim Wechsel der Lehrer mit abweichenden Grundsätzen und Methoden
bestand die Gefahr, daß «was der eine aufbaute, der andere oft unwillkürlich
niederriß«. Ein Mangel an Fachkenntnissen des Lehrers wurde
ausgeglichen durch den Vorteil einer einheitlichen Erziehung, denn der Unterricht

durfte nicht auf Kosten der Erziehung gefördert werden. Ein Schüler
konnte ja erst in eine höherer Klasse aufsteigen, wenn er den Stoff der
vorausgehenden Klasse beherrschte.

Die Auseinandersetzung um die Schulmethode war nichts anderes als ein
Kampf um das humanistische Gymnasium und setzte in Freiburg gegen
Ende des Jahres 1833 ein, im Wallis 1841. An beiden Orten war die
Jesuitenberufung eine staatliche Angelegenheit gewesen. Nun wurde offenbar,

wie verhängnisvoll sich der Einfluß einer liberalen Regierung auf
ein Jesuitenkollegium auswirken konnte, denn Freiburg stand 1831—1839
und das Wallis 1839—1843 unter liberalem Regiment. Am 21. Oktober 1833
erhielt Rektor Drach in Freiburg ein Schreiben des Erziehungsrates, der
vor allem den «Primat der modernen Sprachen und die Ersetzung des
Klassensystems durch das Fachsystem» wünschte.17 Es waren genau die
Forderungen der liberalen Kreise. In einer gründlichen Denkschrift18 ging
der Rektor auf die einzelnen Vorwürfe ein, lehnte das Fachsystem
wenigstens für das Gymnasium grundsätzlich ab, forderte aber am Lyzeum
die Errichtung von Lehrstühlen für Chemie, angewandte Mathematik,
deutsche und französische Literatur. Das Klassensystem passe sich den

14 a. a. O. 250 f.
12 a. a. O. 241; vgl. Imesch, Zur Geschichte des Kollegiums in Brig. Festschrift

zu dessen zweihundertfünfzigjährigem Bestehen 1662—1912, Brig 1912, 62 f.
43 Pfülf 254.
14 a. a. O. 255.
15 Duhr, Studienordnung 98 ff. Im 16. Jahrhundert waren zwei Unterrichtsmethoden

vorherrschend. Nach dem «modus italicus» gab jeder Lehrer sein bestimmtes
Fach. Der Hörer wählte selbst seine Vorlesungen aus, hatte also größere Freiheit
und Beweglichkeit in der Wahl der Fächer. Der «modus parisiensis» bevorzugte das
Klassensystem, in welchem die Schüler nach Alter und Vorbildung geschieden
waren. Ignatius trat für den «modus parisiensis» ein und baute ihn aus. (Vgl. Paul de
Chastonay, Die Satzungen des Jesuitenordens, Einsiedeln 1938, 120).

48 Duhr, Studienordnung 100 f.
17 Strobel 55 f.
18 Vgl. Strobel, Dok. 103; SKZ 22. November 1834.

110



Fähigkeiten des menschlichen Verstandes an und führe nicht zu frühreifen
Scheinerfolgen. Nach Drach lernte der Schüler eine Fremdsprache als Ganzes

begreifen; er lernte auch seine eigene Sprache, den Briefstil, das
Griechische, die heiligen Schriften, die Kirchengeschichte, die alte, die
römische, die Schweizergeschichte, die Mythologie, die alte und neue
Erdbeschreibung, die Rechnung, die Anfangsgründe der Mathematik und auch
die schönen Künste. Diese Methode vermittelte auch eine universale
Bildung. Die Hauptsache jedoch bestand darin, daß dem Schüler «der ganze
Kurs der christlichen Lehre und des religiösen Unterrichtes» beigebracht
werden konnte, «daß ferner die Keime des Bösen in ihm ausgerottet und
dafür christliche Tugend und edle Gesinnungen ihm eingepflanzt» wurden.

Indessen mußten doch Konzessionen gemacht werden, besonders auf
naturwissenschaftlichem Gebiete. Dem Unterricht in der deutschen
Muttersprache wurde vermehrte Aufmerksamkeit geschenkt. Demgegenüber
fällt die Vernachlässigung der Schweizergeschichte auf.19 Das «starre
Festhalten z. B. am Latein als Unterrichtssprache, nicht nur in den
philosophischen Fächern, erscheint trotz der vielen beigebrachten Gründe als
unverständlich und als unfruchtbare Obstruktion»20; einigermaßen verstehen

ließ es einzig «die internationale Zusammensetzung der Schülerschaft».21
Im Wallis begannen die Angriffe gegen die Jesuitenkollegien am 24. Mai

1841,als die Budgetkommission anstelle des Klassensystems das Fachsystem
verlangte.22 Die Liberalen im Großen Rat wollten eine radikale Umänderung
der Walliser Gymnasien in Fachschulen. Tatsächlich waren dabei tiefe
weltanschauliche Gegensätze im Spiel, denn «der praktische Realismus und
Materialismus der Liberal-Radikalen stand gegen die idealistische
Weltanschauung ihrer Gegner. Praktische Fachschule gegen das Gymnasium des

christlichen Humanismus». Der Staatsrat verlangte von den Jesuiten ein
Gutachten, das Provinzial Simmen selbst, verfaßte. Noch einmal offenbarte

diese Denkschrift «den unüberbrückbaren Gegensatz zwischen
christlichem Bildungsideal und dem modernen liberalen, das möglichste
Steigerung der Wissensbildung und deren Primat vor der Erziehung
verlangte, während das christlich-humanistische Ideal Einheit von Bildung
und Erziehung mit Betonung der religiös-sittlichen Erziehung anstrebte.
Dieser fundamentale Gegensatz kam in scheinbar so unbedeutenden Fragen
wie Fach- oder Klassensystem zum Ausdruck». Es ging also, wie Strobel
richtig urteilt, «nicht um Rückständigkeit der Jesuitenkollegien.
sondern um verschiedene Grundauffassungen über das Wesen der Mittelschule

und der Erziehung überhaupt». Die Gegensätze zeichnet Strobel
sehr treffend, wenn er betont: «Dem Prinzip der unmittelbaren
Nützlichkeit und der Forderung nach den praktischen Realien stand das Prinzip

der Humanitas gegenüber: hier Spezialistentum schon in der Mittelschule,

dort Universalbildung; hier realistisch-naturalistische Weltanschauung,

dort die des Idealismus in ihren verschiedenen Formen; hier Primat

der Wissensbildung, dort Primat der Erziehung. Das Gerede über
Rückständigkeit der Jesuitenkollegien war kaum berechtigt. Bekannt-

49 Müller, Studentenbriefe 137 f.
29 Strobel 56.
24 Müller, Studentenbriefe 137.
22 Vgl. Strobel 15 ff.

111



lieh hat der Liberalismus überall, auch wo es keine Jesuiten gab, das
humanistische Gymnasium ebenso laut bekämpft».23

Die Jesuitenkollegien hatten für die katholische Schweiz eine große
Bedeutung. Das katholische Volk wußte, daß diese die Träger kirchlicher
Bildung waren. Dieses Bewußtsein trat besonders stark hervor im
Vergleich mit jenen höheren Schulen, die dem liberalen Zeitgeist zum Opfer
gefallen waren. Die «Schweizerische Kirchenzeitung» hob das alles 1839 in
einer ausführlichen Artikelfolge über «Die höheren katholischen
Lehranstalten der Schweiz» hervor.24 Nach ihr konnten die Jesuitenschulen jetzt
den vollsten Triumph feiern, «denn das Resultat rechtfertigt sie aufs
glänzendste gegen die Menge Invektiven, mit denen sie von Seite ihrer Gegner

beehrt wurden». War das Kollegium in Freiburg zu einer Zeit entstanden,

«wo andere gleiche Anstalten nach den gleichen Grundprinzipien
lehrten und sich des besten Rufes und eines starken Besuches zu
erfreuen hatten», verhielt es sich beim Kollegium Schwyz anders. Das
Bedürfnis für diese Anstalt zeigte sich erst, als sich «die Umgestaltung der
alten Lehranstalten immer merkbarer herausstellte». Man dachte besonders
an die Gymnasien in Luzern, Solothurn und St. Gallen. Weshalb gediehen
denn die Lehranstalten der Jesuiten? In erster Linie wegen des religiösen
Geistes. Was sie in dieser Hinsicht von den Schülern verlangten, das übten

sie im eigenen Leben, auch in moralischer Hinsicht. In den
regenerierten Anstalten dagegen verhöhnten die Studenten den Professor auf
dem Lehrstuhl, an einem Ort nannten sie ihn einen Lügner, «worauf
dieser ihnen mit Schweinshünden erwiderte.» In St. Gallen hatten die
Schüler über die Religion gespottet, die Geistlichen beschimpft und sich
in der Kirche ehrfurchtslos und unaufmerksam benommen. Unter den
liberalen Anstalten verdiente am meisten Vertrauen Luzern. Solothurn
war «bei der eigenen Partei in Mißkredit gekommen» und «die Renommisten

in St. Gallen stehen ohne Zweifel noch tiefer». Wenn auch die alten
Sprachen im Vordergrund standen und die Muttersprache erst an zweiter

Stelle kam, so sahen die Jesuiten an den Fortschritten und wachsenden
Ansprüchen der wissenschaftlichen Ausbildung keineswegs vorbei. «Ein
Beweis hievon ist uns, daß die Jesuiten neben der Gelehrtenschule in Freiburg

noch eine französische, in Schwyz eine deutsche Realschule gegründet

haben, um das wissenschaftliche Element am Gymnasium nicht tödten
zu müssen und der Vorbereitung auf das bürgerliche Geschäftsleben doch
genügen zu können». Die Leitung der Kollegien wollte unbedingt an
einer sauberen Trennung zwischen Gymnasium und Realschule festhalten,

um den Charakter des Gymnasiums rein zu bewahren. Sie konnten
es gar nicht verstehen, daß man z. B. in Solothurn mit der humanistischen
Anstalt eine Zentralschule verbinden konnte und bestimmte, daß «die Lehrkurse

an den beiden Anstalten so viel als möglich gemeinschaftlich»
durchzuführen und an «beiden Anstalten das Fachsystem» zur Anwendung
kommen sollte.25 Der Kritiker wies ausdrücklich auf Schwyz hin, wo
Gymnasium und Realschule vollkommen getrennt waren und meinte dann:

23 a. a. O. 17.
24 SKZ 21. und 28. September, 5. Oktober 1839.
25 SKZ 22. Juni 1839.

112



«Die Realschule und Gelehrtenschule sind in Zweck und Methode durchaus

voneinander divergierende Schulen, und wenn sie auch mehrere
Lehrgegenstände dem Namen nach miteinander gemein haben, so sind sie
nach den vorherrschenden Zwecken in der Methode so ganz
voneinander verschieden und bedürfen so sehr einer getrennten Behandlung,
daß sie sich nicht vereinigen lassen, ohne den Nutzen beider Anstalten
zu vernichten.» Das Gymnasium muß «in seiner wissenschaftlichen Tendenz

unverkümmert belassen» bleiben, lautete die Schlußfolgerung.26
Ob dieser grundsätzlichen Unterschiede konnten die Gegner den Jesuitenschulen

nicht gerecht werden. Sie betrachteten das Klassensystem als
veraltet, hielten die humanistische Schule für abgetan und wollten an ihre
Stelle die Realienschule, das Technikum, die Handelsschule setzen, auf Grund
oft eines «wahren Realienfimmels».27 Unter diesem Gesichtspunkt scheint
auch das Urteil Staehelins einseitig zu sein, wenn er meint, durch das
jesuitische Unterrichtssystem sei der katholischen Schweiz «trotz den großen

aufgebrachten Mitteln und den vielen tätigen Kräften kein frischer,
selbständiger Geist eingehaucht worden», sondern sie sei «wie es im Grunde
auch beabsichtigt war, durch sein Wirken aus ihrem geistigen Tiefstand
nur emporgehoben worden in die mit einigen neuzeitlichen Zutaten
versehene mittelalterliche kirchliche Atmosphäre».28 Sehr scharf urteilte
natürlich die damalige radikale Presse über den Schulbetrieb der Jesuiten.

Oberflächlich äußerte sich der «Schweizerische Republikaner»: «Von
den wissenschaftlichen Leistungen des Ordens seit der Mitte der ersten
Hälfte des vorigen Jahrhunderts bis auf unsere Tage, im Vergleich zu den
Fortschritten der NichtJesuiten kann man gar nicht reden.. .», und überall,

wo die Jesuiten hinkamen, «da löschten sie das von Gott gesandte
Licht der Wissenschaft geflissentlich den Andern, den NichtJesuiten, aus
und behielten für sich nur noch eine matte Flamme, welche auch eben nur
die Finsternis sichtbar machte».29 In scharfen Ausfällen kritisierte «Der
Eidgenosse» 1837 einmal die Bildung an den Jesuitenkollegien und
behauptete, daß die deutsche Terminologie ganz unbekannt sei, Vorlesungen
über Geschichte, Literatur und Naturwissenschaften überhaupt nicht
gegeben würden. Für die Zeit, da der Kritiker, ein ehemaliger Jesuitenzögling

von Freiburg, studierte, mochten solche Vorwürfe nicht völlig
unzutreffend sein. Ohne Zweifel schoß er jedoch in seinen Schlußfolgerungen

weit übers Ziel hinaus: «Mögen die Jesuiten manches Gute
haben, das ist gewiß, daß sie mit ihren Schülern nicht ehrlich zu Werke
gehen und daher auch nie dieselben wissenschaftlich bilden Wahr ist und
bleibt: Durch die Aufnahme der Jesuiten wollte man geradezu alle
Möglichkeit eines besseren künftigen Zustandes entfernen; der Kaiser der
Russen sendet die Polen nach Sibirien, die Schwyzer senden ihre Söhne in
die Schulen der Jesuiten — gleichviel!»30 In einseitiger Ueberschätzung des
Fachwissens und des Fachsystems warf dieselbe Zeitung schon nach dem
ersten Schuljahr, als die Lehranstalt in Schwyz noch gar nicht ausgebaut

war, den dortigen Jesuiten vor, die Jugend zu verführen und «mit

28 a. a. O. 29 SR 11. Februar 1840.
27 Strobel 59. 39 Eidg. 9. Oktober 1837.
28 Staehelin 28 f.

113



ungründlichem und daher nutzlosem Studium die kostbare Jugendzeit zu
vergeuden«. Zu einer Klassen- und Fächerzahl, wie sie dort bestand, meinte
der «Eidgenosse», genügten nicht bloß vier Jesuiten, die sich anmaßten,
dasselbe geleistet zu haben wie eine andere Schule, wo für diese Arbeit
sechs bis acht Hauptlehrer notwendig seien. Es werde bloßer Schein
verbreitet und «der Zweck ist kein anderer, als Leichtgläubige zu täuschen,
die Folge aber, daß Schüler ohne wissenschaftliche Grundlage. das
Gymnasium verlassen».31 In Berufung auf das Beispiel Freiburgs behauptete
«Der Eidgenosse«, daß die Jesuiten die andern Talente niederhielten oder
zu ihnen hinüberzögen. In Freiburg sei «in der neueren Zeit kein einziger
ausgezeichneter Mann weder in das Staats- noch ins Kirchenleben
hinübergetreten. Aller geistige Schwung beim Volke und bei der Geistlichkeit

ist gelähmt, alles wissenschaftliche Streben ausgestorben».32 Natürlich

galt die Lehrtätigkeit des Ordens als zweckgebunden. Aber waren
denn die liberalen Kulturvertreter weniger «zweckgebunden», wenn sie
an den unaufhörlichen Fortschritt der Menschheit glaubten und die
Oberhoheit eines katholikenfeindlichen Staates über alle Lebensgebiete als Ziel
ihres Strebens betrachteten? Die bedeutenden Gelehrten aus den Orden
wurden dagegen von der jesuitenfeindlichen Presse einfach totgeschwiegen.33

Den Jesuiten als Lehrern wurde oft vorgeworfen, daß der Orden damals
keinen eigentlichen Lehrstand kannte und die Lehrtätigkeit nur eine
Stufe im eigenen Lehrgang der einzelnen Ordensmitglieder war, indem die
Scholastiker, nach Abschluß des Noviziates und eines dreijährigen
Studiums der Philosophie, in der Schule wirken mußten. Auch Rektorate und
Professuren waren nur Uebergangsstellungen. Auf Kosten der Beherrschung

des Lehrgegenstandes und zum Nachteil der Schüler «gab man
eben schlecht und recht weiter, was man selbst empfangen hatte, und
dadurch wurde gewiß die Materie nicht lebendiger, noch weniger neue
Erkenntnis zutage gefördert».34 Diese Kritik war für manche Fälle sicher
berechtigt, trifft aber nicht allgemein zu. Die Ausbildung der Jesuiten
am Schwyzer Kollegium durfte bestimmt als genügend bezeichnet
werden.35 Nach dem Gymnasium kam der Jungmann ins zweijährige Noviziat
der Gesellschaft Jesu, wo er zu ernster Religiosität, Gehorsam, Langmut und
Geduld erzogen wurde, alles Voraussetzungen einer erfolgreichen
Lehrerpersönlichkeit. Sie erhielten eine theoretische und praktische Ausbildung
in der Katechetik und mußten oft selber Religionsunterricht erteilen.
Umgangssprache war Latein und öfters fand eine Weiterbildung in
Latein, Griechisch und in der Muttersprache während des Noviziates statt.
Nach dem Noviziat folgte eine ein- bis dreijährige Wiederholung der
Gymnasialstudien mit besonderer Berücksichtigung der Poetik, Aesthetik und
Rhetorik, und in den drei Jahren Philosophiestudium mit den Fächern
Logik, Physik, Ethik und Mathematik erhielt er eine theoretische Schulung

31 Eidg. 27. November 1837; vgl. Eidg. 27. und 30. März 1840.
32 Eidg. 26. August 1842.
33 Vgl. Schnürer 228 ff.; Koch 1856 ff.; Stierli 196 ff.; Becher 379 ff. Vom

Umfang jesuitischer Gelehrsamkeit legt auch Sommervogel beredtes Zeugnis ab.
34 Staehelin 28.
35 Zum folgenden Koch 134 ff. Zur charakterlichen und wissenschaftlichen

Vorbildung der Jesuiten vgl. Duhr, Studienordnung 34 ff.

114



mit Uebungen rein pädagogischen und auch praktischen Wertes. Latein
war die Vortrags- und Umgangssprache in beiden Kursen. Disputationen
über philosophische und theologische Fragen dienten der Vertiefung des
Stoffes. Die Lehrvorträge des Studierenden in den Akademien und die
Ausarbeitung von Einzelfragen der verschiedenen Fächer erweiterte den
Gesichtskreis und gab eine Fertigkeit in der Formulierung und in der
Auffassungsgabe, die in der Schulstube nur von Vorteil sein konnte. Dazu
kamen wahrscheinlich wie in den Jahren vor der Ordensaufhebung Ue-
bungskurse und Seminare, sowie Repetitionskurse für humanistische
Studien.36 Gegen Schluß des dritten Philosophiejahres erhielten die künftigen
Lehrer von einem erfahrenen Schulmann dreimal wöchentlich eine Einführung

in Theorie und Praxis des Unterrichtes. Auch an gymnasial-pädagogischen

Schriften, welche den künftigen Lehrer in seine Aufgabe
einführten, fehlte es nicht.37 Verschiedene Provinzen hatten noch besondere
Bestimmungen zur Vorbildung eines guten Lehrernachwuchses. In der
straffen Studienordnung besaß der junge Magister eine feste Richtschnur
und der alle vierzehn Tage stattfindende Besuch des Unterrichtes durch
den Studienpräfekten ergab eine ständige Ueberwachung der Methode
und der Leistungen.38 Nach dieser Vorbereitung wurden die ca. 23jäh-
rigen Scholastiker oft in die Kollegien geschickt zur Prüfung auf ihre
Eignung zum Lehramt und zur Jugendbildung. Als «Magistri» betreuten
sie die untersten Klassen des Gymnasiums und mit dieser «Vorbildung
von durchschnittlich sieben Jahren... durfte ihm meist wohl getrost
eine der untern Gymnasialklassen»anvertraut werden. In den oberen Klassen
jedoch und vor allem im Lyzeum wurden ausgebildete Lehrkräfte eingesetzt,

die sehr oft nach den anschließenden vier Jahren Theologie noch
Spezialstudien in weltlichen Wissenschaften, wie Philosophie, Pädagogik,
Mathematik, Geschichte usw. gemacht hatten. Der große Wechsel im
Lehrerbestand bezog sich also meistens auf die unteren Klassen, was sich
auch im Schwyzer Kollegium bemerkbar machte. Da indessen die Studienordnung

den Unterrichtsstoff der Klasse vorschrieb, an den sich der jeweilige

Lehrer zu halten hatte, war eine Gewähr für den regelmäßigen
Fortgang der Studien und der Erziehung gegeben. An den Normen konnte
der einzelne Lehrer nicht rütteln. Auch blieben Rektor und Studienpräfekt
vielfach lange Jahre, wenn auch nicht immer in demselben Kolleg, in
ihren Stellungen. Die reiche Erfahrung dieser Männer kam den ihnen
untergeordneten Lehrern zugute.39 Neben 14 Magistri wirkten im Laufe der
Jahre 21 Patres als Lehrer in Schwyz, wovon 11 Ausländer und 10 Schweizer.

Die oberste Hausleitung lag fast immer in den Händen von Rektor
Drach und Studienpräfekt Waser, was ohne weiteres die Tradition sicherte.
Diesen Männern blieb dank ihrer Kenntnis der verschiedenen Ortsgewohnheiten

— Drach stammte aus dem Aargau und Waser war Innerschweizer ¦—
eine vernünftige Anpassung durchaus nicht fremd. Während sich der Rektor
mehr um die äußere Verwaltung und allgemeine Leitung des Kollegiums
zu kümmern hatte, mußte der Studienpräfekt ein Mann sein, «der in der

38 Duhr, Geschichte II, 2 554; III 275 ff.; IV, 2 479.
37 Duhr, Studienordnung 34 ff.
88 Koch 1713.
39 Duhr, Studienordnung 43.

115



Literatur und in den Wissenschaften ausgezeichnet bewandert, und durch
wahren Seeleneifer und richtiges Urteil für seine Amtsobliegenheiten
vollbefähigt und dessen Beruf darin bestand, das allgemeine Werkzeug des
Rektors zur guten Anordnung der Studien zu sein».40 Nur in den letzten
drei Jahren standen Ausländer dem Kollegium vor, Rektor Minoux während

zwei Jahren und im letzten Jahre Rektor Burgstahler. Von einer
Ausländerherrschaft konnte also kaum gesprochen werden, wurde doch der
wichtige Posten des Studienpräfekten mit Ausnahme des Jahres 1844/45

von P. Waser versehen, der auch Präses der Kongregation war, die im
Leben des Kollegiums von 1844—1847 eine einflußreiche Rolle spielte.

Das Gymnasium

Das Gymnasium, die sog. «studia inferiora», galten als «Vorbereitungsschule

auf die Philosophie und auf das eigentliche Fachstudium, hatten also
dem Jüngling jene Schulung zu vermitteln, die ihn zu einem fruchtbaren
Fachstudium befähigte».41 Diesem vorbereitenden Studium diente die
lateinische Sprache anhand der Schriftsteller des klassischen Altertums.
Zuerst war die Erlernung der Grammatik dieser Sprachen notwendig, dann
mußte der Schüler die Schönheit der Klassiker verstehen und zuletzt sollte
er sich die Kunst der Rede aneignen. Der Schüler mußte in den Grammatikklassen

den richtigen, in der Humanität den schönen und in der Rhetorik
den überzeugenden Ausdruck seiner Gedanken lernen. Aus dieser
Zweckbestimmung ergab sich die Einteilung des Gymnasiums in sechs Klassen,
die jedoch unterschiedlich benannt wurden:

Am schwyzerischen Gymnasium: Andere Benennung:

Principia
Infima classis grammatica, die in zwei Rudimenta
Jahrgänge geteilt war:
Infima grammatica inferioris
et superioris ordinis
Media classis grammatica Secunda classis grammatica

oder einfach «Grammatica»

Suprema classis grammatica Tertia classis grammatica
oder «Syntax»

Prima Rhetorica Classis poetica
oder «Humanität»

Secunda Rhetorica Classis rhetorica

Den eigentlichen Klassen des Gymnasiums wurde während einiger Jahre
eine Art Elementarkursus vorangestellt, «Principia» genannt. Viele
Eltern brachten nämlich solche Schüler ans Gymnasium, die kaum die
Elementarschule verlassen hatten42, weshalb verlangt wurde, daß in die erste

49 Ratio studiorum, Regel für den Provinzial 2 (Duhr, Studienordnung 178).
41 Duhr, Studienordnung 79 ff.
42 Hist. Coll. 42, 54.

116"



Gymnasialklasse nur solche aufgenommen werden, «die das Absolutorium
von den Primarschulen erhalten haben und in die lateinische Formenlehre
vorläufig eingeübt sind».43 Diesem Verlangen wurde anscheinend nicht
entsprochen. Darum sah sich das Kollegium gezwungen, diese zusätzliche
Aufgabe selber zu übernehmen. Um in die erste Klasse des Gymnasiums
eintreten zu können, mußten gewisse Kenntnisse vorausgesetzt werden:
Fertigkeit des Lesens und Schreibens, die Elemente der lateinischen Grammatik

wie die Deklination und Konjugation und die Grundbegriffe der christlichen

Glaubenslehre. Die Prinzipienklasse wurde in Schwyz unter diesem
Namen geführt bis 1840, verschmolz dann mit der Infima grammatica
inferioris ordinis und wurde 1843, als die Sekundärschule aufgegeben werden

mußte, als selbständige Klasse neben den beiden untersten Grammatikklassen

wieder eröffnet. In allen Klassen des Gymnasiums herrschte das
Klassensystem.44

Welches war der Lehrplan am Gymnasium? Es sind nur zwei Ueber-
sichten über die Lehrfächer erhalten, die einen guten, wenn auch lückenhaften

Einblick in den Stoff des Gymnasiums gestatten. Sie lassen immerhin

das Wesentliche erkennen.45 Da der ganze Unterricht auf einer religiösen

Grundlage beruhte, stand in den Jesuitenschulen der Religionsunterricht
an erster Stelle. «Die neue Studienordnung verordnete, besonders in

der Regel für die Gymnasiallehrer, daß je nach der Stufe der Klasse eine
eingehende Erklärung des Katechismus gegeben und darüber von den
Schülern Rechenschaft verlangt werden soll.» Die neuen Gutachten vom
Jahre 1821 forderten mit Recht, «daß der katechetische Unterricht besonders

in den beiden letzten Gymnasialklassen auf die modernen Zeitirrtümer

Rücksicht zu nehmen habe».46 In den Grammatikklassen, und falls
notwendig auch in den oberen Klassen, mußte der Katechismus gelernt werden.

Freitags und samstags wurde abgefragt. Die Religionslehre verfolgte
aber eher praktische Zwecke und war ausgerichtet auf Uebung und
Betätigung des religiösen Lebens. Selbstverständlich durfte auch die theoretische

Grundlage nicht fehlen. Nachdem der Schüler in der ersten Klasse
etwas über den Glauben gehört und das apostolische Glaubensbekenntnis
gelernt hatte, sprach man darnach über die Tugend der Hoffnung, über das
Gebet des Herrn und den Englischen Gruß. Wenn die Zeit es erlaubte,
begann die Erklärung des Glaubensbekenntnisses. Daran schloß sich in der
zweiten Klasse die Lehre über die Buße, letzte Oelung, Priesterweihe und
Ehe aus der Sakramentenlehre an, und das Kapitel über die christliche
Gerechtigkeit, d. h. «das Böse, welches zu vermeiden, insbesondere die
sieben Hauptsünden und die Sünden in den heiligen Geist; und das Gute,
welches zu wirken ist, vorzüglich von dem Gebete». Die dritte und vierte
Klasse beschäftigte sich mit den restlichen drei hl. Sakramenten oder
behandelte die Tugend der Liebe und die Gebote Gottes. Die Rhetoriker wurden

tiefer eingeführt ins Glaubensbekenntnis, dessen Artikel eine eingehendere

Würdigung erhielten. Als Lehrbuch diente der Katechismus des hl.
Petrus Canisius in der Bearbeitung von P. Wiedenhöffer. Provinzial Stau-

43 Ordo doctrinae et praemiorum 1837 (S. 7).
44 Vgl. Anhang II: Uebersicht über Lehrer und Klassen.
45 AKS 45/46.
48 Duhr, Studienordnung 104.

117



dinger ließ 1832 diesen Katechismus gemäß den veränderten Zeitverhältnissen

neu überarbeiten. Er war in den Häusern der Schweiz allgemein
verbreitet.47 Natürlich war in jedem Schulzimmer ein Bild des Gekreuzigten

und der Gottesmutter Maria angebracht. Landkarten, Tabellen und
Schulgesetze hingen an den Wänden nebst einer Ehrentafel, welche den
jeweiligen Fortschritt der Schüler anzeigte und dadurch die Trägen und
Faulen zur Arbeit und zum Fleiß anspornte, damit sie ihren Namen nicht
immer zuunterst unter einem für sie beschämenden Sinnbild lesen
mußten.48

Mittelpunkt und Rückgrat der Gymnasialbildung bildete der
Lateinunterricht, welcher in der Studienordnung für jede Klasse des Gymnasiums
auf das genaueste vorgeschrieben war.49 Der Lehrplan am Gymnasium in
Schwyz war nur die praktische Anwendung der Ratio studiorum auf einen
Einzelfall. Mit Nachdruck betonte Rektor Drach in der «Historia Collegii»,
daß sie in Schwyz alles Neue auch in den Schulbetrieb aufzunehmen bereit
seien, «aber nur jenes Neue, welches das altklassische Studium nicht
beeinträchtige, denn wie einst, so ist es auch noch jetzt das Fundament
gediegener Bildung, der Quell guter Gelehrsamkeit und das Beispiel vollendeter

Schönheit».50 Sehr wahrscheinlich benützte man in den unteren
Klassen die den neuen Verhältnissen angepaßte Grammatik des Emmanuel
Alvarez51. In der untersten Klasse (Infima grammatica), der als Ziel die
vollständige Kenntnis der Anfangsgründe des Lateinischen gestellt war,
behandelte man die Wortlehre (Substantiv, Adjektiv, Numerale, Pronomen
und Verbum), die fünf regelmäßigen Konjugationen im Aktiv und Passiv
sowie die verba deponentia. In der mittleren Klasse (Media grammatica),
deren Aufgabe die unvollkommene Kenntnis der ganzen Grammatik war,
ging man über zur Syntax und las aus Cornelius Nepos die Vita Mil-
tiadis, Themistoclis, Aristidis, Pausaniae, Lysandri, Alcibiadis, Thrasybuli
et Cononis; ex Attici vita quinque prima capita. Der Sprachenunterricht

47 Franz Xaver Wiedenhoffer (Widenhofer), 1708—1755. * 13. April 1708 in Fulda.
Eintritt in den Jesuitenorden am 12. Juli 1729. Gymnasiallehrer in Heidelberg und
Mannheim. Theologieprofessor im Collegium Romanum. Nach der Rückkehr nach
Deutschland Professor der Philosophie in Würzburg, dann der Exegese und der
hebräischen Sprache, f 11. Februar 1755 in Würzburg. Sein Katechismus erschien
1766 unter dem Titel: «V. P. Petri Canisii Societatis Jesu theologi Catechismus
minor, nunc in gratiam studiosae iuventutis ex eiusdem V. Patris maiore opere
catechistico sacris sententiis atque exemplis auctus a P. Francisco Xaverio Widenhofer,

eiusdem Societatis theologo. Solodori, Per Philippum Jacobum Schaerrer,
MDCCLXVI». Sommervogel VIII 1101 ff.; Berz 232 f.; vgl. Pfülf 429.

48 Hist. Coll. 43.
49 Vgl. Duhr, Studienordnung 83, 234 ff.
59 Hist. Coll. 82 f.
51 Emanuel Alvarez SJ (1526—1582). 1572 verfaßte er eine eigene Ordensgrammatik:

«Die drei Bücher des E. A. aus der Gesellschaft Jesu über die Unterweisung
in der Grammatik» oder «Die Prinzipien des Alvarez». 1830 wollte sie die deutsche
Provinz abschaffen und durch eine andere ersetzen. Die Studienordnung von 1832

nannte sie nicht mehr namentlich unter den Lehrbüchern. Trotzdem lag es nicht
in ihrer Absicht, den Alvarez aus dem Gymnasium zu verdrängen, denn ein
Beibericht der Studiehkommission sagte, daß allen die Bedeutung und Eigentümlichkeit

der Grammatik des Alvarez bekannt sei, man solle aber den Namen vermeiden,
«welcher die Ohren einiger Volksstämme beleidigen könnte». (Vgl. Duhr, Studienordnung

1832, Regeln für den Provinzial 23).

118



ging von der Regel aus, die erklärt und auswendig gelernt werden mußte.
Daran schloß sich die Anwendung der gelernten Regel in Uebersetzungen
vom Deutschen ins Lateinische und umgekehrt, die täglich als
Hausaufgaben gemacht wurden. Jeden Samstag war Wiederholung des Wochenstoffes.

In der obersten Grammatikklasse (Suprema grammatica), in der
sich die Schüler die vollkommene Kenntnis der ganzen Grammatik
aneignen sollten, wurde die Syntax weitergeführt. Dazu kam die zierliche
Syntax über die «Aechtheit der Wörter und Redensarten; Regeln; barbarische

Wörter, aus ihrer Abstammung, Endung oder sonst zu erkennen;
barbarische Redensarten, die Anfänger zu gebrauchen pflegen; eigentliche

Bedeutung mehrerer Ausdrücke. Bestimmung und Einteilung der
Zierlichkeit. Allgemeine und besondere Regeln, der lateinischen Rede
Deutlichkeit, Kraft und Wohlklang zu verschaffen.» Daran anschließend gab
man eine Anleitung zum Briefschreiben, erklärte den römischen Kalender
und führte die Schüler ein in die lateinische Metrik. An Klassikern wurden
gelesen: Caesar, Cicero, Plinius, Ovid, Livius. Zu Caesars Erklärung bot
man eine kurze Uebersicht über seine Person und seine Kommentare. Die
sechs ersten Kapitel mußten aus dem Gedächtnis hergesagt werden und bei
der Erklärung wurde jeder gelesene Satz konstruiert und übersetzt, die
verschiedenen Bedeutungen der Wörter angegeben und wo etwas in die
Geschichte oder Geographie einschlug, dasselbe erklärt. Von den Briefen

Ciceros und den Elegien Ovids machte man eine Analyse.
In der ersten Klasse der Rhetorik (Humanität) beschäftigte den Schüler,

genau nach den Vorschriften der Studienordnung, die allgemeine
Rhetorik. Als Lehrbuch galt immer noch jenes von Cyprian Soarez SJ: «De arte
rhetorica libri très ex Aristotele, Cicerone et Quinctiliano deprompti».52
Sie gaben Anleitung zur Anfertigung eines Aufsatzes und zum Vortrage
desselben. Die Theorie des Aufsatzes umfaßte die Lektüre über das Thema
und dessen Eigenschaften dem Inhalte und der Form nach und die Ausführung

des Themas. Letztere forderte zunächst die Zusammenbringung des

Stoffes, die Einrichtung des Planes, die Einkleidung, d. h. die Grundeigenschaften

des Stils: Klarheit, Präzision, Leichtigkeit, Schicklichkeit und
Belebung. Es folgte die Erklärung der einzelnen Arten der Prosa. Im
zweiten Kursus (Rhetorik) schritt man fort zur «Rhetorik im beschränkten
Sinne», d. h. zur eigentlichen Rede. Dieses Thema umfaßte den Charakter

der Rede, die Aufgabe des Redners und die Mittel zur Lösung
derselben. Die erste Aufgabe bestand in der Auffindung des
zweckmäßigen Stoffes und dessen Verarbeitung durch den Verstand
(Erklärung und Ueberzeugung), die Gefühle und den Willen. Dann folgte die
Anordnung der Rede (Eingang, Exposition, Abhandlung, Schluß), die
Einkleidung, der äußere Vortrag und die verschiedenen Arten oratorischer
Aufsätze. Die Poetik befaßte sich mit dem Begriff und Zweck der Poesie,
mit dem Unterschied zwischen Poesie und Prosa und der Lehre vom
Silbenmaß, den Versfüßen, Versen und Versarten. Ferner die Erfordernisse
zur Bildung des Dichters und die Mittel dazu; Erfindung und Wahl

52 Cyprian Soarez (1524—1593). * 1524 in Ocana. Am 21. September 1549 trat er
in den Jesuitenorden ein, war zuerst Gymnasiallehrer, dann Professor der Exegese
und Rektor in Braga und Evora. t 19. August 1593 in Placencia. Sein Rhetoriklehrbuch

erschien in erster Auflage in Coimbra 1560. Sommervogel VII 1331 ff.

119



des Stoffes und seine Anordnung. Der poetische Ausdruck und die Theorie
der lyrischen (Ode, Hymne, Lied, Elegie, Heroide, Kantate, Sonett, Madrigal,

Rondeau, Triolett, Stanze), epischen (poetische Beschreibung und
Erzählung, Romanze, Ballade, Legende, Novelle, Märchen, Idylle und
Heldengedicht), didaktischen und dramatischen Dichtung. Unter den Klassikern
stand Cicero an erster Stelle, gefolgt von Sallust, Livius, Tacitus, Curtius,
Vergil und Horaz. Zuerst wurde eine «kurze Uebersicht von den Musterstücken

gegeben, dann eine treue, doch nicht zu gezwungene Uebersetzung,
endlich wurden einzelne Stellen philologisch und ästhetisch erklärt».
Nach der Studienordnung von 1832 mußte in den drei obersten Klassen
des Gymnasiums lateinisch gesprochen werden mit Ausnahme der
Erholungsstunden und an den schulfreien Tagen. Die Unterrichtssprache
für alle Lehrer war naturgemäß das Lateinische. Nur zur Erklärung

durfte bei jüngeren Schülern die Muttersprache verwendet werden.

Man kann also feststellen: «Das Lateinische blieb Hauptfach in allen
Klassen; nur die Uebungen wechseln, je nach dem Standpunkt der Klasse.
Verständnis der alten Klassiker, gut lateinisch sprechen und gut
lateinisch schreiben in ungebundener und gebundener Rede bezeichnete den
Zielpunkt des Lateinischen in den letzten Klassen.»53

Hinter der beherrschenden Stellung des Lateinunterrichtes trat das
Griechische zurück. In diesem Fache mußte ein vernünftiger Mittelweg
eingehalten werden. In der untersten Grammatikklasse wurden selbstverständlich

bedeutend geringere Anforderungen gestellt als für das
Lateinische. Als Ziel der obersten Klasse bezeichnete die Studienordnung eine
«vollständigere Kenntnis der Autoren und der Dialekte» und bestimmte
für die Infima grammatica wenigstens eine halbe Stunde, für die Media
und Suprema grammatica ungefähr eine Stunde und für Humanität und
Rhetorik wenigstens eine Stunde täglich.54 Es waren aber die weniger
günstigen Nachmittagsstunden und es fehlte oft der notwendige
Nachdruck.55 Trotzdem durfte das Fach entgegen aller Einwände und
Widerstände nicht vernachlässigt werden. Darum wurden Uebersetzungen
aus dem Griechischen und ins Griechische verlangt. Auch in Schwyz begann
der Griechischunterricht in der ersten Klasse mit der Lehre von den
Buchstaben und Zeichen, der Deklination des Artikels, der regelmäßigen
Substantive und Adjektive, der Pronomina und der Konjugation des
Hilfszeitwortes «eimi». Als Lektüre dienten die Fabeln des Aesop. In der zweiten

Klasse folgte die Deklination aller Substantive, Adjektive und
Pronomina, dazu die Regeln für die Kontraktion, die allgemeinen Regeln zur
Bildung der Tempora und die eigentümliche Bildung eines jeden Tempus.
Die dritte und vierte Klasse behandelte neben der Wortbildung auch die
Syntax, das Verbum im Passiv und Medium, die Zeiten und Modi, Akkusativ

mit Infinitiv, Attraktion beim Infinitiv, die Partizipien, Casus ab-
soluti und die Präpositionen. Zur Lektüre benützte man Xenophons
Anabasis, doch sicher auch Chrysostomus, Basilius, Isokrates, die Briefe des

Plato und Synesius, ausgewählte Stücke aus Plutarch, Demosthenes, Thu-

53 Duhr, Studienordnung 84.
54 a. a. O. 84 f.
55 Koch 1711.

120



kydides, Homer, Hesiod, Pindar, Gregor von Nazianz u. a., wie es die
Studienordnung von 1832 vorsah. In den Rhetorikklassen wurde
neben der Metrik und der Einführung in die Dialektik griechische
Literatur als Freifach gelehrt, nachdem mehrere Schüler bereits im Jahre
1838 dringend die Lektüre eines griechischen Klassikers an einigen
Wochentagen gewünscht hatten.56 Lektüre christlicher Literatur ist aus den
beiden «Uebersichten der Lehrfächer», die aus Schwyz erhalten sind, nicht
ersichtlich. Es ist aber durchaus denkbar, daß wie in Freiburg, so auch in
Schwyz Kirchenväter gelesen, ferner die Hl. Schrift in ihren schönsten
Stellen, den Psalmen und den Propheten, den Schülern erklärt wurden.
Bei den heidnischen Autoren las man nur die besten Stellen, auch kamen
nur «sorgfältig zugeschnittene» sog. purgierte Ausgaben in die Hände der
Schüler. Trotzdem konnte der Studierende «eine gute Kenntnis fast der
gesamten klassischen Literatur gewinnen und die Klassiker nach ihren
Eigentümlichkeiten unterscheiden lernen».57

Gegenüber dem Latein und Griechischen wurde die Muttersprache in
den Hintergrund gedrängt.58 Es waren dafür ursprünglich überhaupt keine
Unterrichtsstunden vorgesehen, «weil man voraussetzte, daß die Knaben
zu Hause und in der Vorbereitungsschule dieselbe genug gelernt hätten,
und daß sie im geselligen Verkehr außer der Schule hinreichend Gelegenheit

dazu fänden, aber wenn dies ein Vorwurf sein muß, so trifft er die
Gymnasien der Jesuiten weder allgemein noch in höherem Grade»59, denn
«andere Gelehrtenschulen standen bis Ende 18. Jahrhundert auf demselben
Standpunkt».60 Diese Haltung änderte sich besonders nach 1814. Die
oberdeutsche Provinz trat in ihrem Bericht über die Studienordnung 1821 und
in ihren Reformvorschlägen zur Verbesserung der Ratio studiorum aus
den Jahren 1829 und 1830 mit aller Entschiedenheit für die Pflege der
einheimischen Sprache in der Schule ein.61 Die Grammatik der Muttersprache

sollte nun auf die gleiche Stufe wie die der lateinischen Sprache
gestellt werden. Auch war es geplant, Meisterstücke in Prosa und in
Poesie der deutschen Sprache zu erklären und auswendig lernen zu lassen.
Uebungen mußten gemacht werden und auf eine gute deutsche
Uebersetzung aus dem Lateinischen wurde vermehrtes Gewicht gelegt. Die
Studienordnung von 1832 hatte diesen Wünschen Rechnung getragen und
bestimmte, «daß der Stil nach dem Muster der besten vaterländischen
Schriftsteller zu bilden sei. In den Regeln für die einzelnen Klassenlehrer
wird bei den verschiedenen Uebungen zur lateinischen und griechischen
die Muttersprache hinzugefügt, die Erklärung der vaterländischen Schriftsteller

vorgeschrieben und die Vergleichung der beiden Sprachen betont,
um so auch tiefer in den Geist der Muttersprache einzudringen».62 Im
Wallis schenkten die Jesuiten der Pflege der einheimischen Sprache, der
deutschen für die deutschsprechenden Schüler und der französischen für
die Welschen ihre besondere Aufmerksamkeit, indem 1826 in Sitten zwei

58 Hist. Coll. 81.
57 Pfülf 252; Duhr, Studienordnung 55 ff.
58 Duhr, Studienordnung 107 ff.
59 a. a. O.; Schnürer 229 ff.; Duhr, Geschichte IV, 2 19.
89 Koch 1711.
84 Duhr, Studienordnung 116 f.
82 a. a. O. 117.

121



Professoren für die Rhetorik angestellt und 1836 ein eigener Lehrer der
französischen Sprache für alle Klassen bestellt wurde.63 Im Schwyzer
Gymnasium wurde für damalige Maßstäbe sicher ein genügender
Deutschunterricht geboten. Die erste Klasse der Grammatik behandelte die Sprache
im allgemeinen: Wurzel-, Stamm- und Tochtersprache, dann die Mundarten;

Einteilung in Wort-, Satz- und Redelehre; Buchstaben, Silben, Wörter;

die beugbaren Redeteile, vorzüglich das Hauptwort, dessen Arten,
Geschlecht und Beugung; das Fürwort und Zeitwort: Bildung, Gattung,
Art und Abwandlung regelmäßiger und unregelmäßiger Zeitwörter; das
Beiwort (Eigenschaftswort), dessen Abänderung und Steigerung. In der
zweiten Klasse folgten die beugbaren Redeteile (Hauptwort, Geschlechtswort,

Beiwort, Zahl- und Fürwort, Zeitwort) und die unbeugbaren Redeteile

(Umstandswort, Fügewort; Binde- und Empfindungswort), auch
Orthographie (Abstammung, Gebrauch und Deutlichkeit der Wörter,
Interpunktionslehre) und die Wortfügung (Fügung des Subjektes und Prädikates;
Casuslehre; Präpositionen und Zeitwörter mit dem Casus, die sie regieren;
Fügung der Artikel und Adjektive). In der Media und Suprema grammatica

folgte die deutsche Syntax: Artikel, Adjektiv, Zahlwort, Pronomen,
Verbum; Subjekt, Attribut, Casus, Präpositionen, Gebrauch der Modi und
Tempora, Satzverbindungen, Topik der Wörter, die Periode. Damit war
der Deutschunterricht abgeschlossen. In der Rhetorik benützte man nur
noch «auserlesene Gedichte aus den besten deutschen Schriftstellern als
Muster für die verschiedenen Dichtungen».64 Gewandtheit im Ausdruck
und Sprachkenntnisse vermittelten auch die durch das ganze Gymnasium
verlangten Uebersetzungen, sowohl vom Deutschen ins Lateinische und
Griechische als umgekehrt.65

Die Geschichte wurde erst allmählich zu einem eigenen Fach. Man
studierte sie zuerst im Zusammenhang mit den alten Klassikern, besaß
jedoch auch Geschichtskompendien als Lektüre.66 Gegen Ende des 17.
Jahrhunderts brach sich die Erkenntnis Bahn, «daß es nicht genüge, die
Geschichte im Anschluß an die lateinische Lektüre zu behandeln, sondern
daß ihr mehr Raum im Unterricht gegönnt werden müsse».67 Bahnbrechend
wirkte der Jesuit Joseph de Jouvency, bekannt unter dem Namen Juven-
cius.68 Aber auch er betrachtete die Geschichte nicht als eigentliches Schulfach.

«Die grundlegende Aenderung im Geschichtsunterricht trat erst im
18. Jahrhundert ein, als die Geschichte neben den andern Unterrichts-

83 Pfülf 236 f.; 243.
64 AKS 45 (S. 4).
65 AKS 47.
88 Duhr, Studienordnung 104 ff.; Brader 730: Historischer Ueberblick über die

Entwicklung dès Geschichtsunterrichtes an den Jesuitenschulen. Besonders beliebt
war das Werk von Tursellin: «Horatii Tursellini e S. J. Historiarum ab origine
mundi usque ad annum 1598 Epitome, Romae 1598», das auch in* Deutschland viel
gebraucht wurde.

87 Brader 734; Schnürer 232 ff.
88 Joseph de Jouvency (Juvencius), 1643—1719. * 14. September 1643 in Paris. Eintritt

in den Jesuitenorden am 1. Sept. 1659, Gymnasiallehrer in Compiègne, Caen
und La Flèche. Nach 1667 im Kolleg Clermont tätig, seit 1699 in Rom. Pädagogischer
und philosophischer Schriftsteller. Herausgeber von Schulausgaben lateinischer
Klassiker. Für die Lehrer an den Kollegien verfaßte er: «Magistris scholarum in-
feriorum S. J. de ratione discendi et docendi 1703». Er verfaßte Schuldramen und

122



gegenständen ihren selbständigen Platz im Lehrplan erhielt.»69 Im Jahre
1730 wurde die Geschichte in den Lehrplan der Jesuitenschulen eingeführt,
was auch eine neue methodische Darbietung des Stoffes verlangte. Es
entstanden die Schulbücher von F. X. Kropf70, M. Dufrène71 und F.
Wagner72. Vermehrte Berücksichtigung dieses Faches forderten auch
nachdrücklich die Reformvorschläge in den Dreißigerjähren des 19. Jahrhunderts.

Daß eines der vorgenannten Schulbücher in den Grammatikklassen
in Schwyz verwendet wurde, läßt sich nur vermuten. Die untersten zwei
Klassen hatten nur biblische Geschichte, aufgeteilt in fünf Zeiträume,
deren erste drei in der ersten Klasse behandelt wurden: 1. Zeitraum von der
Erschaffung der Welt bis zur Sündflut (4004—2348 v. Ch.); 2. Zeitraum von
der Sündflut bis zum Rufe Abrahams (2348—1921 v. Ch.); 3. Zeitraum vom
Rufe Abrahams bis zur Gesetzgebung auf Sinai (1921—1491 v. Ch.); 4.

Zeitraum von der Gesetzgebung auf Sinai bis zur Tempelweihe (1491—1005
v. Ch.) und 5. Zeitraum von der Tempelweihe bis zum Untergang des
Reiches Israel (1005—718 v. Ch.). In der dritten und vierten Klasse folgte die
Geschichte der alten Völker in ihren Hauptumrissen, besonders die
Geschichte der Aegypter, Assyrer, Perser und Meder, der Griechen und
Mazedonier, der aus Alexanders Eroberungen entstandenen Königreiche;
daneben auch Schweizergeschichte vom Ende des alten Zürichkrieges bis zur
Kirchenversammlung von Trient, umfassend die Jahre 1450—1563; besonders

die burgundischen und schwäbischen Kriege; die «italienischen
Lohnkriege» und die Reformation. Die beiden Rhetorikklassen hörten 1836/37
allgemeine Weltgeschichte nach den Auszügen von Annegarn73, Döllinger74,

übersetzte Werke seiner Ordensgenossen ins Lateinische. Er war ein glänzender
Redner und schrieb mit der «Historia Soc. Jesu Pars V, Tomus posterior» eine
allgemeine Ordensgeschichte für die Jahre 1591—1616. f 29. Mai 1719. Sommervogel
IV 830 ff.; Koch 937 f.

89 Brader 735.
79 Franz Xaver Kropf (1691—1746). * 20. Januar 1691 in Tischenreuth (Oberpfalz).

Am 27. Sept. 1710 trat er in die Gesellschaft Jesu ein, Professor der Rhetorik,
Philosophie und Geschichte, Studienleiter und Geschichtsschreiber der oberdeutschen
Provinz: «Historia Soc. Jesu Germaniae superioris» (2 Bde.) 1611—1630 (München
1746), und 1631—1640 (hrg. von Weitenauer, Augsburg 1745). Fortsetzung von Agricola

und Flotto. Sein Hauptwerk war: «Ratio et via recte atque ordine procedendi
in literis humanioribus aetati tenerae tradendis, Docentium et Discentium commo-
ditati atque utilitati conscripta a Sacerdote quodam e Societate Jesu. Monachi,
Anno Christi MDCCXXXVI.» Es war eine Lehrmethode für die oberdeutsche Provinz

als Erklärung zur Studienordnung, t 22. Juni 1746 in Münster. Sommervogel IV
1251 ff.; Koch 1044 f.; Duhr, Geschichte I 307, II 20, 147.

74 Maximilian Dufrène SJ. Vgl. oben I Anm. 17.
72 Franz Wagner (1675—1748). * 14. August 1675 in Wangen (Schwaben). Er trat am

10. Oktober 1690 in den Jesuitenorden ein, war Gymnasiallehrer und Rhetorikprofessor
in Krems, Preßburg und Tyrnau, dann Leiter des Seminars in Wien. Schrieb

für den internen Gebrauch zur Einführung der jungen Jesuiten ins Lehramt: «In-
structio privata seu Typus cursus annui pro sex humanioribus classibus in usum
magistrorum Societatis Jesu editus». f 8. Februar 1748. Koch 1829.

73 Joseph Annegarn (1794—1843). * 13. Oktober 1794 in Ostbevern (Westf.). 1818

Priester, 1819 Vikar und Lehrer der Normalschule in Münster, 1830 Pfarrer zu Seim.
1836 Professor der Kirchengeschichte am Hosianum in Braunsberg. Verfasser vieler
geschichtlicher Werke, bes. einer «Weltgeschichte für die Jugend» (8 Bde., Münster
1827—1829), welche später überarbeitet wurde zu einer Weltgeschichte für das
katholische Volk, t 8. Juli 1843. LThK I (1957) 576.

74 Johann Joseph Ignaz Döllinger (1799—1890). * 28. Februar 1799 in Bamberg.

123



Wiedemann75 u. a., so z. B. die Periode der mittleren Geschichte von Christus

bis zum Untergang des römischen Reiches, umfassend die Jahre 1

bis 476 n. Ch.: das Christentum. Jesus Christus. Gründung und Verbreitung

der Kirche. Schicksal des jüdischen Volkes. Herodes; Zerstörung
Jerusalems. Die alten Germanen: Land, Verfassung, Sitten, Völkerschaften.

Kriege der Römer in Deutschland, Hermannsschlacht. Das Römische
Kaiserreich. Erstes und zweites Jahrhundert: Blüte des Reiches. Drittes
Jahrhundert: Verfall des Reiches. Constantin d. Gr. und seine Söhne; Julius
der Abtrünnige; Erste Völkerwanderungen — Theodosius d. Gr. — Kaiser

des fünften Jahrhunderts — Untergang des weströmischen Reiches.
Im ersten Semester 1838/39 wurde behandelt: Allgemeine Weltgeschichte.
Der neueren Geschichte erste Periode, von der Entdeckung Amerikas bis
zum westfälischen Frieden (1492—1648). Im Sommer folgte die Fortsetzung.
Hauptzweck des Geschichtsunterrichtes sollte die Charakterbildung bleiben,
«indem das Leben anderer ein Spiegel für uns ist, in welchem wir die
Häßlichkeit des Lasters, die Schönheit der Tugend, die Gewalt der
Leidenschaften und praktische Lebensweisheit schauen».76

Das Schicksal der Geschichte teilte auch die Geographie.77 In den
älteren Jesuitenschulen fand sie erst ausführliche Berücksichtigung im Kursus

der Philosophie bei der Astronomie. Seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts

erschienen mehrere, oft mit Karten versehene geographische Werke
von Jesuiten, «die ebenso wie die historischen Werke bei Promotionen und
andern festlichen Gelegenheiten an die Schüler verteilt wurden».78 Das
Fach erschien zwar in einzelnen Lehrplänen schon vor 1832, die Studienordnung

behandelte es jedoch noch stiefmütterlicher als Mathematik und
Geschichte, indem sie es zwar erwähnte, in den einzelnen Regeln für die
bestimmten Klassen aber nicht mehr darauf zurückkam. In Schwyz hatten
nur die Grammatikklassen das Fach Geographie. Sie beschäftigten sich
zunächst mit der allgemeinen Geographie: Einteilung des ganzen Stoffes;
Gestalt und Größe der Erde; mathematische Einteilung derselben: Erdachse,
Pole, Aequator, Meridiane, erster Meridian, geographische Lage, Länge,
Breite, Wende — und Polarkreise, Zonen; politische Geographie: Zahl,
Größe und Farbe der Menschen, Sprachen, Kultur, Religion, Regierungsformen

etc. Einteilung des festen Landes und des Meeres. Darauf behandelte

man Europa im allgemeinen: Lage, Grenzen, Größe, Hauptgebirge,
Vulkane, Flüsse, Seen, Klima, Produkte, Meerengen, Meere, Landseen,
Hauptströme; die größten Inseln und Halbinseln; Klima, Produkte,
Völkerschaften, Religionen, Künste und Wissenschaften, Manufakturen und Handel;

Einteilung Europas. Die einzelnen Länder wurden nach einem allge-

Großer Kirchenpolitiker und Gelehrter, bes. auf kirchengeschichtlichem Gebiete
t 10. Januar 1890 in München. LThK III (1959) 475.

75 Friedrich Georg Wiedemann (1787—1864). * 14. Juni 1787 in Schlicht bei Sulzach.
1810 Priester, 1815 Subregens und 1821 Direktor des Georgianums in Landshut, dann
in München. 1842 Domkapitular in München. Seine damals beliebte «Allgemeine
Menschengeschichte» (4 Bde. 1829) ist ein «freibearbeiteter Auszug aus C. F. Beckers
Weltgeschichte, inhaltlich zu wenig kritisch und für Schulzwecke zu breit», t 20.

Januar 1864. LThK X (1938) 868.
78 Juvencius, Ratio discendi et docendi (Paris 1809) 99 (Duhr, Studienordnung 106).
77 Duhr, Studienordnung 105 ff.
78 a. a. O. 106.

124



meinen Schema behandelt. Als Beispiel diene die Geographie der Schweiz:
Lage, Grenzen, Größe, Einteilung, Boden und Gebirge, Flüsse, Seen, Klima,
Produkte, Sprachen, Kriegsmacht und Verfassung, also auch Fragen, die
mehr in die Geschichte gehören, sei es Welt- oder Wirtschaftsgeschichte.
Die Media und Suprema grammatica behandelten die außereuropäischen
Erdteile: Asien (asiatisches Rußland, asiatische Türkei, Persien, die freie
Tartarei, das chinesische Reich, das Kaisertum Japan; Arabien, Ostindien);
Afrika: Nordafrika; Aegypten, die Berberei, Mittelafrika, Südafrika, die
afrikanischen Inseln; Amerika im allgemeinen und besonderen.

In allen Gymnasialklassen betrieb man auch Rechnungslehre. Nicht als
ob dieses Fach allgemein vernachlässigt worden wäre. Einzelne
Lehranstalten pflegten es schon vor 1832 in hohem Grade. Die Reformvorschläge

von 1829 verlangten aber seine Aufnahme in die Studienordnung,
«da die gegenwärtige Zeit den Unterricht in der Arithmetik nicht mehr
entbehren könne». Dieser klaren Forderung kam die Ratio studiorum von
1832 weitgehend entgegen. In den beiden Jahren der Infima grammatica
inferioris et superioris ordinis umfaßte sie zuerst die vorläufigen
Bestimmungen und allgemeinen Grundsätze, sowie das Rechnen nach den vier
Grundspezies (Addition, Subtraktion, Multiplikation und Division) in ganzen
und gebrochenen Zahlen. Ferner die Behandlung der gemeinen und der
Dezimalbrüche; benannte Zahlen in Verbindung unter sich und mit
unbenannten; die einfache und doppelte Regeldetri Dreisatzrechnung). In
der Media und Suprema grammatica betrieb man Mathematik und stieg
auf zu den arithmetischen und geometrischen Verhältnissen und Proportionen

und deren Anwendungen; zusammengesetzte Regeldetri, Kettenregel,
Zins-, Rabatt-, Gesellschafts-, Durchschnitts- und Vermischungsrechnung.
Es folgten die Anfangsgründe der Buchstabenrechnung, die in den
Rhetorikklassen fortgeführt wurde mit der Addition, Subtraktion, Multiplikation

und Division ganzer Buchstabengrößen; Behandlung der Brüche,
Potenzen und Wurzeln; Quadrat und Kubus; Ausziehung der Quadrat- und
Kubikwurzel in Buchstaben und Ziffern, Behandlung der Irrationalgrößen,
der Gleichungen ersten Grades mit einer und mehreren unbekannten Größen.

Dazu kam noch Geometrie.
Von Anfang an wurde nach Wunsch sowohl für Gymnasiasten als auch

Lyzeisten Unterricht in der französischen Sprache erteilt, der sich großer
Beliebtheit erfreute. Auf besonderes Verlangen bot man Stunden in Musik

und Zeichnen durch einen Privatlehrer unter Aufsicht des Kollegiums.79
Mit der Disziplin und den Strafen dürfte es in Schwyz ähnlich bestellt

gewesen sein wie an andern Jesuitenschulen.80 Der Studienpräfekt mußte
während der Schulzeit die Gänge überwachen und die Aufsicht besorgen

beim Beginn und am Schlüsse der Unterrichtszeit. Auch in der Kirche
waren die Zöglinge unter Aufsicht. Zur Mithilfe in der Aufsicht konnten
auch Zöglinge herangezogen werden. Echte Erziehung kam auch damals
ohne Strafen nicht aus. Die Strafe ist jedoch das äußerste Mittel und
«diejenige Erziehung wird die beste sein, welche mit Zuhilfenahme von
möglichst wenigen Strafen ihren Zweck zu erreichen vermag».81 Darum galt

79 SKZ 8. Oktober 1836; WB 7. Oktober 1836.
89 Duhr, Studienordnung 50 ff.
94 a. a. O. 54.

125



als Hauptgrundsatz, daß man milde, friedlich und mit Liebe vorangehen
müsse, zuerst die Ermahnung und dann die Strafe zu erteilen sei und falls
beides nicht zum Ziele führe, die Entlassung aus dem Kollegium zu erfolgen

habe.82 Die Lehrer des Gymnasiums wurden eindringlich vor jeder
Strafmanie gewarnt: «Im Strafen sei der Lehrer nicht vorschnell noch
erpicht auf das Untersuchen; wo es ohne Schaden für irgend wen geschehen

kann, thue er lieber, als habe er es nicht gesehen. Er selbst soll keinen

Schüler schlagen (das ist Sache des Zuchtmeisters), auch hüte er sich
vor jeder Beschimpfung in Wort und That und vermeide Spitznamen.
Zuweilen wird es nützlich sein, als Strafe eine schriftliche Arbeit außer dem
Tagespensum aufzugeben».83 Körperliche Strafen waren also vorgesehen,
durften aber unter keinen Umständen von einem Mitglied der Gesellschaft
ausgeführt werden.

Ueber die Tagesordnung berichtete Rektor Drach am 19. Oktober 1836

an den General.84 Sie dürfte wohl in allen Jahren Geltung gehabt haben,
denn das Gymnasium befand sich stets im Schulhaus auf der Hofmatt, nur
daß seit dem Sommer 1844 der Gottesdienst in der eigenen Kirche gehalten

werden konnte. Morgens um 7 Uhr verließen die Patres das Klösterli
und gingen ins Schulhaus hinunter, wo die Schüler bereits in ihren
Schulzimmern warteten. 71/2 Uhr begaben sich alle schweigend und prozessionsweise

in die nahe Pfarrkirche. Ein eigens dazu bestimmter Weltpriester
feierte die hl. Messe. Zwei Patres beaufsichtigten die Schüler. Die andern
Lehrer warteten unterdessen in den Schulräumen, beteten das Brevier,
korrigierten die Aufgaben oder bereiteten die Unterrichtsstunde vor. In
derselben Ordnung kehrten die Schüler nach dem Gottesdienst ins Schulhaus
zurück, wo um 8 Uhr die Schule begann, die bis 10 Uhr dauerte. Dann
verließen alle das Gymnasium, die Patres kehrten ins Klösterli zurück. Um
IV2 nachmittags begann wieder der Unterricht. Um 3 Uhr schloß die
Philosophie, eine halbe Stunde später beendigten die Rhetoriker die Schule
und um 4 Uhr die Grammatikklassen. Nach der Studienordnung von 1832

galt folgende Stundeneinteilung:

Rhetorik
Vormittag

1 Std. Abhören der gelernten Aufgabe durch den Dekurio85, während der
Lehrer privat die schriftlichen Arbeiten korrigiert. Wiederholung
der gestrigen Regeln und Erklärung der neuen.

1 Std. Erklärung eines Redners, daraus Wiederholung. Diktat des Stoffes
zur schriftlichen Arbeit. Wettkampf gegenseitiges Abfragen und
Verbessern) oder Nebenfächer.

V2 Std. Nebenfächer (Geschichte, Geographie, Mathematik u. a.), falls es

notwendig erscheint.

82 Studienordnung von 1599, 7. Regel für die auswärtigen Schüler der Gesellschaft
(Duhr, Studienordnung 270).

83 Duhr, Studienordnung 54.
84 ARom SJ Germ. 4—VII, 7.
85 Dekurio bester Schüler der Klasse.

126



Nachmittag
1 Std. Wiederholung der letzten Lektion; Durchnahme des neuen Pen¬

sums; Erklärung eines griechischen oder vaterländischen Klassikers.
1 Std. Lektüre eines Dichters, Verbesserung der vormittags aufgegebenen

oder noch nicht verbesserten Aufgaben. Diktat einer neuen Aufgabe

für die schriftliche Arbeit.

Humanität und Grammatikklassen
Vormittag

a/i Std. Aufsagen der Regeln und des lateinischen Autors, während der
Lehrer die schriftlichen Arbeiten verbessert. Erklärung neuer
Regeln.

Vs Std. Oeffentliche Verbesserung der schriftlichen Arbeiten.
3/t Std. Wiederholung der Lektion des Redners. Erklärung der neuen Auf¬

gabe.

V2 Std. Muttersprache, Nebenfächer oder Wettkampf.

Nachmittag
1 Std. Abfragen der Regeln und des lateinischen Autors; der Lehrer ver¬

bessert privat die am Vormittag aufgegebenen oder die noch
übrigen von Hause mitgebrachten Arbeiten. Erklärung der neuen
Regeln.

1 Std. Erklärung und Wiederholung eines lateinischen oder griechischen
Autors. — Diktat der schriftlichen Arbeit.

'/2 Std. Muttersprache, Wettkampf oder Nebenfächer.

Für die Schulordnung liegen aus Schwyz keine unmittelbaren Zeugnisse
vor. Rektor Drach jedoch hatte sicher die Gewohnheiten des Freiburger
Kollegs, wo er Rektor war, ins neue Kollegium nach Schwyz übertragen.
Wenigstens dürfte für die Rhetorikklassen jene Ordnung gegolten haben,
welche der Schüler Martin von Moos aus Freiburg am 2. Dezember 1833
seinem Freunde Philipp Anton von Segesser mitteilte:86

Die Lunae (Montag)

Mane A Prandio

Praecepta rhetorices, Auctor ora- Praecepta poesios, Poeta, Graecum;
torius. Historia et correctio. examen vel aliud exercitium lite-

rarium pro domo.

Die Martis (Dienstag)

Auctor historicus. Graecum. vacat aut
Mathesis et correctio. 1. vel 2. Pensum pro domo.

88 Müller, Studentenbriefe 141.

127



Die Mercurii (Mittwoch)

Praecepta rhetorices. Auct. ora- Praecepta poesios. Poeta; Graecum.
torius. Historia universalis. Globus.
Correctio.

Die Jovis (Donnerstag)

vacat aut Pro domo. vacat aut Pro domo.

Die Veneris (Freitag)

Praecepta rhetorices. Auct. histo- Graecum. Poeta. Scriptio vel aliud
ricus. Chatecesis et correctio. exercitium literarium et Pro domo.

Die Sabati (Samstag)

Repetitio praeceptarum rhetorica- Praecepta poesios. Poetae repetitio.
rum et auctorum. Mathesis et cor- Declamatio. Chatesis instructio.
rectio.

In den ersten Jahren fanden die öffentlichen Semester-Examen für das

Gymnasium gewöhnlich im Mai statt.87 Es kam jedoch vor, daß sie durch
unvorhergesehene Hindernisse, besonders durch die in der ersten
Maihälfte abgehaltene Landsgemeinde und deren politische Begleiterscheinungen,

wie 1837 und 1838, weit ins Schuljahr hinausgeschoben werden
mußten. Dann blieb für die Lehrgegenstände des zweiten Semesters zu wenig

Zeit. Auch war es vielen Freunden des Kollegiums manchmal allzu
beschwerlich, an drei aufeinanderfolgenden Tagen diesen Prüfungen
beizuwohnen. Vom Jahre 1841 an verlegte man die Semesterexamina aus
diesen Gründen in die Fastenzeit auf drei sich folgende Dienstage, was
eine große Erleichterung bedeutete.88 Im allgemeinen fielen die Prüfungen
zur großen Zufriedenheit der Anwesenden aus.89 Im Sommer fanden die
schriftlichen und mündlichen Examina statt, welche über den Aufstieg in
eine höhere Klasse entschieden. Schon zu Beginn des Schuljahres mußte
dem Studienpräfekten ein alphabetisches Verzeichnis aller Schüler
abgegeben werden, in welches im Laufe des Jahres alle notwendigen
Angaben über Talent, Fleiß, sittliches Betragen und über den allgemeinen
Fortgang in den Studien aufgenommen wurden. Diese Jahresnote wurde
mitberechnet, falls der Schüler bei der Prüfung Unglück hatte. Für die
schriftlichen Prüfungen galten strenge Regeln, um jeden Betrug
auszuschließen. In der mündlichen Prüfung waren dieselben drei Examinatoren
tätig wie bei der schriftlichen: der Präfekt und zwei vom Rektor und dem
Präfekten bestimmte Patres, die jedoch nicht Klassenlehrer am Gymnasium
waren. Die Prüfung erstreckte sich auf drei Dinge: zuerst die schriftliche
Prüfungsarbeit, wobei der Schüler sie teilweise vorlesen, die Fehler finden

und die dabei übertretenen Regeln hersagen mußte; dazu kam eine
neue Uebersetzung aus der Muttersprache und das Abfragen einiger wäh-

87 AKS 45 (Oeffentliche Prüfung vom ersten Semester 1838/39 am 13., 14. und 16.

Mai für das Gymnasium, am 24. Mai für die Realschule).
88 AKS 33 (Einladung zu den öffentlichen Prüfungen vom 12. März 1841).
89 Hist. Coll. 54.

128



rend des Jahres behandelter Regeln, schließlich eine kurze Erklärung aus
einem in der Klasse gelesenen Autor. Die von den Examinatoren gegebenen
Noten mußten streng geheim gehalten werden. Erst bei der Preisausteilung
am Jahresschluß wurde das Resultat veröffentlicht.90

Das Lyzeum

Als die Jesuiten in Schwyz ihre Lehranstalt eröffneten, war Abt
Cölestin von Einsiedeln mit dem Plan sehr einverstanden. Nur eine Frage
war noch von einiger Bedeutung, ob nämlich die Gesellschaft Jesu die
unteren oder die oberen Schulen oder beide zusammen übernehmen sollte.
Der Abt riet zuerst, den Jesuiten das eigentliche Gymnasium zu übergeben,
«denn hier werde vorab der Grund zu einer bessern Bildung und Erziehung
gelegt».91 Er selber war bereit, im Kloster ein Lyzeum einzurichten, eine
höhere Schule für solche, die ihre Studien weiterführen wollten. Dort
waren als Unterrichtsfächer Philosophie, Natur- und Civilrecht vorgesehen.
Doch bald mußte der Abt einsehen, «daß man in Schwyz und bei den
Jesuiten lieber alles, als nur die Hälfte wollte»92, was im Hinblick auf eine
ganzheitliche Bildung sicher von Vorteil war. Das Lyzeum hatte seine
Stellung zwischen dem Gymnasium und den eigentlichen Fachstudien als
philosophischer Kurs. Zweck des Lyzeums war «die volle Ausbildung des
Verstandes» durch die «Wissenschaft des natürlichen Erkennens, die uns
die letzten Fragen des Geistes nach Mensch, Welt und Gott soweit löst, als
es der Vernunft möglich ist».93 Es vermittelt die zum Beginn eines
Fachstudiums notwendige allgemeine Bildung «durch Uebung des Verstandes,
durch Schulung der Folgerichtigkeit im Denken und Schließen, durch
Gewöhnung an scharfe Kritik»; allgemeine Bildung jedoch nicht in dem
Sinne, «daß der zukünftige Fachstudent von allem etwas und im ganzen
nichts Gründliches wisse, sondern das Wort allgemein faßt jenen Kreis des
Wissens und Könnens in sich, welchen man von jedem akademischen Bürger,

sei er Theolog, Jurist oder Mediziner, verlangen muß, damit er sein
Fachstudium erfolgreich betreibe».94 Die Ratio studiorum von 1599 schrieb
einen dreijährigen Kurs vor.95 1747 wurde der philosophische Kurs in
Deutschland allgemein auf zwei Jahre beschränkt. «In der wiederhergestellten

Gesellschaft Jesu zeigte sich anfangs ein solcher Mangel an
verfügbaren Personen, daß man sogar den eigenen Scholastikern das «bienn-
ium philosophiae» zugestand, weshalb die Ratio studiorum von 1832
zunächst von dieser Einrichtung ausging und nur zum Zwecke tieferer
Durchbildung ein drittes Jahr der Philosophie wünschte, bis die 22. Generalkongregation

von 1853 wieder das «triennium philosophiae» für die ganze
Gesellschaft zum Gesetze machte.»96

90 Vgl. Duhr, Studienordnung 148 ff.
94 Henggeler, Abt Cölestin 291 f.
92 a. a. O.
93 Duhr, Studienordnung 152 ff.
94 a. a. O. 153.
95 a. a. O. 154.
98 a. a. O. 156. Die Regeln für die Lehrer am Lyzeum nach der Studienordnung

von 1832 bei Duhr, Studienordnung 212 ff.

9 129



Während des Schuljahres 1836/37 besaß das Lyzeum in Schwyz nur
einen Lehrer in Friedrich Hecht, weswegen auch nur ein Kurs geführt
werden konnte. Er dozierte Logik, Metaphysik und Mathematik. Soweit war
es begreiflich, daß «Der Eidgenosse» die Verhältnisse am Schwyzer
Lyzeum zur Zielscheibe seiner Angriffe machte, da es damals erst in den
Anfängen stand und gar nicht mit den anderen Lehranstalten verglichen werden

konnte. Er meinte, daß das Schwyzer Lyzeum mit nur einem Kurs,
einem Lehrer und zwei Fächern, nämlich «der jesuitischen Weltweisheit
und der sogenannten Mathesis» eine «Krüppelanstalt» und ein «After-
lyceum» sei, welches die Schüler «als wissenschaftlich verkrüppelte Wesen
verlassen», die «für wissenschaftliche Berufsbildung verloren sind».97 Bei
den leitenden Stellen inner- und außerhalb der Lehranstalt war man
sich durchaus klar, daß das philosophische Studium erweitert werden
mußte, denn «der philosophische Unterricht, welchen der heranreifende
Jüngling erhält, ist von entscheidendem Einflüsse auf sein ganzes Leben:
durch denselben wird in ihm entweder jene Scheu vor der göttlichen
Offenbarung geweckt, in welcher der Mensch vom Christentum sich gänzlich

lossagt, oder aber jenes kindlich reine Forschen nach Wahrheit angeregt,

das im Lichte der hl. Offenbarung erst seine volle Befriedigung
findet».98 Damit war auch der grundsätzliche Unterschied der Jesuitenbildung

und jener an den regenerierten Lehranstalten bezeichnet. An diesen
herrschte die Philosophie des deutschen Idealismus mit seiner offenbarungsfeindlichen

Grundhaltung. Das hatte zur Folge, daß «die innerlich
geschlossene und ganz durch kirchliche Zielsetzung bestimmte Lehrweise,
welche die Jesuiten in Freiburg» und an allen ihren Kollegien «zäh
verteidigten, in denkbar größtem Gegensatze zu dem vorwiegend historisch
bestimmten Bildungsgute» stand, welches an den liberalen Schulen
vorgetragen wurde.99 Im Herbst 1838 lehrten bereits drei Patres am Lyzeum:
P. Hecht übernahm Physik und Mathematik, P. Waser verließ die Rhetorikklassen

und lehrte Logik und Metaphysik, behielt aber noch den
italienischen Sprachkurs, während P. Souquât100 neben elementarer Mathematik
und Naturrecht noch Französischstunden erteilte. Damit hatte man ein
vollausgebautes Lyzeum mit Philosophie, Naturwissenschaften und
Mathematik.101 Täglich wurden vier Lehrstunden erteilt, dazu kam am Abend
eine Stunde Repetition und Disputation. Im ersten Jahre widmete man 2

Stunden täglich der Philosophie, im zweiten Jahre jedoch entfielen wegen
der Physik nur mehr 5 Stunden pro Woche auf dieses Fach. Die
Philosophie umfaßte nach einer Einleitung (Geschichte und Nutzen der Wissenschaft)

die theoretische und praktische Philosophie. Erstere bestand aus
der Logik oder Denklehre; allgemeine Metaphysik oder Ontologie die
Lehre vom Sein, dem absoluten und relativen, nebst den verschiedenen.
Attributen desselben); besondere Metaphysik Kosmologie, allgemeine

97 Eidg. 27. November 1837.
98 AKS 6. (Die Kommission der ersten Unternehmer an die Mitglieder der Gesellschaft

zur Begründung einer katholischen Erziehungsanstalt in Schwyz, 12. August
1837, S. 5.)

99 Müller, Studentenbriefe 138 f.
«o peter Souquât vgl. Anhang I 31.
loi vgl. Duhr, Studienordnung 156 ff.

130



und besondere Psychologie, natürliche Religion oder Theodizee). Die
praktische Philosophie behandelte die Ethik, d. h. Moralphilosophie, Vorlesungen

über das besondere Endziel des Menschen oder die Glückseligkeit, die
Sittlichkeit der menschlichen Handlungen, soweit es zum richtigen
Verständnis der Sittengebote nötig ist, das Naturgesetz und seine Eigenschaften,

die Pflichten des Menschen im allgemeinen und im besonderen, die
Pflichten gegen Gott, gegen die Nebenmenschen und gegen sich selbst.
Es folgte die Gesellschaftslehre, das Natur- und Völkerrecht. Unter den
Naturwissenschaften nahm die Physik ein ganzes Jahr in Anspruch. Deutlich

zeigte sich hier der Anbruch einer neuen Zeit. Die oberdeutsche Provinz

verlangte im Bericht vom Jahre 1821 ein gründliches Studium der
mechanischen und experimentellen Physik, Chemie, Mineralogie, Botanik
und Naturgeschichte. Die Studienordnung von 1832 behandelte deswegen
die Physik als eigenes Unterrichtsfach, welches jedoch erst im zweiten
Jahre gegeben wurde, da sie die mathematischen Kenntnisse des ersten
Jahres voraussetzte.102 Der Lehrer hatte in den Vorlesungen nach Behandlung

der allgemeinen Begriffe, der Eigenschaften der Körperwelt, die
Dynamik, Mechanik, Hydrostatik, Hydraulik, Aerostatik und Pneumatik zu
lehren, ferner die Astronomie, den Traktat vom Licht, Wärme und
Magnetismus. In sieben Wochenstunden wechselte der theoretische Unterricht
mit Experimenten ab, weswegen in Schwyz, wie es in Sitten und Brig
bereits geschehen war, ein physikalisches Kabinett eingerichtet werden mußte.
Anfangs Januar 1838 kamen von Paris die Einrichtungen im Werte von
3797 Franken.103 Ob eine naturwissenschaftliche Sammlung bestand, ist
indessen nicht festzustellen, jedoch wurde das Fach vorgetragen. Von der
zu umfassend gewordenen Physik mußte die Chemie geschieden werden,
aber als Lehrfach galt zunächst nur die anorganische Chemie. Die
vermehrte Berücksichtigung der Mathematik in der neuen Studienordnung von
1832 ging ebenfalls zurück auf ein dringendes Verlangen der oberdeutschen
Provinz.104 So behandelte man an der Schwyzer Lehranstalt bei wöchentlich

fünf Stunden im ersten Jahre des Lyzeums Algebra, Geometrie,
ebene und soweit möglich sphärische Trigonometrie und die Kegelschnitte.
Für das zweite Jahr Lyzeum war analytische Geometrie, Differential- und
Integralrechnung vorgesehen. Es durften aber nur Schüler zugelassen werden,

die sich im ersten Jahre in der Mathematik ausgezeichnet hatten. Der
mathematische Stoff des ersten Jahres konnte als das Normalmaß bezeichnet

werden, über welches gewöhnlich nicht hinausgegangen wurde.105 Die
alte Studienordnung hielt als Lehrbücher an der Erklärung der betreffenden

Schriften des Aristoteles fest, während die neue ihn nicht mehr
erwähnte. Ob die Philosophieprofessoren in Schwyz bis 1840 nach eigenen
Manuskripten unterrichteten oder ob sie jene des P. Franz Rothenflue in
Freiburg benützten, ist ungewiß. Seit 1840 lagen jedoch dem Philosophieunterricht

die «Institutiones philosophicae theoreticae praelectionibus ador-
natae in Collegio S. J. Suitensi» von Studienpräfekt Waser zugrunde.108

102 Vgl. Regeln für den Lehrer der Physik (Duhr, Studienordnung 219 f.).
193 Hist. Stat. 15; SKZ 20. Januar 1838; Litt. Ann. 1837/38.
4,4 Vgl. Regeln für den Lehrer der Mathematik (Duhr, Studienordnung 220 f.).
495 Duhr, Studienordnung 157.
199 Vgl. Sommervogel VIII 997.

131



1841 versammelte sich die Provinzkongregation in Freiburg und bestimmte
Rektor Drach als Prokurator nach Rom. Die Wünsche an den General
lauteten auf vermehrte Berücksichtigung der deutschen Sprache, besonders

im Physik- und Mathematikunterricht.107 Daß dem Wunsche entsprochen

wurde, ist kaum anzunehmen, da man schon 1834/35 in Freiburg gegen
die Verwendung der Muttersprache im Physik- und naturwissenschaftlichen
Unterricht scharf Stellung bezogen hatte. Man befürchtete nämlich, daß
schließlich auch die Philosophie und sogar die Theologie dieser Neuerung
verfallen müßten, da niemand mehr Latein verstehen würde.108

Einer Bemerkung im Jahresbericht ist zu entnehmen, daß auch öffentliche

Disputationen abgehalten wurden. Solche waren ebenfalls in der
Studienordnung vorgesehen.109 Disputationen waren ein kennzeichnendes
Merkmal der aristotelischen Philosophie und wurden ins Lehrsystem der
Gesellschaft Jesu aufgenommen und zur obligatorischen Schulübung
erklärt. «Die Disputation aber soll nicht Wortgefecht, Wortschwall und eitles
Schwätzen sein, sondern in der eisernen Rüstung des Syllogismus auftreten,

und hierzu müssen die Philosophen sogleich vom Beginne des Kurses
an erzogen werden.» Es handelte sich um die sog. «disputatio menstrua»,
die Monatsdisputation110, deren fünf bis sechs im Schuljahr gehalten wurden.

Sie umfaßte die ganze Schulzeit vor- und nachmittags und dauerte
mindestens vier, oft aber fünf Stunden. Sie fand im größten philosophischen

Hörsaal statt. Die Thesen wurden vor der Drucklegung dem Rektor
und dem Studienpräfekten zur Genehmigung vorgelegt. Die gedruckten
Exemplare dienten zugleich als Einladungen für angesehene Persönlichkeiten,

für Freunde und Gönner des Kollegiums. Bei der Disputation waren

der Rektor und der Studienpräfekt anwesend, nebst den drei
Professoren der Philosophie und der Professor der Ethik, da wenigstens eine
These aus diesem Fachgebiet behandelt werden mußte. Alle Studierenden
der Philosophie mußten daran teilnehmen. Von Zeit zu Zeit wurde wohl
auch eine «disputatio sollemnis»111 abgehalten, «die sich von der gewöhnlichen

Monatsdisputation nur durch einen gewissen äußern Prunk und eine
größere Zahl von Einladungen» unterschied. Am Ende des Schuljahres
hatten sich die Philosophen strengen Einzelprüfungen zu unterziehen.112
Keiner konnte in den folgenden Kurs aufsteigen, der nicht das Mittelmaß
(mediocritas) erreicht hatte, d. h. «das in der Lektion Gehörte hinreichend
verstand und Rechenschaft darüber abgeben konnte». Neben der
Jahresprüfung der Logiker und Physiker war jene der Metaphysiker die
wichtigste. Sie dauerte eine ganze Stunde und erstreckte sich über den
gesamten Stoff der Philosophie. Jeder der drei Examinatoren erhielt zwanzig

Minuten für sein Fach. Als Beisitzer waren zwei Patres anwesend, die
nicht mitprüften, aber mitbestimmten. Hatte der Kandidat nicht wenigstens
drei Stimmen für sich, galt er als durchgefallen.

Große Bedeutung kam auch der sonntäglichen Akademie zu. Es gab

497 Hist. Prov. 1841 (S. 66).
498 Hist. Coll. Friburgensis II 293 (vgl. Müller, Studentenbriefe 137, Anm. 1).
499 Duhr, Studienordnung 159 ff.
149 a. a. O. 163.
444 a. a. O. 165.
442 a. a. O. 166 ff.

132



an den Jesuitenkollegien sog. Schülerakademien (Academiae Scholastico-
rum). Sie waren ein «wissenschaftlicher Verein der ausgezeichneteren Schüler,

die zu festgesetzten Zeiten unter Vorsitz eines Lehrers oder seines
Stellvertreters zu wissenschaftlichen Privatübungen sich versammelten».113
Ob es in Schwyz eine Akademie der Gymnasiasten gab, muß dahingestellt
bleiben. Mit Sicherheit bestand jedoch eine Akademie am Lyzeum. Zwar
ist bis jetzt nur ein Protokollbuch aus dem ersten Jahre 1836/37 bekannt,
es gewährt aber aufschlußreiche Einblicke in die Organisation und den
Zweck der Akademie.114 Es war erstaunlich, auf welcher Höhe sich das
Lyzeum sogleich am Anfang befand. Ueber die Organisation bestimmten
die Statuten folgendes:115

§ 1 Der Zweck der Akademie ist die erweiterte und vertiefte Kenntnis
einiger der wichtigsten philosophischen Fragen und hauptsächlich
die Anwendung der rein theoretischen Lehren, die in der Schule
vorgetragen werden, auf das unmittelbar praktische Leben.

§ 2 Um dieses Ziel durch gemeinsame Bemühungen und Anstrengungen
zu befördern, welches hauptsächlich durch die innere Ordnung
erreicht werden kann, kommen alle Mitglieder gewöhnlich alle sechs
Wochen zusammen und wählen aus ihrer Mitte einen Präsidenten,
zwei Beisitzer und einen Sekretär. Wenn diese rechtmäßig gewählt
sind, bilden sie einen dauernden akademischen Rat und können
bestimmen, was in ihren Entscheidungsbereich fällt. Alles andere
aber müssen sie durch den Präsidenten der Vollversammlung der
Mitglieder vorlegen.

§ 3 Die erwähnte Wahl des Akademischen Magistrats geschieht durch
geheime Wahl und die absolute Mehrheit.

§ 4 Weder der Präsident noch der Sekretär können zweimal unmittel¬
bar nacheinander gewählt werden.

§ 5 Jedes Mitglied ist verpflichtet durch seine Mitgliedschaft, dieser
Ordnung sich zu fügen.

§ 6 Dem Präsidenten allein kommt es zu, Ort und Zeit der Versamm¬
lung zu bestimmen, sowie die Ordnung der Verhandlungsgegenstände

festzulegen.

Die Einleitung (Dissertatio praeliminaris) wies darauf hin, wie nötig es

sei, in einer so schwierigen Wissenschaft, wie die Philosophie sie
darstelle, durch Privatstudium und öftere Uebung sich weiterzubilden, da die
Schulzeit, gemessen an der Fülle des Stoffes, niemals ausreiche. Daher
komme es, daß soviele talentvolle Jünglinge aus Mangel an Uebung kaum
große Fortschritte machten. Viele würden nach Abschluß ihrer Studien aus
demselben Grunde abgeschreckt, Aemter und Aufgaben zu übernehmen.
Wenn sie es dennoch täten, so seien sie nicht fähig, diese richtig zu
versehen. Um diesen beiden Mißständen zu begegnen und dem Beispiel anderer

443 a. a. O. 128 ff.
444 AKS, Acta Academica Sectionis Philosophiae metaphysicae in Lyceo Suitensi

Soc. Jesu. Ab anno 1836/37.
145 a. a. O.: Statuta academiae Philosophiae anni primi.

133



nachzufolgen, werde nun eine von der Schule getrennte Uebungsgelegen-
heit geschaffen, die Akademie heiße. Ihr Ziel war es, die Verbindung
zwischen Theorie und Praxis herzustellen, damit die in der Schule behandelten

Probleme leichter und klarer verstanden würden, indem die Redekunst

mit der Logik vereinigt werden sollte. Dreifache Uebungen wurden
angewendet:

An erster Stelle stand die Erklärung der in der Schule bereits vor-,
getragenen Gegenstände. Ein Schüler vertrat dabei den Lehrer, der, während

ein anderer seine Einwände vorbrachte, den Irrenden zurechtwies,
falls er es beweisen konnte. Die beiden Standpunkte wurden miteinander
verglichen, so daß der Unterschied klarer erkannt wurde. Die Zweideutigkeit

der Begriffe verschwand. So nahm jeder an den Ueberlegungen des
anderen teil.

Bei der zweiten Uebung nahm man ein wichtiges Problem, bei welchem die
Meinungen der Philosophen oft auseinandergingen, und das deshalb größere
Aufmerksamkeit verdiente. Jene zwei, welche zur Verteidigung der These
bestimmt waren, mußten den Gegenstand vorher gründlich prüfen, durch
und durch untersuchen und studieren. Am bestimmten Tage legte der
eine seine Beweise vor, der andere griff sie an und wies sie zurück, aber
stets in der Form von Syllogismen, da es nichts Geeigneteres für diese
Uebung gab. Sie ließen die Disputierenden nicht von einem Gegenstand zum
andern hinüberwechseln und verunmöglichten jede inhaltlose Plauderei.

Die dritte Art bestand in der schriftlichen Darstellung eines Problems.
Nachdem der Gegenstand durchdacht war, wurde er schriftlich niedergelegt.

Nach der Niederschrift lag etwas systematisch Geordnetes vor, dank
dessen das Einzelne klarer wurde, so daß es dem Verstand und dem
Gedächtnis leichter eingeprägt werden konnte. Wer nun diese Aufgabe
zugeteilt erhielt, mußte zu Hause ein Thema mit größtem Fleiße ausarbeiten,

es darnach öffentlich vorlesen, damit vielleicht Verbesserungen
angebracht werden konnten. Im Protokollbuch trug man hierauf jene Arbeiten
ein, die von den Mitgliedern der Akademie als dieser Ehre würdig
bezeichnet wurden. Elf Themata wurden eingetragen. Die Arbeiten zeigen,
mit welchem Ernst und mit welcher Anstrengung gearbeitet wurde:

1. Se soumettre a une autorité non seulement n'est pas indigne du
Philosophe, mais même necessaire.

2. Abhandlung über die Ursächlichkeit.
3. Gott ist die Quelle aller wahren Philosophie.
4. Verbindung der Philosophie mit den schönen Wissenschaften.
5. Ist die Vernunft, insofern sie Vernunft, irgend eines Irrtums fähig?
6. Gott, bewiesen aus der Natur.
7. Nutzen der Philosophie.
8. Die Prinzipien des Erkennens sind rein unmittelbare Aussprüche der

Vernunft.
9. System von Descartes.

10. De fine fructuque Philosophiae.
11. Einfluß der Philosophie auf das Nationalleben.

Betont wurde besonders die große Bedeutung der Akademie für das

praktische Leben: Sie regte an zum Denken und Ueberlegen. Die Philo-

134



Sophie wurde auf diese Weise Wegbereiterin zu den andern Wissenschaften,
für welche sie die Grundlage ist. Diese Arbeitsgewohnheit blieb während
des ganzen Lebens im Schüler haften. Er schreckte vor einer harten Aufgabe

nicht zurück, nahm nichts an oder lehnte es ab ohne vorangegangene
Prüfung. So blieb er verschont vom Grundübel der Zeit, der Leichtfertigkeit

und den Vorurteilen, die sich beim gewöhnlichen Volke eingewurzelt
hatten. Wer aber zur Führung des Staatswesens oder zum Dienste

Gottes berufen war, wurde fähig, das Vaterland und die Unschuldigen zu
schützen, die Religionsgegner und Religionshasser zu überwinden, den
Glauben der Völker neu zu beleben und zu stärken und für das Wohl des
ganzen Menschengeschlechtes sich einzusetzen.

Voraussetzung jeden wissenschaftlichen Arbeitens ist eine brauchbare
Bibliothek ,118 Sie mußte von Grund auf neu geschaffen werden, da
zuerst überhaupt kein einziges Buch vorhanden war. Bald waren aus allen
Wissensgebieten einige hundert Bücher beisammen und nach kurzer Zeit
der ersten Not abgeholfen. Da kein oder nur wenig Geld vorhanden war,
ersuchten die Patres die Klöster um Dubletten. Der Erfolg war beachtlich.

An erster Stelle müssen die Klöster Muri, Engelberg und St. Urban
erwähnt werden. Auch einzelne Weltpriester halfen mit, teils durch portofreie

Zustellung von Büchern, teils durch Geldspenden für den Ankauf
derselben. Im Donatorenbuch standen als besondere Wohltäter der bischöfliche

Kanzler von Chur, Johann Jakob Baal117, der allein mehrere hundert
Bände übersandte, ferner Franz Xaver Rusconi118, Chorherr an der
Hofkirche zu Luzern, und Kanonikus Christophorus Tschann119 in Solothurn.
Nach diesem gutgelungenen Anfang konnten jedes Jahr neue Werke
entweder durch Schenkung oder durch Kauf erworben werden. In Bezug auf
die Lektüre der Schüler waltete ein wachsamer Geist. Daß jedoch in diesen

Fragen eine großzügige und aufgeschlossene Haltung an Jesuitenkollegien,

wenigstens am Lyzeum, Einzug hielt und mutig vertreten wurde,
bewies Freiburg, das durch Rektor Drach auch für Schwyz vorbildlich
gewirkt haben mochte. Eine Begebenheit schien dies zu beleuchten. Für das
neubegonnene Schuljahr 1835/36 gab Philipp Anton von Segesser seinem
Freunde Martin von Moos den guten Rat mit nach Freiburg, sich in
Bezug auf das Lesen von Werken «nicht von den Vorsichtsmaßregeln und
Kleinlichkeiten» der Lehrer «allzu sehr einschränken zu lassen». Von Moos
meinte darauf am 26. November, daß er diesen Rat nicht benötige, «da
meine Professoren, statt ausgezeichnete Werke zu verstümmeln oder zu

118 Hist. Coll. 60; Litt. Ann. 1836/37; Hist. Stat. 14.
147 Johann Jakob Baal (1754—1844). * 1754 in Tschagguns (Montafun). Priesterweihe

am 19. September 1778. Seit dem 3. Januar 1780 auf der bischöflichen Kanzlei in
Chur zuerst als Registrator, dann als Fiskal, seit 1802 als Kanzler tätig bis Ende
1838. 1839 Geistlicher Rat. t 3. Januar 1844. HBLS I 510; SKZ 1844, 29.

418 Franz Xaver Rusconi (1773—1847). * 2. Juni 1773. 1793—1795 Studium der Theologie

in Dillingen und München. Am 11. März 1797 in Konstanz zum Priester
geweiht. 1803 Kaplan in Rothenburg. 1806 Professor der Rhetorik in Luzern. 1818 Chorherr,

t 18. Oktober 1847. Vgl. Johann Frh. v. Brentano, Die Familie Rusconi in
Luzern: GFR. 90 (1935) 264—276.

119 Christoph Tschann (1786—1854). * 1. Januar 1786 in Balsthal (SO). 1809 Priester.
Bis 1815 Vorsteher der Waisenanstalt in Solothurn, dann Kaplan in Ölten. 1824
katholischer Pfarrer in Bern. 1829 Domherr in Solothurn. t 3. November 1854. HBLS
VII 69; SKZ 1854: 358, 361, 369.

135



verbieten, selbe uns oft noch eher zu lesen anraten, doch immerhin mit
Ueberlegung sie zu lesen raten, und was Vernunft- und Religionswidriges
darin enthalten ist, kurz und gut zu verwerfen. Auch sie wissen, was es
hieße, ein schönes Werk zu verstümmeln, und wie gefährlich es wäre,
jungen Leuten Bücher zu verbieten, die sie oft, ins Leben hinausgetreten,
nun mit desto größerer Begierde verschlängen. Doch das ist wahr, man
verbietet hier Bücher, die man in Luzern, Zürich und Bern nicht verbietet,

die aber statt eine wissenschaftliche und religiöse Bildung zu befördern,

selben geradehin entgegen sind».120
Eine nicht zu unterschätzende Bildungsmöglichkeit an den Jesuitenschulen

bot von jeher das Theater, welches zugleich ein wichtiger
Beitrag zur Bildung in der Muttersprache wurde, seitdem das lateinische
Jesuitendrama dem deutschen Schultheater weichen mußte.121 In Schwyz
war aber dafür kein günstiger Boden, weil man allen theatralischen
Vorführungen mit Mißtrauen begegnete. In diesem Punkte unterschied sich
Schwyz von allen anderen Kollegien. Theatralische Uebungen und Schauspiele

blieben ausgeschlossen. Es mag sicher auch aus Rücksicht auf den
«schlichten, ernsten Sinn» der Bevölkerung geschehen sein122, viel eher
jedoch aus Sorge um die Schüler. Mit Unbehagen sah man im Frühsommer
1837 eine anrüchige Theatergruppe ankommen, welche während vier
Wochen täglich ihre Stücke zeigen wollte. Die Patres befürchteten einen
verderblichen Einfluß auf Schüler und Volk und atmeten auf, als die Behörden
die Aufführungen verboten und die Gruppe aus dem Dorfe verwies.123 Auch
gegen das Theaterspielen der Bürgergesellschaft eiferten die Jesuiten, und
als die Mitglieder des Studentenvereins versuchten, bei ihren Versammlungen

dramatische Szenen aufzuführen, war dies ein Grund mehr,
gegen sie aufzutreten.124 Eine gefährliche Zeit waren die Fasnachtstage, wo
es nötig war, die Schüler von der allgemeinen Sittenlockerung fernzuhalten,
ohne daß es indessen vollkommen gelang. In der Aula des Gymnasiums
wurde ein Musikkonzert veranstaltet. In den Zwischenpausen erheiterten

physikalische Experimente die Studenten und das Volk, welche auf
diese Weise mehrere Stunden unterhalten werden konnten.125 Einen
andern Anlaß zu einer Feier im Theatersaal bot die bereits am 20. November
1839 erfolgte Wahl Theodor ab Ybergs zum Pannerherr des Standes Schwyz
als Nachfolger von alt Landammann Nazar von Reding.126 Am ersten
Sonntag nach Ostern, den 26. April 1840, fand unter großer Beteiligung des
Volkes die «Einbegleitung» der Landespanner in das Haus ab Ybergs
statt. Zur Orientierung über den Sinn und die Organisation der Feier wurde
eine kleine Festschrift veröffentlicht.127 Zur kirchlichen Feier erschienen
der Nuntius, die Spitzen der Regierung und die Geistlichkeit. Zur Erhöhung

429 Müller, Studentenbriefe 159 f.
124 Schnürer 237 ff.; Duhr, Studienordnung 136 ff.
422 Pfülf 374.
423 Hist. Coll. 51.
424 Ged. BI. II 503.
425 Hist. Coll. 122.
428 Betschart, ab Yberg 74.
127 «Geschichtliche Bedeutung des Pannerfestes und kurze Darstellung seiner

Feier bei Anlaß der feierlichen Uebergabe unserer Landespanner an den neu
erwählten Pannerherm Tit. H. Cantonslandammann Theodor ab Yberg, Schwyz 1840.»

136



der Festlichkeit beschloß eine Gruppe, ein Theaterstück aufzuführen und
wandte sich an den Rektor des Kollegiums, damit er ihr die Aula des
Gymnasiums zur Verfügung stellte. Der Rektor gewährte notgedrungen
für einmal die Bitte, lehnte aber regelmäßige Aufführungen im Saale ab.
Er selbst sah darin eine Quelle von Gefahren für Pfarrei und Studenten.
Andere witterten darin verderbliche Künste für Religion und gute Sitten.
Dritte erblickten darin eine List der Gegner, um die Früchte der
Volksmissionen dadurch zunichte zu machen.128 Gegenüber anderen öffentlichen
Veranstaltungen verhielten sich die Vorgesetzten des Kollegiums ähnlich.

Im Sommer 1846 wurde in Schwyz ein Schützenfest abgehalten.129
Den Zöglingen wurde der Besuch verboten. Die Schützengesellschaft
erreichte es schließlich durch eine Bittschrift an den Bezirksrat, daß die Patres
das Verbot zurückzogen, trotzdem sie wußten, daß solche Feste in ihren
Begleiterscheinungen oft auf Disziplin und gute Sitten keine guten Folgen

zeitigten. Mit scharfen Worten wurden in der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» im Herbst 1846 die Zustände unter der SchwyzerJugend
gegeißelt, ohne daß dabei ausdrücklich etwa die Schuld des Schützenfestes
ausgesprochen worden wäre, was auch äußerst schwer hätte bewiesen werden

können. Es scheint, schrieb das Blatt, «daß der Unglaube und die
Frivolität... in Schwyz, zumal unter der halberwachsenen Jugend wie
selten anderswo so bedeutende Fortschritte macht». Es fehle am Geist
der Pietät und Sittlichkeit, und die Arbeitsamkeit schwinde zusehends aus
den Familien. Der Berichterstatter rief aus: «O! Das Herz möchte einem
bluten, wenn man die Unthätigkeit, die Roheit, die Genußsucht und die
Weichlichkeit, diesen Tod alles Geistes der Jugend in Schwyz erblickt»,
und er hoffte, daß der Bischof von Chur «an Ort und Stelle» solchen
Mißständen abhelfen werde.130 Der Kampf und der Einsatz der Jesuiten für
die charakterliche und wissenschaftliche Bildung schienen demnach in
Schwyz noch sehr notwendig gewesen zu sein.

War das Schuljahr auch lang — es dauerte ohne Ferien vom Spätherbst
bis Mitte August —, es gab genügend Gelegenheiten zur Entspannung
und Erholung.131 Mit ganz besonderer Feierlichkeit leitete man jeweilen das
neue Schuljahr ein. Schon bei der glanzvollen Eröffnung der Schule am
4. November 1836 war Nuntius Philipp de Angelis anwesend, stimmte das
«Veni Creator» in der Pfarrkirche an, assistierte beim Hochamt und
erteilte den bischöflichen Segen. So blieb es alle Jahre. Wie in Freiburg, so
rückten in Schwyz gewöhnlich am 10. Oktober die Gymnasiasten ein und
am 20. Oktober die Lyzeisten. Der feierliche Akt fand an einem der
folgenden Sonn- oder Feiertage statt. Auch die tägliche Schulzeit war nicht
überladen. Die Vorbereitungen der Klassiker fiel in die Schulzeit, man
verlangte nur genaue Repetition; die Gedächtnisübung erstreckte sich
meistens nur auf jenen Stoff, der in der Klasse bereits erklärt und übersetzt
worden war. Täglich hatte der Schüler ein lateinisches Pensum abzuliefern,
zweimal in der Woche ein lateinisches Gedicht und wöchentlich ein
griechisches Pensum. Jeden Donnerstag war schulfrei und in den «Hundstagen»
vom 13. Juli bis 11. August war dazu noch am Dienstag kein Unterricht.

128 Hist. Coll. 154 ff. 439 SKZ 12. September 1846.
129 Vgl. SR 29. Mai 1846. 434 Duhr, Studienordnung 64 ff.

137



Bei besonderen Anlässen gab es sicher auch außerordentliche schulfreie
Tage und Halbtage. Dazu kamen noch die Festzeiten und Festtage des
Kirchenjahres, die einen verminderten Studienbetrieb mit sich brachten.132
Jedes Fach, sogar jede Klasse am Gymnasium hatte ihren Schutzheiligen,
dessen Fest mindestens im engeren Rahmen des Klassenzimmers gefeiert
wurde.

Besonders festliche Höhepunkte waren auch die Empfänge eines neuen
Nuntius. Seit dem H.November 1835 wohnteNuntius de Angelis in Schwyz133,
der sich in vier Jahren um das Kollegium sehr verdient gemacht hatte, auch
durch «seine ausgezeichneten Eigenschaften sich der größten Hochachtung

von Seite der Behörde» erfreute.134 Am 23. April 1839 ließ er die
Regierung von Schwyz wissen, daß er demnächst abberufen und in Pasquale
Gizzi, Erzbischof von Theben, einen Nachfolger erhalten werde, der schon
am 13. April offiziell zum Nuntius in der Eidgenossenschaft ernannt worden

war.135 Am 30. April reiste de Angelis ab. Gizzi verließ am 3. Juni Rom
und betrat am 18. Juni in Baierna den Schweizerboden, wo ihm ein
großartiger Empfang bereitet wurde. Ueber Airolo, Altdorf und Flüelen
gelangte er zu Schiff nach Brunnen und hielt am 23. Juli 1839 seinen
feierlichen Einzug in Schwyz. Im Wagen des Nuntius saßen Landammann
ab Yberg und Landammann Schorno. In den übrigen vier Wagen folgten

die Personen des Gefolges, der Statthalter des Bezirkes und die
Abordnungen der Geistlichkeit. Die Bevölkerung bereitete dem neuen päpstlichen

Gesandten einen begeisterten Empfang. Sie säumte überall die
Straßen von Brunnen nach Schwyz, drängte sich heran und bat um den
Segen. In der Nähe des Ortes war ein Triumphbogen errichtet, wo eine
große Menschenmenge sich angesammelt hatte. In seinem Reisebericht
bemerkte Gizzi, daß ihm ganz besonders die Jesuitenschüler aufgefallen
seien, «die in einer Anzahl von ungefähr 250 eine doppelte Reihe bil-

132 a. a. O. 70 ff.
433 Philipp de Angelis (1792—1877). * 16. April 1792 in Ascoli. Apostol. Visitator

der Diözese Forli; Titularerzbischof von Leuca am 6. Juli 1826. 1830 Titularerzbischof
von Carthago. 1835 von Pius VIII. als Nuntius in die Eidgenossenschaft gesandt mit
Sitz in Luzern. Ende 1835 Uebersiedlung nach Schwyz. Am 8. Juli 1839 zum Kardinal

kreiert. 1842 Erzbischof von Fermo. 1849 infolge der politischen Ereignisse in der
Festung Ancona inhaftiert bis 19. Juni 1849, als er durch die österreichischen Truppen

befreit wurde. 1860 beim Einmarsch piemontesischer Truppen in Fermo nach
Turin deportiert. 1866 Rückkehr in seine Diözese. Camerlengo des Hl. Stuhles.
t 8. Juli 1877 in Fermo. — Enc. Catt. IV 1253 f.; Styger, Nuntiatur 10 ff.; BAB Nunz.
Svizz. 28. November 1835 (Reisebericht), 17. Dezember 1835 (Dankschreiben des
Staatssekretärs an den Landammann von Schwyz). Bild bei Steimer. Ein Portrait
befindet sich im Staatsarchiv Schwyz.

434 Schreiben des Vorortes Zürich an den Staatssekretär vom 26. April 1839: ZSKG
18 (1924) 260.

135 Pasquale Tomaso Gizzi (1787—1849). * 22. September 1787 in Ceccano (Frosi-
none). Studierte Rechtswissenschaft. 1819 Advokat im Rotagericht. 1820 mit Nuntius
Nasalli als Auditor in die Schweiz gekommen. 1827 Internuntius. 1837—1839 Delegat
in Ancona, 1839—1841 Nuntius in der Schweiz. Gregor XVI. kreierte ihn zum
Kardinal am 22. Januar 1844. Nach dem Tode Gregors XVI. hatte Gizzi Aussicht auf
die Tiara. Am 2. August durch Pius IX. zum Staatssekretär ernannt, welches Amt
er am 7. Juli 1847 niederlegte, t 3. Juni 1849 in Lenola. Enc. Catt. VI 863 f.; Styger,
Nuntiatur 15; Bastgen, Gizzi 257; Bild bei Steimer. Ein Portrait in Oel befindet sich
im Turmmuseum in Schwyz.

138



deten und sich längs der Straße auf die Knie niedergelassen hatten».136
Mit Artilleriesalven und unter Glockengeläute wurde der Nuntius durch
eine dichte Menschenmenge hindurch in sein Haus begleitet. Am Abend
war Schwyz in Festbeleuchtung. Feuerwerk wurde abgebrannt und vor
der Wohnung des Nuntius spielte die Musik. Am 29. Juli feierte er in der
festlich geschmückten Pfarrkirche sein erstes Hochamt, zu dem er morgens

um 7 Uhr in feierlicher Prozession abgeholt wurde. Unmittelbar hinter

dem Kreuze folgten «alle Jesuitenschüler mit ihren Lehrern in musterhafter

Ordnung; ihr bescheidenes Auftreten machte einen wahrhaft
erbaulichen Eindruck».137 Dann kamen die Patres Kapuziner, der Klerus mit
dem bischöflichen Kommissar Pfarrer Suter an der Spitze, vier Mitglieder

des Gemeinderates mit dem Baldachin, alle Gemeindebehörden in
Uniform. Doch schon nach zwei Jahren mußte Nuntius Gizzi Abschied
nehmen. Am 27. April 1841 reiste er weg, nachdem am vorausgegangenen
Sonntag ein Abschiedsessen stattgefunden hatte, an welchem die Regierung,

die Kapuziner, der Klerus und die Jesuitenpatres teilgenommen
hatten. Am Vorabend der Abreise erfreute ihn ein Konzert auf dem Platze
vor der Nuntiatur, dargebracht von den vornehmsten Herren des Ortes
mit verschiedenen Schülern des Kollegiums.138 Am 3. Dezember 1841 traf
der neue Nuntius Girolamo d'Andrea, Titularerzbischof von Melila, in
Schwyz ein.139 Er war über Genf, Lausanne und Freiburg gekommen, um
nicht den radikalen Kanton Tessin bereisen zu müssen, und gelangte über
Bern und Luzern in die Innerschweiz. Bereits in Luzern empfingen ihn die
Landammänner ab Yberg und Schorno und begleiteten ihn über
Küßnacht—Arth-Goldau—Lauerz und Seewen in den Kantonshauptort. Trotzdem

es in Strömen regnete, erklang Glockengeläute, donnerten Kanonenschüsse

und schmetterten Trompeten. Eine Militärmusik spielte, und unter

militärischen Ehrenbezeugungen verließ der Nuntius beim Kapuzinerkloster

an der Herrengasse den Wagen. Von der Pfarrkirche her kam die
Prozession zur Begrüßung. Nach der Ansprache des Landammanns
Holdener trugen zwei Mädchen deutsche Gedichte vor, dann begrüßten ihn
die Schüler des Jesuitenkollegiums mit einer «wohlgesetzten lateinischen
Rede». Darauf zog die Prozession zurück zur Kirche. Voran die Mädchen
mit den Lehrerinnen, dann die Jesuitenschüler mit ihren Professoren, die
Kapuzinerpatres, der Weltklerus und eine «zahllose Menschenmenge von
mehreren Tausenden, die aus allen Teilen des Kantons und auch von
auswärts gekommen waren». Nach einer kurzen Begrüßung durch den
Kommissar in der Kirche und dem Segen mit dem Allerheiligsten begleitete

436 Bastgen, Gizzi 273.
137 a. a. O. 279.
438 Bastgen, d'Andrea 133 ff.
439 Girolamo d'Andrea (1812—1868). * 12. April 1812 in Neapel. 1841—1845 Nuntius

in der Schweiz. 1843 Rückkehr nach Luzern. 1849 Außerordentlicher Gesandter für
Umbrien. Am 15. März 1852 durch Pius IX. zum Kardinal kreiert. In der
unnachgiebigen Politik des Vatikans gegen das Königreich Italien nahm er eine libera-
lisierende Haltung ein. Darum, und weil er als Präfekt der Indexkongregation das
Werk von F. Liverani nicht verurteilen wollte, floh er nach Neapel. Er ging seiner

Einkünfte als Kardinal verlustig und wurde 1866 auch seiner bischöflichen
Funktionen enthoben. 1867 kehrte er nach Rom zurück, wurde in alle seine Aemter
und Rechte wieder eingesetzt und starb am 14. Mai 1868. Enc. Catt. IV 1144; Ueber
seine Reise und Ankunft in Schwyz vgl. Bastgen, d'Andrea 268 ff.; Bild bei Steimer.

139



die Bevölkerung den hohen Prälaten in die Nuntiatur. Gegen Abend, als
der Regen nachließ, war Schwyz mit Wachslichtern illuminiert. Es folgte
der Besuch der Regierung und der Geistlichkeit. Ein Feuerwerk wurde
abgebrannt und d'Andrea unternahm einen Rundgang durch die Ortschaft.
Ueberall traf er beleuchtete Häuser, reizende Transparente mit den
Abzeichen der katholischen Religion, mit seinem und des Papstes Wappen.
«Ein besonders schönes Bild boten das Rathaus das Kolleg der Jesuiten

und das Wohnhaus des bischöflichen Kommissars.» Doch auch Nuntius

d'Andrea blieb nicht lange in Schwyz. Mit Breve vom 23. September
1842 teilte der Papst der Schwyzer Regierung mit, daß der Nuntius nach
Luzern zurückkehre, da sich dort die politische Lage geändert habe.140 Zum
Dank für die wohlwollende Aufnahme der Nuntien in Schwyz während
sieben Jahren verlieh Seine Heiligkeit der St. Martinskirche zu Schwyz
das Privileg eines vollkommenen Ablasses, welcher zweimal jährlich
gewonnen werden konnte und stiftete «für den Stand Schwyz im Collegium
Germanicum zu Rom einen Freiplatz für einen Jüngling, welcher sich dem
Dienste der Kirche widmen will und mit den notwendigen Anlagen begabt
befunden wird, laut Vorschrift der apostolischen Satzungen für genanntes

Colleg, auf daß in alle Zukunft zu Rom jemand sei, der den Nachfolgern

des Stifters auf dem Stuhle Petri Zeugnis ablege von dem
Wohlwollen, das der Kanton Schwyz um denselben sich verdient habe».141 Am
5. November meldete der Nuntius der Regierungskommission ebenfalls seine
baldige Rückkehr nach Luzern und übersandte im Namen des Papstes
den Landammännern ab Yberg und Holdener das Großkreuz des Grego-
riusordens, den Bezirksammännern Schorno und Styger das Ritterkreuz
des Goldenen Sporns. Pfarrer und Kommissar Suter wurde apostolischer
Notar und Graf vom Lateran.142 Am 27. Januar 1843 kehrte der Nuntius
nach Luzern zurück.

Den würdigen Abschluß des Schuljahres bildete jeweilen die feierliche

Preisausteilung, eine alte Uebung an den Jesuitenkollegien.143 Die
Ratio studiorum von 1599 gestattete die Verteilung der Prämien einmal im
Jahre (14. Regel für den Rektor), und für die öffentliche Preisverteilung
hatte sie ein eigenes Kapital: «Verordnungen für die Preisverteilung».144
Nachdem das Kollegium Freiburg 1835 den Schluß des Schuljahres vom 8.

September auf den 15. August vorverlegt hatte, schlössen alle Jesuitenkollegien

in der Schweiz um diese Zeit ihre Tore.145 Schwyz machte hier
keine Ausnahme, nur daß auch bei diesem Anlasse im. Unterschied zu
Freiburg jedes Theaterspiel («Endskomödie») wie auch das sog. «Valete
studia» von Anfang an verboten waren, welche den Patres in Freiburg
öfters viel Sorge bereiteten.146 Man wollte in Schwyz von Anfang an vor
unliebsamen Ueberraschungen sicher sein. Das religiöse Moment trat da-

149 Styger, Nuntiatur 17 ff.
444 Ueber die Benützung des Schwyzer Freiplatzes vgl. Styger, Nuntiatur 25 ff.
442 Styger, Nuntiatur 18; SKZ 10. Dezember 1842.
143 Duhr, Studienordnung 56 ff.
144 Kap. 14 der Studienordnung von 1599 und 1832 hat 13 Regeln für die Preisausteilung

(Duhr, Studienordnung 232).
445 Müller, Studentenbriefe 156, Anm. 3.
448 Hist. Coll. 58; Pfülf 256 ff.; über das deutsche Trauerspiel und das «Valete

studia» in Freiburg vgl. Müller, Studentenbriefe 157.

140



gegen stärker hervor. In Prozession zogen die Studenten und Patres vom
Schulhaus des Gymnasiums zur Wohnung des Nuntius, um ihn in die
Pfarrkirche zu geleiten. Die Feierlichkeit zog stets viel Volk an. Auch die
Herren der Gründungsgesellschaft, die Geistlichkeit und die Behörden
fehlten nicht. Den Beginn der Feier machte eine Ansprache, welche
abwechslungsweise von einem Pfarrer aus den umliegenden Gemeinden oder
von einem Kapuziner gehalten wurde. Bei der ersten Feier dieser Art, am
13. August 1837, predigte Kommissar Suter von Schwyz.147 Er konnte dem
Kollegium das Zeugnis ausstellen, daß ein guter religiös-sittlicher Geist
herrsche, der die Grundlage biete für die Entfaltung der Tugend, denn
diese sei das Hauptziel, nicht das Wissen allein. Diesen Anforderungen habe
die Anstalt vollauf entsprochen durch die Pflege des religiösen Lebens
und die wissenschaftliche Ausbildung der Schüler. Am 12. August 1838, im
Jahre der blutigen Landsgemeinde in Rothenthurm, hielt der dortige Pfarrer

Linggi eine «schöne, kräftige Ansprache».148 Er zeigte, worin die
wahre Weisheit bestehe. Demut, Gebet und Herzensreinheit führten zu ihr.
Pfarrer Melchior Bürgler von Muotatal hielt am 11. August 1839 die
Schlußpredigt.149 Sie wurde als «ebenso gelehrt als rührend und ermunternd

für die Studierenden» bezeichnet.150 Er legte ihr die Worte der Hl.
Schrift zugrunde: «Alle Weisheit kommt von Gott dem Herrn, sie war
immer bei Ihm und ist von Ewigkeit her» (Eccl. 1, 1). Am 9. August 1840

sprach Kaplan Enzler von Arth über das Thema: «Wie die Aussaat, so die
Ernte» und meinte damit zunächst die Aussaat während des Schuljahres
und die Erntezeit am Tage der Preisausteilung, dann aber auch die Aussaat
in der Jugendzeit und die Erntezeit im herangereiften Mannesalter, schließlich

die Aussaat im ganzen Leben und die Ernte in der Ewigkeit.151 Der
Pfarrer von Seelisberg, Alois Fuster, predigte an der Schlußfeier am 8.

August 1841.152 In den Jahren 1842—1845 fand die Preisausteilung am 15.

August statt. Pfarrer Alois Bürgler von Illgau wählte als Leitgedanken
seiner Ansprache 1842 den Text: «Dei agricultura estis».153 Im Jahre 1843

warnte Kaplan Holdener von Steinerberg Schüler und Volk vor den
Verdächtigungen und Verleumdungen, «mit denen der Zeitgeist die Väter
der Gesellschaft Jesu überall und unermüdet verlästert, um ihnen ihren
so wohlthätigen Einfluß auf Bildung und Erziehung zu schmälern und ganz
zu zernichten».154 Am 15. August 1844 fand die Schlußfeier zum ersten Male
in der «neuerbauten, schönen, erhabenen Jesuitenkirche in Gegenwart der
Mitglieder der Gründungsgesellschaft und einer großen Menge Volkes
statt».155 Auf der Kanzel stand der Guardian des Kapuzinerklosters und
sprach «von der wahren Weisheit und dem weisen Gebrauch der Jugendzeit

ergreifend und eindringlich an das Herz der Schüler». Für die Jahre
1845—1847 sind die Prediger der Schlußfeiern nicht bekannt. Nach der
Ansprache schritt man zur eigentlichen Preisverteilung. Ein Herold
verkündete unter allgemeiner Spannung mit lauter Stimme die Namen der

447 Hist. Coll. 57 f.; WB 13. August 1838; Ansprache abgedruckt WB 20. August 1838.
448 Hist. Coll. 114; WB 13. August 1838.
449 Hist. Coll. 147 f.; AKS 12a (gedruckte Predigt); SKZ 17. August 1839.
459 SKZ 17. August 1839. 45S Litt. Ann. 1841/42.
451 WB 10. August 1840. 454 WB 18. August 1843.
452 Litt. Ann. 1840/41. 455 WB 16. August 1844.

141



Preisträger: «Quod felix faustumque sit rei literariae omnibusque nostri
gymnasii alumnis. Praemia sequenti ordine consecuti sunt. Primum prae-
mium soîutae orationis Rhetor N. N.» Der Aufgerufene trat vor, verneigte
sich vor dem Nuntius und erhielt aus seiner Hand den Preis, meistens ein
Buch. An der Schlußfeier 1843 und später übernahm der bischöfliche
Kommissar Suter den Vorsitz, da der Nuntius nicht mehr in Schwyz wohnte.
Nach Beendigung dieser Zeremonie folgte ein feierliches «Te Deum» und
den Schluß bildete der eucharistische Segen. Die genaue Rangordnung der
Preisträger wurde alljährlich veröffentlicht in den gedruckten «Ordo
doctrinae et praemiorum in Lycaeo et Gymnasio Societatis Jesu Suitii».
Die Namen der Preisträger wurden jeder Klasse vorangestellt. Als erster
galt jener mit dem besten jährlichen Fortschritt auf allen Gebieten (ex
progressu annuo), ihm folgte jener mit der besten schriftlichen Arbeit
(ex triplici scriptione). Daran anschließend kamen die besten Schüler in
den einzelnen Fächern jeder Klasse. Es gab drei Klassen von Preisträgern:
Nach dem Rangersten (Primus) kamen jene unter der Bezeichnung «acces-
serunt» und die «laudandi». Bei den einzelnen Klassen waren auch die
letzten eingetragen unter «sequuntur». Das persönliche Zeugnis gab auch
den Rang des Schülers innerhalb seiner Klasse an, sowie die Noten für den
Fleiß und den Fortschritt in den einzelnen Fächern.156 Das Zeugnis der
Gymnasiasten umfaßte die Fächer Religionslehre, Rhetorik (Regeln und
Interpretation, Composition), Poetik (Regeln und Interpretation, Composition),

Lateinische Sprache (Regeln und Interpretation, Composition),
Griechische Sprache (Regeln und Interpretation, Composition), Deutsche Sprache,
Geschichte, Geographie und Mathematik. Am Schluß wurde das Verhalten

des Schülers «in Beziehung auf Religiosität, Sittlichkeit und Beobachtung

der Schulregeln, so weit uns dasselbe bekannt ist», beurteilt. Das
Zeugnis trug die Unterschrift des Präfekten des Lyzeums und Gymnasiums

(Studienpräfekt).
Die Schlußfeier bot auch Gelegenheit, über die Frequenz zu berichten.157

Die einzelnen Angaben über die Gesamtschülerzahlen stimmen indessen
nicht überein. Die Preisverzeichnisse bieten zwar die Zahlen für die Klassen
des Gymnasiums, jedoch nicht für das Lyzeum. Tatsache bleibt aber, daß die
schwyzerische Jesuitenlehranstalt am 4. November 1836 mit 74 Schülern
eröffnet wurde und nach zwei Jahren bereits mehr als 200 Schüler zählte,
wobei in allen Jahren die weitaus größte Zahl der Studierenden aus den
deutschsprachigen Kantonen der Eidgenossenschaft stammte. Einen großen
Zuwachs brachte 1837 die Angliederung einer Sekundärschule. Nach deren
Aufhebung im Sommer 1842 erreichte die Schülerzahl kaum mehr als 150.
Es war immerhin beachtenswert, daß die Jesuitenkollegien neben den
liberalen Staatsanstalten auch zahlenmäßig nicht zurückstanden. Nach einem
Bericht in der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vom 15. September 1838
stand unter den Lehranstalten der katholischen Schweiz Freiburg an
erster Stelle, «dessen Studienkatalog eine Zahl von Schülern aufweist, welche

keine einzige andere Anstalt... auch nur in weiter Ferne erreicht».158
Unmittelbar darauf folgte Schwyz. Die Lehranstalt in Luzern, welche «frü-

15,4 AKS 43/44.
457 Vgl. Anhang III (Uebersicht über die Schülerzahl).
158 SKZ 15. September 1838; zum gleichen Thema vgl. WB 30. Juni 1843.

142



herhin in der katholischen Schweiz die beliebteste und besuchteste,
vielleicht auch die älteste» war, zählte bei 21 Professoren 128 Schüler, während

in Schwyz in jenem Jahre auf 8 Patres über 150 Schüler kamen.
Noch schlimmer soll es in Solothurn und St. Gallen gewesen sein, wo
Streitigkeiten unter den Lehrern und offene Feindschaft gegen den Glauben
herrschten. So zählte Solothurn 55, St. Gallen sogar nur 44 Schüler.
Dasselbe galt für Pruntrut.159 Hier stellte die Bernerregierung, wie die
«Schweizerische Kirchenzeitung» 1844 berichtete, aufgeklärte Männer als
Lehrer an und entließ die Geistlichen. Am 28. Oktober 1844 wurde das

Kollegium in Pruntrut mit 31 Studenten eröffnet.160 Daher meinte die
Kirchenzeitung: «Die meisten Zöglinge zählen nun handgreiflich die
Jesuitenschulen in Freiburg und Schwyz. Ueber die Vortrefflichkeit des
Unterrichtes würde wohl jede Anstalt gerne sich selbst die Palme zuwenden;
es ist ein Punkt, über den schon viel geredet worden und worüber alles
Gerede wohl nicht entscheiden kann — da entscheidet die Liebe und
das Zutrauen, welches sich eine Lehranstalt durch Erziehung und Bildung
der ihr anvertrauten Jünglinge erworben hat. Besonderes Zutrauen
besitzen nun offenbar die Schulen der Jesuiten.» Gerade dies war die Größe
und der Vorteil der Jesuitenschulen. Sie «dozieren auch die weltlichen
Fächer genau so gut» wie die anderen Lehranstalten, «aber was
entscheidend ist: Sie lassen sich die Erziehung der Zöglinge angelegen sein».
Hier lag die Erklärung für das Vertrauen der Eltern. Daher kam die große
Zahl der Studierenden an den Jesuitenschulen, wenn auch die Feinde
des Ordens nicht müde wurden, den verderblichen Einfluß der Jesuiten auf
die Jugend hervorzuheben und ohne jeden Beweis kühn behaupteten,
um jesuitisch zu erziehen, «müßte man die Kunst besitzen, ohne Moral
zu bilden», es gerate «die Erziehung der Jugend in den Jesuitenschulen
sogleich in gänzlichen Verfall» und übrig bleibe «meistens nichts weiter
als Aberglaube, Andächteleien, prunkende Kongregationen, Umgänge,
seltene Mummereien, Aloysi-Novennen und mitunter Lockernheiten aller
Art».161

3. Die Sekundär- oder Realschule

In den letzten Jahren des 18. Jahrhunderts war das Stift Einsiedeln
zweifellos die «geistige Kraftzentrale» des Kantons Schwyz.1 Eine ganze
Reihe hervorragender Konventualen bemühte sich um eine Neugestaltung
und Hebung des Schulwesens. P. Isidor Moser ließ 1775 eine «Anleitung
zur Verbesserung der Schulen der Kinder» erscheinen und verfaßte einige
Schulbücher.2 P. Johannes Schreiber veröffentlichte 1779 einen neuen
Schulplan3, 1787 folgten «Vaterländische Gedanken über die mögliche gute
Auferziehung der Jugend in der Demokratie» des späteren Abtes Konrad
Tanner4. Dieser teilte die Schulen ein in notwendige (Primarschulen) und

459 SKZ 17. August 1844.
489 SKZ 16. November 1844.
184 Eidg. 30. März 1840.

1 Sialm 20.
2 Sialm 20 ff.; Dettling 4; Henggeler, Abt Konrad 6 ff.
3 Abhandlung in der moralischen Wochenschrift in Luzern 1779: Sialm 22; Dettling

4.
4 Sialm 22; Henggeler, Abt Konrad 19 f.

143



nützliche (Sekundärschulen).5 Zum ersten Male tauchte hier die Bezeichnung

Sekundärschule auf. Sicher kannte auch P. Aemilian Gstreinthaler in
seinem Schulplan von 1803 diese Einteilung. Rektor Holdener sprach 1835

von einer Realschule, deren obere Klasse auch «Sekundärschule» heißen
könne.6 Diese nahm eine Mittelstellung ein zwischen den unteren deutschen
Schulen und dem Gymnasium. Ihre Aufgabe war es, «die Zöglinge gleichsam

aus dem engern Kreis der Schulstube in den größern Kreis des
Lebens einzuführen».7 Der Lehrer dieser letzten Klasse hatte zu prüfen, «ob
die in früheren Jahren eingelernten Regeln in der Anwendung fürs Leben
einige Bedeutung haben und also von wirklichem Wert sind».8 Diese
Sekundärschule diente demnach der unmittelbaren Vorbereitung auf das

praktische Berufsleben. Eigentlich bahnbrechend in der Errichtung einer
Sekundärschule in Schwyz war die Bürgergesellschaft9, die am 9. Oktober
1826 von Frühmesser Augustin Schibig10 gegründet wurde. Schibig war
auf gemeinnützigem und schulischem Gebiete ein Mann von ungewöhnlicher

Tatkraft. In kurzer Zeit traten der Bürgergesellschaft bedeutende,
besonders liberal gesinnte Persönlichkeiten bei. Die Mitglieder nannten
in der Versammlung vom 19. November 1826 als Gesellschaftszweck die
«Beförderung bürgerlicher Eintracht unter den Einwohnern und Stiftung
einer Real- oder Sekundärschule in Schwyz».11 Auch die revidierten
Statuten von 1832 bezeichneten im ersten Artikel als das Ziel der Bürgergesellschaft

die «gesellige Eintracht unter den Einwohnern von Schwyz durch
Versammlungen in den Winterabenden und Stiftung einer Bürgerschule
durch freiwillige Beiträge».12 Die Statutenrevision von 1836 hielt ebenfalls
an dieser Zweckbestimmung fest, sprach jedoch wieder von der «Stiftung
einer Sekundärschule».13 Ihre Aufgabe sollte es sein, «denjenigen Knaben,
welche die Elementar- oder Primarschule gut vollendet haben, die nö-
thigsten Kenntnisse für das gemeine bürgerliche Leben erziehend mit-
zutheilen».14 Die Sekundärschule kann eröffnet werden, «wenn der
Gesellschaftsfonds die Summe von 6000 Franken erreicht hat». Den
lebenslänglichen Mitgliedern stand die Wahl der Schuldirektion zu, welche ihrerseits

den Schulplan zu entwerfen hatte, die Stelle eines Lehrers zur freien
Bewerbung ausschreiben sollte und nach Prüfung die Kandidaten
obgenannten Mitgliedern vorschlug, welche dann aus diesen durch geheimes,
absolutes Stimmenmehr den Lehrer wählen konnten.15 Große Sorge
verursachte die Bereitstellung des Fonds zur Besoldung der Lehrkräfte. Während

zehn Jahren wurde innerhalb der Bürgergesellschaft unermüdlich

5 Sialm 22 ff.; Dettling 5.
9 Dettling 24 ff.
7 Dettling 26.
8 a. a. O.
9 Vgl. X. Kündig, Geschichte der Bürgergesellschaft Schwyz in ihrer Entstehung,

Entwicklung und gegenwärtigem Bestand, Schwyz 1882.
19 Vgl. F. M. Triner, Biographie des hochw. Hrn. Frühmesser und Spitalkaplan

Augustin Schibig, Stifters der löbl. Bürgergesellschaft Schwyz, Schwyz 1882 (vgl. I,
Anm. 48).

44 Kündig 4.
12 a. a. O. 6 (Statuten 1832 Art. I § 1).
43 a. a. O. 12 (Statuten 1836 Art. I § 1).
44 a. a. O. 7 (Statuten 1832 Art. IV § 11).
45 a. a. O. 13 (Statuten 1836 Art. II § 7 und § 19).

144



gesammelt, ohne jedoch eine genügende finanzielle Grundlage zur Eröffnung

der Sekundärschule zu erhalten. Eine entscheidende Wendung trat
1837 ein. Am 12. August kündeten die Gründer des Jesuitenkollegiums an,
es sei noch in diesem Jahre die Eröffnung einer Sekundärschule zu
erwarten und veröffentlichte zugleich den Unterrichtsplan16, der folgende
Unterrichtsgegenstände vorsah:

a) Gründlicher Religionsunterricht.

b) Deutsche und französische Sprache, auch italienische, sobald eine
gewisse Anzahl der Schüler die Anstellung eines Lehrers dieser Sprache
erfordern würde.

c) Notwendige Kenntnis und Uebung dessen, was im gemeinen "Leben
häufig vorkommt, als: Briefe, Nachrichten, Abhandlungen, Verträge
etc. abzufassen, und was sonst noch im bürgerlichen Leben zur
Sprache kommen könnte, deutlich und ordentlich sowohl schriftlich
als mündlich vorzutragen.

d) Uebersicht der allgemeinen Geschichte, besonders in Bezug auf die
die Religion — vaterländische Geschichte.

e) Geographie, allgemeine und besondere von der Schweiz und den
angrenzenden Ländern.

f) Arithmetik mit ihren praktischen Anwendungen — Buchhaltung.

g) Praktische Geometrie, Feldmessekunst, Pläne aufzunehmen, Anfangsgründe

der Baukunst.

h) Naturkunde: allgemeine Kenntnisse der Mineralogie, der Botanik und
der Zoologie.

i) Schönschreiben, Zeichnen und Musik, in welchen auf Verlangen von
Privatlehrern, unter Aufsicht des Kollegiums, Unterricht erteilt wird.

Die Bürgergesellschaft verdoppelte nun ihre Anstrengungen, um diesem
Vorhaben zuvorzukommen, war sie es doch, die den Plan einer solchen
Schule schon seit langer Zeit mit Eifer verfolgt hatte. Kleinere Beiträge
aus den Kantonen Zürich, Waadt und Genf waren zwar schon früher
eingegangen17, jetzt aber wurde das Vorhaben mit bedeutenden Summen
unterstützt.18 Bereits am 31. Januar 1836 wandte sich die Bürgergesellschaft
auch an den großen Schulmann Père Girard in Freiburg mit der Bitte um
finanzielle Unterstützung. Der Ausschuß der Gesellschaft wies besonders
darauf hin, daß in Schwyz eine Geldsammlung zu diesem Zwecke
gegenwärtig nicht günstig aufgenommen würde, «da erst vor einigen Jahren zur
Anlegung eines Primarschulfonds» eine solche stattgefunden habe. «Wir
halten es daher für geeigneter, die Kräfte der hiesigen Schulfreunde erst
dann in Anspruch zu nehmen, wenn einst unser Werk nur noch der letzten

Hand bedarf». Noch war es nicht so weit und doch hatte auch die
Bürgergesellschaft die Absicht, im Herbst 1837 die Sekundärschule «wenigstens

48 AKS 6 (S. 5 f.).
17 BAC: Drach an Bischof von Chur, 20. Aug. 1837.
18 BAC: Drach an Bischof von Chur, 18. Sept. 1837.

10 145



mit einem tüchtigen Lehrer zu versehen, unserer zahlreichen und hiefür
bereitwilligen Jugend» zu eröffnen. Sie bat Père Girard, durch seine
Vermittlung Beiträge flüssig zu machen, wozu «einige Cantone der
französischen Schweiz vorzüglich geneigt» seien.19 Auf Empfehlung von
Landammann Nazar von Reding und sicher auch Père Girards beantragten
Zollrevisor Johann Kaspar Zellweger von Trogen20 und Professor Monnard
von Lausanne21 bei der 1837 in Genf versammelten Schweizerischen
Gemeinnützigen Gesellschaft22 eine Gabe von 1000 Franken an die Bürgerschule
in Schwyz, die ausgerichtet wurde. Dieselbe Summe legte Zellweger selbst
noch dazu.23 Der liberale Staatsrat von Freiburg soll an das Unternehmen
ebenfalls 1000 Franken beigesteuert haben.24 Glaubte man anfänglich,
es handle sich 1837 nur um die Eröffnung einer Mädchensekundarschule,
war es für die Jesuiten nun eine nicht geringe Ueberraschung, als das
Gerede umging, einige Mitglieder der Bürgergesellschaft dächten daran,
zwei Jesuiten als Lehrer für eine Knabensekundarschule zu verlangen und
sie aus ihren Beiträgen zu besolden.25 Rektor Drach meinte dazu: «Dieses
wäre mir nicht unlieb, indem ich alsdann beiderseits einen Berührungspunkt

haben würde und, in der Mitte von beiden Partheien, vielleicht
eine Vereinigung bewirken könnte: Gott gebe es!, denn wegen der
gegenwärtigen Spannung leidet das Gute sehr, wäre sie gehoben, so könnte
etwas wichtiges zu Stande kommen.»26 Indessen war an eine solche Bür-
gersekundarschule mit Jesuiten als Lehrer nicht im Traume zu denken. Im
Gegenteil wird diese Schule «die unselige Trennung, welche zwischen
beiden Partheien besteht, unterhalten, und jene Annäherung, welche ich
hoffen konnte, wenn unsere Realschule allein gewesen wäre, gänzlich ver-

19 Musée pédagogique Fribourg: Corresp. Père Girard V (1836), Schreiben vom 31.
Januar 1836.

29 Johann Kaspar Zellweger (1788—1855). * 4. März in Trogen (AP). Handelslehrer,
Philantrop und Historiker, eine der geistig bedeutendsten Persönlichkeiten Appen-
zells. 1790 übernahm er als Kaufmann die väterliche Filiale in Genua, kehrte aber
1799 nach Trogen zurück. Er machte sich einen Namen durch Gründung und
Unterstützung vieler gemeinnütziger Institutionen und als Verfasser bedeutender
historischer Werke, t 31. Januar 1855. Vgl. Hans Nabholz, Johann Kaspar Zellweger,
1768—1855: Hundert Jahre Allgemeine geschichtsforschende Gesellschaft der Schweiz,
1941; R. Feller, Die schweizerische Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert (Zürich

1938) 71—75.
21 Charles Monnard (1790—1865). * 17. Januar 1790 in Bern. Professor der französischen

Literatur an der Akademie Lausanne 1816—1845. Er betätigte sich auch als
Redaktor und war Führer der liberalen Partei der Waadt. 1845 seines Lehrstuhles
verlustig erklärt, war er einige Monate Pfarrer in Montreux. 1845 demissionierte
er und nahm einen Lehrstuhl für romanische Philologie in Bonn an, wo er am 13.

Januar 1865 starb. HBLS V 133.
22 Die Gemeinnützige Gesellschaft wurde am 15./16. Mai 1810 in Zürich gegründet.

Aus den Ideen der Aufklärung und Revolution hervorgegangen, wollte sie zuerst
nur die Anstalten gegen Unglück und Elend der Bewohner der Schweiz kennenlernen

und ihr Möglichstes zu deren Fortschritt beitragen. Schon 1832 aber setzte
sie sich zum Ziel die Beförderung der Volksbildung, des Gewerbefleißes und der
Armenpflege im schweizerischen Vaterlande. Vgl. Walter Rickenbach, Geschichte
der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft 1810—1960, Zürich 1960. — Rektor

Drach nannte sie in seinem Briefe irrtümlicherweise Helvetische Gesellschaft.
23 Kündig 15.
24 BAC: Drach an Bischof von Chur, 18. Sept. 1837.
25 BAC: Drach an Bischof von Chur, 20. Aug. 1837.
28 a. a. O.

146



hindern», schrieb Rektor Drach am 18. September 1837 an den Bischof von
Chur.27 So mußte man sich mit zwei Sekundärschulen abfinden, denn keine
Partei war gesonnen, der andern diese Einflußmöglichkeit auf die Jugend
zu überlassen. Am 13. Oktober 1837 wurde die Sekundärschule der
Bürgergesellschaft mit 13 Knaben, 22 Mädchen und zwei Lehrern eröffnet,
nach einem am 24. September 1837 von der Gesellschaft festgesetzten
Lehrplan28, für den jedoch die Genehmigung vom Gemeinderat weder erhalten
noch je eingeholt wurde.29 Um sich wenigstens der kirchlichen
Unterstützung zu versichern, bestimmte der Lehrplan (§ 19), daß der «jeweilige
Pfarrer von Schwyz» von Amtes wegen zur siebengliedrigen Schuldirek-
tion gehöre. Kommissar Suter sah sich daraufhin veranlaßt, am 21. Oktober
1837 öffentlich zu erklären, «daß er eine derartige Beaufsichtigung bis
dato weder übernommen, noch auch je übernehmen könne und werde,
solange die gedachte Schule nicht im Einverständniss mit den gesetzlichen
Schulbehörden ins Leben wird eingetreten sein».30 War er vielleicht
bereit, nach Erfüllung dieser Bedingung die liberale Sekundärschule zu
unterstützen? Das schien der Fall zu sein, denn mit großer Entrüstung
berichtete Rektor Drach am 18. September 1837 dem Churer Bischof, daß
der Kommissar eine höchst zweideutige Stellung einnehme. Er beweise
«keine Kraft, keine Thätigkeit und keinen Muth, wo er doch sich zeigen
sollte». Was ihn aber am meisten belastete, sei die Tatsache, daß er
Guttäter dieser «liberalen Schule» sei, da er sich auf sechs Jahre verpflichtet
habe, jährlich einen Louisdor beizusteuern. Wenn er geltend mache, er
habe das nur getan, um «auch zu vernehmen, was darin vorgehe», so mag
diese Absicht eine Entschuldigung sein, «wird ihn aber schwerlich
rechtfertigen können», denn sein Beispiel hat aufmunternd auf andere gewirkt
und «dient der Parthei zum empfehlenden Deckmantel des Unternehmens».31
In der Folgezeit distanzierte sich dann Kommissar Suter von der bürgerlichen

Realschule immer mehr.
Die Realschule zerfiel in zwei Klassen, in denen Religionslehre, deutsche

und französische Sprache, Mathematik, einfache Buchhaltung, Geographie,
Schweizergeschichte, Naturkunde, Freihand- und technisches Zeichnen nebst
weiblichen Handarbeiten für die Mädchen gelehrt wurde (§ 4). Doch soll
in dieser Schule kein guter Geist geherrscht haben, Disziplin und Ordnung
mangelten. Unter den Schülern machte sich nach dem Urteil der Jesuiten
Ausgelassenheit und eine durch die Koedukation bedingte gefährliche
sittliche Ungebundenheit immer mehr geltend, was anfänglich einen baldigen
Zerfall der Schule befürchten ließ.32 Als Lehrer wirkten 1837 Klosterkaplan

Melchior Tschümperlin, der einstige Lehrer an der Lateinschule,
und Posthalter Felix Donat Kyd von Brunnen33 neben Maler Josef Tschüm-

27 BAC: Drach an Bischof von Chur, 18. Sept. 1837.
28 Kündig 16—18 (Lehrplan). Das genaue Datum der Eröffnung ist der 13. Oktober

1837 (Hist. Coll. 77; Kündig 15), auf keinen Fall aber erst der 13. Oktober 1838 (Pfülf
376, Anm. 1; Strobel 65, Anm. 12). Leider fehlen die Protokolle der Bürgergesellschaft

gerade für die Jahre 1837/38.
29 Hist. Coll. 77; Dettling 36.
39 SKZ 4. November 1837; WB 24. Oktober 1837.
31 BAC: Drach an Bischof von Chur, 18. Sept. 1837.
32 Hist. Coll. 77.
33 Felix Donat Kyd (1793—1869). * 27. April 1793 in Brunnen, wo er bereits mit 14

147



perlin als Zeichnungslehrer34. 1838 trat Kyd seinen Lehrposten an stud,
phil. N. Sager aus Arbon ab, der jedoch schon im Herbst 1838 in den
Kapuzinerorden eintrat. Landammann Nazar von Reding betreute den
Französischunterricht und die Naturgeschichte. 1838 trat Kantonsrat
Dominik Kündig35 in den Lehrkörper ein. Nachdem 1840 Melchior Tschümperlin

die Pfarrei Jona bei Rapperswil übernommen hatte, rückte Karl
Schuler36 an seine Stelle bis 1842. Geographie und Schweizergeschichte
lehrte Ratsherr Franz Maria Suter. Der Gründer, Frühmesser Augustin
Schibig, erteilte 1837—1842 den Religionsunterricht. Regelmäßige
Besuche der Inspektoren aus der Mitte der Bürgergesellschaft und öffentliche
Prüfungen zeugten vom Willen, die Schule auf der Höhe der Zeit zu
halten.37

Am 10. Oktober 1837 begann auch die Sekundärschule der Jesuiten. Ihre
Eröffnung war bereits für 1836 geplant gewesen, konnte jedoch erst am
23. September 1837 mit dem provisorischen Lehrplan angekündigt
werden.38 Beachtenswert sind die Gründe, welche die Gesellschaft Jesu in
Schwyz bewogen, zusätzlich eine Sekundärschule zu führen. Der ideale
Schultypus des Ordens war und blieb das humanistische Gymnasium. In
Freiburg kam es bereits 1834 zu einem «Schulkonflikt» zwischen dem
Erziehungsrat und den Jesuiten, der bald grundsätzlichen Charakter
annahm.39 Liberale Kreise hielten die humanistische Schule für veraltet und
wünschten an deren Stelle die sog. Realschule. Dank des «hartnäckigen
Widerstandes» der Jesuiten konnte in Freiburg das humanistische
Gymnasium gerettet werden, dem zur Seite aber eine neugegründete
Realschule trat.40 Es war die Lösung der kommenden Zeit. Beide Schultypen
bewiesen ihre Berechtigung, das humanistische Gymnasium mußte jedoch
seine Monopolstellung abtreten.41 Wenn die Freiburger Jesuiten auf diese

Jahren Privatschullehrer wurde. Nach wechselvollen Schicksalen trat er als
Teilhaber in das Pulvermachergeschäft Rickenbacher in Schwyz ein, das er 1841 verließ.
1831—1842 war er Posthalter in Brunnen, seit 1833 Mitglied des Großen Rates. Er
gründete in Brunnen eine Handwerkergenossenschaft und eine Sonntagsschule.
Seine besondere Aufmerksamkeit galt der lokalen und allgemeinen Geschichte. Er
sammelte alte Dokumente, Bücher, Sagen usw. Seine ca. 20 Bände umfassende Kol-
lektaneensammlung erwarb der Kanton Schwyz. t 14. April 1869. — Vgl. J. B. Kälin,

Felix Donat Kyd von Brunnen: MHVS 13 (1905); HBLS IV 573.
34 Dettling 56; Kündig 19.
35 Dominik Kündig (1793—1868). * 15. August 1793. Im Jahre 1815 begann seine

öffentliche Tätigkeit. 1848—1860 gehörte er dem Kantonsrate an. 1850—1860 war er
im Regierungsrat zuerst Vorsteher des Polizei-, dann des Gewerbe- und Land-
wirtschaftsdepartementes. 1852—1854 Landammann. 1848—1862 war er im
Erziehungsrat, den er 1852—1862 präsidierte, t 2. Juni 1868. — Schwyz 75.

38 Karl Schuler (1817—1854). * 1. Jan. 1817. Nach dem Besuch des Jesuitenkollegiums

Schwyz und des Lyzeums in Luzern studierte er die Rechte in Zürich und
Heidelberg, die französische Sprache in Lausanne und Aubonne. Im Sonderbundskrieg

amtete er als Sekretär der Schwyzer Militärkommission. 1848 Mitglied und
Sekretär des Verfassungsrates. 1848—1852 Mitglied des Kriminalgerichtes, 1850 bis
1852 dessen Präsident. 1848—1854 Kantonsrat. 1852—1854 Regierungsrat. 1848—1852
Nationalrat. t 2. März 1854. — Schwyz 76.

17 Kündig 19.
38 SKZ 23. September 1837; WB 18. September und 3. November 1837.
'* Vgl. Strobel 59 ff.
49 a. a. O.
44 a. a. O.

148



neue Schule auch nicht gerade freundlich zu sprechen waren, die von
«weisen und religiösen Männern als eine Pflanzschule der Gottlosigkeit
betrachtet wurde»42, so waren sie doch grundsätzlich nicht gegen die
Realschulen. Wenigstens befürworteten sie die Errichtung einer solchen 1836

in Sitten, die aber nicht zustande kam.43 In Schwyz wollte man offenbar
mit der Sekundärschule der Jesuiten der liberalen Schulgründung ein
Gegengewicht entgegensetzen.44 Diese Absicht offenbarten mit aller wünschbaren

Deutlichkeit die ersten Unternehmer in der Ankündigung der
Jesuitenrealschule vom 12. August 1837. Es müssen auch jene Jünglinge
Gelegenheit haben, sich eine gute Bildung anzueignen, «welche sich nicht
einem der sogenannten gelehrten Stände, sondern dem Geschäftsleben
widmen -wollen. Nur zu oft waren katholische Eltern bisher im Falle, ihre
Söhne, um ihnen Gelegenheit zu verschaffen, die für das Geschäftsleben
unentbehrlichen Kenntnisse sich zu erwerben, an solche Institute zu
schicken, wo für Weckung des religiösen und sittlichen Gefühles so wenig
geleistet wurde, daß sie nachher fast unwiederbringlich der Klasse jener
dünkelvollen Halbwisser anheimfielen, welche über Alles zu reden und über
nichts zu denken gewohnt sind».45 Eine ausführliche Begründung zur
Errichtung einer Realschule unter Leitung der Jesuiten bot Rektor Drach.46
Auch wenn an dieser Schule kein Latein und kein Griechisch gelehrt
werde, führte er aus, und sie auch dem Schulideal des Ordens auf den
ersten Blick nicht ganz zu entsprechen scheine, dürfe doch nicht außer
acht gelassen werden, daß die religiöse und sittliche Erziehung der
Jugend und die Arbeit im Dienste der Seelen die Hauptaufgabe sei.47 Wer
braucht denn mehr Hilfe als die haltlose und gefährdete Jugend, ob
sie nun eine Lateinschule oder eine Sekundärschule besucht? Sollen die
Realschüler, die im wesentlichen den gleichen Unterricht erhalten wie die
Gymnasiasten, deshalb von unserer Sorge ausgeschlossen sein, weil sie
keine alten Sprachen lernen? Wie zur Reformationszeit, dem damaligen
Bildungsideal entsprechend, der neuen Lehre durch unsere Schulen wirksam
begegnet werden konnte, so muß heute durch eine gute Sekundärschule
die Gelegenheit ergriffen werden, auch jene Jugendlichen zu guten Christen

und charaktervollen Menschen heranzubilden, die nicht Latein
studieren. Denn auch diese steigen in der menschlichen Gesellschaft oft zu
hohen Ehren und führenden Stellungen empor. Zwar könnte jemand
einwenden, daß infolge der Sekundärschule ein Rückgang des Gymnasiums
zu befürchten wäre, wenn nämlich in kürzerer Zeit mit weniger Kosten
fast die gleiche Bildung erlangt werden könnte. Doch ist zu bedenken, daß
viele, bestünde keine Sekundärschule, auch das Gymnasium nicht be-

42 Strobel, Dok. 113.
43 Pfülf 241.
44 Es ist nicht richtig, die liberale Realschule als «Konkurrenz gegen das

Jesuitenkolleg mit seiner Realschule» hinzustellen (Strobel 65 Anm. 12). Im Gegenteil.
Der Plan zur Gründung einer Realschule durch die Bürgergesellschaft ging zurück
in das Jahr 1826, konnte aber erst 1837 verwirklicht werden. Die Bürgergesellschaft
wurde nur zur raschen Verwirklichung ihres Planes gedrängt, als die
Jesuitenrealschule am 12. August 1837 angekündigt wurde.

45 AKS 6 (S. 5).
48 Hist. Coll. 65 ff.
47 a. a. O.

149



suchen würden. Einige würden aber nach der Realschule ins Gymnasium
hinüberwechseln. So gehen aus dieser Schule tüchtige Handwerker, fromme
Handelsleute, arbeitsame Bauern hervor, welche durch ihr Wissen und
ihre Rechtschaffenheit zum eigenen Glück und dem ihrer Mitmenschen
viel beitragen. Auch Lehrer können aus einer solchen Schule hervorgehen.

Rektor Drach betonte dann die Notwendigkeit einer Sekundärschule

in Schwyz. Die Behörden würden gerade aus Männern gewählt, die
Realschulen besucht hatten. Erhielten diese nun eine gute religiöse und
wissenschaftliche Bildung, dann sei es um den Staat gut bestellt. Sogar
der liberale «Erzähler» mußte zugeben, daß die Jesuiten den unabweisbaren

Forderungen der Zeit «scheinbar huldigen, klüger hierin als die
übrigen starren und stabilen Mönche der Schweiz» und Realschulen
einrichteten. Das Ziel sei aber klar: Sie wollten damit mehr «in die
Volksmassen hineinwirken» als durch Lateinschulen, obschon dies einigen
Magnaten nicht sonderlich gefalle. Diese würden die Erziehung lieber wenigen
Regimentsfähigen vorbehalten sehen.48

Am 5. Oktober 1837 zeigte der Bezirksrat Schwyz dem Kirchenrat an,
daß er eine Bezirksschulkommission ernannt habe zur Oberaufsicht über
die Schulen. Ohne Vorwissen des Bezirksrates durfte keine öffentliche
Schule eingerichtet werden. Der Kirchenrat hatte der Bezirksschulkommission

über die Schulverhältnisse in Schwyz zu berichten. Der Kirchenrat
ließ die Schulkommission am 14. Dezember 1837 wissen, es bestünden

in der Gemeinde Schwyz zwei Sekundärschulen, eine unter der Leitung
der Jesuiten in direkter Verbindung mit dem Kollegium, eine zweite unter
Aufsicht der Bürgergesellschaft.49 Es ist also keineswegs so, «daß durch
Hinzunehmen dieser Schule (zum Gymnasium) der schädlichen
Konkurrenzgründung der Todesstoß gegeben» wurde.50 Wohl wurde sie
weniger besucht und reichte auch im dargebotenen Stoff kaum an die
Bedeutung der Jesuitenrealschule heran, deren erste Klasse mit 36 Schülern

eröffnet wurde, welche Zahl im Laufe des Jahres 1838 auf 48 stieg.51
Als Klassenlehrer übernahm sie Magister Rutgerus Dietz52, der als
Scholastiker Logik gehört hatte, Latein verstand und auch Französisch sprach.
Im folgenden Schuljahr 1838/39 zählte die Sekundärschule 84 Schüler, 24
in der zweiten und 60 in der ersten Klasse. Magister Dietz rückte in die
obere Klasse vor, während die erste in Magister Wilhelm Dachtier53 einen
neuen Lehrer erhielt, der aber nur ein Jahr in Schwyz blieb. 1839/40 brachte
einen Rückgang um 29 Schüler, so daß die erste Klasse von 35, die zweite
von 20 Schülern besucht wurde. Magister Dietz betreute wieder die erste
Klasse, die zweite übernahm Pater Meinrad Matten.54 Im neuen Schuljahre

1840/41 wirkten an der Realschule der Urner Magister Josef
Aschwanden von Seelisberg55 in der ersten Klasse und Magister Josef de
Lamezan aus dem freiherrlichen Zweig der Lamezan-Salins aus Baden
(Deutschland)56 in der zweiten Klasse, die er auch im kommenden Jahre
(1841/42) beibehielt. Ein Wechsel trat nur noch in der ersten Realklasse ein,

48 Erz. 23. Mai 1837. 53 Wilhelm Dachtier vgl. Anhang I 10.
49 Dettling 35 f. 54 Meinrad Matton vgl. Anhang I 22.
59 Pfülf 376. ää Josef Aschwanden vgl. Anhang I 2.
54 Hist. Coll. 76. 5e Joseph de Lamezan vgl. Anhang I 21.
52 Rutgerus Dietz vgl. Anhang I 11.

150



als Magister Aschwanden 1841/42 durch Pater Lucas Caveng, einen Grau-
bündner57, abgelöst wurde. Die Schülerzahl sank 1840/41 auf 41, erreichte
aber im letzten Jahre wieder 48. Der verhältnismäßig rege Wechsel im
Lehrpersonal war für die Schule kaum sehr förderlich, umso weniger, als
die Studienordnung keine festen Regeln für die Realschule vorsah. Sie war
jedoch derart in das Gefüge des ganzen Studienbetriebes eingebaut, daß
sowohl die Disziplin wie die Schulleistungen keinen größeren Schaden
litten. Eine Uebersicht über die Fächer mag dartun, daß die Realschule
durchaus auf der Höhe der Zeit stand, die in sie gesetzten Hoffnungen zu~

rechtfertigen vermochte und sich neben anderen Realschulen sehr wohl
sehen lassen durfte.58

An der Spitze aller Fächer stand die Religionslehre, wie es dem Hauptziel
der Erziehung entsprach. Sie war aber auf das praktische Leben

ausgerichtet und behandelte keine allzu schwierigen dogmatischen Fragen. Vor
allem suchte man den Schülern eine religiöse Haltung einzupflanzen und
belehrte sie über die öffentliche Verehrung des einzig wahren Gottes, über
die Gebote der Liebe und des tätigen Glaubens durch treue Beobachtung
der göttlichen Gebote. Besondere Aufmerksamkeit wurde der Lehre von der
Kirche geschenkt, daneben die Kenntnis der Kirchengebote und der hl.
Sakramente nicht vernachlässigt. Da die klassischen Sprachen wegfielen,
standen die lebenden Sprachen im Vordergrund, allen voran die deutsche,
gefolgt von der französischen und in der zweiten Klasse auch von der
italienischen Sprache. Das Lehrprogramm der ersten Klasse umfaßte in der
deutschen Sprache die Laut-, Wort- und Satzlehre. Dazu kamen zusammenhängende

Aufsätze, kleine Beschreibungen und leichte Briefe. In der zweiten

Klasse beschäftigte man sich mit den Gliedersätzen oder Perioden,
behandelte die Regeln zu schriftlichen Aufsätzen, sprach über die Deutlichkeit,

Sprachrichtigkeit, Zweckmäßigkeit und Schönheit der Sprache. Als
praktische Uebungen gab man Anleitungen zu Freundschafts- und
Geschäftsbriefen unterschiedlicher Art, verlangte Erzählungen, Beschreibungen,

Schuld-, Empfangs-, Tilgungs-, Depositen- und Cessionsscheine. Die
Schüler mußten Quittungen, Anweisungen, Vollmachten, Zeugnisse,
Obligationen, Miet-, Kauf-, Tausch- und Handelsverträge kennen lernen in
Rücksicht auf ihre spätere Berufstätigkeit.

Der Unterricht in der französischen Sprache bezog sich in der ersten
Klasse auf die Schriftzeichen, die Aussprache der Grund- und Beilaute,
den Artikel, die Verhältnisfälle, den Teilungssinn der Hauptwörter, ihre
Mehrzahl und ihr Geschlecht; ferner auf die Eigenschaftswörter, ihre Mehrzahl,

Geschlechtsform, Uebereinstimmung mit dem Hauptworte und ihre
Steigerung; die Grund- und Ordnungszahlen; die Fürwörter und die beiden
Hilfszeitwörter «être» und «avoir». Es folgten die regelmäßigen und
unregelmäßigen Zeitwörter in der zweiten Klasse, dazu die Kongruenz und
Rektion des Zeitwortes und der Gebrauch der Zeit- und Redeformen. Zur
praktischen Auswertung lasen, erklärten und übersetzten die Schüler
Fabeln und Erzählungen nach dem Lesebuch von Ahn.

57 Lucas Caveng vgl. Anhang I 8.
88 AKS 45. (Oeffentliche Prüfung der Alumnen des Gymnasiums S. J. in Schwyz:

Uebersicht über die Lehrfächer der Realschule S. 6 ff.).

151



Das Italienische beschränkte sich auf die zweite Klasse. Nach genügender
Kenntnis der italienischen Aussprache und Grammatik folgten
Uebersetzungen aus dem Italienischen ins Deutsche.

In der Realschule spielte auch die Rechnungslehre eine wichtige Rolle.
Nach der Kenntnis der vier Grundoperationen umfaßte die erste Klasse
auch die gemeinen Brüche: echte und unechte, reine und gemischte, ihre
Einrichtung, Aufhebung, Vergleichung, Umänderung und Auflösung. Es

folgte ein «vorläufiger Begriff» von den Gleichungen, von den arithmetischen

und geometrischen Verhältnissen, dazu die Regeldetri
Dreisatzrechnung) in einfachen und zusammengesetzten, geraden und verkehrten
Verhältnissen. Nach einer kurzen Wiederholung dieses Stoffes in der zweiten

Klasse schritt man fort zur Kettenrechnung, zur Prozent- und
Diskonto-Rechnung und behandelte die Gesellschafts- und Mischungsrechnungen.

Darauf kam die Rechnung in willkürlichen Verhältnissen
(Regula caecis) und die «Regula ambulatoria» oder die Ereilungsrechnung. Die
Kenntnisse der Quadrat- und Kubikwurzel nebst der arithmetischen und
geometrischen Progression und die Kreisrechnung schlössen das Programm.

Geometrie wurde nur in der zweiten Klasse behandelt und umfaßte
die Lehre von den Linien, Winkeln und Flächen. Als praktische Uebung
folgte die wirkliche Ausmessung auf dem Felde oder Bauplatze. Dazu kam
die Verwandlung der Figuren und die Ausrechnung der Flächen.

Buchhaltung war auch nur in der zweiten Klasse vorgesehen mit Erlernung

der notwendigen Vorbegriffe über den Wert des Vermögens und
über die «reihmäßige, kluge und thätige Erwerbung, Erhaltung und
Vermehrung desselben». Wichtig war auch die Kenntnis der Handwerks- und
Lieferungsrechnungen, des «Inventariums oder geordnetes Verzeichnis der
Güter, Möbeln und vorräthigen Waaren», ferner die tägliche, monatliche
und jährliche Haushaltungsrechnung. Dann folgte die Anleitung zur Führung

des Primanota-Buches, auch Handbuch genannt; des Kassa- und
Warenbuches im Einklang und monatlicher Bilanz mit andern, unter der
Form eines wechselseitigen oder auch untergeordneten Kleinhandels
aufgestellten Büchern; das Hauptbuch, Kommissionsbuch, das Notizenbuch.

Die nötige Aufmerksamkeit wurde auch der Naturgeschichte geschenkt,
da die Realschule auch den künftigen Bauersleuten eine solide Bildung
vermitteln wollte und gleichsam die Stelle einer landwirtschaftlichen Schule
einnahm. Die erste Klasse behandelte die Geschichte unseres Erdkörpers,
die Einteilung der Gebirge nach ihrem Ursprünge, deren Stoffarten als
unterscheidende Kennzeichen. Die feuerspeienden Berge; die Lava und die
Entstehung der kalten und warmen Quellen. Die Mineralogie und deren
Einteilung in die vier Hauptgattungen von Mineralien: die erdigen,
salzigen, brennbaren und geschmeidigen. In der zweiten Klasse kam das
Pflanzenreich zur Behandlung: die Mannigfaltigkeit der Pflanzen, ihre
einfachen und näheren Bestandteile; erste Haupteinteilung in Phanérogame

und Kryptogame; das Linneische Pflanzensystem. Nähere Einteilung
der phänogamischen Gewächse, nach ihrem Stamme, in drei Gattungen:
Bäume, Kräuter, Gräser. Anschließend sprach man über die verschiedenen
Erdgattungen oder Bodenarten, die Verbesserung des Bodens, das Klima,
die Temperatur und ihr nach Graden berechnetes Verhältnis zur Lage des

Bodens, ferner über die Baumpflanzungen, die Obstbaumzucht, die bekann-

152



testen Forstpflanzen und den steigenden Wert des Forstwesens. Man
verbreitete sich über die Vorteile der Waldungen, die Berechnung ihrer
Gefälle und anderer Produkte in bezüglichem Verhältnisse zu den verschiedenen

Holzarten, wie auch über die Pflege und den Schutz des Forstes.
Den Schluß bildeten «einige dem spekulativen Gewerbefleiße einer thä-
tigen Landwirtschaft zuvörtierst entsprechende Gegenstände aus der
Technologie». In diesen Zusammenhang gehörte auch die Mechanik, aus deren
Gebiet einige grundlegende Kapitel in der zweiten Klasse gelehrt wurden,
u. a. die Schwerkraft, die schiefe Ebene, die Schaukel, der Hebel. Die
Schnellwaage und die gemeine Waage. Die Rolle, der Flaschenzug, die Welle
und die Schiffswinde. Das Hebezeug. Die gezahnten Räder. Die Winde und
der Keil. Die schneidenden Werkzeuge, die Säge. Die Schraube. Die Fliehkraft.

Die Zusammensetzung und die Zerlegung der Kräfte. Der Schwerpunkt.

Der Stoß der Körper. Die Größe der Bewegung. Die Wasserräder. Die
Kraft der Menschen und Tiere. Der Wind. Den Abschluß dieses Faches
bildete ein Kapitel über den Nutzen der Maschinen im allgemeinen, und
eine Darlegung über den Aufbau und die Wirksamkeit der Dampfmaschinen

im besonderen. Der Realienunterricht war also durchaus zeitaufgeschlossen,

fuhren doch seit 1803 die ersten Dampfschiffe und seit 1804 die
ersten Dampflokomotiven.59 In der Eidgenossenschaft richtete man gerade
in diesen Jahren von 1823—1852 auf den bedeutendsten Seen den
Dampfschiffahrtsbetrieb ein, und die erste Eisenbahn fuhr am 9. August 1847

von Zürich nach Baden.
Um den Schülern ein richtiges Bild des Erdplaneten zu bieten, brachte

der Geographieunterricht in der ersten Klasse die allgemeine Kenntnis der
Weltkarte und eine Uebersicht über die fünf Weltteile in ihrer bezüglichen

Lage. Daran anschließend folgte die Geographie Europas. Besondere

Aufmerksamkeit schenkte man der Schweizergeographie. Hier behandelte

man die Lage, Größe, Bevölkerung und Einteilung der Schweiz. In
der zweiten Klasse widmete man sich ausschließlich der Geographie der
deutschen Bundesstaaten, u. a. Oesterreichs, Preußens, Bayerns, Sachsens,
Hannovers, dazu der übrigen Fürstentümer und freien Reichsstädte.
Bedauerlich war es, daß die Geschichte vollständig in den Hintergrund
rückte. Die erste Klasse hörte nur Religionsgeschichte, «von der Erschaffung

der Welt bis zur Herrschaft der Zunft Juda in der Person Davids».
Anschließend folgte in der zweiten Klasse die Gründung der Kirche Jesu
bis zum Ende des 5. Jahrhunderts. Weltgeschichte wurde keine geboten
und die Schweizergeschichte mußte sich abfinden mit dem Zeitraum von
der Schlacht bei Laupen 1339 bis zur Sempacherschlacht 1386.

Die erste Klasse hatte auch Unterricht in der Schreibkunst über deutsche
und französische Kurrentschrift, Fraktur- und Kanzleischrift nebst
Orthographie. Besonderer Unterricht wurde auf Verlangen der Schüler
erteilt in Architektur-, Figuren- und Landschaftszeichnen, sowie in der Musik.

Die Namen der Schüler wurden jeweils am Schlüsse des Schuljahres
veröffentlicht, eingeteilt nach dem Fleiße im allgemeinen und der Rangstufe

in den einzelnen Fächern. In jedem Fache gab es für den besten
Schüler einen Preis, sowie auch für jene, die im allgemeinen Fortgange
sich auszeichneten.

59 Der Große Herder II (1953) 1054.

153



Fünf Jahre bestand die Realschule mit einigem Erfolg. Allerdings fühlte
man den Unterschied dieser Schule zum Gymnasium deutlich. Verschiedene

Unannehmlichkeiten zeigten immer wieder, daß der bescheidene
Ertrag des Unterrichts den Aufwand an Mühe und Arbeit kaum
rechtfertigte.60 Da brachte das Jahr 1842 den vielleicht erwünschten Anlaß,
die Realschule eingehen zu lassen. Auf Grund* der Verfassung von 1833
entwarf der Kantonsrat am 9./10. April 1838 ein «Reglement für eine
aufzustellende Kantonsschulbehörde» und wählte einen Erziehungsrat von 16

Mitgliedern, der am 8. Juni 1841 eine kantonale Schulorganisation in
Beratung nahm61, die der Große Rat am 24. September 1841 guthieß. Diese
Schulorganisation ordnete das Schulwesen neu und verfügte die Wahl
eines Schulinspektors, dessen Aufgabe es war, «den Zustand aller deutschen
Schulen zu inspizieren und darüber Bericht zu erstatten». Der Schulrat
wählte den Geistlichen Melchior Amgwerd62 zum Inspektor sämtlicher
Gemeindeschulen, zu denen jetzt auch die Realschule gezählt wurde. Im Laufe
des Monates Juni 1842 sprach er beim Rektor vor, der eine solche
Inspektion ablehnte, da im Vertrag vom 15. Juli 1836 ausdrücklich die volle
Lehrfreiheit vereinbart worden war. Nun wandte sich der Rektor an den
Provinzial Simmen, der gerade in Schwyz weilte. Auf dessen Rat hin
schrieb er am 14., Juli dem Präsidenten des Erziehungsrates, die
Realschule sei im Herbst 1837 auf Bitten vieler Herren errichtet worden, habe
doch damals eine ähnliche Schule in Schwyz nicht bestanden. Da jetzt
die neue Schulorganisation eine solche Realschule vorsehe, werde ihre
Schule als überflüssig im kommenden Herbst nicht mehr weitergeführt
werden.63 An ihrer Stelle wurde zur Vorbereitung auf das Gymnasium ein
Vorkurs eingeführt, in welchem die Schüler in den ersten und
grundlegenden Elementen der lateinischen Sprache unterrichtet werden sollten.64
Nach dem «Eidgenossen» ließen die Jesuiten freilich «ihre Realschule unter
dem Namen einer Vorbereitungsschule fortbestehen». Sie hätten erklärt,
«sich mit den deutschen Schulen nicht mehr abzugeben und in Zukunft
nur mehr solche Schüler in das Gymnasium aufzunehmen, welche einen
Entlassungsschein aus den deutschen Schulen vorweisen» könnten.65
Trotzdem hielten sich in Schwyz während des Sommers 1842 hartnäckige
Gerüchte, daß die Realschule der Jesuiten weiterbestehen bleibe. Selbst die
«Schweizerische Kirchenzeitung» erklärte in aller Form, «diese Schule
wird fortbestehen und niemand denkt an ihre Auflösung».66 Allein es

blieb beim Entschluß der Leitung des Kollegiums. So mußte auch die
Kirchenzeitung den Lesern im Herbst mitteilen, daß die Realschule «vom
Kollegium getrennt und den übrigen deutschen Schulen angereiht» werde.67
Für die Schwyzer Schulen war es ein empfindlicher Rückschlag, daß im
gleichen Jahre auch die Sekundärschule der Bürgergesellschaft einging.

99 Hist. Prov. 172.
81 Dettling 38 ff.
92 Melchior Amgwerd: 1835 Professor am Gymnasium, dann Lehrer an der

Realschule der Bürgergesellschaft. 1836 Lehrer an der zweiten Abteilung der
Mittelschule; 1837 an der gesamten Mittelschule. 1842 Inspektor sämtlicher Gemeindeschulen.

Dettling 54.
98 Hist. Prov. 173. 68 SKZ 27. August 1842.
84 a. a. O.; Litt. Ann. 1842/43. 97 SKZ 8. Oktober 1842.
85 Eidg. 3. Oktober 1842.

154



Als Hauptgrund wurde später die Gegnerschaft der Jesuiten vorgegeben,
«die damals in Schwyz in alle Cirkel hinein ihren Einfluß geltend zu
machen suchten» und durch ihre «Intriguen» und «Kränkungen» die
Auflösung der Bürger-Sekundarschule herbeigeführt haben sollen.68 Schon
in früheren Jahren wäre der Bürgergesellschaft zugemutet worden, ihre
Fonds der Jesuitenschule abzutreten.69 Auch wurde behauptet, die
Schulorganisation von 1841 sei das Werk der Jesuiten gewesen. Sie hätten dazu
gedient, «die Bürgersekundarschule entweder unter ihre. Protektion zu
bringen oder dieselbe aufzulösen».70 Von solchen Machenschaften der
Jesuiten berichten jedoch die Protokolle der Bürgergesellschaft nichts.71
Vielmehr wurde dieser Schule wie der Jesuitenschule dieselbe kantonale
Schulorganisation zum Verhängnis. Umstritten war nämlich das Recht der
Lehrerwahl.72 Hierin kam es zum Konflikt mit dem Schulrat, der gemäß § 107

der Schulorganisation von 1841 und dem Beschluß des Erziehungsrates
das uneingeschränkte Wahlrecht beanspruchte. Am 11. November 1841
beschloß die Bürgergesellschaft auf Antrag Landammanns Nazar von
Reding, dem Schulrat mitzuteilen, daß die Aufstellung des Lehrplanes und
die Wahl der Lehrer ausschließlich ihr zustehe, da die freiwilligen Beiträge
für ihre Schule allein unter dieser Bedingung geleistet worden seien.73

Laut Beschluß vom 13. November 1841 wollte man am Recht der Lehrerwahl

festhalten, eine einzige Stimme setzte sich für ein bloßes Vorschlagsrecht

der Bürgergesellschaft ein.74 Ganz klar sprach die Versammlung
der lebenslänglichen Mitglieder am 20. Februar 1842 aus, «auf genanntes
Recht nicht zu verzichten und den daherigen Beschluß mit Beyfügung
der Gründe der Schulkommission mittheilen zu lassen».75 In der
Zusammenkunft vom 14. August 1842 wurden zwei Schreiben von Gemeinderat
und Schulrat verlesen, «worin die betreffenden Behörden der Bürgergesellschaft

erklären, daß sie sich in der Unmöglichkeit befinden, die mit der
Gesellschaft gepflogenen Unterhandlungen unter den von derselben gestellten

Bedingungen weiter fortzusetzen und daß die Schule der Gesellschaft
als mit den gesetzlichen Bestimmungen unvereinbar, mit Ende dieses
Schuljahres aufhören müsse».76 Trotzdem behaupteten mehrere
Schweizerblätter noch Ende 1842, daß beide Sekundärschulen, jene der Jesuiten
und jene der Bürgergesellschaft, weiterbestünden, eine Meldung, die
sofort berichtigt werden mußte.77

Ein Versuch zur Wiedereröffnung einer Sekundärschule erfolgte im
September 1844.78 Der Erziehungsrat ersuchte den Schulrat, Verhandlungen
mit der Bürgergesellschaft aufzunehmen, um zu erfahren, unter welchen
Bedingungen die frühere Sekundärschule wieder eröffnet werden könnte.
Im Plan der Bürgergesellschaft waren jedoch mehrere Bestimmungen,
darunter auch die freie Lehrerwahl, welche der Schulorganisation
widersprachen, so daß der Schulrat am 26. September beschloß, auf das Projekt
nicht einzutreten. Nach einem Bericht aus Schwyz in der «Schweizerischen

88 Kündig 36. 74 ABS Prot. III 128.
89 Triner 15. 75 ABS Prot. III 132 f.
70 a. a. O. 18. 78 ABS Prot. III 134.
74 ABS Prot. III. 77 Eidg. 16. Januar 1843; SR 24. Januar 1843.
72 Dettling 40 f. 78 Dettling 44.
78 ABS Prot. III 124 f.

155



Kirchenzeitung» vom Jahre 1846 bestand jedoch ohne Zweifel auch nach
der Aufhebung der beiden Sekundärschulen eine Realschule79, ja der
Einsender bezeichnete es ironisch als das erste «Verdienst» des neuen
Erziehungsrates, die unentgeltliche Sekundärschule der Jesuiten unterdrückt
zu haben, da er sie als unzulänglich befunden habe, obschon die Ordensmänner

«von der Landsgemeinde einhellig auf- und angenommen, ihnen
landesherrlicher Schutz und vollkommene Lehrfreiheit zugesichert, so daß
sie nach den Regeln ihres Ordens ungehindert leben, lehren und wirken»
konnten. Dafür habe man eine «kostspielige Realschule» errichtet, deren
Schüler in und außerhalb der Kirche «mehr Klagen veranlassen sollen als
das ganze Jesuitenkollegium».80

Trotz dieser Rückschläge verlor die Bürgergesellschaft ihr Ziel, die
Gründung und Unterhaltung einer Sekundärschule, nie aus den Augen.
Eine günstige Gelegenheit bot sich bald. Dank der neuen Verfassung des
Kantons Schwyz vom 27. Februar 1848 begann im Schulwesen eine neue
Entwicklung.81 Am 9. August wurde vom Kantonsrat eine neue
Schulorganisation angenommen, welche die Abhaltung von Privatschulen
erleichterte.82 Die Bürgergesellschaft beschloß am 30. September 1849, ihre
Sekundärschule auf kommenden November wieder zu eröffnen. Ihre
finanzielle Lage ließ aber bald nach einer anderen Lösung trachten. Es war
eine willkommene Kunde, als am 26. Dezember 1855 der Präsident
anzeigen konnte, P. Theodosius von Chur beabsichtigte, in Schwyz eine höhere
Lehranstalt zu errichten, verbunden mit einer Realschule, die den Bedürfnissen

und Ansprüchen unserer Ortschaft genügen sollte, und die er später
zu einer vollkommenen Gewerbeschule auszubauen gedenke.83 Wie der
erste Rektor des Theodosianischen Kollegiums, Johann Baptist Naef, noch
am 3. August 1896 an Rektor Dr. Alois Huber schrieb, wurde an Allerheiligen

1855 die Sekundärschule der Bürgergesellschaft ins alte
Jesuitenkollegium verlegt. Im Hochparterre waren vier Schulzimmer für ebenso-
viele Klassen mit zusammen etwa 50 Schülern bereitgestellt worden. Die
Schule stand unter dem Schulrate von Schwyz.84 Erst als die Reparaturen
im Kollegiumsgebäude einigermaßen fortgeschritten waren, übersiedelte
Rektor Naef am Abend vor Weihnachten 1855 dorthin. Nach langen
Verhandlungen zwischen der Bürgergesellschaft und P. Theodosius kam es
schließlich am 8. August 1856 zu einem Vertrag, wonach die Gesellschaft
aus den Zinsen ihres Fonds an die Sekundärschule, die von P. Theodosius
übernommen wurde, einen Jahresbeitrag von 500 Franken leistete.85 Daraufhin

wurde die Sekundärschule mit der Realschule des Kollegiums
verbunden.86 (Zweiter Teil folgt im nächsten Heft.)

79 SKZ 22. August 1846.
89 SV N. 18; Sonst ist über diese Realschule aus den Jahren 1842—1849 nichts

bekannt. Sie wird auch weder von Dettling noch von Triner erwähnt.
84 Vgl. Alois Dettling, Geschichte des Volksschulwesens im Kt. Schwyz in den

vergangenen fünfzig Jahren 1849—1899, Einsiedeln 1899, 7 ff.
82 a. a. O. 9 f.; Kündig 22.
83 ABS Prot. IV 55 f.
84 AKS: J. B. Naef an Rektor Huber am 3. August 1896.
85 ABS Prot. IV 58 f.
88 Ueber die weitere Geschichte der Knabensekundarschule in Schwyz: E. Widmer,

Die Knabensekundarschule in Schwyz: GR 43 (1955) 7—19, 91—97; 44 (1955/56)
47—60, 90—101.

156




	Das innere Leben der Studienanstalt

