
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 45 (1946)

Artikel: Die Aufklärung in Uri, Schwyz und Unterwalden im 18. Jahrhundert

Autor: Kälin, Paul

Kapitel: Fünfter Teil: Aufklärung und Helvetik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


158

Fünfter Teil

Aufklärung und Helvetik

1. Kapitel:

Die neue Freiheit

Die AuseinanderseZung mit der Aufklärung spielte sich in
den drei Länderorten in Ruhe ab. Diese Ruhe wandelte sich aber
nach und nach in Gärung, als die neuen Ideen in der Französischen

Revolution zur Wirklichkeit geworden waren, als hinter
ihnen eine Macht aufstand, die schließlich auch die Verhältnisse
in der Schweiz umzustürzen drohte und sich dazu eines Schlagwortes

bediente, dem die Leidenschaft der Parteien jeden
möglichen Sinn geben konnte. Als diese Macht die Innerschweiz zur
Entscheidung drängte, entstanden auch hier Parteien, die sich
auf diese Weise leidenschaftlich bekämpften '.

Der Kampf der Geister warf seine Schatten voraus. Es lag
nahe, die Freiheit, wie sie von der Aufklärung und von der
Französischen Revolution verkündet wurde, zuallererst als
politische Freiheit auszudeuten. Es war die Idee vom naturgegebenen
Recht jedes Menschen auf Freiheit. Schon längst hatte das Ausland

den Freiheitsmythos der Eidgenossenschaft und die
Freiheitsideen der Aufklärung zueinander in Beziehung gebracht;
die eidgenössische Freiheit war als Vorbote der allgemeinen
Freiheit begrüßt worden2. Die Untertanen der eidgenössischen
Orte suchten eine Brücke herzustellen zwischen der historischen
Freiheit und den neuen Freiheitsideen3. Umsomehr mußte sich in

1 Die Darstellung beschränkt sich nicht auf die Aeußerungen vor dem
April 1798, die in gerader Linie zum Widerstand führten, sondern will den
Geist in den drei Länderorten während der ganzen Helvetik irgendwie
umreißen, der natürlich auch in den Ereignissen vom Mai und September 1798
wirksam war. 2 Ernst, Teil, 53—90: besonders in der französ. Literatur spielte
das Motiv eine Rolle. " Vgl. das Stäfner Memorial ; Muralt, Alte und neue
Freiheit, S. 10-14.



159

der Innerschweiz ein Vergleich aufdrängen zwischen der Freiheit,
die man Jahrhunderte lang schon genoß und jener, die die neue
Zeit verkündete.

Hier war auch bei „Aufgeklärten" das Bewußtsein vorherrschend,

daß die demokratischen Kantone im vollen BesiZe der
natürlichen Menschenrechte seien. P. Conrad Tanner schrieb schon
in seinen „Vaterländischen Gedanken"4, daß sein Vaterland jener
tyrannischen Staatskunst nicht bedürfe, die der Aufklärung des
Volkes die Türe verschließe, denn „das Joch der Monarchen
macht da niemandem die Rechte der Menschlichkeit streitig ; alle
sind von gleichem Ursprung der Freyheit, alle glücklich und ihrer
natürlichen Vorrechte fähig"; und noch vier Jahre nach dem
Ausbruch der Französischen Revolution5 bediente sich Tanner
der revolutionären Worte „Freiheit, Gleichheit und Ruhe", um
seinem ehemaligen Schüler Carl von Hettlingen sein Vaterland
recht schäZbar zu machen. Der gleiche Gedanke stand im
Hintergrunde, als Landammann Reding auf der TagsaZung vom Jahre
1791 verkündete: „Wir alle sind Kinder der nämlichen Eltern,
unser Vater ist der Bund und unsere Mutter die Freiheit" 6.

Solange die Gefahr noch nicht aus allernächster Nähe drohte, konnte
man getrost die „Sprache der Fürstenfeinde" sprechen, wie es
ein von Hettlingen7 und Major Franz Nikiaus Zeiger taten8. Noch
im Augenblicke der Gefahr suchte man die Vorwände Frankreichs

zu entkräften mit dem Hinweis, daß der bestehenden
Verfassung „die Souveränität des Volkes und das Menschenrecht in
all ihrer Reinheit und Kraft" zugrunde lägen9.

Man war sich des grundlegenden Unterschiedes zwischen
den beiden Freiheitsideen so wenig bewußt, daß man den Kampf
der alten Eidgenossen um ihre Unabhängigkeit unbedenklich dem
Kampf der Zeit um die Menschenrechte gleichseZte. Im „Kleinen
Versuch der Geschichte Unterwaldens" von Businger und Zeiger
ging die Darstellung des 14. Jahrhunderts ganz von dieser Vor-

4 S. 94. 5 St. E. A. ZB. 4, Nr. 147, 6. März 1793: Kopie eines Schreibens
an Carl von Hettlingen. 8 EA VIII 688. 7 FA. Hettl. Wangen : Brieffragment
eines von Hettlingen an seinen Vater, 15. Aug. 1789: als Demokrat erklärt er
sich bestimmt für die neue Konstitution. 8 FA. Zeiger, Brief von Heinrich Keller
an Zeiger vom 16. Dez. 1794; er dankt für das Anerbieten der Korrespondenz
Zeigers und bedauert, daß er ihm nicht auch in der Sprache der Fürstenfeinde
antworten könne. 9 Schwyz an Brune, Entwurf vom 8. März 1798, Strickler I 495.



160

ausseZung aus. In Worten, die den Enthusiasmus der Revolution
verrieten, wurde es geschildert als ein „Jahrhundert, da erstickte
Menschheit so oft in unsern Gebirgen um Rettung seufzte,
gekränkte Tugend um Hilfe jammerte" und „Bosheiten, vor denen

die Natur schauert" Inhalt der Geschichte wurden10; da aber die
Väter „die erstickten Rechte der Natur und Menschheit vor
raubgierigen Händen" rettetenu. Auch im „Arnold von Winkelried"
Ludwig Maria Kaisers waren die Menschenrechte das Ziel der
Befreiungskämpfe, die Gundoldingen mit den Worten verteidigte:
„Was Luzern tat, billigte das Recht der Natur, foderte
Selbsterhaltung, und wenn es sich armer gedrückter annahm, die
Menschheit" 12. Daß Kaiser selbst diese Jahrhunderte zurückliegenden

Kämpfe zeitgemäß erschienen, bewies sein Vorwort, wo
er sagte, daß alles nach Freiheit rufe, um die gekränkte Menschheit

wieder in ihre alten Rechte einzuseZen; „nur wir Brüder
freuen uns, daß wir schon seit Jahrhunderten daß (!J sind, wor-
nach mit Gut und Blut iZt Nationen streben". Das waren
Aeußerungen, die vielleicht einem gesteigerten patriotischen Gefühl

entsprangen; doch mußte bei jenem Unterwaldner die Ueberzeugung

tiefer gründen, der als einziger der TagsaZung von 1790

zu verstehen gab, „daß die Franzosen, obschon nicht immer
durch gehörige Mittel, nach dem nämlichen Gute streben, welches

unsere Vorväter mit dem Schwerte in der Faust erstritten haben" 13.

Nach den Ereignissen von 1798 noch schrieb Alois Reding, daß
die Vorfahren am Morgarten „die ersten Trophäen der Menschenrechte

und Helvetiens Freiheit erobert" hätten14.
Diese Ansichten wurden von Männern geäußert, die den neuen

Ideen nicht unfreundlich gegenüberstanden. Doch wurden sie dabei

nicht von revolutionären Absichten geleitet, brachten sie es
doch mehr oder weniger deutlich zum Ausdruck, daß die von den
Vätern erworbenen Menschenrechte auch der neuen Zeit erhalten
geblieben seien. Aber die demokratischen Kantone hatten auch
Anteil an den gemeinen Vogteien, und im Innern der Orle,
besonders in Schwyz, war der GrundsaZ der politischen Gleich-

10 I 242. " 1. c. 1 246, 15. ,2 „Winkelried" S. 64. 13 EA VIII 687: von
Nidwalden war Dr. Victor Maria Businger, von Obwalden alt-Landammann jost
Remigius Traxler anwesend ; es ist unsicher, wem von beiden der Ausspruch
zugeschrieben werden kann. I4 FA. Reding, Revolutionsgeschichte, 3. Fase.



161

berechtigung keineswegs durchgeführt. Hier seZten die neuen
Freiheitsideen an. So sehr Pfarrer Ringold das Glück der
Freiämter „unter dem sanften Joch eines vernünftigen Landesherrn"
gegenüber dem .Babel" des urnerischen Freistaats pries15, so
mußte er doch gestehen, daß „freymüthige Offenherzigkeit, edle
Freundschaft, redliche Treue" unter einem Sklavenvolke etwas
Seltenes seien und daß ein gewisses Maß von Freiheit dazu
gehöre 1B. Die Beisassen des alten Landes Schwyz beriefen sich auf
den Naturtrieb der Freiheitsliebe, „mit dem Gott das Herz eines
jeden Menschen beseelet hat", um einen Strahl von dem „neuen
Sonnenlicht", die politische Gleichberechtigung, zu erhalten17. Erst
die Drohung der französischen Waffen und die revolutionsfreundliche

Propaganda trug dann dazu bei, daß die Regierungen der
innerschweizerischen Demokratien die Untertanenverhältnisse als
den Menschenrechten zuwiderlaufend betrachteten und ihren
Beisassen und Untertanen im leZten Augenblicke Zugeständnisse
machten18.

Freilich, als dann den drei Länderorten die neue Freiheit
mit den Waffen aufgezwungen wurde, konnten ihre Ereunde nicht
mehr auf die Väterfreiheit hinweisen. Pfarrer Bieler von Giswil
meinte in seinem „Konstitutionsfreund" 19 nur, daß die Väter im
Rütli keine andere Freiheit gewünscht hätten, wenn sie aufgeklärt
gewesen wären. Pfarrer Businger rechtfertigte aber den Umsturz
damit, daß die Menschenrechte, für die Teil, Winkelried und
Stauffacher ihr Blut geopfert hätten, eben doch durch die
Untertanenverhältnisse und die Vorrechte zertreten worden seien; eine
Schuld, die durch einzelne Zugeständnisse nicht hätte gutgemacht
werden könnenso. Desgleichen vertrat der Agent Marti von Schwyz
die Ansicht, daß die „gradmütige Gesinnung der Vorväter" durch

15 An Balthasar, BBL, 8. Jan. 1780. 16 I.e. 10. Jan. 1781 : ferner Korr. Heß.
ZBZ 181 k, 30. Jan. 1783. 47 Memorial der Beisassen vom 17. Horner 1798 auf
die Landsgemeinde vom 18. Februar ; abgedruckt bei Dom. Styger, Die Beisassen
des cdten Landes Schwyz, Diss. jur. Bern, Schwyz 1914, S. 133. " Vgl. Peter
Hüßer, Geschichte der Unabhängigkeitsbestrebungen von Außerschwyz, Diss.
Zürich 1925. I9 Konstitutionsfreund. S. 9 : er bezieht sich dabei auf die natürliche

politische und Gewissensfreiheit, die der französischen Verfassung in jener
der Staaten von Amerika als Vorbild gegeben war. *° Beherzigung. 51.

MHV 45 12



162

die „Cabale der Zeit verunstaltet" und die allgemeinen Menschenrechte

„verrostet" gewesen seien21.

Auf der andern Seite gab es aber auch Männer, die schon
früh einen scharfen Trennungsstrich zogen zwischen der Freiheit
der Väter und jener von der Revolution verkündeten. Wenn Dr.

Zay im Jahre 1790 die Priester des Vierwaldstätterkapitels
ermahnte, bei ihrem Volke die „Freyheit in ihrer ursprünglichen
Güte" zu erhalten22, so dachte er an die Gefahr, die ihr von dem

„im Finstern um sich schleichenden GrundsaZ vollkommener Gleichheit"

drohte23. Vikar Jos. Anton Rickenbacher von Illgau glaubte,
daß die „Menschenrechte" nicht verleZt werden könnten, wenn
Obrigkeit und Untergebene gemeinsam am Glück des Landes
arbeiteten, und er forderte die Schwyzer auf, doch mit der Freiheit

ihrer Väter zufrieden zu sein und nicht dem schwindelnden,
vernunftlosen, nun so allgemein beklatschten Freiheitsgeiste
anzuhangen 24. Es war begreiflich, daß nach der gewaltsamen
Einführung der neuen Freiheit die Gegner der Konstitution, und oft
auch ihre früheren Freunde, nach der Freiheit der Väter riefen,
wie es P. Marian Herzog von Einsiedeln25 und der Stanser Geistliche

Alois Leo26 taten. Es steckten drei Jahre bitterer Erfahrung
und mißglückter Befreiungsversuche hinter den Worten, die die
CantonaltagsaZung von Schwyz im Oktober 1801 an die noch
übrigen Mitglieder der helvetischen TagsaZung in Bern richtete27:

„. glaubet sicher, daß ihr eher unsern Bergen und Felsen eine
andere Gestalt und den wildesten Strömen ein andern Lauf, als
diesem Bergvolk einen andern Charakter und andere Begriffe
über Recht, Freiheit und Glück beibringen werdet, als jene, die

81 A. H. 581, fol. 395. 22 Schweif. Museum 1790. 7. Heft, 524/26. 23 Vgl.
auch seine Anrede an die Behörden und Untertanen der Landschaft Gaster in
Schännis 1784. Schweitj. Museum 1784. 24 Christlich-patriotische Rede. 42, 39:
der ganze zweite Teil ist auf diesem Gedanken aufgebaut; die Rede stammt
aus dem Jahre 1793. Allem Anschein nach ist Vikar Josef Anton Rickenbacher
in Illgau identisch mit dem Pfarrer Joseph Karl Anton Rickenbacher (A. H. 1408,
fol. 281 : geb. in Illgau, 37 Jahre alt, Studien in Schwyz und Solothurn und
Freiburg) von Steinen der helvetischen Akten und dem Carolus Antonius Rickenbacher

in Faßbinds Religionsgeschichte (VI 123). Obwohl Rickenbacher 1793
der neuen Freiheit abgeneigt scheint, verfocht er 1798 die Helvetik, wohl weil
er von ihr Fortschritt erhoffte, wie seine Bemühungen um das Schulwesen
zeigen (Faßbind, Rei. Gesch. VI 123). S6 ME 104. Nr. 12, § 2 ; Nr. 7, § 1. 3. !6 Leu.
Unterwaldner 5. 9. " Strickler VII 489 f. Schlußworte.



163

uns und unsern Vätern durch den glücklichen Genuß und Erfahrung

von Jahrhunderten so ehrwürdig geworden sind" 28.

Die Bauern der drei Länderorte gaben sich freilich keinen
langen theoretischen Ueberlegungen hin, als sie vor die Entscheidung

gestellt wurden, die neue Freiheit anzunehmen oder für die
alte zu kämpfen. Für sie war alles Neue verwerflich, besonders

wenn es ihnen aufgezwungen wurde. Seit den Freiheitskriegen
des Mittelalters war ihre Unabhängigkeit freilich zum ersten Mal
wieder einer so großen Gefahr ausgeseZt und ihre Wehrkraft
hatten sie weder an den straff organisierten Armeen der
absolutistischen Staaten, noch an den stoßkräftigen Volksarmeen der
Revolution erproben können. Man hoffte mit Gottes Hilfe und
eidgenössischer Bruderliebe „nach dem Beyspiele so vieler älter(er)
Zeiten" auch als kleine Macht „die größten Dinge" zu wirken,
wie Landammann Müller in seinem Eidgenössischen Gruß von
1780 sagte29. Das gleiche Vertrauen in die eigene Kraft zeigte
auch ein Mann, der seiner Stellung nach einen gewissen Einblick
in die Verhältnisse hatte, der Präsident der Helvetisch-Militärischen
Gesellschaft, Jost Remigius Traxler30. Dieser Glaube wurde auch
im Augenblicke höchster Gefahr nicht erschüttert; Pfarrer Ringold
versprach sich den sichern Sieg, „wann nur die ehemalige
Frömmigkeit, die edle Simplicität und der tapfere Biedersinn unserer
Väter noch in unserm Busen herrschte" 31; noch im Februar 1798

vertrat Karl von Reding die nämliche Ansicht32. Wenn dieser
Fehlschluß Männern unterlief, die im Ausland als Offiziere Dienst
geleistet hatten, wie viel mehr mußte da das gemeine Volk dem
Gefühl seiner eigenen Kraft vertrauen, da es über die Kraft
gutausgerüsteter Armeen nicht aufgeklärt und im militärischen Denken

nicht geschult war. In dieser Meinung drängte das Volk
seinen geistlichen und weltlichen Führern, die etwa noch an die
NuZlosigkeit eines Widerstandes glaubten oder der neuen Ordnung
freundlich gesinnt waren, den Kampf auf33. Wenn auch im Auf-

28 Unterzeichnet von Meinrad Schuler, Zay und Bruhin ; man wird nicht
fehlgehen, wenn man die Feder Zays vermutet. 29 S. 3: Bern Mss. Hist. Helv.
XIII 152. 30 Präsidialrede 1794. Verhandlungen S. 10—12. 31 Korr. Heß, ZBZ
181 af, 8. Jan. 1798. 32 Strickler I 403. " F. Niederberger. Die Unterstügung
und Hilfe der Schwyzer an Unterwatden nid dem Wald im August und September

1798, Beiträge zur Geschichte Nidwaldens XII/XIII, 1939/40. S. 13: Unter-



164

stände der Nidwaldner das kaiserliche Hilfsversprechen eine sehr
große Rolle spielte34, so hatte doch jene Nachricht aus
Unterwaiden einen wahren Kern, die besagte, daß in Nidwalden die

Prophezeiung vom Sieg eines kleinen Hirtenvolkes über die
Franzosen umlaufe35. Es waren ja auch in jenem denkwürdigen
September Flugblätter herumgeboten worden, die geeignet waren,
solche Meinungen zu befördern: „Vertraut nur fest auf Gott, den
Herrn der Heerschaaren wie unsre frommen Väter und steht mannlich

für seine hl. Religion und das gemeinsame Vaterland
Gewiß, Gott wird uns nicht verlassen, wir stehen für die gerechte
Sache ."36. Daß aber das Volk der Länderorte für die Sache

seiner Väter kämpfte, wurde sogar von einem Mann anerkannt,
der sich der helvetischen Regierung zur Verfügung gestellt hatte :

Carl Reding betonte87 im Senat, nicht ohne persönliche Gründe,
daß in den kleinen Kantonen, im Unterschied zu den aristokratischen,

das souveräne Volk den Krieg zur Erhaltung seiner
Verfassung und derjenigen Freiheit beschlossen habe, die es von den

ersten Stiftern der Schweizerfreiheit erhalten habe38.
In der alten Eidgenossenschaft und vor allem in den

katholischen Orten war das Politische immer sehr enge mit dem
Religiösen verbunden gewesen. Die neue Freiheit konnte deshalb
nicht nur vom politischen Standpunkt aus betrachtet werden. So

unbändig der politische Freiheitswille der Urschweiz war und so

kräftig er sich die Jahre der Fremdherrschaft hindurch zeigte, die

Bindung an die Religion der Väter war immer bestehen geblieben

und wirkte sich auch im Politischen wieder als eine der
stärksten geistigen Mächte aus, wie es P. Marian Herzog am
Beispiel der alten Eidgenossen aufwies39. Die fünf demokratischen
Kantone hielten es dem Vollziehungsdirektorium in Paris entgegen,
daß sie kein Joch trügen, „als die sanften Fesseln der Religion

drucksetjung des Kapuzinerkonvents in Schwyz im August ; S. 19 : an der
Landsgemeinde vom 21. Aug. zu Ibach votierten die meisten Herren und die des
Rates für vernunftmäßige Fügung, die Landleute aber für wilden Freiheitskampf.
34 1. c. ; fast alle der ün Anhang wiedergegebenen Einvernahmen von Schwyzern,
die den Nidwaldnern zu Hilfe eilten, führen es als Motiv an. 35 Nachrichten
aus Unterwaiden, Flugblatt Sept. 1798. M Strickler II 1094/5: Der Kriegsrat
von Nidwalden an die Landleute von Entlebuch. Obwalden, Uri, Schwyz, Sept.
1798. M Anläßlich einer Maßnahme gegen die Mitglieder der alten Regierungen.
38 Strickler II 454. *• ME 104. Nr. 12, § 2.



165

und der Sittenlehre"40. Die Haltung des Volkes fand in dem
Schlachtruf: „Für Religion und Vaterland" ihren Ausdruck und
entsprach den einfachen Gefühlen, die Dr. Zay im „Feld- und
Schlachtlied eines katholischen Schweizers, wenn er nothgedrun-
gen für Gott und Vaterland streiten muß" in Worte faßte41. In
diesem Liede äußerte sich wieder das unermeßliche Vertrauen
auf die Hilfe Gottes, der nach ihrer Ansicht auch die Väter viele
Siege zu verdanken hatten: „Gott will an geringer Zahl zeigen
seine Uebermacht"42; ein Vertrauen, das vielleicht da und dort
dem Fanatismus und dem Aberglauben nahekam, den die
Konstitutionsfreunde dem Volke vorwarfen43.

Die konstitutionsfeindliche Geistlichkeit, die, oft vom Volke
gedrängt, die Führung des Widerstandes übernahm, unterbaute
die Haltung des Volkes mit Ueberlegungen über die religiöse
Seite der neuen Freiheit. Die Gewalttaten, mit denen in Frankreich

der neuen Freiheit zum Siege verholfen wurde, verleiteten
dazu, ihr den schlimmsten Sinn zu unterlegen. Schon im Jahre
1792 sprach Vikar Rickenbacher davon, daß sie nicht nur die
obrigkeitliche Gewalt entkräfte, sondern „alles, was Gottesfurcht, Pflicht,
Tugend und Religion heißt", verachte und verspotte und „alle
Bande der Pflicht, der Ordnung, der Menschheit und der bürgerlichen

Gesellschaft" gelöst wissen wolle44. Der „Konstitutionsfreund"

Pfarrer Bielers hielt solchen Vorwürfen freilich entgegen,
daß das GeseZ die natürliche Freiheit eines jeden einschränke,
jede Mutwilligkeit verbiete und zum Guten aufmuntere45. Aber
die revolutionäre Freiheit überschritt eben meist die ihr in der
Verfassung geseZten Grenzen. Regierungspräsident Franz Anton
Würsch beklagte sich dem helvetischen Oberrichter Franz Nikiaus
Zeiger gegenüber, daß das Zauberwort der Revolution alle
Vernunft, alle Rechts- und Ehrliebe, alle Gewissenhaftigkeit zu Boden

geschlagen habe und daß man sich unter der Fahne der Freiheit

alles erlaube46. Thomas Faßbind schrieb es später dem
Freiheitssinn der Revolution zu, daß man in der Zeit seines Pfarr-

40 Strickler I 603/5: Schwyz, 5. April 1798. 41 St. E. A. SS. 1 Nr. 3: das
Lied muß vom Jahre 1797 auf 1798 entstanden sein: P. Gregor Kenel äußert
sich darüber erst am 26. Jan. 1798, obwohl schon zwei Briefe von ihm aus
dem Monat Dezember vorliegen. 4' I.e. 1. Strophe. 43 Nachrichten aus
Unterwaiden. ** Christüch-patriottsche Rede, 23. " S. 4. 4e FA. Zeiger. 6. Juli 1801.



166

amies den göttlichen GeseZen nichts mehr darnachfragte und
Sonn- und Feiertage entweihte47. Noch im Jahre 1805 fand es
P. Damaszen Pfyl in einer Rede „Ueber die wahre Freyheit" für
notwendig, vor jener Freiheit zu warnen, die nur in „Sättigung
der Leidenschaften, Verachtung evangelischer Strenge und Ueber-

trettung göttlicher und menschlicher Rechte" bestehe48.
Noch eine andere Freiheit forderte die neue Verfassung49,

die den kirchlichen Interessen und traditionellen Anschauungen
zuwiderlief: die Gewissensfreiheit, die es jedem anheimstellte,
welcher Religion er angehören wollte. Es hatten katholische und
reformierte Orte Jahrhunderte hindurch den GrundsaZ der
Glaubenseinheit in ihren Gebieten durchgeführt, und diese politische
Maßnahme hatte nicht einmal die vaterländische Aufklärung in
Frage gestellt. In der Innerschweiz wirkte sich der GrundsaZ noch

aus in dem Gewissenszwange und im „Verfolgungsgeiste", den
das Volk den Freunden der Konstitution gegenüber ausübte. Die
Gewissensfreiheit, die die neuen Verfassungen verkündeten, unterlag

wiederum den verschiedensten Auslegungen. Pfarrer Bieler
gab ihr in seinem „Konstitutionsfreund" einen christlichen Sinn,
indem er zwischen der Toleranz der Lehren und der Toleranz
der Personen unterschied und die Katholiken aufforderte, gemäß
den Lehren der heil. Religion, dem GeseZe der Natur und der
Vernunft die Andersgläubigen „durch keine andere Waffen, als
durch das Gebeth auf die Wege der Wahrheit und Tugend"
hinzulenken50. Aber die Gewissensfreiheit entsprang doch dem

religiösen Indifferentismus der Aufklärung und wurde, wie
die ganze Verfassung überhaupt, als ein Ausfluß des freien Denkens

auch in Glaubenssachen aufgefaßt und abgelehnt. Der
Angriff der Konstitutionsfeinde richtete sich darum nicht so sehr

gegen die Anerkennung andersgläubiger Religionsgemeinschaften
in den Gebieten, die sie bisher innegehabt hatten. Nicht nur
helvetische Regierungsmänner, wie Senator Vonflüe51, traten für sie

ein, sondern auch ein ausgesprochener Feind der Konstitution,
wie es Werner von Hettlingen war, befürwortete eine vernünftige

47 Rei. Gesch. V65. 48 S. 4; merkwürdigerweise findet sich in seiner Predigt
der Satj, daß Freiheit eine kostbare Natur- und Geistesgabe sei, auf die jeder
gleichen Anspruch habe; der Nachsat} zeigt aber, daß er die Willensfreiheit
damit meinte. 49 Strickler I 566, * Titel; Nr. 6. 50 S. 10/11. 5l Strickler V 1384/5.



167

Toleranz gegenüber den Reformierten32. Man stieß sich vielmehr
an dem Ausdrucke „Religionsmeinungen", der besagte, daß alle
Religionen gleich viel oder gleich wenig Anspruch auf Wahrheit
erheben könnten. Schwyz warnte schon am 16. Februar 1798 das
„irregeführte Volk der March"53 vor dieser Art von Freiheit:
„Eine der ersten Grundlagen der neuen Verfassung würde Freiheit

der Religion, der Meinungen und aller Art heutiger Aufklärung

sein; wie lange bei diesem Grund die Religion euerer Väter
bestehen würde, mag auch der Kurzsichtigste einsehen". Die
Nidwaldner Geistlichen, die den Widerstand des Volkes geistig
lenkten, ohne die einzigen Urheber des Widerstandes zu sein,
tadelten gerade den Ausdruck „Religionsmeinungen", weil er
darauf schließen lasse, daß es für die Neuerer „keine untrügliche
Wahrheiten, sondern nur Meynungen" gebe54. P. Placidus Sartore

von Einsiedeln, der die GrundsäZe der Konstitution selber
als Irrlehren behandelte, denen gegenüber keine Duldung am
PlaZe sei, verdammte ihren Toleranzgeist, „der eine Union der
KeZer auf Grund des Natur- und Vernunftsystems" schaffen wolle55.
Auch P. Marian Herzog widmete in seinem, in allererster Linie

gegen die Konstitution gerichteten Wörterbuch der Aufklärung50
der Toleranz eine ausführliche Abhandlung ; er wertete sie als
ein Bekenntnis eigenen Irrtums und Unrechts, als eine Folge des

Naturalismus, als ein Vorwand der Neuerer, um die Wahrheit
zu unterdrücken. Und er forderte Intoleranz, weil sie allein die
Ordnung aufrechterhalten könne, vor Verwirrung schone und so
die christiche Nächstenliebe und das Wohl des Staates
sicherstelle57. Thomas Faßbind empörte sich darüber, daß man die
Religion Jesu Christi eine Sekte nenne58. Der Kapuziner P. Da-
maszen Pfyl deutete noch in seiner Rede von der „wahren Freyheit"

die Gewissensfreiheit als eine Losreißung von den Kirchen-

52 Geschichte des Einfalls, St. E. A. WT. 7, S. 6; Werner von Hettlingen war
vor dem Aufstand der Nidwaldner der Verbindungsmann zwischen P. Paul
Styger in Feldkirch und Schwyz ; vgl. B. G. Nidw. 1939/40, S. 6. 53 Strickler I 375,
nach Posselt, N. Weltkunde : ob zuverläßige Quelle? 64 Schrecklicher Tag, S. 17;

wie der Verfasser S. 11 sagt, vereinigte er in seiner Schrift die Gedanken
mehrerer Priester Nidwaldens. bb Constitutionelle Kirche, 451. 56.ME 105, I. 57 Er
scheint also nicht nur dogmatische, sondern auch bürgerliche Intoleranz zu
fordern, wenigstens in dem Sinne, daß sich die Konfessionen nicht mischen
sollen. °8 Vaterländische Profangeschichte III 118.



168

geseZen und gab, um Mißverständnisse auszuschalten, eine richtige

Erklärung der Lehre von der alleinseligmachenden Religion59.
Als ein Ausfluß der Gewissens- und Denkfreiheit war auch

die Pressefreiheit gedacht. Pfarrer Bieler empfahl sie unbedenklich

nach dem Beispiel Kaiser Josephs; nur Fanatiker, meinte
Bieler, müßten sich davor fürchten, weil die Aufklärung mittels
guter Bücher nun auch „des redlichen Landmannes Sohn" befähige,

zu Ehren und Würden aufzusteigen60. Karl Reding verlangte
im Senat, daß die Freiheit zu schreiben, die auf der persönlichen
Freiheit beruhe, nur gewichtiger Gründe wegen eingeschränkt
werde61. Michael Vonflüe ließ in seinem Verfassungsentwurf vom
Juli 1800 die religiösen Interessen unberücksichtigt; die Pressefreiheit

sollte nur eingeschränkt werden, wenn es das Interesse
des Staates erforderte62. Als eine Ausprägung der Denkfreiheit,
die mit ihren Erzeugnissen die Innerschweiz in der Helvetik
besonders heimsuchte, mußte die Geistlichkeit sie verdammen. Sie

tat dies, wie es scheint, meist stillschweigend, indem sie die
Verderblichkeit der „neuerungssüchtigen Schriften" aufdeckte. Doch
wandte sich Pfarrer Thomas Faßbind ausdrücklich gegen die
Pressefreiheit, da sie die Verkündung böser GrundsäZe und die
Verbreitung gottloser Lästerschriften ermögliche 68.

Dem allmächtigen Schlagwort der Revolution war man so in
allen seinen Schattierungen bis auf die Wurzel nachgegangen.
Wo man seine volle Tragweite nicht erkannte oder nicht erkennen
wollte, hatte es auch in der Innerschweiz Freunde gefunden. Wo
es aber abgewiesen wurde, geschah es aus dem vollen Bewußtsein

heraus, daß es Bindungen löse, die seit Jahrhunderten bestanden

hatten, und vor allen andern die Bindung an die Religion der
Väter. Mochte hinter allen den genannten Aeußerungen noch so
viel Absicht liegen, eine entsprechende, wirklich bestehende
Gesinnung läßt sich nicht verkennen.

Die neue Verfassung sollte an die Stelle der alten neue,
ungewohnte Bindungen seZen: die des aufgeklärten Staates.

69 S. 17. 1805. «° Konstitutionsfreund. 21/23. •' Strickler II 295. ** 1. c.
V 1384/85. 6S Profangeschichle III 118.



169

2. Kapitel :

Der neue Staat

In der Staatsauffassung des Barocks war Gott die Quelle
aller geistlichen und weltlichen Gewalt. Von ihm leitete sich alle
Macht her, und die politische und soziale Schichtung in Regierende

und Regierte, die sich durch eine lange geschichtliche
Entwicklung ergeben hatte, war Ausdruck einer göttlichen Ordnung \

Auch in den Landsgemeindekantonen der Innerschweiz hatte
die geschichtliche Entwicklung zu einer Hierarchie der politischen
Gewalten geführt. Der Kreis der vollberechtigten Landleute
bildete eine Art von Aristokratie gegenüber den politisch rechtlosen
Hintersassen und den Untertanen der erworbenen Gebiete. Und
auch hier hatte sich eine beschränkte Zahl von Familien im
Dienste fremder Mächte hervorgetan und war zu hohen
militärischen Stellen und zu großem Reichtum gelangt. Diese hatten
sich auch in den Aemtern der Heimat eine starke Mehrheit und
fast die Erblichkeit gesichert2. Die Staatsauffassung, die hier
herrschte, entsprach ganz dieser geschichtlichen Entwicklung. Die
Männer, denen man die Staatsgeschäfte anvertraute, konnten kraft
ihrer von Gott herrührenden Gewalt von den freien Landleuten
unbedingten Gehorsam fordern; sie waren „Priester der
Gerechtigkeit", wie sie Dekan Zwyßig in seiner Lobrede auf Nikolaus
von der Flüe nannte8, und als solche nur Gott verantwortlich.
In den Beschlüssen der Landsgemeinde offenbarte sich die Stimme
Gottes, und es wurde als ein schweres Verbrechen angesehen,
an ihnen herumzurütteln4. Die Verfassung, die weniger in
einzelnen GeseZen, als vielmehr in der bestehenden politischen und
sozialen Ordnung bestand, war heilig und unantastbar.

Die Aufklärung brachte einen Wandel dieser Staatsauffassung

und die Revolution in ihrem Sinne einen Bruch der
geschichtlichen Entwicklung. Die neue Staatsgewalt führte ihren
Machtanspruch nicht mehr auf das Gottesgnadentum zurück, son-

1 Vgl. allgemein Gonzague de Reynold, L'Etat Catholique aux temps de
la Contre-Réforme et du Baroque, in Barock in der Schweiz, S. 7—43. * Hans
Dommann, Der barocke Staat in der Schweiz, Barock in der Schweiz, S. 54.
3 S. 27/8. * Schilter, Harten- und Lindenhandel, Gfr. 21. 381.



170

dem berief sich auf den Willen aller, von Natur aus
gleichberechtigten Bürger. Dem Volke allein waren die Regierungsmänner
Rechenschaft schuldig, und das Volk war ihnen nur zum Gehorsam

verpflichtet kraft der GeseZe, die es sich selbst gegeben
und deren Durchführung es den Behörden anvertraut hatte. Die
Lehre von der naturgegebenen Gleichheit aller Menschen nahm
den Privilegien des Adels und der patrizischen Familien, die seit
Generationen die Last der Aemter und die Verantwortung trugen,
ihre innere Berechtigung.

In den Länderkantonen der Innerschweiz ging man nie so

weit, einer rechtmäßigen Obrigkeit das Gottesgnadentum grund-
säZlich abzusprechen. Doch sah man bisweilen den Sinn der
Geburtsvorrechie nicht mehr ein. P. Conrad Tanner schien sie in
seiner ganzen Erziehung gering zu werten, wie überhaupt die
vaterländische Aufklärung Tugend und Vaterlandsliebe gegen
diese ausspielte5. Tanner wollte den einfachen Bauern und
Bürgern eine gute Erziehung angedeihen lassen, damit ihr Schicksal
nicht von „alten geräucherten Ahnen", sondern von eigenem
Verdienste abhänge6. Von diesem Gedanken waren auch die
Briefe inspiriert, die P. Conrad seine „jungen Schulfreunde" in
Bellenz schreiben ließ; es hieß darin, daß gesundes Blut mehr
wert sei als Adel; „solang die Tugend und Verdienst den Adel
giebt, ist er mir noch ehrwürdig", wenn dies aber nicht mehr
der Fall sei, dann stelle er ihn in die „Rüstkammer zu den
verrauchten Bildern der alten Ahnen, um sie mit den unadelichen
Geschöpfen nicht zu vermischen" 7. Der Gedanke kehrte wieder
in einem Brief an Carl von Hettlingen, dem er seinen Vater als
großen Adeligen vorstellte, der sich aber auf seinen Adel nichts
eingebildet, sondern sein Haus durch Tugend berühmt gemacht
hätte8. Ludwig Maria Kaiser zeichnete in seinem Schauspiel
„Winkelried" ein anschauliches, aber Abscheu erregendes Bild
jenes Adels, der nur mit Hohn auf den Bürger blicke, „seiner
Unterthanen Schweiß in Taumelnächten schmaust" und keinen
andern Adel habe, „als den ihm seine Ahnen einst errangen" 9.

** Saxer, Balthasar, 80. 6 Vaterländische Gedanken, 12. "' Versuche in
Schulbriefen II 78/9; ferner Schulbriefe aus den Bergkantonen, 1813, S. 187.
8 St. E.A. ZB. 4, Nr. 147. 6. März .1793. 9 S. 39.



171

Es schien freilich, daß die Vorrechte einzelner Familien über

ganze Stände und die Herrschaft ganzer Stände über große
Untertanengebiete die schwächsten Seiten des alten Staatsgebäudes

waren, die den Angriffen der Revolutionäre am wenigsten
lang standzuhalten vermochten. Man glaubte sich gerettet, wenn
man die Vorrechte preisgab. In den Berichten, die der eidgenössische

Abgesandte für die Waadt, Karl von Reding, zu Beginn
des Jahres 1798 seinem Heimatkanton Schwyz übermittelte,
spiegelte sich der Umschwung prächtig wieder. Am 3. Januar 1798
noch schrieb Reding mit Widerwillen von dem Versuch Frankreichs,

die demokratischen Kantone der Eidgenossenschaft von
den aristokratischen zu trennen, und von den abscheulichen
Flugblättern, die den Umsturz der Regierungen und der Altäre
predigten10. Drei Wochen später bemerkte er neben dem „Ueber-
muth und Ehrgeiz der Untertanen" auch den „Stolz und Starrsinn
verwöhnter Regenten" und schlug eine gemäßigte Veränderung
der aristokratischen Regierungen vor11. Bald darauf aber schrieb
er an Schwyz, daß der „Drang der Umstände" durchgängig die
Abschaffung der Patriziervorrechte verlange12. Karl Reding wurde
dann selbst helvetischer Senator; als Angehöriger einer Familie,
die selbst viele Vorrechte genossen hatte, wollte er freilich die
Regierungsmitglieder der kleinen Kantone nicht den Aristokratien
der Städtekantone gleichgeseZt wissen13. Daß man aber in der
Beseitigung der Vorrechte ein wesentliches Ziel der Revolution
sah, bewies das Motto, mit dem ein Sendbote der Revolution,
Beat Steinauer „aus dem ehemaligen Canton Schweiz" seine
„wahrhafte Relation" über die Vorgänge des Aprils 1798
überschrieb: „Nicht Erbrecht und Geburt, das Herz macht groß und
klein .". Der Obwaldner Stockmann erklärte im Senat mit
Ironie, daß man die Kriegsdienste in Spanien nur weiter gestatten
solle, damit ja alle Aristokraten angeworben und aus der Schweiz
ausgeführt werden könnten und so mit den Monarchien zugrundegingen14.

':
Die neue Verfassung, die die Untertanen vom Gehorsam

gegen ihre bisherigen Obern entband, verpflichtete sie nun zum
Gehorsam den Gesetzen gegenüber. Der Gedanke, der schon in

10 Strickler 1403- " 1. c 1184/5. ,2 1.x. 1403. '.* 1. c. III454. u 1. c. II 504/5.



172

der Philosophie der Aufklärung vertreten war15, wurde auch von
Feinden der neuen Gleichheit aufgenommen und umgedeutet.
Vikar Jos. Ant. Rickenbacher sprach schon in seiner „Christlich-
patriotischen Rede" von den MenschengeseZen, die auf dem

Bürger liegen16 und den allgemeinen Wohlstand und die Sicherheit

des Staates, der Person und des Eigentums gewährleisteten17 ;

Gedanken, die schon in ihrer Formulierung einen gewissen
Zusammenhang mit der Aufklärung verrieten. Aber für Rickenbacher
gab es nicht nur menschliche, sondern auch göttliche GeseZe 18,

und in seinem Staate bildete die Religion eine unbedingte Vor-
ausseZung für die Beobachtung der GeseZe, da sie auf Seiten der
Obrigkeit — er dachte an die alte Ordnung — vor Stolz, Ueber-
vorteilung des gemeinen Wesens, VerleZung der „Menschenrechte",
auf Seiten der Untertanen aber vor Ungehorsam und WiderseZ-
lichkeit schüZe19. Einige Jahre nach der Revolution übernahm
auch P. Damaszen Pfyl in einer Predigt „Ueber die wahre Freyheit"

den aufklärerischen Gedanken von der Bindung an die
GeseZe, aber wiederum nicht in seiner vollen Reinheit. Zwar
betonte er im Sinne der Aufklärung, daß die Vernunft die Ueber-
tretung der GeseZe verbiete, an die man sich durch einen
„wechselseitigen Vertrag" gebunden hätte20; aber vor diesen menschlichen

GeseZen sollten die kirchlichen und göttlichen GeseZe

Geltung haben, die von der höchsten Vernunft stammten und
durch keine Revolution abgeändert werden könnten21. Eine solche

religiöse Begründung der menschlichen und staatlichen GeseZe
kannte die neue Verfassung nicht; der Wille des Volkes war für
sie allein maßgebend. Es war dies auch ein Grund, daß man
die Konstitution ablehnte, bei der die GeseZe nicht mehr nach
den Lehren der Religion, sondern nach „den GrundsäZen der
neuen Afterphilosophen oder Freidenker" abgefaßt wurden, wie
sich die Flugschrift der Nidwaldner Geistlichen, der „Schröckliche
Tag"28 ausdrückte. P. Placidus. Sartore, der in seiner „Constitu-
tionellen Kirche" die Anschauungen des Katholiken jenen des

15 Montesquieu. Esprit des lois. "> S. 56. " S. 42/46. 1S S. 56. 19 S. 13,
22. 23. 20 Seine Auffassung entspricht hier nicht etwa dem Contrat social von
Rousseau, da er nicht an einen Vertrag zwischen den Einwohnern eines Landes,
sondern an einen solchen zwischen den Einwohnern und dem Lande, also
gewissermaßen der Obrigkeit denkt. 3l S. 6, 7. a Schröckl. Tag, 14.



173

„Constitutionisten" gegenüberstellte, forderte darum entgegen dem
Verfassungsartikel, daß die Kirche das Recht habe, zu verbieten,
was das politische GeseZ gestatte*3.

Im übrigen brachte der Kampf gegen die neue Staatsidee
den barocken Staatsgedanken wieder zum Bewußtsein. Schon
1784 hatte Dr. Zay in einer Rede den Behörden der Herrschaft
Gaster dargelegt, wie eine Empörung gegen die Obrigkeit der
„weisesten Vorsehung" und „heiligsten Anordnung" Gottes
widerstrebe24. P. Conrad Tanner und P. Sebastian Imfeid sprachen im
Jahre 1793 den Untertanen das Recht ab, gegen einen
rechtmäßigen Oberherrn die Waffen zu ergreifen mit der folgenden
Begründung: „Alle Macht.. ist von Gott, und wenn ich ihr
widerstehen würde, so widerstünde ich Gott selbst"25. Vikar Ricken-
bacher schloß in die Beobachtung der GeseZe auch den Gehorsam

und die Unterwürfigkeit gegenüber der weltlichen Obrigkeit
ein, die ihre Gewalt von Gott habe, und verdammte die „eiteln,
vernunftlosen und widersprechenden Träumereyen von Gleichheit
der Menschen, die nicht bey vernünftigen Menschen, nicht bey
Christen, sondern nur bey wilden Thieren PlaZ finden" könntenS6.
Selbst Pfarrer Ludwig Reding von Schwyz, der unter dem Drucke
der neuen Regierung die Geistlichen seines Kreises zur Ruhe
ermahnte27, konnte nichts anderes tun, als die Maßnahmen der
neuen Regierung als weise Anordnungen Gottes hinstellen, denen
man sich unterwerfen müsseS8. P. Placidus Sartore antwortete
dem „Constitutionisten", daß jede zeitliche Gewalt „in Rücksicht
ihres Ursprunges und ihrer Bestättigung" auf Gott beruhe und
darum jede Regierungsform an und für sich gut sei*9. P. Marian
Herzog endlich, der sich in Wort und Tat am leidenschaftlichsten
mit der neuen Verfassung auseinandergeseZt hatte, verlangte
unbedingt, daß man die „Urverfassung" wieder herstelle, die der
göttlichen Weltordnung^ entspreche80. Denn jene Obrigkeit könne
nicht rechtmäßig sein, die ihre Gewalt von einem andern Gotte,

23 S. 565—68. 24 Schweih. Museum 1784, S. 77 f. 25 Heilige Gottes. 385.
28 ChristL-patr. Rede, 13. 46/7. 27 geb. 1733, Pfarrer in Schwyz 1793—1803,
schlug sich nach Faßbind, Rei. Gesch. V 46/7, aus Furcht auf die Seite der
Neuerer. *8 Strickler II 641, Juli 1798; mitunterzeichnet von Chorherr Schuler.
29 Constitutionelle Kirche, 564. M ME 104, Nr. 8, Nr. 12. V. Hauptstück, S. 90 f.



174

dem des GeseZes ableite31. Für P. Marian Herzog war die
repräsentative Demokratie die dritte Stufe und damit die Vollendung
der Aufklärung32.

Die helvetische Staatsumwälzung begnügte sich nicht damit,
die Verfassungen und Regierungen der einzelnen Orte zu stürzen,
sondern seZte es sich auch zum Ziel, den ganzen eidgenössischen
Staatskörper nach dem Muster Frankreichs zum Einheitsstaat
umzuschaffen. Die Länderorte der Innerschweiz hatten es aber
zu einer unverleZlichen Regel ihrer Religionspolitik gemacht, sich

vor jeder Beschränkung ihrer Selbständigkeit zu wehren. Noch
1776 hatten Uri und die katholischen Orte, in der Absicht, die
Restitution zu erleichtern, verlangt, daß der französische König
nicht die ganze Eidgenossenschaft, sondern jeden einzelnen Stand
für sich schüZen solle33. Aber wenn selbst die Großzahl der
vaterländischen Aufklärer einzig durch die Besserung der Sitten
die eidgenössische Einigkeit wiederherzustellen glaubte und nur
ganz wenige sich erkühnten, sie in einer Aenderung der Staatsform

zu suchen, wie konnten da Männer aus der Innerschweiz
es wagen, den revolutionären Gedanken einer Zentralisierung des

eidgenössischen Staatenbundes zu äußern.
Die Helvetik führte die Stärke und die Schwäche der

eidgenössischen Bünde eindrücklich vor Augen. Es war dem
französischen Direktorium zu einem guten Teile gelungen, die
eidgenössischen Stände, die nicht nur durch sehr lockere Bündnisse
miteinander verbunden waren, sondern zudem noch durch die
Verschiedenheit der Regierungsformen der Revolution ungleiche
Angriffsflächen boten, zu entzweien. Zwar erfüllten die innern
Orte ihre Bündnispflichten34; sie taten dies aber nicht mit jener
Entschlossenheit und Aufopferung, mit der sie ihr eigenes Land

verteidigten. Obwohl Karl Reding die Absicht der Franken, die
demokratischen Kantone von den aristokratischen zu trennen,
wohl durchschaute, mahnte er doch nur zu einer beschränkten

31 ME 104, Nr. 12, IV. Hauptstück. S. 81; ME 105. II, Wörterbuch S. 41.
32 ME 104, 3. Teil. § 2. 33 EA VII, 2, 432. 34 Ochsner Martin, P. Paul Styger.
MHVS 25/1916: 26/1917; Hoppeler. Anteil der Urner an den Hilfszügen, Njbl.
Uri 1899 ; Durrer Robert, Die Bundeshilfe Luzerns und Unterwaldens für Bern
und Solothurn im Frühjahr 1798, Archiv des hist. Vereins des Kantons Bern
31/1931, S. 167—198.



175

Erfüllung der Bundespflicht : ohne unser Leben fruchtlos zu
opfern, wenn die innere Zwietracht der größeren Stände ihren
eigenen Umsturz bewirke" 35. Die Hilfeleistung der kleinen Kantone

blieb auch dadurch unwirksam, daß der geistige Zwiespalt,
den die Revolutionsideen in die Eidgenossenschaft gebracht hatten,
die militärischen Führer der Städteorte entzweite36. Doch machte sich
bei den Kämpfen der Mangel einer einheitlichen militärischen
Organisation, durch die die Armeen der absolutistischen Staaten
und auch des revolutionären Frankreichs ihre Siege errungen
hatten, bemerkbar. Pfarrer Businger spielte vielleicht darauf an,
als er schrieb, daß das eidgenössische Staatsgebäude nicht mehr
länger „mit dem heutigen politischen Weltsystem" bestehen könne37.
Die Bestrebungen zur Vereinheitlichung der militärischen
Organisation, die schon die Helvetisch-militärische Gesellschaft
unternommen hatte, wurde nach der Kapitulation von zwei Schwyzer
Offizieren fortgeführt, die selbst an dem Kampf um die
Unabhängigkeit der innern Orte teilgenommen hatten: von Alois Reding
und von Werner von Hettlingen38. Alois Reding, der sein
„Memoriale" nach dem Sturz des Einheitssystems schrieb, wies auf
die „vormaligen Gebrechen des Eydtgenössischen Bundes-Systems"
hin und verlangte unter anderem Gleichförmigkeit der
Militäreinrichtungen und einen gemeineidgenössischen Kriegsrat und
Generalstab. Werner von Hettlingen wünschte den Ausbau der
militärischen Friedensorganisation, mit großen Heeresklassen und
-Abteilungen und einer Militärschule, die nur für die ganze
Eidgenossenschaft gedacht sein konnte89.

Eigenartiger Weise entwarf gerade Werner von Hettlingen,
der doch glaubte, daß ein „inneres gutes Einverständnis" unter
den alten Bundesgliedern auch den stärksten Feind bezwungen

35 Strickler I 174,184/5. *6 Wyß, Alois Reding, Gfr. 91/1936 S. 166; Durrer,
Archiv d. hist. Ver. d. Kts. Bern 1931, S. 176: Nidwalden schloß sich an Luzern
an, dessen Führer, Meyer von Schauensee, aber erklärte, sich nur für das Vaterland,

nicht aber für Perücken schlagen zu wollen. 37 Beherzigung, 7. 38 FA.
Reding: Memoriale über die allgemeine Organisation der schweizerischen
Contingents-Colonne, ohne Autorangabe, aber sehr wahrscheinlich von Alois
Reding. FA. Hettlingen, Wangen: „Vorerinnerung" vertritt gleiche Forderung auf
Vereinheitlichung wie sie Werner von Hettlingen in seiner Darstellung der Vorfälle

von 1798 (St. E. A.) vertritt, nun auch im Militärgegenstande. 39 Vorerinnerung.



176

hätte40, noch viel weitergehende Pläne zu einer Vereinheitlichung
des eidgenössischen Staatswesens. Die Vorteile des helvetischen
Einheitsstaates mochten ihm dabei doch irgendwie vor Augen
stehen. Helvetien sollte nicht mehr eine Verbindung von dreizehn
sich gleichsam fremden Staaten sein, sondern eine „gemeinschaftliche

sich wohlvertragende Familie" bilden, in der eine „wechselseitige

vernünftige Toleranz" zwischen den Religionen walten
sollte. Ein „permanenter Congreß" müßte die Staatsgeschäfte
leiten und gleiche Zivil- und KriminalgeseZe, gleiches Geld, Maß
und Gewicht die Einheit bestärken41. Er ging so weit, in der
„Vorerinnerung" auch noch eine „patriotische Central-Universität" zu
fordern. Und dies bei aller Anerkennung des „harmonischen
Aufbaus" der alten Eidgenossenschaft!

Sonst aber ging die Verurteilung des alten Staates mit
der Forderung nach Zentralisation, wie sie in der Konstitution
verwirklicht war. Hand in Hand. Pfarrer Businger verglich die
alte Verfassung in den leZten Zeiten ihrer „föderativen Existenz"
mit einem gotischen Gebäude, „das durch Alter, Zerfall und Leichtsinn

seiner Einwohner ungesehen in Moder und Schutt dahin-
stürzt", und er seZte den EigennuZ der einzelnen Stände jenem
der regierenden Geschlechter in den Aristokratien gleich. Er hielt
den Augenblick gekommen, „wo der Geist der Zeit seine Hand
auch an Helvetiens Wiedergeburt legen sollte"4S. Die Helvetik
hatte seine Wünsche schon verwirklicht, und die Forderung nach
Aufhebung der alten Grenzen und Vorrechte und nach Schaffung
eines einen und unteilbaren helvetischen Freistaates blieb auch
in späteren Verfassungsentwürfen, wie in dem Vonflües vom Jahre
1800, bestehen43. Noch 1802, als bereits eine rückläufige Bewegung

eingetreten war, schrieb Dr. Wammischer an Oberrichter
Franz Nikiaus Zeiger, daß der Geist der Eintracht, der die alten
Schweizer beseelte, auch in einer Staatsform habe herrschen
können, die so schlecht gewesen sei wie ihre Kleider, und daß
es darum müßig wäre, sich einer bessern oder schlechtem Staatsform

wegen zu streiten44.

40 St.E.A.WT. 7. S. 7. 4l I.e. S. 6. 7: femer „Vorerinnerung" FA. Hettl.
Wangen. 42 Beherzigung. S. 7. 50. 43 Strickler V 1384/5. 44 FA. Zeiger.
19. April 1802.



177

Die Gegner des Einheitsstaates eiferten aber nicht nur wegen
der politischen Selbständigkeit der kleinen Orte gegen die
Zentralisation, sondern auch, um ihre stark religiös bestimmte
geistige Eigenart zu wahren. Selbst im Einheitsstaate Werner von
Hettlingens sollten sich Katholiken nur in katholischen.
Reformierte nur in reformierten Kantonen ungehindert niederlassen
können, und „ländtlich und sittliche Verordnungen" sollten wie
zuvor dem einzelnen Orte überlassen werden, weil „der demo-
cratische Geist der kleinen Landler Cantons"(!) seine eigenen, der
Väter würdigen Wege gehen wolle, wie er es im Kampfe gegen
die Franzosen wieder gezeigt hätte45. Der Stanser Geistliche
Alois Leo bezeichnete jene Einheit, die aus jedem Bauern einen

Philosophen machen wolle, als einen überspannten Traum der

politischen Reformatoren48. Das zeitweilige Uebergewicht, das
die Föderalisten in den helvetischen Räten hatten, ließ auch die
Föderalisten der Innerschweiz wieder Hoffnung schöpfen und
veranlaßte sie, ihre Forderungen neu zu erheben. Das Priesterkapitel
von Uri bekämpfte vor allem das Projekt einer Centralschule, an
der alle Religionen gelehrt werden sollten und die nur eine
„falsche Verbrüderung" bezwecke47.' Im August 1801 gab die
KantonstagsaZung von Schwyz eine u. a. von Alois Reding
unterzeichnete Erklärung ab mit der Forderung, daß dem Lande eine

Verfassung gegeben werde, „welche den Bedürfnissen und
Lokalumständen einzelner Theile angemessen" sei48. Im Jahre 1802

wurde dann die Innerschweiz zum Ausgangspunkte der föderalistischen

Bestrebungen. Es tauchte ein Schriftstück auf, das wohl
nach den Wünschen Alois Redings verfaßt, von den Abgeordneten
der Innerschweiz, Jauch und Suter, nach Bern gebracht wurde:
„Vorstellungen über die Herstellung einer allgemeinen Verfassung
der Schweiz für den Fall, daß sie sich über die ersten Kantone
Uri, Schwyz und Unterwaiden ausdehne"49. Die Zentralgewalt
wurde in diesem Entwürfe erheblich eingeschränkt; alles Kirch-

45 St.E. A.WT. 7. S. 6. 46 Unterwaldner, S. 9; ferner FA. Reding, Leu an
Reding, 25. Mai 1801. 4T St. E. A. DT. 8: Kopie eines Memoriales, welches auf
Verordnung des Priesterkapitels Uri von einem Ausschusse dem Kantonsrat
übergeben wurde, 2. Sept. 1801. 48 Erklärung der Kantons-Tagsagung in Schwyz,
über die von derselben abgefoderte Eidesleistung, den Uten Augstm. 1801.
49 Wernle II 363/4. Helvetik.

MHV 45 13



178

liehe, das mit Weltlichem vermischt war, wie SchuZ, Verwaltung
und Aufsicht der Klöster, sollte den Kantonen zurückgegeben und
die Lehranstalten für jede Religion gesondert errichtet werden.
Die schärfsten Ausdrücke gegen das Einheitssystem fand wiederum

P. Marian Herzog. Er hielt des bestimmtesten daran fest, daß
hier „Einheit gegen Recht" stünde50, daß hier eine „Einheit der
Empörer gegen die alten Mächte" am Werke sei51. Das Einheitssystem

und das allgemeine helvetische Bürgerrecht war für ihn
nicht nur das wirksamste Mittel, unter den Katholiken den
verderblichen Geist der Duldung zu verbreiten, sondern auch um an
diesen Orten „philosophischer Gesinnung" und „maurerischen
GrundsäZen" Eingang zu verschaffen52.

Schließlich machte sich auch Pestalozzi gegenüber jene
Haltung geltend, die die Innerschweizer Fremden, und besonders
solchen anderer Gesinnung gegenüber einnahmen. Heinrich Pestalozzi

hatte seine Gesinnung in den Flugblättern „An mein Vaterland"

und „An Helvetiens Volk" genugsam aufgedeckt. Er hatte
Ende August 1798 geschrieben, daß die Stunde da sei, wo die
Rettung des Vaterlandes mit dem Blute einiger Irregeführter
bezahlt werden müsse53, und hatte überdies noch die Geistlichen
auf unflätige Weise beschimpft, indem er sie Wölfe in Schafspelzen

nannte, die in der einen Hand den Rosenkranz für das
Volk, in der andern den Voltaire für sich selber hätten54. Als
Pfarrer Businger nach dem großen Unglück, das Nidwalden
betroffen hatte, Pestalozzi zu seiner UnterstüZung verlangte, äußerte
selbst Minister Rengger Bedenken. Stapfer jedoch seZte Busingers
Wunsch durch, und am 14. Januar 1799 zog Pestalozzi in Stans
als Leiter der Erziehungs- und Arbeitsanstalt ein55. Aber Pestalozzis

religiöse Anschauungen machten in Stans eine Krise durch ;

er begann mehr Gewicht auf die Selbsthilfe als auf Gottes Hilfe

50 ME 104. 2. Teil, § 1. 51 ME 105. I. Wörterbuch der Aufklärung.
Einheits-System. 62 I.e.; ferner ME 104. Nr. 9. § 2; ME 105. II, Nr. 1, S. 119: von
P. Marian Herzog könnte ihrer Sprache und ihrem Standort nach auch „Wilhelm

Teils unter den Ruinen seines Vaterlandes gefundene Anrede an die
unrechtlichen und rechtlichen Schweyzer", St. E. A. TT. 35, stammen, die von der
„in dem Einheitstopf gekochten Naturreligion" spricht. b3 An Helvetiens Volk,
S. 9. 54 I.e. S. 7, 10/11. 65 Vokinger Konstantin. Pestalozzi in Stans, Innerschw.
Jahrb. f. Heimatk. VII, S. 111/2.



179

zu legen50, und er war ein Geist, der bei aller Gutmütigkeit doch
das Durchdringen seiner philosophisch-politischen Systeme suchte,

wie einer seiner Gegner, Joh. Georg Müller, meinte57. So konnte
man ihm vielleicht mit einiger Berechtigung nachsagen, daß er
die Kinder auf das Kreuz hingewiesen und gesagt habe, daß der
Gekreuzigte ihnen kein Brot gebe58. Man beschuldigte ihn auch,
daß er arme Kinder in reformierte Gebiete entführe, wo man
„die Scheidewände der Religion nieder zu reißen suche" 59; doch
kamen die meisten nach Luzern und Solothurn60. Pestalozzi
beklagte sich denn auch am 19. April, daß politischer Starrsinn
ihm seine Kinder verführe61. Aber Pestalozzi war wirklich nach
Stans gekommen, um der Bevölkerung und vor allem der Jugend

zu helfen. Seine aufopfernde Tätigkeit fand bei den Kapuzinern
und Klosterfrauen in Stans viel Verständnis und Pestalozzi selbst
dabei hohe Befriedigung62. Umtriebe helvetischer Regierungsmänner,

vor allem Zschokkes und Renggers, seZten seinem Wirken
in Stans schon am 8. Juni 1799 ein Ende. Die Zwiespältigkeit
seiner Absichten ließ am Orte seines Wirkens auch einen
zwiespältigen Eindruck zurück.

Politische Zentralisation konnte das geistige Eigenleben der
Innerschweiz schon darum viel mehr gefährden, weil der Staat
des aufgeklärten Absolutismus und der Staat der Revolution ein
Wohlfahrtsstaat war : seine Aufgabe war es, für Aufklärung, Oeko-
nomie und Industrie zu sorgen. Die AuseinanderseZung mit dem
Bildungsideal der Aufklärung und mit ihrer Auffassung von Wohlfahrt

und Glückseligkeit hatte ihr Schwergewicht vor der Revolution.
In der Helvetik brachte man sie in Beziehung zum neuen Staat.
Schon 1787 hatte P. Conrad Tanner die Auferziehung der Jugend
dem Staate zugewiesen63 und gar nicht gefühlt, wie weit die
Regierungen der innern Orte vom aufgeklärten Staat entfernt waren.
Dagegen begrüßten viele den Staat der Helvetik, weil sie von ihm
Aufklärung erhofften. Die Schulberichte von Xaver Triner, Felix

58 Wernle, Helvetik, I 243. Vgl. auch Lorenz Rogger über „Pestalozzi und
die Religion" in der Schweizer Schule 1946, 32. Jg. Nr. 17/8 mit weiteren
Literaturangaben. 57 Wernle 1448. 58 Gut. Ueberfall, 579 f. 69 P. Marian Herzog. ME
104, 3. Teil. § 2: bezieht sich auf Helv. Volksblatt 1798, Nr. 12. bl. 189. 60 Gut,
Ueberfall, S. 600. 61 Strickler XI1291. 12. April 1799. 62 Vokinger, S. 112/116:
Brief Pestalozzis an Geßner. — S. 117. °3 Vat. Ged. 10.



180

Alois Sidler, Josef Dominik Abegg und Pfarrhelfer Augustin
Schi big64 waren dafür beredte Zeugnisse. Mit der Notwendigkeit
vermehrter Aufklärung suchte man aber auch die Notwendigkeit
der neuen Verfassung zu begründen, die das öffentliche Wohl auf
der Grundlage der Aufklärung und Sicherheit aufbaute65: eine
Aufgabe, die die alten Regierungen nicht erfüllt hätten, wie Pfarrer
Businger66, Pfarrhelfer Schibig °7 und Schulmeister Mutter von
Erstfeld68 meinten. Aufklärung durch den Staat, aber auch für den
Staat forderte der helvetische Agent Martin von Schwyz; dem
Staate, diesem „Meisterwerk des menschlichen Verstandes" sollte
die Belebung der Künste und Wissenschaften, des Handels und des
Erwerbsfleißes und die Errichtung von Schulen obliegen; die
dadurch gewonnenen geistigen Kräfte sollten aber dem Staate dienen °9.

Dem Staate wurde im allgemeinen der Anspruch auf die
Schulen und Wohlfahrtsanstalten nicht abgesprochen, obwohl man
deren Wert für das leibliche und seelische Wohl des Volkes
geringer einschäZte. Wohl aber dem Staate der Helvetik! Man
befürchtete, daß im neuen Staate die Bildung der Jugend nach den

GrundsäZen „der Freymaurer, Illuminaten und Jakobiner"
unternommen würde 70. P. Marian Herzog sah in den neuen Schul- und
Unterrichtsanstalten die erste Stufe jener Aufklärung, die zur
Verwerfung der Religion führe und schließlich in der repräsentativen
Staatsverfaßung gipfle, die das Volk durch Wohltätigkeit betöre71.

Der aufgeklärte und revolutionäre Staat unterwarf aber nicht
nur Schulen und Armenanstalten seinem Machtgebote, sondern in
weitem Maße auch Religion und Kirche, wobei er die Grenzen des
rein Religiösen, das seiner Gewalt entzogen war, sehr enge zog.
Sein Staatskirchentum leitete seinen Anspruch nicht von der
geschichtlichen Entwicklung, sondern vom Naturrecht her. Nach der
Helvetischen Konstitution hatte die Polizei das Recht, sich nacli
den Lehrgründen und Schuldigkeiten der Religionsdiener zu
erkundigen, und die Verhältnisse einer Sekte zu einer fremden
Obrigkeit sollten keinen Einfluß auf die Staatssachen, die Aufklärung

01 A.H. 1465, fol. 202: Bürgein; fol. 85: Küßnacht; fol. Ill: Schwyz: fol.
130: Iberg. °5 Bieler, Konstitutionsfreund. S. 1—3. 80 Beherzigung. 76f. "7 A. H.
1465, fol. 130. °8 1. c. fol. 213. 69 A. H. 581. fol. 395, 397/8. 70 Schröckl. Tag,
14. " ME 104, 3. Teil, § 2; ME 104, Nr. 11.



181

und Wohlfahrt des Volkes haben72. Der Staat trat also an die
Stelle der geistlichen Obrigkeit. Pfarrer Bieler schwächte in seiner
Erklärung und Empfehlung der Konstitution den Sinn der
staatskirchlichen Artikel bedeutend ab. Den ersten SaZ legte er dahin
aus, daß die weltliche Gewalt das Recht habe, Priester, die sich
in Verkündung der Religion nicht an deren wesentliche Grund-

säZe hielten und den Gottesdienst nicht gehörig ausübten, der
geistlichen Obrigkeit anzuzeigen7S. Dem zweiten SaZ sprach
er nur Geltung für die politischen Dinge, nicht aber für Glaubensund

Sittensachen zu; das „geistliche Kirchenregiment", die
Verbindung mit dem Oberhaupte der Kirche leide dadurch keine
Gefahr, denn Jesus und seine Jünger hätten sich auch nicht in
politische und weltliche Dinge gemischt74. Pfarrer Bieler ließ
allerdings die entscheidende Frage offen, wer berechtigt sei, die Grenze
zwischen Kirchlichem und Weltlichem abzustecken.

Bielers Erklärung der Konstitution scheint eine Widerlegung
der Gründe zu sein, die seine geistlichen Mitbrüder in Unterwaiden

gegen die Konstitution vorgebracht hatten und die später im
„Schrecklichen Tag" niedergelegt wurden. Da wurde der Artikel
über die Polizeiaufsicht und die Verhältnisse einer Sekte zu einer
fremden Obrigkeit ganz anders ausgelegt: als eine widerrechtliche
Beschränkung der geistlichen Gerichtsbarkeit auch in Glaubensund

Sittensachen; als eine Vernichtung des Kirchenregiments, als
ein Versuch, die Glieder von ihrem Haupte, die Schafe von ihrem
Hirten zu trennen75. Schon im August 1798 konnte Thomas Faßbind

an der schwyzerischen Landsgemeinde auf Tatsachen
hinweisen, die zeigten, wie man anderorts die religiösen Artikel der
Verfassung handhabte: wie man mit dem Papste, mit dem Nuntius,
mit den Klöstern, mit den Klostergütern, mit den Geistlichen
umgegangen sei und wie die Gefahr bestehe, daß man den Nexus mit dem
Kirchen oberhaupte unterbinde und einen konstitutionellen Bischof,
einen „Mitling", an seine Stelle seZe. Er forderte die Landsgemeinde
auf, sich alles was die Religion betreffe ausführlich zusichern zu
lassen, und verfaßte selbst die Liste der Bedingungen, die verhindern

72 Verfassung vom 28. März 1798, 1. Titel, Nr. 6: Strickler I 566. 73

Konstitutionsfreund. 16 f. 74 I.e. S. 18. " Schröckl. Tag. 19.



182

sollten, daß die Verfassung zum Schaden der katholischen Religion
und Kirche ausgelegt werden könnte76.

Die Schritte, die die innerschweizerischen Orte unternahmen,
zeigten wenig Erfolg, und der Kampf der Geistlichen um die
eigenen Rechte und die der Kirche ging im stillen weiter. Als
sich nach dem Jahre 1800 die Verfassungsentwürfe häuften, traten
sie mit ihren Forderungen wieder mehr an die Oeffentlichkeit.
Vonflüe selbst, ein überzeugter Parteigänger der Helvetik, trat im
Juli 1800 für die freie Ausübung der Gottesdienste und die
Respektierung der Rechte und Freiheiten der Kirche durch die
Staatsgewalten ein77. Besonders großes Aufsehen erregte die Predigt
des „liberalen" Pfarrers Ringold von Altdorf im August 1801 78;

sie stellte die Forderungen in aller Schärfe: „Wir protestieren
wider alle GeseZe und Verordnungen, die den Gottesdienst und
die Religion der weltlichen Gewalt unterwerfen, die Güter der
Kirche ansprechen und deren Verwaltung den christlichen
Gemeinden entziehen, den Religionsunterricht zur weltlichen Behörde
ziehen oder gar zu unterdrücken suchen, das freie Wahlrecht der
christlichen Gemeinden zu ihren Kirchendienern auf allweg
beschneiden und deren göttliche Sendungsrechte verleZen. Kurz wir
wollen in betreff der Religion so frei und unangefochten sein wie
in den ältesten Tagen unserer ehemaligen Freiheit ..." 79.

Wahrscheinlich war auch jenes „Memoriale" des Priesterkapitels von
Uri an den Kantonsrat vom 2. Sept. 1801, das Freiheit der
kirchlichen Lehre, des Gottesdienstes, der Pfarrwahlen, der
Novizenaufnahme und Schutj der kirchlichen Güter verlangte, von Pfarrer
Ringold inspiriert80. P. Placidus Sartore erhob die gleichen
Forderungen in seiner „Constitutionellen Kirche" ; der Hauptteil dieses
Werkes war dem Beweis gewidmet, daß eine Kirche, die sich,
wie es in Frankreich geschehen war, dem Staate und der
Konstitution unterwerfe, nicht die wahre Kirche Christi sein könne.
Und P. Marian Herzog, der mit seinen Schriften allerdings nicht
an die Oeffentlichkeit gelangte, baute die staatskirchlichen Be-

76 Faßbind, Profangeschichte III 138; abgedruckt in B. G. Nidw. X1I/XIII,
S. 213/14. 77 Wernle, Helvetik. II 141; Strickler V 1384. 78 Ochsner Martin,
Zwei Predigten von Pfarrer Josef Ringold in Altdorf aus den Jahren 1800 und
1801 : Njbl. Uri 1911. 79 A. H. 1045. 425—27; in der Abschrift Truttmanns A. H.
1409, ol. 16/17; ferner Strickler VII 313/4. 80 Kopie St. E. A. DT. 8.



183

strebungen: die Aufhebung der Klöster und Orden, die Entrechtung

der Geistlichen, die Verstaatlichung der geistlichen Güter,
die Unterwerfung der Geistlichen unter die politische Gewalt und
die Aufsicht der Polizei über die Amtspflichten und Lehren der
Geistlichen wiederum ein in seinen ausgeklügelten Plan81, den er
den Aufklärern und Revolutionsmännern unterschob.

So stellten die Geistlichen überall ein stetes Schwinden des

religiös-kirchlichen Einflusses und eine zunehmende Verweltlichung
des Lebensinhaltes fest: in der GeseZgebung82 und im öffentlichen

Leben83. Die Erfüllung der bürgerlichen Pflichten schien
der Erfüllung der religiösen im Wege zu stehen, wie auch P.

Marian Herzog feststellte84. Der Staat, der den kirchlichen Einfluß

verdrängte, war aber eine Ausprägung der Aufklärungsphilosophie

von seinem Grundprinzip der Volkssouveränität bis
zu seinem Staatskirchentum85. Als solche wurde sie auch von
den Gegnern des neuen Staates erkannt und abgelehnt. Die
Entscheidung für oder gegen den neuen Staat war freilich nicht
immer eine Entscheidung für oder gegen den Geist der Aufklärung :

Ehrgeiz, Bildungsstreben, Furcht, persönliche Verhältnisse, fehlende
Einsicht mochten bei dieser Entscheidung, die stark ins Politische
hinüberspielte, einen großen Einfluß haben. Aber der Kampf gegen
die Konstitution wurde doch sehr stark vom Geistigen her als
ein Kampf gegen den Geist der Aufklärung geführt. Freilich
nahmen nicht alle Geistlichen einen so engen Zusammenhang
zwischen Aufklärung und Konstitution an wie P. Marian Herzog.
Aber es ging keineswegs nur um die Form der Verfassung, wie
Pfarrer Businger86 und Dr. Wammischer87, zwei Freunde der neuen
Ordnung meinten, sondern auch um deren Geist. Die Gegenseite
erkannte dies sehr bald; der Widerstand des Volkes gegen die
Verfassung des Peter Ochs erwuchs zu einem guten Teil aus dem

„bangen Kummer, daß der Geist der neuen Philosophie, der ihm",

81 ME 104. 1. Teil, §2:3. Teil, § 1. 82 Schröcklicher Tag, S. 14. 83

Sartore, Constitutionelle Kirche, 568 f. 84 P. Marian Herzog, ME 104, 3. Teil, § 1.
80 Formal lehnte sich die französische Erklärung der Menschenrechte an die
Verfassung der Nordamerikanischen Staaten an, inhaltlich ging sie auf John
Locke, Wolff, Holbach und die französischen Physiokraten zurück : His, Staatsrecht

I 61—63. 86 Beherzigung, 7. 87 FA. Zeiger, Brief an Oberrichter Zeiger
vom April 1802.



184

dem Volke, „so vielfältig als der Schöpfer der neuen Verfassung
vorgespiegelt wurde, die katholische Religion verdrängen

Rückblick

Von außen her wurde die Aufklärung, diese neue
Weltanschauung, in die drei Länder Uri, Schwyz und Unterwaiden
hineingetragen. Einen fruchtbaren Boden fand sie hier nicht. Die
Innerschweiz zehrte noch stark vom Erlebnis der katholischen
Reform. Keine inneren Impulse, wie starke geistige Regsamkeit
oder aufblühende Industrie, aber auch keine unbequemen
Bindungen trieben sie an, mit der neuen Geistesströmung zu gehen.
In den Städten ging die Aufklärung indes ihren Weg, auch in
Zürich, Bern und Luzern, die am stärksten nach den inner-
schweizerischen Bergkantonen auszustrahlen vermochten. Es war
bereits eine Aufklärung im weitesten Sinne, wenn man an diesen
ziemlich abgeschlossenen Orten vertraulicher mit Fremden zu
verkehren begann, die in gänzlich andern Verhältnissen und
andern Anschauungen lebten. Bücher, Zeitschriften, Freundschaften,
Briefwechsel, Gesellschaften wurden zu engeren Berührungspunkten.

Mancher Brief bewies, wie man sich dem Freunde geistig
anzugleichen suchte, und manche Aeußerung verriet nur allzusehr
den Einfluß eben genossener Lektüre.

So fanden die Ideen der Aufklärung verhältnismäßig raschen
Eingang in die drei Länderorte und drängten fast ebenso rasch
wieder zum Ausdruck. Seit 1760 waren die Aeußerungen
aufklärerischen Geistes ebenso zahlreich wie jene, die gegen ihn
gerichtet waren. Die Aufklärung in ihrem ganzen Umfange, in
ihren wesentlichen Punkten, mit Ausschluß des Atheismus und
des Deismus, fand darin irgendwie ihren Niederschlag, und das

GegensäZliche der Anschauungen ließ sich an der Gesamtheit
aller Aeußerungen sehr wohl aufzeigen. Die vaterländische
Aufklärung mit ihrem Ruf nach patriotischer Tugend und Bruderliebe

ging voran, von Jos. Ant. Felix Balthasar stark gefördert.
88 Gutachten der Senatsmajorität, vertreten durch Reding : Strickler IV

1294. 31. Juli 1799.



185

Sie formte mit dem neuen Bildungsgedanken fast eine ideelle
Einheit. Für die Wirtschaftstheorien der Aufklärung fehlten in den

Bergkantonen die VorausseZungen. Die kirchlich-religiöse
Aufklärung beschäftigte vor allem die Geistlichen. Die GrundsäZe
und Schlagworte des revolutionären Staates fanden seit ungefähr
1790 Aufnahme und wurden nach dem Sturze der alten
Verfassung von Regierungsmännern und Freunden der neuen Ordnung
öffentlich vertreten.

Und dennoch besaßen die innern Orte keinen ausgesprochenen

Aufklärer; denn nicht einer von jenen Männern, die sich
in der neuen Geistesbewegung am weitesten vorgewagt hatten,
umfaßte die Aufklärung in ihrer ganzen Breite oder irgend ein
Gebiet in seiner ganzen Tiefe. Viktor Laurenz Hedlinger, Sekretär
Reding, Dr. Zay und Vikar Rickenbacher pflegten vor allem die
vaterländische Aufklärung; P. Conrad Tanner und P. Johannes
Schreiber befaßten sich mit dem neuen Bildungsideal; Pfarrer
Ringold dachte an kirchlich-religiöse Reformen; Ludwig Maria
Kaiser und die Pfarrherren Businger und Bieler verkündeten die
Schlagworte der Revolution. Daneben gab es viele ganz vereinzelte

Aeußerungen, die keinen gültigen Schluß auf die Aufklärung

der Person zuließen. Aus dem Gedankengebäude der
Aufklärung machte man sich diese oder jene Forderung zu eigen
und erörterte sie meist auf dem beschränkten Räume eines Briefes.
Die aufklärerischen Gedanken waren hier meist von einer
merkwürdigen Kurzatmigkeit. In Busingers und Zeigers „Versuch einer
Geschichte Unterwaldens" vermochten sie lange nicht das ganze
Werk zu durchdringen und seine konservative Grundauffassung
zu wandeln. Das einzige Werk, das aufklärerisches Gedankengut
in größerem Zusammenhange bot, waren P. Conrad Tanners
„Vaterländische Gedanken über die Auferziehung der Jugend".

So wenig hier die Aufklärung in die Breite ging, so wenig
ging sie in die Tiefe. Die Innerschweiz besaß keinen
Wissenschaftler, der die Aufklärungsphilosophie oder ein von ihr
bestimmtes Wissenschaftsgebiet ergründet hätte. Aber es lag auch
im Wesen dieser Geistesbewegung selbst, daß hinter den mächtigen

Zeitströmungen und Schlagworten die GrundsäZe der
Aufklärungsphilosophie nicht mehr so klar erkennbar waren. Die
Worte Aufklärung, Freiheit, Menschenfreund, Vernunft und Natur



186

konnten mit den verschiedensten Inhalten angefüllt werden. Wenn
man von Aufklärung oder von den Menschenrechten sprach,
gebrauchte man bisweilen nur ein neues Wort für eine alte Sache.
Selten ging man einer Strömung auf den Grund; die
nächstliegenden Folgerungen zog man nicht; man übernahm irgendeinen

Gedanken, ohne ihn zu prüfen oder ihn in einen
Zusammenhang zu stellen. Manchmal schien es auch, als ob in solchen
Aeußerungen nur der Eindruck einer Lektüre oder die Stimmung
eines Augenblicks festgehalten worden sei. Aber die Tatsache,
daß man die Aeußerungen neuer Ideen so ohnehin nachsprach
und nachschrieb, bildete eine wichtige VorausseZung für das
Eindringen und die Verbreitung aufklärerischer Gedanken überhaupt.

Neben solchen leichtwiegenden Aeußerungen gab es aber
immer auch solche, die einer tiefern Ueberzeugung und einem
inneren Mitgehen mit der Zeitströmung entsprangen. Jene, die sie
äußerten, fühlten dann auch bisweilen, daß sie den herrschenden
Anschauungen nicht entsprachen1. Die Revolution machte dann
freilich die GegensäZe noch viel bewußter und erfüllte sie mit
politischen Leidenschaften.

Daß aber die neuen Ideen den wesentlichen GrundsäZen der
katholischen Religion widersprechen könnten, dies fühlte man
nicht — dazu war man den Ideen zu wenig auf den Grund
gegangen — oder wollte es nicht wahr haben. Darum auch die
abschwächende Deutung der Helvetischen Konstitution! Wo aber
die Freunde der Aufklärung einen Widerspruch mit der
kirchlichen Lehre vermuteten und anerkannten, da wurden sie auch
gleich zu ihren erklärten Feinden: so P.Conrad Tanner und P.

Johannes Schreiber und in gewissem Maße auch Pfarrer Ringold.
Es bedurfte dazu freilich meist des Erlebnisses der Revolution,
die die Geister in gewissem Sinne schied und die Konsequenzen
der neuen Ideen vor Augen führte.

Die Gegner der neuen Ideen, unter denen sich P. Marian
Herzog, P. Placidus Sartore, P. Raphael Genhart, Kaplan Thomas
Faßbind, einige Kapuziner und die konstitutionsfeindlichen Geist-

1 Hedlinger und Reding in ihrer Stellungnahme zur Helvet. Gesellschaft;
Kaplan Imhof und seine Stellung zu den Jesuiten; Hedlingers Billigung von
Balthasars kirchenrechtlicher Schrift ; Landammann Müllers Verwerfung des
Trücklibundes etc.



187

lichen Unterwaldens besonders hervortaten, schienen die
Aufklärung in weiterem Umfange zu kennen als selbst ihre Freunde.
Keine Werke wurden geschrieben, die die Aufklärung als Ganzes

vertraten, wohl aber solche, die sie als Ganzes verwarfen: die
Schriften P. Marian Herzogs, P. Raphael Genharts, Abt Beat Küt-
tels und P. Placidus Sartores. Daneben gab es aber auch viele
vereinzelte Warnungen vor dem neuen Geiste. Die Gegner der
Aufklärung kannten auch ihre schärfsten Ausprägungen: den
Atheismus und den Deismus. Aber ihre Kenntnis dieser
Richtungen schien doch nur aus zweiter oder dritter Quelle zu stammen.
Die Gegner der neuen Ideen gingen darauf aus, die Aufklärung
und ihre Erscheinungen auf diese, mit der Religion in Widerspruch
stehenden Wurzeln zurückzuführen. Dies tat man meist mit
sachlicher Richtigkeit, wenn auch oft mit starker Uebertreibung ; denn
auf die in der Innerschweiz tatsächlich vorhandene Aufklärung
nahm man weniger Bezug, und wo man es tat, da brachte man
sie in Beziehung zu der Aufklärung schlimmster Art. Man
unterschied kaum zwischen dem Annehmbaren und dem Verwerflichen :

man verwarf den Zeitgeist in Bausch und Bogen. Die Auswirkungen

und Auswüchse der französischen Revolution trugen an
diesen Uebertreibungen doch die Hauptschuld, denn an sie schloß
sich die Abwehr sehr stark an. Es zeigte sich in der Abwehr
aber auch die Sicherheit, mit der man von der Grundlage des

kirchlichen Lehrgebäudes und der scholastischen Philosophie aus
den Einbrüchen des Natur- und Vernunftgedankens begegnen konnte.

So fand die Aufklärung in den innerschweizerischen Länderorten

zwar keine unbedingten Freunde, wohl aber ausgesprochene
Gegner. Die religiös-kirchlichen Anschauungen drangen doch
immer wieder durch: in der vaterländischen Aufklärung und in
den Schulplänen P. Conrad Tanners und P. Johannes Schreibers.
Versuche, aus der Vielfalt der Strömungen das Gute auszuscheiden
und den alten Anschauungen einzubauen, Versuche einer Synthese,

waren selten. Jene, die P. Berchtold Villiger von Engelberg
unternahm, mißglückten. Vikar Rickenbacher, der die vaterländische
Aufklärung und christliches Gedankengut verbinden wollte,
vergewaltigte zum Teil die Begriffe der Aufklärung. Im Gedankengute
von P. Conrad Tanner und P. Johannes Schreiber lief die
Befürwortung der neuen Bildungsideen und die Ablehnung der kirchlich-



188

religiösen Aufklärung sozusagen beziehungslos nebeneinanderher;
eine Begründung, warum man diese annehme, jene aber verwerfe,
fehlte. Aber diese Tatsache verhinderte nicht, daß der vaterländische

und fortschrittliche Geist der Aufklärung in den Länderorten

da und dort Eingang finden konnte, ohne ihre kirchen- und
religionsfeindliche Strömung im Gefolge zu haben.

Solange diese geistige AuseinanderseZung mit der Aufklärung
nicht in den Schlagworten der Revolution verflachte, konnte wohl
nur die kleine Schicht von Gebildeten an ihr Anteil nehmen. Es

waren Weltgeistliche, wie Pfarrer Ringold, Pfarrer Businger, Pfarrer
Bieler, Vikar Rickenbacher und Kaplan Thomas Faßbind;
Angehörige vornehmer Familien, wie Viktor Laurenz Hedlinger, Werner
von Hettlingen, Sekretär Reding, Ludwig Maria Kaiser und andere,
die eine gute Bildung genossen hatten, und endlich Männer, die
durch ihren Studiengang eine gewisse Höhe der Bildung erreichten,

wie Dr. Imfeid und Dr. Aschwanden in Altdorf, Dr. Feyerabend
in Engelberg und Dr. Zay in Arth. Einen großen Anteil hatte aber
auch die Ordensgeistlichkeit; die Kapuziner wirkten in der
Innerschweiz als Feinde der Aufklärung bis auf die zwei überzeugten
Parteigänger der Helvetik: P. Meinrad Ochsner von Einsiedeln
und P. Joachim Stockmann in Schwyz. Das Benediktinerstift Engelberg

schien anfänglich ein Mittelpunkt der vaterländischen
Aufklärung zu werden; aber auch es nahm teil am Kampfe gegen
die Aufklärung in Predigten und Schriften von P. Benedikt Deuring
und P. Berchtold Villiger. Ein Zentrum der AuseinanderseZung
war aber das Stift Einsiedeln; es vereinigte in seinen Mauern
Männer, die wie P. Conrad Tanner und P. Johannes Schreiber
dem neuen Geiste ziemlich weit entgegengekommen waren, ohne
sich am Kirchlichen und Religiösen zu vergreifen, aber viel mehr
solche, die nicht geneigt waren, der Aufklärung Raum zu geben
und sie heftig bekämpften, wie P. Isidor Moser, P. Placidus Sartore

und P. Marian Herzog. Einsiedeln und Engelberg brachten

zwar keinen Gelehrten hervor wie Disentis in seinem P. Placidus

a Spescha ; sie hatten aber auch keine Aufklärer in ihren Reihen,
die den Bestand des Klosters gefährdeten wie Pfäfers und St.Gallen2.

2 Henggeler, Profeßbuch der Benediktinerabteien Pfäfers, Rheinau, Fischingen,

S. 23/4; Henggeler, St. Gallen, S. 51/52.



189

Das Volk hatte bis 1798 an dieser geistigen AuseinanderseZung

geringen Anteil. Ihm fehlten in hohem Maße die Vor-
ausseZungen für die Geistesströmungen der Aufklärung. Seine
bäuerliche Beschäftigung, seine Genügsamkeit in geistigen und
materiellen Dingen, seine Verwurzelung in der Religion, den
Anschauungen und Sitten der Väter waren starke SchuZmauern
gegen das Neue, die durch den Gesinnungszwang, den die Oeffentlichkeit

ausübte, noch verstärkt wurden. Hier in den Länderorten
war die Geistlichkeit das Gewissen des Volkes in viel höherem
Maße als in den Städten, weil hier eine geistige Beeinflussung
von anderer Seite nahezu ausgeschlossen war. Der Zusammenhang

zwischen Volk und Geistlichkeit war dementsprechend auch

enger. Die Geistlichkeit warnte vor Gefahren, denen das Volk
sonst ratlos gegenübergestanden wäre. Und wenn das Volk
vielleicht die Gefahr nicht in ihrer vollen Tragweite erkannte, so
blieb doch ein Mißtrauen zurück gegen alles, was seinen
begreiflicherweise engen geistigen Gesichtskreis überschritt. Der
Kampf gegen die Schlagworte der Aufklärung und der Revolution
fand im allgemeinen in den Predigten einen starken Niederschlag.
Von den zahlreichen Schriften, die im Kloster Einsiedeln gegen
Aufklärung und Revolution entstanden, wurden zwar nur wenige
gedruckt, wie P. Conrad Tanners „Geschichte der berühmtesten
Heiligen Gottes", die „Constitutionelle Kirche" Sartores und der
„Geist der neuen Philosophie" von P. Raphael Genhart. Aber die
Geistlichkeit wirkte auf das Volk doch viel mehr durch das
Wort als durch das Buch. Die Maßnahmen der Obrigkeit, wie
Verbote von Büchern und Proteste an der TagsaZung, schienen

weniger vom Volke, als von seinen geistlichen und weltlichen
Führern auszugehen.

So lernte das Volk eigentlich mehr die Kehrseite der
Aufklärung kennen. Denn die Aneignung aufklärerischen Gedankengutes

spielte sich in aller Stille ab. Briefwechsel, die nicht an
die Oeffentlichkeit gelangten, gaben davon Zeugnis. Manche
aufklärerische Gesinnung suchte man bewußt zu verbergen. Die
Gedanken der Aufklärung, sehr oft aus einem schwärmerischen
Geiste erwachsen, waren meist nicht dazu angetan, sich Nachdruck

zu verschaffen ; die grundsäZliche Erörterung überwog. Die

Schulpläne von P. Conrad Tanner und P. Johannes Schreiber



190

fanden in ihrer Heimat kaum Gehör3. Andere Aeußerungen in
Schriften und Predigten, wie im „Versuch der Geschichte Unter-
waldens" oder in den Toleranzpredigten stießen wohl darum auf
keinen Widerstand, weil sie die Grenzen zwischen alten und

neuen Anschauungen zu verwischen wußten. Im Theater- und
Lyzeumsstreit von Stans allein, in dem sich Ludwig Maria Kaiser
einerseits und Landammann Wyrsch und P. Apollinaris Morel
anderseits gegenüberstanden, prallten die Geister heftiger
aufeinander. Der Umsturz des Jahres 1798 rief dann freilich beide
Parteien auf den Plan. In dem leidenschaftlichen Kampfe war
aber Ideelles und Politisches nicht mehr reinlich auszuscheiden.

Die Aufklärung der drei innerschweizerischen Länderorte
hatte in den Städten Zürich, Bern und Luzern einen geistigen
Rückhalt. In diesen Städten war die Aufklärung mehr an die
Oeffentlichkeit getreten und hatte weitere Kreise erfaßt. Hier
hatte sie aber auch im kulturellen Leben und vor allem in den
Wissenschaften Werte geschaffen, die ihrem Geiste nach von der
scharfen Aufklärung noch ziemlich weit entfernt waren4. Die
Aufgeklärten der Städte blickten im allgemeinen mit Wohlwollen
auf die wenigen Aufgeklärten der innerschweizerischen Länderorte.

Zu gering an Zahl, eines geistigen Zentrums entbehrend
und zu wenig tief in den neuen Geist eingedrungen, vermochten
diese zwar in der Innerschweiz den Fortschrittsgedanken
hochzuhalten, sie haben aber nichts Eigenwertiges geschaffen und
keinen Beitrag an die schweizeriche Aufklärung geleistet.

Die katholischen Orte der Innerschweiz standen im Kampfe
gegen die Aufklärung nicht allein. In andern bäuerlichen Gegenden
der Eidgenossenschaft, auch der protestantischen Orte5, in
Süddeutschland und Oesterreich regten sich Kräfte gegen den
Aufklärungsgeist. Die Orden, die Jesuiten, die Kapuziner und nach
ihrem Exil in Oesterreich auch die Benediktiner Einsiedeins6

3 Tanners Klage gegenüber Hedlinger; tatsächlich sind seine Vaterländischen

Gedanken im gesichteten Schrifttum sonst nirgends erwähnt. 4 Vgl.
allgemein die gemäßigte Haltung der großen Schweiz. Naturforscher in Fueter,
Exakte Wissenschaften ; ferner die teilweise Abwehr der scharfen frz. Aufklärung
durch die vaterländische Aufklärung: Feller II 200. 5 Vgl. darüber allgemein
Wernle, 18. Jahrhundert. ' Viele Schriften von Einsiedler Patern entstanden in
Deutschland.



191

stellten die geistige Verbindung zu diesen Widerstandsgebieten
her. Pfarrer Ringold, P. Conrad Tanner und Dr. Zay wünschten
den Kampf gegen die Aufklärung gemeinsam mit ihren
protestantischen Freunden zu führen. P. Marian Herzog und Kaplan
Thomas Faßbind stüZten sich auf französische Apologeten. Aber
die Kräfte, die ihre geistige Führung zu mobilisieren wußte,
wuchsen doch auf innerschweizerischem Boden; es waren die
Kräfte einer religiösen und vaterländischen Tradition. Dadurch,
daß die innern Orte in einer AuseinanderseZung, in der sich die
Probleme des 19. Jahrhunderts schon deutlich abzeichneten, den

Kampf fast allein mit dem höchsten EinsaZ führten, um ihre
Eigenart zu wahren, bestimmten sie ihre eigene und wohl auch
die gesamteidgenössische Entwicklung mehr, als man gemeinhin
anzunehmen wagt.




	Aufklärung und Helvetik

