Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 45 (1946)

Artikel: Die Aufklarung in Uri, Schwyz und Unterwalden im 18. Jahrhundert
Autor: Kalin, Paul

Kapitel: Vierter Teil: Aufklarung und Kirche

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

113

Vierter Teil

Aufkldrung und Kirche

1. Kapitel :
Geistlichkeit und Volk

Das 18. Jahrhundert entriB der katholischen Kirche nicht nur
die kulturelle und politische Fithrung im Abendlande !, sondern
richtete auch scharfe Angriffe gegen ihr Fundament, den Offen-
barungsglauben, und gegen das ganze Kkirchliche Lehrgebdude,
das iiber ihm sich erhob: gegen Dogma und Moral, gegen Hie-
rarchie und Kirchenrecht, gegen Liturgie und religitses Brauch-
tum. Da die Aufklérung diese Disziplinen auch von innen her
bedrohte > und der Staat sich die Oberaufsicht {iber allen reli-
gidsen und theologischen Unterricht anmaBte, verfdlschte sich
allmdhlich der Glaube und das religiose Leben?.

In den meisten Léndern blieb den Weltgeistlichen nichts
anderes iibrig, als den vorgeschriebenen Bildungsweg zu gehen,
in dem die meist aufkldrerischen Generalseminarien* den ent-
scheidenden EinfluB auf den zukiinftigen Seelsorger ausiibten.
Wenige zwar brachen mit dem Dogma, doch glaubten viele einen
Gegensaff zwischen dem positiven Christentum und der von der
Aufkldrung verkiindeten natiirlichen Religion zu entdecken. Die
meisten deuteten wohl auch die Dogmen im Sinne der morali-
schen Religion der Aufkldrung® Andere glaubten wieder, mit der
neuen Zeit Schritt halten zu miissen, weil der Klerus bis anhin

! Allg. Schniirer, Katholische Kirche und Kultur im 18. Jhdt. 2 Bes. das
Rirchenrecht durch den Febronianismus. 32 Résch, Kirchenrecht, A. f. k. Kr. Bd.
84, S.58. * Rosch, Ein neuer Historiker, S. 98. °® Vgl. die drei Gruppen von
kirchlichen Aufkldrern bei Ludwig A. F., Weihbischof Zirkel von Wiirzburg in
seiner Stellung zur theologischen Aufkldrung und zur Kirchlichen Restauration,
2 Bénde, Paderborn 1904/1906, 1 220.

MHV 45 9



114

in starkem MaBe Kulturtriger gewesen war. Die Angriffe der
Aufkldrer auf die Kirche lenkten die Blicke auf deren zeitbedingte
Schidden und auf die Auswiichse im religiésen Leben und ver-
anlaBten Theologen und Laien, sich fiir Reformen einzusegen ®
Diesen dallen, die mit der Aufkldrung irgendwie ein Biindnis ein-
gegangen waren, stand eine den alten, strengen Grundsdfen ver-
pflichtete Geistlichkeit gegeniiber, die alle Neuerungen, auch die
gutgemeinten, mit MiBtrauen aufnahm’ Die unklaren Grenzen,
die zwischen der Aufkldrung als geistigem Fortschritt und der
Aufkldrung als freiem Denken bestanden, schufen da mannigfache
Verwirrung.

Die Geistlichkeit aus den drei Ldnderorten konnte sich ihre
erste altsprachliche Bildung meist daheim, an Latein- und Kloster-
schulen erwerben. Fiir Philosophie und Theologie waren in der
Zeit der katholischen Reform das Collegium Helveticum in Mai-
land und die Jesuitenschule in Luzern gegriindet worden?® Diese
Collegien blieben auch im 18. Jahrhundert die bedeutendsten
Bildungsstétten fiir die geistliche Fiihrerschaft der innern Orte.
Daneben wiesen die Schulen von Freiburg i. Ue. und von Solo-
thurn, sowie das Seminar in Konstanz eine geringere, aber immer
noch betrdchtliche Anzahl von Schiilern aus den Ldnderorten
auf?. Aber auch ausldndische Studienanstalten wurden vereinzelt
besucht, wie Rom %, Dillingen, Pavia, Besancon!' und Wien 2.

Die meisten dieser Bildungsanstalten erweiterten den Gesichts-
kreis der Studenten aus den Lidnderorten ganz betrdchtlich, blie-
ben aber mit ihren Lehren auf streng kirchlichem Boden. Seit
ungefidhr 1780 war dies nicht mehr iiberall der Fall. Auf den
Universitdten von Dillingen, Freiburg i. Br. und Wien, die mehr
von jiingern Studenten der Innerschweiz besucht wurden, wirkten

® Mayer, Liturgie, ]b. f. Lit. wiss. 1929, S. 78. 7 Schniirer, 214. 8 Dommann,
GemeinschaftsbewuBtsein, 164. ° Das vorliegende Bild ergab sich aus einer
Statistik, die ich iiber die Geistlichen Berichte an Minister Stapfer, A.H. 1408,
fithrte; es ist nur anndhernd richtig und unvollstindig, weil die Rundfrage
Stapfers nicht alle Geistlichen erfaBte und die Antworten der Geistlichen von
sehr verschiedener Ausfithrlichkeit sind. ' Kaplan Joh. Bapt. Meyer von Hospen-
thal, 30. Lebensjahr, A. H. 1408, fol. 35. '! Ignaz FaBbind, Schwyz, von Arth,
47 ). alt, fol. 307. A.H. 1408. !? Carl Anton Jos. Schorno, geb. 1744 : A. H. 1408,
fol. 308. :



115

Professoren und Lehrbiicher im Sinne der Aufkldrung!®. Beson-
ders schlimm stand es in Pavia. Wie Solothurn im August 1787
den Mitstiinden berichtete, hatte das Collegium Helveticum in
Mailand zufolge kaiserlicher Dekrete gerdumt werden miissen,
und die Alumnen waren in das groBe Seminar von Pavia ver-
seft worden '*. Unter ihnen befanden sich auch Studierende aus
den Ldnderorten, wie Josef Klemens Weber von Uri !’ ]os. Bal-
thasar Reichlin ', Alois Ackermann !’ und Josef Augustin Schibig .
Im Generalseminar und an der Universitédt von Pavia herrschte
ein unkirchlicher, aufkldrerischer Geist!®>. Schon im Laufe des
Jahres 1788 hatte Nidwalden allen katholischen Stdnden mitge-
teilt, daB die Verse§ung der Alumnen nach Pavia bedenkliche
Folgen zeitige, da schon bei einigen ,anstéB8ige Thesen* zum
Vorschein gekommen wiéiren 2. Trof den beruhigenden Versiche-
rungen Luzerns®!' hatte man die Sache in Rom und in Konstanz
anhdngig gemacht 2. Im Juli 1789 meldete Uri, daB auf der Uni-
versitdt Pavia ,um der dort zum Vorschein gekommenen Lehrsdfie
willen* groBe Gdrung entstanden sei?®. Diesmal machte man
in Wien Vorstellungen, die, wie es scheint, zum Erfolge fithrten ¢;
Kaiser Leopold II. versprach, alles wieder auf den alten ,FuB*
zu stellen.

Im iibrigen vermittelten die von den Innerschweizern besuchten
Seminarien und Anstalten eine kirchliche und theologische Bildung
auf humanistischer Grundlage. Der AnstoB zu reger geistiger 7d-
tigkeit auch auf andern Gebieten war damit doch irgendwie gege-
ben. Der Anteil der Geistlichkeit an der Erdrterung vaterlédndischer
und erzieherischer Fragen war ja sehr bedeutend, auch wenn sich
diese um das Grundsdtzliche bewegte.

* A.H. 1408, fol. 210: Jos. Anton Bucher, Frithmesser in Kerns, im |ahre
1799 erst 27 Jahre alt, studierte in Dillingen; er ist, ebenfalls nach eigener
Angabe, Mitglied der Helvetischen Gesellschaft; iitber die Universitdt: Specht
Thomas, Geschichte der ehemaligen Universitét Dillingen 1549—1804, S. 542 - 55.
A. H. 1408, fol. 215: Franz ]Joseph Rohrer, Kaplan in Giswil, besuchte 5 Jahre
lang Freiburg. Ueber Wien und Freiburg : Résch, Ein neuer Historiker, S. 98/99.
— Die seit 1944 erscheinenden Freiburger Matrikel konnten noch nicht einge-
sehen werden. ' EA VIII 127. '® Spéter Pfarrer in Unterschéchen; A. H. 1408,
fol. 253, 1799 29 ). alt. ' In Ingenbohl, A. H. 1408, fol. 298, 34 ]. alt. 7 Spdter
Pfarrer in Buochs, A. H. 1408, fol. 320, 33 J. alt. '® A. H. 1408, fol. 28. ** Résch,
Ein neuer Historiker, S.98. % EA VIII 133, Juli 1788. 2! EA VIII 686. 2 EA
VII 133. 2 EA VIII 142. 2* EA VIII 151; 1790 keine neuen Klagen mehr.



116

Die innerschweizerischen Benediktinerstifte Einsiedeln und En-
gelberg traten besonders hervor ?’. Zahlreiche Monche des Stiftes
Einsiedeln im 18. Jahrhundert legten ihre Gedanken iiber religitse
oder philosophische Gegenstiinde, freilich im alten Geiste, schriftlich
nieder *®. Schon 1755 wollte P. Anselm Miiller neue Wege beschrei-
ten, indem er als moderne Fédcher an der Klosterschule Experi-
mentalphilosophie ** und Kontroverstheologie vorschlug. Seine An-
regung war etwas verfritht und fand keinen Anklang. Doch wurden,
wie die gedruckten Schriften von P. Conrad Tanner und P.Johann
Schreiber zeigen, die Studien, das freie Suchen und Forschen des
einzelnen keineswegs eingeschrinkt. Der berithmte Disentiser Monch
und Naturforscher P. Placidus a Spescha, der doch ein Kind seiner
Zeit war, sprach den Studienjahren, die er in Einsiedeln unter der
Leitung von P. Mauritius Brodhag und P. Adelrich Kiimin verbracht
hatte, einen bedeutenden EinfluB auf seine geistige Entwicklung
zu®%, Abt Marian Miiller (1773—80) achtete ja, wenn wir Pfarrer
Ringold glauben koénnen?, in der Auswahl der Kleriker besonders
darauf, daB nur solche Md&nner in den Orden aufgenommen wiir-
den, die Gewdhr béten, daB sie allen Eifer auf das Studium der
hdhern Wissenschaften verwenden wiirden. P. Fintan Steinegger 2°
hielt die kldsterliche Gemeinschaft fiir die wissenschaftliche Zu-
sammenarbeit besonders geeignet; iiber den Plan einer , Germania
sacra“ schrieb er an Leonhard Meister, dies sei ,.ein Unternehmen,
das nur Ordensmdnner auszufithren im Stande sind, weil bey ihnen
jene Subordination Stand halten kann, die bey dergleichen schweren,
langwierigen und verdrieBlichen Arbeiten so nothwendig ist. wo
ndmlich nur der Gehorsam diesem das Miihsame, jenem das Leich-
tere, diesem das Trockene und VerdrieBliche, jenem das Rithmliche
und Angenehme vorschreiben und bestimmen kann“3!. P. Fintan,

* Das Stift Engelberg weist diesbeziiglich spérlicheres Quellenmaterial
auf. Ueber die geistige Entwicklung dieser Kldster vom 16.—18. Jahrhundert,
iiber die Studienorte und wissenschaftliche Betédtigung der Moénche gibt eine
gute Uebersicht P. Gallus Heer, Mabillon, S. 49 f.,, 90 f., 313 f,, 381 f. % Diese
Schriften blieben meist ungedruckt; vgl. Henggeler, ProfeBbuch. *7 1. c. 408;
unter Experimentalphilosophie ist Physik verstanden. 2® 1752—1833; P. Placidus
a Spescha, sein Leben und seine Schriften, S. VIII - XI, Bern 1913. ?** Trauer-
rede, 20; Pfarrer Ringold war durchaus enthusiastischer Urteile- fihig. 3° P.
Fintan Steinegger von Lachen, 1730—1809; 1784 Archivar; Henggeler, ProfeBb.
419/20. 3 ZBZ M 45 1. Bd.,, 6. Mai 1784; das Kloster St. Blasien plante eine
Germania sacra édhnlich der Gallia christiana der Mauriner.



117

ein geistiger Schiiler Mabillons, dachte dabei wohl an die Mau-
riner Frankreichs, deren Organisation wissenschaftliche Glanzlei-
stungen ermdglicht hatte *2. Freilich verstand man unter den Wissen-
schaften meist die alte, bewéhrte Philosophie und Theologie. Das
zeigte im lefsten Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts auch die ziemlich
geschlossene Abwehr aller Angriffe auf die géttliche Einweihung
der Einsiedlischen Gnadenkapelle. — Im kleineren Stifte Engelberg
ragten neben dem .Abt P. Benedikt Deuring3® und P. Berchtold
Villiger 3¢ hervor, die sich rithmen durften, die neueste Philosophie
zu kennen?®®, = . ~

Der Weltgeistlichkeit waren nicht die gleichen Méglichkeiten
geboten, nach dem StudienabschluB3 ihre wissenschaftliche Bildung
zu vertiefen. DaB das Interesse nicht fehlte, bewies die rege Teil-
nahme an der ,Eintracht- und wissenschaftliebenden* Helvetischen
Concordia-Gesellschaft. Die Urner Geistlichen Imhof?, Johann Se-
bastian Anton Wipflin, Franz Josef Zwyssig und Karl Josef Ringold,
die Schwyzer Thomas FaBbind, Sebastian Tanner und Josef Anton
Rickenbacher, die Unterwaldner Josef Businger und Josef Anton
Bucher ragten durch ihr Ansehen und ihre Predigttétigkeit hervor.
Aber auch die andern Geistlichen hatten ihre mannigfachen Inter-
essen, iiber die sich die einzelnen in den Berichten an Minister Stapfer,
da und dort vielleicht etwas beschdnigend, dusserten®”. Geschichte
und Hirchengeschichte waren von jeher das bevorzugte Betiiti-
gungsfeld der Geistlichen gewesen — ein Gebiet, auf dem sie ihre
besten Leistungen hervorbrachten®, aber auch ein Gebiet, das der
Aufkldrung nicht so fern stand, weil es zu kritischen Vergleichen
zwischen Vergangenheit und Gegenwart anregte. Mancher Geist-
liche hatte es als Lieblingsfach gewdhlt, unter ihnen auch Au-

% Heer, Mabillon, S. 419. ** P. Benedikt Deuring, 1690—1768, Professor
1714—24, dann Seelsorgetiitigkeit. Gegen Ende des Lebens Studien. Viele mu-
sikalische Werke; wenn Abt Karl Stadler von ihm sagt, daB er sich ein eigenes
philosophisches System nach demjenigen des Cartesius konstruiert habe [An-
gelomontana 1914, S. 410), so finden wir Spuren der Auseinandersefung im
Cod. 762.. * P. Berchtold Villiger, 1767 —1810, um 1800 Professor der Theologie
in Luzern (aus dieser Zeit die beiden Einfithrungen in das alte und neue Te-
stament); HeB, Das geistliche Engelberg I 31. * Eng. Cod. 756 und 762; ferner
Cod. 810, S. 4. ** Dr. jur. et theol. ' A.H. 1408; Antworten auf die Frage
nach der Lieblingsbeschéftigung. 3% FaBbind, Businger. .



118

gustin Schibig %. Seltener wurden Geographie und Oekonomie als
Lieblingsbeschdftigung genannt *°. Dann war die Lektiire schoner
oder wissenschaftlicher Literatur bei der Geistlichkeit sehr beliebt *'.
Auf gegenseitiges Einverstindnis und geistige Verwandtschaft 1Bt
es schliessen, wenn die drei jungen Geistlichen von Stans, Josef
Businger, Pfarrhelfer Josef Alois Odermatt und Kaplan Josef Maria
Kaiser*? politische und moralische Gegenstéinde als ihre Lieblings-
beschdiftigung anfithrten. Wenn auch viele dieser Aeusserungen
Wiinsche blieben, so driickten sie doch das Verlangen nach einer
anregenden geistigen Tdtigkeit aus. Keiner hat freilich diesem Ver-
langen so starken Ausdruck gegeben wie Pfarrer Balthasar Bieler
von Giswil3; mit Wehmut gesteht er, daB er zwar von Biichern
umgeben sei, die den ,Menschen aufkldren, bilden, veredeln“ soll-
ten; aber sein Geist wolle nicht empor und bleibe in der Tiefe
wie der Anker auf dem Meeresgrund.

Der Bildungssiand der Geistlichen war fiir das Volk keines-
wegs bedeutungslos. Fiir seine bduerliche Beschiiftigung kam es
freilich mit einem geringen MaB an Schulwissen aus; ihm ge-
niigte die Erfahrung der von Geschlecht zu Geschlecht {iberlie-
ferten Bauernregeln. Fiir alles aber, was iiber den engen Kreis
dieser Beschdftigung hinausging, waren die Geistlichen Irdger
des Wissens und der Bildung. Sie hatten hiufig die Schulmei-
sterstellen inne** und vermittelten so der Jugend neben den re-
ligibsen Grundwahrheiten die notwendigsten Kenninisse irn Lesen
und Schreiben. Am innerschweizerischen Theaterleben des 17. und
18. Jahrhunderts hatten sie einen bedeutenden Anteil schon da-
durch, daB sie selbst als Schauspieler mitwirkten*®’. Die zahl-

% A.H.1408, 28: Jos. Aug. Schibig; 247: Pet. Al. Furger aus Silenen; 281:
Kpl. Joh. Dom. Schniiriger; fol. 298: Joh. Balth. Reichlin ; fol. 307: Ignaz ? FaBbind.
4 A.H. 1408, fol. 221 : Kpl. Pet. Imfeld, Sarnen; 281: Kpl. Jos. Dom. Schniiriger;
307: Ignaz FaBbind, Schwyz. *' A. H. 1408, fol. 42: Alois Zumbiel v. Stans;
51: Pfr. Carl Anton Aufdermaur v. Wassen; 90: Kpl. Frz. Jos. Sidler v. KiiBnacht;
183 : Frithm. Nik. von Moos v. Sachseln: 212: Pfr. Joh. Georg von der Flite, Sach-
seln; 213: Helfer Imfeld; 220: Kpl. Frz. Jos. Ignaz zur Mithlen, Sarnen; 217:
Pfr. Balth. Bieler v. Giswil; 253: Pfr. Jos. Klemens Weber; 308: Frithm. Carl
Anton Jos. Schorno; 330: Pfr. Jak. Kayser v. Hergiswil. ** A. H. 1408, fol. 349;
32 ). alt; fol. 343/4: 28 Jahre alt; fol. 347: 33 Jahre alt. *3 L. c. fol. 27; 55 Jahre
alt. * Vgl. allgemein A. H. Schulberichte. ** Eberle, Theatergeschichte, z. B.
1423, 171,



119

reichen religiosen Veranstallungen waren die einzige Bildungs-
moglichkeit des Volkes, fiir die Geistlichkeit aber eine Gelegen-
heit starker geistiger Beeinflussung.

Seelsorge, Gottesdienst und religiose Unterweisung des Vol-
kes und der Jugend, nahm die Geistlichkeit der Lédnderorte meist
vollig in Anspruch. Das Barock weitete vor allem hier Messe,
Predigt, Heiligenfeste und Prozessionen zu groBartigen Feiern aus,
an denen Geistlichkeit und Volk Anteil nahmen*®. Auf gleiche
Weise wurden dann im 18. Jahrhundert die apostolischen Missi-
onen zu eigentlichen Triumphfeiern gestaltet, die den religiosen
Eifer schiirten. In Absténden von ungefdhr 10 Jahren wurden sie
seit dem Beginn des ]Jahrhunderts in den Hauptorten der Inner-
-schweiz abgehalten*’, und sie riefen die Gldubigen, auch benach-
barter Orte, in groBen Scharen herbei. Die Weltgeistlichkeit
schigte diese Arbeit der )Jesuiten und Kapuziner fiir das Seelen-
heil im allgemeinen hoch ein*®. Gegen Ende des Jahrhunderts
schien der Eifer zu erlahmen; 1795 wurde die Mission nicht mehr
so freudig begriiBt, und ,Weichlinge und Freydenker“ blieben
ihr fern?®,

Im gleichen Sinne wie die Volksmissionére wirkte aber auch
die iibrige Geistlichkeit. Die Schule stellte sie fast ganz in den
Dienst der religidsen Unterweisung. Religitse Unwissenheit des
Volkes veranlaBte Abt Nikolaus Imfeld von Einsiedeln, den kate-
chetischen Unterricht in allen Vierteln des Hochtales einzufith-
ren®’, Die Schule sollte den religidsen Unterricht des Pfarrers
vorbereiten und vertiefen®!. P. Berchtold Villiger schrieb 1793
einen Katechismus in der Absicht, den Kindern vom Lande die
Glaubens- und Sittenlehren der katholischen Kirche beizubringen,

¢ Linus Birchler, Formen des Goftesdienstes, in Barock in der Schweiz,
74—84. *7 FaBbind, Religionsgeschichte IIl 301, V 101; 1701, 1705, 1722, 1732,
1742, 1752, 1762, 1775, 1792 in Schwyz; die Missiondre besuchten dann meist
der Reihe nach die iibrigen Hauptorte; so war 1752 auch in Sarnen eine hl.
Mission; Kiichler, Sarnen, 464 ; FaBbind Ill 306; 1705 hielten Jesuiten in Schwyz,
Uri und Lachen Mission. Die Chronik des Landammann Biinti von Stans erzdhlt
von 30000 Personen, die der Predigt beiwohnten, oft mit Holzkreuzen; vgl.
Wymann, 20. Njbl. Uri 1914, S. 18; in Sachseln waren 1741, 1752, 1762, 1775,
1789 Volksmissionen ; vgl. Gfr. 55, S. 78. ** FaBbind, Rel. Gesch. V 101 ; Kiichler,
Sarnen, S. 464: Urteil auf Grund eines Kapitelsprotokolls. *° FaBbind, Rel.
Gesch. III 304. 5 Henggeler, ProfeBbuch, 158. *' Moser, Schulverbesserung
1775, S. 3. '



120

weil die Kenntnisse des reifen Alters von diesem ersten Unter-
richt abhingen®®. Selbst die Helvetische Concordia konnte sich
nicht enthalten, in ihren ,Lob- und Dankgespréichen“ die Schirm-
orte Nidwalden und Uri zur Glaubens- und Kirchentreue zu er-
mahnen %, | '

Diese seelsorglichen Bemiihungen der Geistlichen  spiegelten
sich auch in den Berichten an Minister Stapfer ab. Die religiose
Bildung kam vor dem weltlichen Wissen. Die Lieblingsbeschiif-
tigung Pfarrer Ringolds war ,die gottliche Philosophie des Welt-
weisen von Nazareth“®, und Frithmesser Jos. Seb. Michael Om-
lin von Sachseln wiinschte aus den seinem Stande ,zustdndigen
Quellen Jesum den gekreuzigten gottlichen Welterléser recht er-
kennen und lieben zu lehrnen . . .“ %, Die meisten Geistlichen
fihlten sich fiir das Heil der ihnen anvertrauten Seelen verant-
wortlich und suchten sich daher in Theologie, Dogmatik, Moral,
Pastoral weiterzubilden und sich im Predigt- und Lehramt zu
vervollkommnen *®. Pfarrer Rémer von Ingenbohl verstand diese
Seelsorge auf ganz besondere Weise: er wiinschte, daB alle
Menschen iiber die Griinde und den Inhalt der Kkatholischen
Lehre aufgekldrt wiirden; denn , Aufklédrung bringt Weisheit, und
wenn sie eine wahre und immer niigliche ist, die Wissenschaft
des Heiles . . .“%". Seltsam war auch die Antwort des Frithmes-
sers Josef Anton Bucher von Kerns, der Mitglied der Helvetischen
Gesellschaft war®®: er berichtige seine ,Kenntnisse im Theoreti-
schen und Praktischen . . der Seelsorge“, um mit der , Aufkld-
rung des Zeitalters gleiche Schritte zu halten“. Hier wurden die
Begriffe Aufkldrung und religiose Unterweisung, die andere als
Gegensdfge empfanden, fast im gleichen Sinne gebraucht.

%2 Eng. Cod. 818, Vorwort. * BBL H 721 Nr. 10, S. 11, Stans 1779: L c.
Nr. 11, S. 18, Altdorf 1781. 3 A.H. 1408, fol. 233/4; schon in einem Brief an ]. A.
Felix Balthasar vom 27. Dez. 1781 hatte er seine Neigung fiir die ,christliche
Philosophie* bekannt. % A.H. 1408, fol. 190. *® A.H. 1408, fol. 183/7: Frithm.
Joh. Nikl. von Moos, Alpnach; 202: Kpl. Kaspar Rem. Barmedler, Sarnen; 206:
Nic. Huber von Kerns; 220: Kpl. Frz. Jos. Ignaz zur Miihlen, Sarnen; 227: Pfr.
Ignaz Zumstein, Sarnen, schrieb von ,gesunder Pastoral und Sittenlehre”; 236:
Joseph Maria Regli; 320: Pfr. Al. Ackermann in Buochs:; 281: Pfr. Jos. Karl
Anton Rickenbacher; 327: Pfr. Jos, Kayser, Emmetten, fiigte zu Theologie und
Moral noch , Geisteslehre”. *? A. H. 1408, fol. 300; an Stapfer, 6. Febr. 1799.
% 1. c. fol. 210, 27 Jahre alt, Studien in Dillingen.



121

Der Kampf gegen die Aufklirung muBte in dieser reichen
Tatigkeit seinen Niederschlag finden.®® Der eine oder andere
der innerschweizerischen Geistlichen mochte mit den neuen Str-
mungen stdrker in Berithrung gekommen sein. So sefite sich P.
Benedikt Deuring aus dem Kloster Engelberg mit einem ,Dic-
tionnaire Philosophique ou Encyclopédie de pensées, de maximes
et de reflexions“ %’ auseinander, der in kurzen Zusammenfassun-
gen die neuen Lehren von Descartes, Pascal, Fontenelle, La Bruyére,
Saint-Evremond !, Bayle und Voltaire iiber die menschliche
Seele, die Prinzipien der Wissenschafien, iiber das Verhdltnis von
Vernunft und Religion darbot und teilweise widerlegte. Pfarrer
Thomas FaBbind hatte schon auf dem Seminar in Besangon zwei
apologetische Schriften iiberseft und ausgezogen, eine ,HKurze
und richtige Weise, die christliche Religion von jeder falschen
zu unterscheiden* aus dem ]ahre 1723, die iiber Gott, die Offen-
barung, die Wunder und die Unfehlbarkeit der Kirche handelte,
und eine ,Erdrterung {iberzeugender Beweisgriinde von der wah-
ren Religion* iiber die gleichen, von der Aufklirung am meisten
bedrohten Lehren der Kirche ®>. Im Collegium Helveticum zu Mai-
land wurden die angehenden Geistlichen vor Frankreichs fal-
scher Aufkldrung gewarnt®, und nach dem Ausbruch der fran-
zOsischen Revolution wiesen geflohene Geistliche auf die Gefah-
ren des neuen Heidentums hin®, In einzelnen ihrer Forderungen
oder als allgemeine Zeitstromung war die Aufkldrung sicher
allen Geistlichen der Ldnderorte irgendwie bekannt.

Die Abwehr der Aufkldrung war in der eifrigen Darbie-
tung des Glaubensgutes schon gegeben. In den lejten Jahrzehn-
ten des 18. Jahrhunderts wurden aber die Warnungen hdufiger
und deutlicher. Man wies auf die sich verbreitenden drgerlichen

% Die Missionspredigten konnten nicht erfaBt werden. ©®° Paris 1762: der
Codex 762 bietet Ausziige daraus und Widerlegungen des Verfassers sowie P.
Benedikts, die aber nicht reinlich auszuscheiden sind [sieche das Vorwort des
Codex). ¢ Charles Saint-Evremond, 1610—1703, wegen seiner gewagten
Schriften nach England verbannt. ®* Uebersetung und Auszug im Pfarrarchiv
Schwyz. Das erste Werk ist nicht nédher bezeichnet; das zweite stammt von
P. Buffier, S.]. und wurde 1774 in Oesterreich iiberset und bei Thomas Trat-
ner gedruckt © Gut, Ueberfall, 133, nennt ohne Angabe der Quellen speziell
die Kkonstitutionsfeindlichen Geistlichen Kaslin und Lussi. ® Gut, Ueberfall, 38.



122

Grundsédge hin®; man verdammte das ,verdorbene Zeitalter* ®®;

man lehnte die Schlagworte der ,Wiglinge und neumddischen
Philosophen“ ¢%, der ,verworfen gottlosen Kezer” ®%, der ,Klub-
bisten“ ®® und Freidenker’ ab; man mahnte zu doppelter Wach-
samkeit in den schlimmen Zeiten des , modernen Freyglaubens* ™,
des ,Antichristen® und des ,neuen Heidenthumes“’, und man
wuBte diese scharfen Urteile sehr wohl mit den Angriffen der
Aufkldrung auf Offenbarung, Kirche, kirchliche Gebrduche und
mit der von ihr geforderten ungebundenen Freiheit zu begriin-
den. P. Conrad Tanner und P. Sebastian Imfeld Kkleideten ihre
Angriffe gegen die Aufkldrer, gegen die ,nagelneuen Apostel”
der Holle, in die ,Geschichte der beriihmtesten Heiligen Gottes*,
weil griindliche Schriften gegen den Unglauben vom gemeinen
Volk doch nicht gelesen wiirden.  Sicher lieB es schon
damals P. Marian Herzog nicht an Warnungen fehlen, schrieb
er doch nach der Revolution eine Reihe von Manuskripten ge-
gen die Aufkldrung, und ein besonderes, wohl fiir den Druck
bestimmtes, fiir das ,Edelmiithige, seiner Viter wiirdige Volk der
drey Kantons Uri, Schwyf, Unterwalden® und der drei Biinde ™.
So konnte auch P. Fintan Steinegger von Einsiedeln an einen
Mitbruder schreiben™, daB sie ihre Wissenschaft darauf verwen-
det hdtten, das Volk in den Schulen, im Beichtstuhle und auf
der Kanzel .in der hl. Religion wider die Verfithrung des heu-
tigen Unglaubens zu stdrken®.

Einen bedeutenden Anteil an diesem Verdienst hatten auch
die Kapuziner. Hdufige Mutationen brachten es mit sich, da8 die
Wirkung des einzelnen nicht so dauernd war. Doch waren in
der zweiten Hadlfte des 18. Jahrhunderts in den Ldnderorten
Kapuziner tdtig, die schon an andern Orten gegen die Aufkld-
rung aufgetreten waren. P. Prosper Reglin %, der 1769 in Luzern

85 z. B. Tanner, Lobrede 1780, S. 11. ¢ z, B. Ringold, Lobrede 1781, S. 5.
%7 z.B. Eng. Cod. unb. Engelweihepredigt 1794. ® Kunsthaus Ziirich, Heinrich
Keller berichtet an Horner {iber eine solche Predigt in Stans, o. Dat. ung. April
1793. ° St. E. A. WT. 5, S, 3: Pfarrhelfer Reichmuth in Schwyz, 7° A.H. 873,
pag. 190, Beilage 8; P. Hugo Heller von Arth. ' P. Joseph Féhn, Lobrede auf
St. Martin, Schwyz 1779, S. 13. ™ P. Isidor Moser, Einsiedeln, Predigt auf den
dritten Sonntag nach Ostern 1790. ’® Vorwort, S. II[/IV. ™ ME 105 II, begonnen
November 1801. ™ 14. Marz 1801, St. E. A.VS. 13. " 1715—1787, von Ursern
1767—70 in Luzern Hofprediger; gfl. Mitteilung des HH. Provinzarchivars.



123

einen Feldzug gegen die Freidenker ertffnete’, war von 1770
bis 1775 in Schwyz Vikar und Fastenprediger. P. Erasmus Baum-
gartner %, der in Solothurn in Predigten ,zum NuBen der Reli-
gion und des Staates” die Irreligion der Freigeister zuriickge-
wiesen hatte ", wirkte von 1887—89 in Sarnen und Sachseln und
von 1794—98 in Altdorf als Prediger. P. Joseph E6hn®°, P. Franz
Sales Abyberg ®! und P. Damaszen Pfyl #2, die in ihren Predigten
schaef gegen die Aufklirung Stellung bezogen, waren selbst
Schwyzer und wirkten selber auch eine Zeit lang in den Ldnder-
orten. P. Apollinaris Morel endlich (1739—92) war in Freiburg und
im Wallis gegen die Aufklidrung tdtig gewesen; in Stans hielt er
1787 eine vernichtende Katechese gegen den Josefinismus und
suchte durch eigene Schulen den EinfluB der luzernischen Auf-
kldGrung auszuschalten 3,

Die meisten AeuBerungen der Geistlichkeit stellten die Auf-
klirung als eine von auBen drohende Gefahr hin. Sie lassen
kaum den SchluB zu, daB ihre ,der Kirche und dem Staat gleich
gefdhrlichen Grundséde” im Volke der Ldinderorte Eingang ge-
funden hétten. Wenn diese AeuBerungen ihren Zweck in den Ur-
kantonen doch erfiillten, so war dies einem besondern Umstande
zu verdanken. Neben dem Einflusse der Geistlichkeit bestimmte
ndmlich ebenso stark das Herkommen, die Tradition das Denken
und Handeln der innerschweizerischen Landbevolkerung. Diese
Tatsache wirkte sich oft genug auch gegen die Geistlichkeit aus,
besonders in kirchenrechtlichen Fragen, dann aber auch in den
Parteikdmpfen von 1762—65, als Geistliche es wagten, die ein-
gewurzelten Begriffe von der Hoheit und Unfehlbarkeit der will-
kiirlichen Landsgemeinde-Beschliisse anzugreifen®. Sonst aber

. " Balthasar, Helvetia, Denkwiirdigkeiten, Bd. I, S. 201 : unter dem Eindruck
klosterfeindlicher Schriften. ? 1751—1827, in Solothurn 1789—92. ™ S. 8, 15,
17, 30. ® Lobrede auf den hl. Bischof Martinus, Schwyz 1779. P. Joseph
Fohn, von Schwyz, 1783 in Schwyz, 1785 in Stans; Imhof, Kapuziner aus dem
Kanton Schwyz, 84. 8! Rede gehalten an der Landsgemeinde in Appenzell.
- Trogen 1799; Predigt gehalten in Zug, Altdorf 1804; ferner die zahlreichen
handgeschriebenen Predigten im Provinzarchiv. % Ueber die wahre Freyheit,
Luzern 1805; Rede bey der feierlichen Fahnen-Weihung, gehalten in Schwyz
1807. P. Damaszen Pfyl, von Schwyz, Prof. fiir Philosophie und Theologie, Guar-
dian in Stans wiahrend der Schreckenszeit. Obengenannte Predigt machte viel
Aufsehen; Imhof, Kapuziner, S. 118. ®° Jann, St. Fidelis, Jahresbericht 1927/28;
S. 83, 93, 96, 105; dito, Der selige Apollinaris Morel, SA. 1927, 6. * Gir. 21, 381.

~



124

bildeten EinfluB der Geistlichkeit und Herkommen gemeinsam die
offentliche Meinung, die durch. einen starken Gesinnungszwang
aufrechterhalten wurde®, Der Druck der offentlichen Meinung
GuBerte sich einmal in einem starken MiBtrauen gegen das Neue
und somit auch gegen alle Anregungen, die die Aufkldrung
mit sich brachte. Oft waren auch reformfreundliche Geistliche
sein Opfer. P. Conrad Tanner sah es voraus, da8 seine Schul-
pline viel Aufsehen erregen konnten; er schrieb an den Her-
ausgeber seiner ,Vaterldindischen Gedanken®, daB er .ja keinen
- Say mitlaufen lasse, der das Werkchen fiir Katholiken unbrauch-
bar machen koénnte . .. Sie wissen, . . . daB unsre Theologie
sehr heikel, und daB der Leser bey uns bald Ldrmen schldgt” ®°.
In der Schrift selbst suchte er das Wohlwollen seiner Leser zu
gewinnen, indem er sein Vertrauen auf das Ansehen der Obern,
das Zureden der klugen Leute und die Vernunft der Landbevdl-
kerung ausdriickte®. Aus dhnlichen Griinden betonte auch P.
Berchtold Villiger im Vorwort zu seinem Katechismus, daB er
keine neue Lehrart einfiihren wolle®, Er war vielleicht gewigigt
durch die Behandlung, die dem von Konstanz genehmigten Ka-
techismus BeBlers widerfahren war; der Landrat von Uri hatte
ihn unter Hinweis auf die offentliche Meinung abgelehnt®®. Pfar-
rer Ringold muBite es aus eigener Erfahrung wissen, was fiir
Widerstdnde sich gegen Reformen des- Josefinismus in Altdoef
bemerkbar machen wiirden: er schrieb an HeB: . ... aus Re-
spekt ihres geistlichen Vorstehers, der ein Exjesuit ist (Zwyssig),
will oder darf man sehr wenig von Reformationen sprechen®.
Diese Minner hitten schon manchen ehrlichen Katholiken ,zum
Keger geschlagen“®’. Noch zwei Jahre vor seinem Tode beklagte
sich Ringold dariiber, daB man seine Katholizitéit wegen seiner
Korrespondenz mit Protesianten und seiner lobenden AeuBerun-
gen {iiber sie mit scheelen Augen ansehe®. Auch dem Abte von
Engelberg hatte ja die allzugroBe Freundlichkeit, die er dem

8> Aehnliche Verhiiltnisse lassen sich in ldndlichen Verhdltnissen noch
heute feststellen, wenn auch nicht mehr in diesem Masse, weil jeit die Bevil-
kerung noch vielen andern EinfliiBen unterliegt. % Korr. Schinz, ZBZ Ms. Car.
XV 162, 21. Febr. 1787. *" Vat. Ged. 92. * Eng. Cod. 818, Vorwort. 2 ZSK
1926, 314. % Korr. HeB, ZBZ 181 k, 30. Jan. 1783. ! L. c. 181 bk, 28. Juli 1813.



125

Erdbeschreiber Joh. Konrad FiiBlin erwiesen hatte, Vorwiirfe von
Seiten Luzerns und anderer Kléster eingetragen ®2

Noch mehr als die Geistlichen wurde die kleine Schicht
gebildeter Laien durch den Druck der 6ffentlichen Meinung ein-
geengt. Es waren Séhne vornehmer Familien, die eine gute Bil-
dung genossen; Aerzte, wie Dr. Imfeld, Dr. Aschwanden, Dr. Zay
und andere; Schullehrer, die sich, soweit sie nicht Geistliche
waren, freilich wenig iiber den allgemeinen Bildungsstand er-
hoben®, Diese Gebildeten fiihrten die Staatsgeschifte, unterhiel-
ten mannigfache Beziehungen und pflegten die Lektiire®. Von
der kiinstlerischen Kultur, die diese Mdnner in ihren Hdusern
pflegten, darf man in einem gewissen MaBe auf ihre geistige
Rultur schlieBen ®>. Die 6ffentliche Meinung legte ihnen natiirlich
mannigfache Beschrinkungen auf?. Der Bildhauer Heinrich Kel-
ler meinte denn auch, daB Unterwalden fiir seinen Freund Lud-
wig Maria Kaiser, einen so ,guten Kopf“, ein ,fatales Land“ sei®".

Die Ehrfurcht vor den bestehenden Anschauungen, welche
die bduerliche Bevélkerung auszeichnete, haiten diese Gebildeten
vielleicht gegen Welterfahrung ausgetauscht. Kein Bauer hadtte
es geduldet, daB ein Andersgldubiger die Ehre der Heiligen an-
gegriffen hdtte; Carl Dominik Reding aber glaubte®, daB die
katholischen Stdnde dies einem Evangelischen nicht verdenken
konnten. Keiner hditte es gewagt, eine hl. Mission und ihre Wir-
kungen zu verachten; Sekretidr Reding schrieb aber an Balthasar,
daB er ihr nur beiwohne, um kein Aergernis zu geben, im iib-
rigen werde er dabei wohl keine ,Wunder wiircken®?®. Eine
solche Haltung tadelte wohl FaBbind, wenn er schrieb, daB der
Mission von 1795 nur ,Weichlinge und Freydenker* ferngeblie-
ben seien!%, Auf die einfache Bergbevilkerung mochten nicht

92 Ziircher Taschenbuch 1910, 144—151. ** Vgl. Schulberichte A.H. * Vgl.
tiber StraBburg als Studienort der Innerschweizer ZSG 1928, S. 64 ff. % Vgl.
Das Biirgerhaus in der Schweiz, I. Band: Uri; IV. Band: Schwyz. S. XI: die
Besiger dieser Hauser waren manchmal in hervorragendem MaBe an der Planung
der Bauten beteiligt; vgl. ferner auch Linus Birchler, Die Kunstdenkmadler des
Kantons Schwyz, und Robert Durrer, Die Kunstdenkméler des Kantons Unter-
walden. % Vgl. die Abschnitte tiber das Verhdltnis zur Helvetischen Gesellschaft
und die Tellfrage. °" Kunsthaus Ziirich, An Horner, Ostersonntag 1790. *® An
Iselin, Staatsarchiv Basel, 20. Okt. 1760. *° An Balth., BBL, 18. April 1762.
200 Rel. Gesch. III 304.



126

so sehr die Ideen oder Schlagworte der Aufkldrung wirken —
diese fanden hier keinen fruchtbaren Boden —, als vielmehr
diese mangelnde Ehrfurcht, die zwar auch ein Zeichen der Zeit
war, sich aber doch leichter und unbemerkt einschleichen konnte.
Entweihung der Sonn- und Feiertage durch Tanzen, Nichtbeob-
achtung des Fastengebotes, Leichtsinn in Denkungsart, Sitten und
Kleidern stellte Thomas FaBbind iiberall, bei ,Bauern und Her-
ren“ mit sittenrichterlicher Strenge fest''!. Und Pfarrer Ringold
bestdtigte seine Beobachtungen in einer von heiligem Zorn er-
fiillten Predigt vom 9. Mérz 1800 1°2: Seit dreiBig Jahren verbreite
sich von Altdorf aus Verachtung der hl. Religion, Spétterei iiber
ihre Lehren, Geheimnisse und Sakramente in alle Dorfschaften
und wecke da begreiflicherweise die Empérung der Bauern.
Diese gestrengen Urteile waren Ausdruck eines unermiideten
Seeleneifers. Sie waren dazu angetan, jenen Mangel an Ehe-
furcht, der sicher da und dort zu tadeln war, nicht allgemein
werden zu lassen und so den Anfingen der Aufkldrung zu
wehren. In der Abwehr der Aufkldrung schien iiberhaupt der
kdmpferische Geist des 16. und 17. Jahrhunderts, wenn auch
nicht mehr in der gleichen Geschlossenheit, wiederaufzuleben.
Dieser Geist lebte aber im konservativen Bauernvolke der In-
nerschweiz ebenso nach wie in der Geistlichkeit und trieb ge-
rade in der Zeit der méchtig wachsenden Aufkldrung in den
zahlreichen barocken Kirchenbauten prdchtige Bliiten '3,

2. Kapitel:

Oﬁ'enburung, Vernunft und Natur

Die Aufkldrung hatte als einzige Erkenntnisquellen Vernunft
und Erfahrung, zwei ganz natiirliche F&higkeiten, anerkannt. Die
scharfsten Aufkldrer, die Atheisten und Deisten, gingen in der
Anwendung dieses Grundsages so weit, daB sie jede Uebernatur
leugneten oder ihr jeden EinfluB auf .die natiirliche Welt ab-
sprachen. Fiir sie gab es keine Offenbarung, keinen Glauben und

0] e V 45, 65, 120, III 313, 316, 326, 328. '** A, H. 1409, fol. 30 f.
103 VYgl. allgemein Birchler und Durrer, Kunstdenkmadler.



127

keine Religion, wenn nicht die der Vernunft. Nur die natiirliche
Welt mit ihrer, der Vernunft und Erfahrung zugénglichen Geset;-
mdéBigkeit bestand fiir sie. Aber auch jene, die vor diesen leten
Folgerungen sich scheuten, unterzogen die Quellen der schrift-
lichen Offenbarung, die Heilige Schrift vor allem, der Kritik der
Vernunft. Und auch fiir sie lag der Schwerpunkt im Diesseits,
im Irdischen.

In den drei Ldnderorten stellte freilich niemand Offenbarung
und Offenbarungsglauben in Frage. Weil aber die Geistlichkeit
der Ldnderorte die Aufkldrung im allgemeinen nicht nach den
Ansdtgen von Aufkldrung im eigenen Lande beurteilte, sondern
ihr Augenmerk auf die scharfe Aufkldrung des Auslandes richtete,
erkannte sie sehr wohl das Wesen der neuen Geistesstrdmung,
besonders nachdem sie in der Franzésischen Revolution zu den
schrecklichsten Folgen gefiihrt hatte. Man wuBte, daB .Freidenker
und Freigeister* schlieBlich jede Bindung an eine iibernatiirliche
Religion ablehnen und sich das Recht zu ungehinderter Aritik
am Offenbarungsglauben herausnehmen wiirden. Schon im Zu-
sammenhange mit dem Gelehrtenstreit um Wilhelm Tell fragten
sich Felix Leonz Kayser und Hedlinger, wohin wohl eine iiber-
triebene HKritik und ,Griibelei“ fithren miiBten. Der eine warf
G. E. Haller vor, er treibe seine Wissenschaft allzuweit und rai-
sonniere ,auf einen Thon, daB er auch das alte und neuwe Te-
stament® leugnen kdnnte! Hedlinger tadelte aber bei aller An-
erkennung der Kunst der Kritik im Reiche der Wissenschaften
jene groflen katholischen Gelehrten, ,die ihren weitldiiffigen und
aufgeweckten Geist nicht haben einschrédnken kdnnen, ohne sogar
Priiffung der in den geheiligten Bldttern begriffenen Geschichten
anzustellen . .“2 Der Kapuziner P. Josef Féhn fiirchtete mit Recht,
daB durch die ,Geist- und Lebensfreyheit“ der Aufkldrung der
christliche Glaube in seiner iibernatiirlichen Grundlage erschiittert
werde®. P. Conrad Tanner, der in seiner ,Auferziehung der Ju-
gend“ auf die Bildung des Verstandes einen groBen Wert legte,
wollile von dem Begriffe der Aufkldrung freies Denken, Reden
und Handeln ausgeschlossen wissen, und er konnte damit nichts

! An Balth,, BBL, 16. April 1759. 2 1. c. 26. Marz 1759. ? Lobrede auf St.
Martin, Schwyz 1779, S. 13.



128

anderes meinen, als die riicksichtslose Kritik der Vernunft am
Offenbarungsglauben®. Auch in der ,Geschichte der berithmtesten
Heiligen Gottes“ schrieb er, daB es eine ,goltlose Philosophie”
sei, Qott dazu zu zwingen, uns seine geoffenbarten Geheimnisse
begreiflich und anschaulich zu machen?® P. Marian Herzog end-
lich definierte die Aufkldrung als das Selbstdenken, ,das Selbst-
priiffen und Ueberzeugen, das einseitige Verniinftlen und skeptische
Zweiflen, um die Offenbahrung zu vereitlen . . . und die Wahrheiten
der iibernatiirlichen Religion zu verwerfen“®.

Aber auch die christliche Wissenschaft konnte in ihren ver-
schiedenen Disziplinen der Vernunfterkenntnis nicht entbehren.
Es war freilich schwierig, das Verhdlfnis von Glauben und Wissen
aufzukldren’. P. Johann Schreiber empérte sich iiber einen prote-
stantischen Schriftsteller, der behauptete, daB die Katholiken der
Rdmischen Kirche, wenn sie einmal von ihrer ,dummen Bigotterie*
abkdmen, zum Unglauben erwachen miiBten® P. Nepomuk Weber
schrieb in seinen ,Betrachtungen iiber die falsche Aufkldrung®,
daB - der Verstand als eine Gabe Gottes sich der gottlichen All-
-wissenheit unterwerfen miisse, denn es bestiinde ein ,himmel-
weiter” Unterschied zwischen dem, was iiber die Vernunft und
zwischen dem, was wider die Vernunft sei®. P. Placidus Sartore
endlich stellte sein Werk ,Die constitutionelle Kirche* unter den
Leitsag des hl. Klemens von Alexandrien, daB es nicht ratsam
sei, geoffenbarte Dinge unter Abseitssefung der Vernunft auf dem
Glauben allein beruhen zu lassen, weil ja die Wahrheit keines-
wegs ohne Vernunft sei. Doch leitete er seine Griinde gegen die
constitutionelle Kirche weniger aus der Vernunft als aus der hei-
ligen Schrift ab 1°. P. Placidus und P. Nepomuk hatten das Problem
angedeutet, dessen Losung im 1.]ahrzehnt des 19. Jahrhunderts
P. Berchtold Villiger von Engelberg, Abt Beat Kiittel und P. Ra-
phael Genhart von Einsiedeln versuchen sollten.

* Vat. Ged., S. 7. ® S.76. ¢ ME 105 [, Nr. 2. " Siehe auch Schniirer
S. 249, tber die Schwierigkeit einer gemeinsamen Linie zwischen den einzelnen
Schulen der Theologie. ® Berichtigung, Einsiedeln Msc. 169, S. 1. ° ME 234,
Varia; 1792—9%4 Stiftsbibliothekar, Henggeler, 443. !° Constitutionelle Kirche
S. XXIV; P. Placidus Sartore, 1762—1809, an der Schule des Stiftes und in Bellenz ;
im Exil in Augsburg, Salzburg, Steiermark; Henggeler, 461/2.



129

Die Erdrterung, wie weit die Kritik der Vernunft gehen diirfe,
zeichnete sich vorziiglich ab in den zahlreichen Schriften, die im
legten ]Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts im Kloster Einsiedeln um
die gottliche Einweihung der einsiedlischen Gnadenkapelle ent-
standen. Die Legende erzdhlt, daB der heilige Bischof Konrad
von Konstanz am Heiligkreuztage (14. Sept) des ]Jahres 948 die
Weihe der Kapelle vornehmen sollte, die Eberhard von StraB-
burg an der Todesstitte des heiligen Meinrad erbaut hatte. Vor
der Kapelle ins Gebet versunken, habe er pléglich den Gesang
himmlischer Chére vernommen, und als er mit der Einweihung
der Kapelle beginnen wollte, habe ihm eine Stimme von oben
zugerufen, daB die Kapelle von Gott geweiht sei. Diese Legende
hatte man fiir wahr gehalten, und sie begriindete nebst andern
Wundern zu einem groBen Teil den Ruhm, den die Gnadenkapelle
bei den Wallfahrern aller Léinder genoB *'. Gegen Ende des 18.]ahr-
hunderts !> regte sich nun, in stdrkerem oder schwécherem Zu-
sammenhange mit der Aufkldrung, auch die Kritik an der Ein-
siedler Wundergeschichte. Nachdem die Aufkldrung in der Eid-
genossenschaft Eingang gefunden hatte, gaben wochl Freunde
des Klosters den Moénchen den Rat, .ihre alte Weihungsge-
schichte allgemach schlafen zu lassen“!®. Zwei bedeutende Ge-
schichtsforscher, Johannes von Miiller * und der Wormser Geist-
liche Stefan Alexander Wiirdtwein in seinen ,Nova subsidia
diplomatica“ %, bezweifelten vor allem die Uebereinstimmung der
spétern Abschriften mit der verlorenen Originalbulle des Papstes
Leo VII., die die géttliche Einweihung der Kapelle bestdtigt
haben sollte. Nicht aus wissenschaftlichem Interesse, sondern aus

' Vgl. P. Rudolf Henggeler, Die Einsiedler Mirakelbiicher, Gfr. 97/1944,
103—113. '? Nachdem schon im 17. Jahrhundert vereinzelt Stimmen gegen die
Geschichte laut geworden waren, z. B. Heinrich Heidegger [A. PE. 8, Nr. 9, S. 26).
3 St. E. A.PE. 10, Nr. 1; Handschrift von P. Nepomuk Weber, wahrscheinlich
auch von ihm verfaBt. ** Geschichten der schweizerischen Eidgenossenschaft,
1. Bd. 1. Kap. Bl 276; in der mir zugénglichen Ausgabe Frankenthal 1790
im 1. Buch, 2. Teil, 12. Capitel, S. 160: P. Magnus Gruber, St. E. A. PE. 9, S.
245 f., ferner A. PE. 8, Nr. 3b und A. PE. 7, Nr. 13. '® Nova subsidia diplomatica
ad selecta juris ecclesiastici Germaniae, Heidelberg 1782, 3. Band, S. 364: A.
PE. 7. Nr. 3. Witrdtwein war nach ADB 44, 323, 1719 geb. 1796 gest., Weih-
bischof von Worms und schuf viele historische Sammelwerke, das genannte
crschien in Heidelberg.

MHV 45 ' 10



130

einer aufklédrerischen RKritiksucht heraus griff der ,Freymiithige
von Freiburg“, eine sehr scharfe, alles niederreiBende Zeitschrift,
die Wundergeschichte an'®, Aber auch im eigenen Lager gab
es Leute, die glaubten, daB3 die Geschichte der Kritik nicht stand-
halten konnte. Briefe von P. Nepomuk Weber an P. Othmar
Ruepp in St. Gerold im Vorarlberg aus den ]Jahren 1794 — 96
zeigen, daB P. Ambros Bloch, damals Pfarrer in Blons, aber
Kapitular von Einsiedeln, und sein Bruder P. Meinrad Bloch in
Muri die Geschichte einer scharfen Priifung unterzogen, auch
Einwiirfe theologischer und dogmatischer Natur ins Gefecht fiihe-
ten und eher dazu neigten, der Geschichte die Wahrheit abzu-
erkennen . Auch der gelehrte Historiker P. Mauritius Hohenbaum
vander Meer aus dem Stifte Rheinau duBerte Zweifel an der
wahrheitsgetreuen Ueberlieferung der Geschichte 18,

In der Abwehr dieser Angriffe taten sich besonders P. Mag-
nus Gruber und P. Nepomuk Weber hervor. Sie suchten nach
immer neuen Gritnden und verbreiteten ihre Abhandlungen in
Abschriften bei ihren Mitbriidern'®. Ueber die kritischen Grund-
siige, die man bei der Priifung der Wundergeschichte anwenden
sollte, war man freilich nicht im klaren. Auf der einen Seite gab
man wohl zu, daB man sich hinsichtlich der historischen Wahr-
heit der Wunder keiner (iibereilten Leichtgldubigkeit schuldig
machen diirfe ?°; daB man die Tatsachen der genauesten Priifung
unterwerfen miiBté;, auch wenn sie in Beziehung zur Religion
stiinden !, weil sie weder der gottlichen Religion noch der ,auf-
gekldrten Vernunft” widersprdchen ®2, Im Vorwort der ,Geschichte

16 Freiburg i. Br., ohne genauen Verweis in den Quellen; P. Magnus
Gruber, A. PE. 9, S.251/2; ferner Chronique d’Einsidlen, S.224, ' A.PE. 14,
besonders Briefe vom 22. Jan. und 9. Mai 1795. '# gfl. Mitteilung von HH. P.
Rudolf Henggeler, Stiftsarchivar; vgl. sein ProfeBbuch von Rheinau, Fischingen
und Pféfers: Anhang, NachlaB von P. Mauritius, unter 6. Bd. Nr. 97. ! P. Mag-
nus Gruber von Lachen, 1736—1798, Dorfkatechet in Trachslau, Beichtiger in
Au; Abt Beat wollte seine Verteidigung der Engelweihe nicht drucken lassen,
wohl weil er die Unzuliinglichkeit dieses Werkes einsah; Henggeler, ProfeB-
buch, S. 431. Die meisten der im Archiv erhaltenen Schriften sind Kleinere,
nicht sehr griindliche Abhandlungen, die sich in vielem wiederholen und
manchmal sogar ganz {ibereinstimmen. Innerhalb der Faszikel sind die Blitter
meist nicht numeriert; in solchen Féllen zitiere ich nach der Ordnungsnum-
mer, die die Faszikel-Blétter einnehmen. 2° Einsiedlische Chronik, Vorbericht.
*! Chronique. Préface und S. 202. ** P. Magnus Gruber, A.PE. 9, Vorrede, S. 92.



131

der beriihmtesten Heiligen Gottes“, die ungefdhr zur gleichen
Zeit entstand und fiir das gemeine Volk bestimmt war, wurde
von Einsiedler Patern ganz allgemein der Grundsaf§ aufgestellt,
daB man nicht mehr alle Legenden kritiklos iibernehmen diirfe,
damit die Religionsfeinde nicht AnlaB ndhmen, ,alles als Fabel-
werk zu verschreien“?. Es machte sich in diesen kritischen
Grundsden der EinfluB Mabillons geltend, dessen geistiger Schii-
ler P. Fintan Steinegger einer der Hauptmitarbeiter der beiden
.Chroniken* war?®. Auf der andern Seite aber lehnte man alle
» Verniinfteleien“ ab ?°, sprach Gott allein, nicht aber den Gelehr-
ten die Unfehlbarkeit zu?® und verwahrte sich dagegen, da8 Pri-
vatschriftsteller sich in dieser Frage einen Entscheid anmaBten *’
und so ,die wahnsinnige Philosophie des Jahrhunderts die ewige
Weisheit vor den Richterstuhl ihrer Irrtiimer zitiere* 28,
SchlieBlich waren diese Bldtter doch geschrieben worden,
um mittels der historischen Kritik die Wahrheit der Wunderge-
schichte zu erweisen. Man bediente sich dabei vor allem der
kritischen Regeln Mabillons ** und der franzésischen Aebte Claude
Fleury *® und Honteville®!. Doch war man in der Anwendung
dieser Regeln sehr weitherzig. Wohl konnte man auf den Abt
Alowick von Reichenau, auf Bischof Ulrich von Augsburg und
Abt Eberhard von Einsiedeln?® als Augen- und Ohrenzeugen
hinweisen, die bei der gbttlichen Einweihung zugegen gewesen
wdren, doch hatte sich ihr Zeugnis nicht erhalten®?; wohl be-
legte man das Vorhandensein der Bulle des Papstes Leo VIIL
mit Stellen aus den Werken von Tschudi und Gengenbach und
sogar katholikenfeindlicher Schriftsteller 24, doch waren diese zeit-
lich zu weit von dem Geschehnis entfernt und waren nur ein
Beweis, daB man die Geschichte Jahrhunderte hindurch geglaubt
hatte. Und schlieBlich war es gewagt, die Aussage Hermann des

3 8. V. 2 Heer, Mabillon, 321—2%. P. Fintan Steinegger (1730—1809)
wurde 1784 Archivar; Henggeler, ProfeBbuch, 419/20. ** St.E. A.PE. 9. S.113.
% ].c. Vorrede. % In drei verschiedenen Formulierungen, die wahrscheinlich
nicht vom gleichen Verfasser stammen: A.PE. 7, Nr. 4: A. PE. 8, Nr. 3; A. PE.
8, Nr.9. 2 Worlliche Uebersejung aus Chronique, S. 201. ** A.PE. 9, S. 45,
ferner in beiden Chroniken. 3¢ A.PE.8, Nr.3a, 7; iiber Fleurys Kirchengeschichte
Fueter, Historiographie, 315. 3 A.PE. 8, Nr. 1, 4: Honteville, gest. 1742, war
Abt von St.Vincent du Bourg. * A.PE.9, S.4. % A.PE. 8 Nr.1. * A.PE
8. Nr. 3a: A.PE. 7, Nr. 3; Heidegger, Stumpf, Bullinger, Hottinger.



132

Lahmen, der 1013 geboren wurde, zu einem zeitgendssischen
Zeugnis fiir eine Begebenheit des Jahres 948 zu erkldren®®. Und
mit der gesiegelten Abschrift der pdpstlichen Bulle durch Heinrich,
den Bischof von Konstanz, im ]ahre 1383%¢ war die Echtheit
der Originalbulle keineswegs erwiesen®’. Fiir einzelne Tatsachen
wurden auch Regeln des Hugo Grotius®® und des Abtes Englet
du Frenoy?®® beigezogen, doch fielen diese einzelnen Ueberein-
stimmungen kaum ins Gewicht. Wenn P. Magnus Gruber sich
auch rithmte, die kritischen Regeln der ,neuesten Philosophie* *°
ausnahmslos zu beachten, so konnte er die Echtheit der Bulle
Leo VIII. doch nicht beweisen. Immerhin waren die historischen
Teile der beiden , Chroniken®, deren Verfasser P. Fintan Stein-
egger war, Hohepunkte des historischen Schaffens im Stift Ein-
siedeln und zeichneten sich durch eine kritische Methode, Ver-
wertung genealogischer und chronologischer Forschung und be-
ste Literatur- und Quellenkenntnis aus*!.

In den Schriften und Predigten, die fiir die Oeffentlichkeit
bestimmt waren, in den apologetischen Teilen der ,Einsiedlischen
Chroniken“ und in den Engelweihepredigten, wurden weniger
historische Beweise vorgebracht, als die innere Moglichkeit des
Engelweihewunders und der Wunder iiberhaupt betont. Die ,Ein-
siedlische Chronik“ unterschied nun aber genau zwischen einer
blossen Erhérung (.Gnade“), bei der Gott durch ganz natiirliche
Mittel wirke, und dem Wunder, das ein iibernatiirliches Ereignis
sei*?, und sie bezeichnete es als unverniinftig, Wundergeschich-
ten nur darum, weil sie wunderbar seien, zu verwerfen und fiir
Fabeln und ,Trdumereyen* auszuschreien*®; denn der Verstand,
der nicht einmal die Wirkungsgrenzen der Natur kenne, kdnne
sich noch viel weniger ein Urteil in {ibernatiirlichen Dingen an-

% A.PE. 8, Nr. 3a, ferner A.PE. 7, Nr. 3; nach Dom Germain Morin, La
légende de 'Engelweihe & Einsiedeln, ZSK 37/1943, S. 1—7, sind die betreffen-
den Stellen sogar noch Interpolationen spiterer Zeiten; vgl. auch Ringholz.
Wallfahrtsgeschichte, 318. ¢ A.PE.7, Nr. 3. % Dies sind die wesentlichen Punkte
der damaligen Auseinandersegung; den Standpunkt der heutigen Kritik halten
Morin 1. c. und P. Rudolf Henggeler in Gfr. 97, S. 102—112 fest. ¥ A.PE. 8,
Nr. 7; lib. 2 de veritate religionis christianae, par. 19. * A, PE. 8, Nr. 8; Mé-
thode pour étudier l'histoire. *° A.PE. 9, S.7. *' Heer, Mabillon, S. 321—24.
2 Vorbericht. ** Gleicher Gedanke in St.E. A. PE. 8, Nr. 8.



133

massen *~. Diesen gleichen Gedanken sprach auch die iiberarbei-
tete franzosische Fassung der Chronik aus*® mit einer Anspie-
lung auf die Freigeister und. Deisten, die der Allmacht Gottes
Grenzen sefiten und ihr {iberhaupt jede Wirkung auf die Well
abspréchen. P. Nepomuk Weber wandte auf das Wunder der
Engelweihe das Wort des hl. Augustinus an: ,Verum quia in-
credibile* 46, Und in Engelweihepredigten*’ kam man ofters wie-
der zuriick auf die Moglichkeit des Wunders und auf die Auf-
kldrung, die alles leugne, was wunderbar sei und nicht mit den
.Begriffen des Selbstdenkens* iibereinstimme *5, ,

Von der Aufklérung waren die Angriffe gegen die gottliche
Einweihung der Einsiedler Gnadenkapelle ausgegangen. Die Aus-
einandersefung wurde darum zu einer polemischen Abrechnung
Man suchte sich in der Schérfe zu iiberhieten. Man warf diesen
.Philosophen, Modeschriftlern und Sceptikern“ vor, daB sie auch
nicht glauben wiirden, wenn sie Christus selbst Wunder wirken
sithen*®; daB ihre Kunst darin bestehe, sich selbst zu wider-
sprechen ohne rot dariiber zu werden®’; daB sie den Aberglau-
ben bis zum Unglauben ausrotten wollten®. Und P. Magnus
Gruber konnte sich nicht enthalten, in seine entriistete Engel-
weiheschrift hineinzuschreiben: ,Fiir die Kanglen der Tollhdiis-
ser mogen diese aufgekldrten Philosophen wiirdige Prediger
werden” 2,

Es ging in diesem Kampfe um die Engelweihe und in der
Auseinanderseung mit der Aufkldrung tiberhaupt nicht nur um
die Grenzen der Vernunft, sondern auch um eine neue Auffas-
sung der Natur. Die katholische Kirche, vor allem die Schola-
stik, hatte ihr einen gebiihrenden Plaf zugewiesen, sie aber dem
gbttlichen Willen untergeordnet und ihre Schwichung durch den
Siindenfall der ersten Menschen beriicksichtigt. Die Aufkldrung
aber glaubte, unter dem Eindrucke der naturwissenschaftlichen
Entdeckungen des Jahrhunderts, an die ungeschwéichte Vollkom-
menheit und geschlossene GesegmdBigkeit der Natur, die keines

 Einsiedlische Chronik, 210/11. ** Chronique d’Einsiedlen, 204. *° A, PE.
7. 1794; De civitate dei, lib. 22, cap. 5. *’ Engelberg, Cod. unb. 1794 ; ferner
P. Marian Herzog, 1804, S. 10/1. *® P. Marian Herzog, Engelweiheschrift 1804,
S.10. ** A.PE.7.Nr.6. ® A.PE.7,Nr.2. 5 A PE 8 Nr.5. ® A.PE.9,S.206.



134

Anstosses und keiner Lenkung durch ein iiberirdisches Wesen
bediirfte.

In dieser Schirfe wurde die Naturauffassung der Aufkldrung
in der Innerschweiz freilich nicht iibernommen. Doch wurden
auch hier bisweilen Gedanken geduBert, die ihren EinfluB nicht
verleugnen konnen. Der Kapuziner P. Adelrich Nager sprach in
seiner Landsgemeindepredigt in Schwyz 1779° von der Vater-
landsliebe, zu der den Menschen die Gese§e der Natur verpflich-
teten, und ein von Hettlingen verlangte vom Biirger, daB er nach
den Gesegen der Natur lebe®. Vikar Josef Anton Rickenbacher
von Jllgau bezeichnete im Sinne der vaterlidndischen Aufkldrung
die Natur des Menschen und des Landes als die eigentliche
Quelle der patriotischen Tugenden?®, ohne indes den Anteil
der Religion an ihnen zu vernachldBigen. Dr. Zay verherrlichte
in seinen Briefen an Bridel die Natur: Sie habe die Gebirge
aufgeworfen, um den Despotismus zu brechen; sie habe den
Helden der Vorzeit, die ihren Wink verstanden hdtten, Denk-
mdler errichtet, an der Tellsplatte, in Arth, in Steinen und KiiB-
nacht ®®. Zays ,,Sinn- und Sing-Gedicht“ besang ja auch die Natur,
die in jede edle Brust den Trieb zur Freundschaft und Wissen-
schaft lege®’. Hedlinger bedauerte es, daB die Tugend nicht
mehr um ihrer Schoénheit willen geliebt und das Laster nicht
mehr um seiner HdBlichkeit willen verflucht werde wie zur Zeit
der Viter, und trat damit — wohl mehr unbewuBBt — fiir eine
rein natiirliche Begriindung der Sittlichkeit ein®®. Auch die Phil-
anthropie der Aufkldrung verkannte den Wert des Uebernatiir-
lichen fiir die Sittlichkeit, wenn sie die Menschenliebe aus rein
menschlichen und natiirlichen Beweggriinden forderte. Die Ver-
treter der Menschlichkeit in Ludwig Maria Kaisers , Winkelried”
appellierten an Menschengefiihl und natiirliche Tugend *°. P. Con-
rad Tanner stimmte bewuBt dem ,unverleglichen GrundsaBe*
seines ,aufgekldrten Jahrhunderts* bei, ,daB weder der Kiinst-
ler noch der Gelehrte gliicklich seyn kénnen, wenn er (1} nicht
freye Natur zum Geleitsmann hat* ¢, und er fithrte darum, von

#8.3. * FA. Hettl. Wangen: Vorerinnerung. * Christlich-patriotische
Rede, 18. ® FA. Bridel, 3. Sept. 1786. °’ BBL H 721, Nr. 4; Anhang zur Tafel-
rede von Dr. Zay. * An Balth. BBL, 19. Jan. 1759. °° S. 34, 39, 59, 87. % Woh!-
redenheit, Msc. 264, S. 27. -



135

irgend einer Aesthetik der Aukldrung beeinfluBt, Schonheit und
Harmonie, Kunst, Geschmack und Wissenschaft auf die Natur
zuriick ®*. DaB eine solche ,Natur-Religion“, die auf Offenbarung
und Religion verzichte, heidnisch sei und fiir den Christen nicht
tauge, deutete P. Isidor Moser an®?, und P. Johann Schreiber wies
auf den Siindenfall hin, der die Natur geschwdécht habe. Eine
griindliche Behandlung des Verhdltnisses von Natur und Ueber-
natur blieb P. Raphael Genhart und Abt Beat Kiittel vorbehalten.

Die rein natiirliche Begriindung der Sittlichkeit vermochte
zwar in der kirchlichen Aufkldrung die Religion nicht auszu-
schalten, doch fiithrte hier die moralisierende Tendenz der Auf-
klarung zu einem Ausspielen der Moral gegen die Dogmatik.
Religion sollte nicht mehr so sehr kirchliche Lehre sein, als
vielmehr ein Mittel zur Veredlung der Menschennatur, so meinte
Pfarrer Josef Businger ®., Abt Leodegar Salzmann von Engel-
berg ¢ und Pfarrer Ringold ¢® hofften, daB eine reinere Moral,
ein unstrdflicher Wandel und eine uneingeschrinkte Menschen-
liebe auf Seite der Katholiken den Gegensaj zu den Refor-
mierten {iberbriicke und den Unterschied der Lehre vergessen
lasse. Solchen Mdénnern muBten freilich die Bemiihungen der
verschiedenen Ordensgemeinschaften um die theologischen Wis-
senschaften als etwas Unniiges erscheinen®. Pfarrer Ringold
wurde nicht miide, gegen die verschiedenen Systeme zu eifern,
Schon in der ,Trauerrede“ lobie er Abt Marian, daB er den
Probabilismus, diese .Pilosophie der Sitten, die unsern Vitern
ganz unbekannt war“, bekdmpft habe®. Im Briefwechsel an
Balthasar kehrten dhnliche Gedanken wieder®; er hasse dieses
~unniije, drgerliche, unverschdmte Schulgezénke* der Probabilisten
und Probabilioristen und wiinsche der katholischen Geistlichkeit
~anstatt der Scholastik und Kasuistik® genauere Kenninis der
Religion und des Evangeliums Jesu Christi ®*; er finde, daB die

6 L. c. S. 13, 20. © Cheistl. Schule, fol. & © Beherzigung, S. 16, 62.
¢ Ziircher Taschenb. 1910, 153. ©® Lobrede, 39. ¢® Eine gewiBe Unsicherheit
gegeniiber der Aufkldrung wurde durch diese Schulen in die Theologie hinein
gebracht; vgl. Schniirer, 249. ¢ 1780, S. 22—24. ° BBL, 5. Febr. 1783, 18.
Febr. 1784, 24. Aug. 1787. °® Die Forderung, das Evangelium zu lesen, stand
mit den obengenannten Bestrebungen der kirchlichen Aufkldrung in einem ge-
wissen Zusammenhang; vgl. Résch, Ein neuer. Historiker, 71..



136

Katholiken ,zu viel Dogmatik, aber allzuwenig Moralitédt* hidit-
ten. P. Johannes Schreiber und P. Conrad Tanner von Einsiedeln
hingen anfdnglich auch dieser Richtung an, doch erkannten sie
bald, daB sie sich auf einem falschen Weg befanden. Schreiber
wollte aus seiner Schule ,alle unsinnigen Streitfragen der Schul-
sekten”, ,der Molinisten, Thomisten, Skotisten, Recentioristen und
Augustinianer”, ausgeschlossen wissen, da diese Griibeleien we-
der zum Glauben, noch zum QGottesdienste, noch zur Gottselig-
keit, noch zur Verbesserung der Sitten tauglich wéren ™. Zwan-
zig Jahre spéter jedoch besann er sich darauf, daB die Religion
ihren Sifg nicht nur im Herzen habe, und daB der Glaube an
das Dogma zu den moralischen’ Tugenden, die ja auch die Hei-
den gepflegt hdtten, hinzutreten miisse .. P. Conrad Tanner ver-
glich in seiner Schrift iiber die ,Wohlredenheit* ™ die Gelehr-
samkeit des Mittelalters mit der verwirrten, plumpen und ge-
schmacklosen gotischen Baukunst; in den fast gleichzeitig ent-
standenen ,Vaterlindischen Gedanken*? jedoch verlangte er
vom Priester, daB er die Philosophie, die Dogmatica und Spe-
culativa kenne und nicht ,mit einer Handvoll moralischer Casus
die priesterliche Weihe erzwinge .. .“

So schwerwiegende Probleme, wie das Verhiltnis von Ver-
nunfterkenntnis und Offenbarung, von Natur und Uebernatur
lieBen sich freilich nicht in kurzen Andeutungen und polemischen
Ausfdllen gegen die Aufkldrer 16sen; sie riefen nach einer fiefer
gehenden Auseinanderseung. Mit solchen befaBten sich am An-
fang des 19. Jahrhunderts P. Berchtold Villiger von Engelberg
und Abt Beat Kiittel und P. Raphael Genhart von Einsiedeln.

P. Berchtold Villiger suchte in seiner ,Bibelkunde* vom
Jahre 1801 die christliche Lehre und die Ergebnisse der neu-
esten Philosophie — er meinte damit den Kantianismus — mit-
einander in Einklang zu bringen ™. Unter reichlicher Verwendung

" Wochenschrift, 124/5. ™ ME 9, Polemische Abhandlung, fol. 3/4. ™ Ein-
siedeln Msc. 264, S. 23;1787/89. ® §. 120; 1787. ™ Eng. Cod. 821; Kants
Philosophie sahen auch katholische Denker, selbst Theologen, als beste Stiize
des christlichen Ethos und des Glaubens an, besonders auch Benediktiner;
vgl. Funk Phil., Von der Aufkldrung zur Romantik, Miinchen 1925, 51. Villiger
scheint allerdings unter den Benediktinern der Innerschweiz der einzige ge-
wesen zu sein, der sich dieser Strdmung voriibergehend anschloB.



137

von Zitaten aus philosophischen Werken™ wandte er sich zu-
erst gegen den Skeptizismus’® mit der Begriindung, daBl der
Zustand des Zweifels der Vernunft unertriiglich sei. Dann aber
bot er auf ungefdhr fiinfzig Seiten, ohne dagegen Stellung zu
nehmen, eine Zusammenfassung kantianischer Gedanken: iiber
den Kkategorischen Imperativ als den Ueberwinder der Aufkld-
rungsmoral, iiber Gott, der an sich nicht erkennbar, doch ein
Postulat der praktischen Vernunft sei”. Im zweiten Teile seines
Werkes suchte Villiger dann die wesentlichen Punkte der christ-
lichen Glaubenslehre, die Offenbarung, ihre beschrinkte Giiltig-
keit fiir die Erkenntnis des Weltalls, den Siindenfall, die Kirche
als Hiiterin der Offenbarung, mit einzelnen, aus dem Zusammen-
hang gerissenen Zitaten Rousseaus, Jacobis und Kants zu bele-
gen. Berchtold Villiger fiihite wohl selbst, daB ihm eine Synthese
nicht gelungen war; er warnte davor, nun alles auf Natur- und
Vernunftgesege zuriickfithren zu wollen, und stellte seinen Ver-
such den ,verschiedenen Systemen der Thomisten, Scotisten, Au-
gustinianer, Molinisten, Jansenisten und Rigoristen* an die Seite,
die alle auch durch ,Vermischung der philosophischen Systeme
mit der christlichen Lehre“ entstanden seien. DaB sich daraus
ganz widersprechende Folgerungen ergeben muBten, konnte P.
Berchtold Villiger einige Jahre spiiter, bei der Abfassung seiner
,Einleitung zum Alten Testament* erfahren’. In dem Bestreben,
immer die Ergebnisse der neuesten Philosophie in das christ-
liche Lehrgebdude einzubauen®’, war er dazu gelangt, im Sinne
des deutschen Idealismus, vor allem Schellings und Schleier-
machers, die Religion nur mehr als Sache ,des Herzens und
des Geistes, nicht der Vernunft* zu bezeichnen. Gegen Kants
Postulate der praktischen Vernunft wandte er nun ein, daB es
aus Vernunftbegriffen keine Lehre von Gott geben kdnne?®!, denn
die Vernunft sei nur ,im Felde des Endlichen* giiltig, und die
Verstandesreligion fithre zu Freigeisterei und Irreligion®; .nur
das Anschauen der Gottheit in zahllosen Formen, Modificationen
und Erscheinungen, in allen Arten der Olfenbahrung mit dem

*® Hume und Reinhold (Kantianer). " Eng.Cod.821,1—6. " l.c. 33—63.
™ L.c.195. " Vorlesungen aus der Exegese des alten Testamentes, Eng. Cod.
810. *1cS.3 ®LcS.10-12. * lc S.21.



138

seligsten Gefithl begleitet, kann Religion seyn“®, und ,der ju-
gendliche Geist muB das Géttliche ahnden lernen* ., Jegt ver-
warf er auch die von der Aufkldrung verkiindete Lehre, daB die
Religion nur ein Mittel zur ,Moralitédt* sei®. Zu einer Synthese
gelangte P. Berchtold auch hier nicht; er drang wohl in die
neue Philosophie ein und suchte sie durch Herstellen neuer Be-
ziehungen zu verstehen; aber das christliche Lehrgebdude und
vor allem die Kirche als Hiiterin der Offenbarung fanden darin
keine Beriicksichtigung 8°.

Vom scholastischen Standpunkte aus begegneten Abt Beat
Kiittel " und P. Raphael Genhart® von Einsiedeln den Ideen der
Aufkldrung. Abt Beat Kiittel tat es in einem ,Briefwechsel eines
gelehrten Engléinders mit einem gelehrten Franzosen iiber die
heutige Aufklédrung, aus den Grundsiigen der dchten Philosophie
mit Beyzuge der gesunden Vernunft und mit Rathe der Reli-
gion“ %, Er orientierte also sein Forschen an der Offenbarung,
was die Aufkldrung gerade abgelehnt hatte. Der Franzose wider-
legt auf diese Weise die Einwidnde, die der Engldnder, der Ver-
treter der Aufklirung, gegen die Geistigkeit der Seele®® und ihre
Unsterblichkeit *!, gegen den géttlichen Ursprung der Welt?* und
gegen den QGottesdienst vorbrachte. Als AbschluB brachte er die
Losung des Problems, die von der scholastischen Grundlage aus
gesehen, zugunsten der kirchlichen Lehre ausfallen muBte: Auf
dem tatsdchlich bestehenden natiirlichen Sittengese§ muB die
Offenbarung, die positive Religion aufbauen; von allen positiven
Religionssystemen kann aber nur ein einziges wahr sein: die
Lehre der rémisch-katholischen Kirche . Die Schrift Beat Kiittels,
die allem Anschein nach fiir den Druck bestimmt war, blieb
Manuskript.

8 1. c. S.9: die intellektuelle Anschauung Schellings? Eher die Gefiihls-
religion Schleiermachers, vgl. Ueberweg IV, Die deutsche Philosophie des XIX.
Jahrhunderts und der Gegenwart, Berlin 1923, S. 36, 120. 8 Eng. Cod. 810, S.
4y 8 ], c. S.33/4; Schleiermacher, Ueber die Religion, 1799. % Die fiir die
Aufkldrung und ihre Ueberwindung wesentlichen Punkte wurden hier. aufge-
fithrt. Viele andere AeuBBerungen in der Terminologie des dt. Idealismus! *7 Abt
Beat Kiittel, geb. 1733, von Gersau, 1774 Dekan, 1780 Abt, gest. 1808; Henggeler,
ProfeBb. 165. ®° P. Raphael Genhart, 1767—1841, von Sempach, 1792 am Gym-
nasium, spdter Philosophielehrer; 1804 kam er aus dem Exil nach Einsiedeln
zuriick ; Henggeler 466/7. ®° Einsiedeln, Msc. 829, S.14. * 1L c. S.15. *' lc
S.39. 2 1l.c S.47. % 1lc S. 159, 191, 219, : ‘



139

Auch P. Raphael Genhart stand auf dem sichern Boden der
Scholastik. In seiner Schrift ,, Vom Ursprung, Zweck und Unterschied
der geistlichen und welllichen Autoritit“ gab er die Moglichkeit
eines Lehrsystems zu, das ohne direkte Beziehung zum géttlichen
Willen das VernunftgemdBe und das Vernunftwidrige moralischer
Handlungen bezeichne; ja, dieses moralische Naturgeses sei die erste
Verbindlichkeit des Menschen, und er miiB8e sich der iibernatiirlichen
Religion nicht anders als kraft der natiirlichen unterwerfen. Die Offen-
barung sei im Naturgesefy enthalten, und wer sie annehme, chne mit
der Vernunft ihre Glaubwiirdigkeit zu erkennen, der handle blind.
— Diese gleichen Gedanken baute P. Raphael in einem gedruck-
ten Werke iiber ,Das Verhdltnis der Philosophie zur christlichen
Glaubenslehre“ aus, weil er ,eine genaue und unerschiitterliche
Bestimmung® dieses Verhdltnisses fiir ,das grdBte Bediirfnis®
seiner , philosophischen Zeiten“ hielt. Er meinte, daB beide, sich
gegenseitig ergdnzend, zur gleichen Wahrheit hinfithren miiBten,
daB aber die Unzuldnglichkeit der menschlichen Vernunft nach
der iibernatiirlichen Hilfe der Offenbarung rufe ®. Im ersten Band
fiihete er das Problem auf den Unterschied zwischen Wissen
und Glauben zuriick und betlonte, daB der verniinftige Glaube
auf der Kenntnis des zureichenden Grundes beruhe. Im zweiten
Bande befaBte sich P. Raphael, wie der Titel selbst sagt, mit
.jenen Lehren des Christenthums, die unser Zeitalter am meisten
befremden”, vor allem wieder mit dem Verhdltnis von Natur und
Offenbarung. Vor dem Siindenfall hétten die Menschen der Natur
unbedenklich folgen kénnen®; die Siinde wider die Natur muBte
durch ein iibernatiirliches Mittel gutgemacht werden, durch die
Offenbarung, die sich wiederum durch iibernatiirliche Dinge, die
Wunder legitimiere*®. Und mit einer deutlichen Spige gegen die
Moralphilosophen der Aufklirung betonte er, daB man ,in Be-
stimmung der Sittengesege nicht bloB auf die gesunde, sondern
vorziiglich auf die gekrdnkte Natur Riicksicht nehmen miisse .. .*?"

Der Aufkldrung war man also in der Innerschweiz bis auf
die Wurzeln nachgegangen. Dies hatte bisweilen zu tastendem
Suchen, meist aber zu einer Besinnung auf dxe Grundlagen des
christlichen Glaubens AnlaB gegeben

i Vorwort. 9% S, 248, % S, 22 TR, P8



140

3. Kapitel:

Die Kirche in ihrer duBern Erscheinung

Fiir die Aufkldrer, die mit ihrem Kampf gegen den Offen-
barungsglauben die katholische Kirche in ihrem tiefsten Wesen
trafen, muBte auch ihre &uBere Erscheinung notwendiger Weise
etwas Hohles sein, etwas, das seine innere Daseinsberechtigung
verloren hatte. So richteten sie denn ihre Angriffe auch gegen alle
duBern Zeichen der kirchlichen Sendung: gegen Rom als Mittel-
punkt der christlichen Welt, gegen den gesamten Klerus und
schlieBlich auch gegen jeden Ausdruck einer gldubigen und kirch-
lichen Haltung im Gottesdienst.

Der Gottesdienst und das religidse Leben hatten in der Zeit
des Barocks Formen angenommen, die zwar dem Geist der
Kirchlichen Erneuerung entsprangen, aber gerade deshalb zeit-
bedingt waren. Sie entsprachen dem vernunftgemdBen, klassizi-
stischen Geschmack der Aufkldrung, die fiir die Vielfalt des hi-
storisch Gewordenen keinen Sinn hatte, nicht mehr. In der In-
nerschweiz hatte nun das Barock einen iiberaus fruchtbaren
Boden gefunden, vor allem am Wallfahrtsorte Einsiedeln. Die
Messen waren zu musizierten Aemtern, Predigt, Vesper und Kom-
plet zu Prunkstiicken und die Feste des Kirchenjahres und der
Heiligen mit ihren prdchtigen Prozessionen zu pompdsen Feiern
unerhdrten Ausmasses ! geworden. Die Bruderschaften hatten sich
ebenfalls vermehrt und versahen weltliche und liturgische Funk-
tionen auf die gleiche sinnenfreudige Art und Weise®. Die zdhl-
reichen geistlichen Spiele vermischten Volkstiimliches und Barok-
kes und trugen so dazu bei, daB die Grenze zwischen Gottes-
dienst und Volksergdung verwischt wurde® Barocke Sinnen-
freude gab dem ganzen religidsen Leben ihr Geprdge.

! Vgl. Linus Birchler, Formen des Gottesdienstes, Barock in der Schweiz,
S. 77; Héne Rafael. Die Engelweihfeier zu Einsiedlen im )ahre 1659, 1. c. S. 95 f.
? Ueber Schiigenbruderschaften, Bruderschaften, die Spiele auffithrten, Hand-
werker-Bruderschaften, Aelpler-Bruderschaft, vgl. Birchler, Formen des Gottes-
dienstes, S. 81, ferner Fr. Niderberger, Religitse Sitten und Sagen aus Unter-
walden, Sarnen, im Selbstverlag des Verfassers 1910, S. 801 ff. % Vgl. z. B. ein
Volksgerichtsspiel aus dem Muotathal, in dem sich Heidentum, Mittelalter und
Barock verband: Eberle, Theatergeschichte, S. 163/4.



141

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts und am Anfang des 19.
irat hier eine gewisse Erniichterung ein. Es muBte den aufge-
lirten Ludwig Maria Kaiser befremden, daB sich der ,Uniiber-
indliche GroBe Rat von Stans“ fiir seine kirchlichen Feiern den
l. Sebastian, fiir seine welilichen Feste den Gott Bacchus
zum Patron erkor®. Solche Auswiichse mochten die Kritik auf
ie Bruderschaften lenken und bei Geistlichen und Laien den
indruck erwecken, als ob alle diese kirchlichen Gebréuche, auch
reuzfahrten und Prozessionen, nur ,liiberfliissiges und leeres
eug“® wdren oder bloBe Gewohnheitssache® Wenn diese Ab-
lehnung vielleicht auch durch tatsdchliche MiBbrduche veranlaBt
urde, so war damit der Widerstand gegen die Wiedereinfiih-
rung des Englischen GruBes nicht zu erkldren .

Verschiedene Griinde wirkten bei der Verminderung der
Feiertage mit. Schon 1754/55 hatten die katholischen Orte fiir
die ennetbirgischen Vogteien die Abstellung einiger Feiertage
genehmigt®. Sie bedeutete nicht immer ein Zugestéindnis an den
Zeitgeist; wie schon zur Zeit der katholischen Reform?® wollten
viele geistliche Oberhirten damit nur dem werktédtigen Volk eine
Wohltat erweisen ‘°. Auch FaBbind berichtet, daB die Handwerker
die Abschaffung von Feiertagen gefordert hiitten; ihre Bestre-
bungen hdétten die Fabrikherren aus Geldinteressen unterstiigt, in-
dem sie dem Volke eingefliistert hitten, daB die Feiertage schad-
lich und dem Staate unnii wéren. In Schwyz kam 1793 die
 Angelegenheit vor die Landsgemeinde, die sich fiir die Beibe-
haltung der Fesitage entschied. Umitriebe bewirkten aber, daB
ein Teil der Feste — FaBbind nennt ihrer mehr als zwanzig —
abgeschafft wurden !, Es blieben auch dann noch eine statfliche
Anzahl von Feiertagen bestehen.

¢ Brief an den Abt von Engelberg, siehe Hans von Matt, Innerschweizerisches

Jahrbuch f. Heimatkunde VII 144. 3 FaBbind, Rel. Geschichte V 60; er sagt dies
von den Geistlichen wéhrend seiner Tétigkeit als Pfarrer in Schwyz seit 1803
das Zitat zeigt, daB die Reformen Wessenbergs doch da und dort aufnahme-
bereiten Boden vorfanden. ° FA. Reding, Quellen des Elends. 7’ FaBbind. Rel.
Gesch. IIT 334; er schreibt dies dem Einflu8 des ziemlich aufgekldrten P. Joachim
Stockmann zu (Kapuziner). ® EAVII, 2, 936/1049. ° Gfr. 32, S. 229: Geschichte
der Feiertage im Kt. Luzern. ! Résch, Ein neuer Historiker, S. 62/3. ' FaB-
bind, Rel. Gesch. lll 327, 328; das Niiglichkeitsideal der Aufkldrung!




142

Thomas FaBbind, der die Verminderung der Feiertage sehr
bedauerte, gab zu, daB sie vom Volke oft schlecht verbracht
wurden 2. Damit entschuldigte er auch Pfarrer Sebastian Tanner
von Muotathal, der die Heiligenfeste mit ihren Prozessionen ,,Siin-
denfeyrtage! Kezerfeyrtage“, ,Teufelstage“ genannt hatte '3,
Vielleicht hatte da doch die kirchliche Aufkldrung auf Pfarrer
Tanner einen gewissen EinfluB gewonnen, denn einige Jahre frii-
her hatte er noch die Liebe des sel. Bruder Klaus zu den Wall-
fahrten und Abldssen als nachahmenswerte Tugend hingestellt .
Eifer fiir die Wiirde des Gottesdienstes und aufkldrerisches Ge-
dankengut verband auch Pfarrer Ringold. Er war empért, daB
die demokratischen Kantone 1769 die Abschaffung von FEeier-
tagen trof§ ihrer groBen Armut abgelehnt hatten, und Muratoris
Werk ,Von der wahren Andacht* und die ,Raccolta delle Scrit-
ture concernentibus (!] diminuzione delle feste“ bestdrkten ihn in
der Ansicht'®, daB die Festtage durch ,die blinde und einfiltige
Anddchtlerey des Volckes, die Ausgelassenheit und MiiBigang*
nur entheiligt wiirden ', Dagegen war wohl P. Isidor Moser von
aufkldrerischen Absichten frei, wenn er, einer Forderung der Zeit
entsprechend, den deutschen Volksgesang in seiner Pfarrei ein-
fiihrte und die Pfarrherren umliegender Gemeinden zu gleichem
ermunterte 17,

Pfarrer Ringold begriindete seine Haltung, die ihm den Ruf
eines Freidenkers zuzog, damit, daB er ,in der Religion das
Reine, das Einféltige, das Antike“ liebe !®. Er bekannte sich da-
mit zur klassizistischen Richtung der Aufkldrungsliturgie **. Auch
P. Johannes Schreiber hatte in der ,Luzerner Wochenschrift“ *°
betont, daB die Religion dem Staate nur in ihrer urspriinglichen

2 FaBbind, Rel. Gesch. V 45, 120, III 328. ' l.c. Il 327, V 200. ' Lob-
rede, S. 9.  Della regolata divozione dei cristiani. -—— Muratori Lodovico
Antonio, geb. 1672, schrieb viele Geschichtswerke als aufgeklérter Laie, wie
Fueter, Historiographie, 318/9, meint; nach dem LThK VIl 381 war Muratori
ein frommer Mann, der unbeirrbares Streben nach Wahrheit mit einer gesunden
Kritik verband. '® Ringold. Excerpta historica, Zurl. St. 66, fol. 116, Appendix
zum ]ahre 1769. '7 Korr. Schinz, ZBZ Ms. Car. 162, Beschreibung von Einsiedeln:
das gleiche berichtet Holzhalb V 133 auch von Pfarrer Ringold, doch wird es
sich dabei um seine Tdtigkeit in Sarmenstorf handeln. '®* An Zurlauben, Zurl.
4, tom. VII, fol. 221, Sarmenstorf, 28. Juni 1781 ; ferner an HeB, ZBZ 181 k, 9. Dez.
1783. ' Allgemein: Mayer Anton L., Liturgie, Aufkldrung und Klassizismus, Jahr-
buch fiir Liturgiewissenschaft 9/1929, S. 67 f. 2° Wochenschrift, IlI. Stk. 132, 138.



143

Reinheit niige, daB ,kein Menschenzusa“, ,kein Misbrauch”,
.kein falscher Lehrsa, keine iibelverstandene Andacht, kein
Aberglaube“ sie entkrdften diirfe. Um dies zu erreichen, miisse
man zu den Gebrduchen der ersten sechs Jahrhunderte zuriick-
kehren?!. Pfarrer Ringold und P. Johann Schreiber griffen also,
wie es die Liturgie der Aufkldrung tat, auf das reine Christen-
tum fritherer Zeiten zuriick.

Aber P. Johannes Schreiber, der anféinglich der Aufkldrung
ziemlich stark verpflichtet war, wuBte ihre Forderungen immer
wieder auf ein richtiges MaB zuriickzufithren. In zwei Schriften
reinigte er spdter die Zerernonien und den duBern Gottesdienst
von dem Vorwurfe, daB sie nur fiir den P&bel bestimmt seien
und keinen tiefern Sinn hdtten*?. Freilich hatten sie sich mit
dem Volksleben verbunden. Aber der Geist der kirchlichen Er-
neuerung war dadurch erhalten geblieben?®. Das Erlebnis der
Reformation, die ja auch mit der Beschneidung kirchlicher Ge-
brduche begonnen hatte, wirkte nach?. Die Dankreden der
Helvetischen Concordia an die Stdnde Nidwalden und Uri?®®
schienen ja gerade darauf anzuspielen, wenn sie die Urner und
Nidwaldner an ihre Verdienste um die Erhaltung des katholischen
Glaubens erinnerten und sie ermahnten, weiterhin ihr Leben fiir
ihr Glaubensbekenntnis, fiic ihren ,16blich beybehaltenen Gottes-
dienst“ und ihre ,erbaulichen HKirchen-Gebrdiiche* einzusefen.
Auch die fiir das Volk bestimmte ,Geschichte der beriihmtesten
Heiligen Gottes* mahnte, .keinen Schritt weit von den frommen
Gebrduchen und Uebungen der Viiter* zuriickzuweichen, und
verteidigte die Bruderschaften als ,heilige Biindnisse wider die
drohenden Verderbnisse“ 26, Eine deutliche Spie gegen die Re-
formatoren enthielt die Widmung der ,Chronique d’Einsiedlen*:
Die Andachtsiibungen, wie man sie in Einsiedeln halte, seien
freilich nicht nach dem Geschmacke aufgekldrter Leute; doch
diirfe man die geistlichen Dinge nicht nach ihrem MiBbrauch
beurteilen, wie es die bedauernswerte Reformation getan habe.

2 Lc. IV. Stk. 185. *2 ME 9, fol. 3; ferner Msc. 169, S. 17. ** Schniirer,
198. * Vgl. Wirkung dieses Motivs im Chenaux-Aufstand: G. Castella, Histoire
du Canton de Fribourg, p. 419. 2 BBL H 721, Nr. 10, S. 14: Stans 1779; I c.
Nr. 11, S. 18: Altdorf 1781; von Meyer von Schauensee. *° S. 164, 75.



144

Doch bekdmpfte man in den Bestrebungen zur Vereinfa-
chung des Gottesdienstes ebensosehr den Geist des Zeitalters, der
in den kirchlichen Gebrduchen etwas Unniiges und Unwesent-
liches sah. Die ,Einsiedlische Chronik“ in ihrer deutschen Fas-
sung ?” fithrte eben den Kampf gegen die Wallfahrten auf die
rein irdischen Ziele zuriick, denen die Zeit huldigte, und betonte,
daB es auch dann noch unbegriindet wire, diese Gebrduche als
dem Staate schidlich hinzustellen. Vikar Josef Anton Ricken-
bacher, der den ,Wi“ der damaligen Welt gut kannte, warnte
in seiner ., Christlich-patriotischen Rede* ?® vor der Spotterei iiber
goitesdienstliche Handlungen, kirchliche Gebréduche und religitse
Andachten. Es ging auch darum, der Aufkldrung gegeniiber die
Grenze zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem in der Reli-
gion zu ziehen. P. Marian Herzog verteidigte die Zeremonien
und den AblaB gegen die Aufkldrer als wesenhaften Ausdruck
der tibernatiirlichen Religion?®. P. Berchtold Villiger bezeichnete
sie zuerst als nebensdchliche, aber notwendige Zeichen, die durch
Eindriicke auf die Sinne das moralische Gefiihl wecken sollten®°;
spdter erkldrte er sich freilich gegen die Hdufung der Zeremo-
nien, da sie die wahre Religion nur erstickten®!. Der Kapuziner
P. Franz Sales Abyberg wandte sich gegen die Auffassung der
.nach dem heutigen Geist gestempleten . . Modechristen”, daB
allein die Einrichtungen und Gebrduche des Urchristentums dem
Wesen der Religion entspréichen, denn die Bruderschaften seien
ihr ebenso angemessen?®’. Sein Mitbruder P. Hugo Keller von
Arth kennzeichnete die Freidenker und Aufkldrer wiederum da-
mit, daB sie .,von den Gebrduchen des Christenthums wie.. vom
Aberwite der Heyden“ sprichen?®, Auf die Einwidnde der Auf-
kldrer erwiderte die ,Geschichte der beriihmtesten Heiligen Got-
tes“, daB ,aller Menschen Geist durch duBerliche Mittel aufge-
weckt werden“ miifle, und daB es in der ,Vorsicht Gottes* ge-
legen sei, ,daB die Uebungen der ersten Christen von Zeit zu
Zeit durch andere gottseliger Mdnner ersefgt worden seien® 3,

215,323, S.14—15. 2 ME 105, Nr. 2, 1. * Eng. Cod. 821, S. 139/144,
3t Eng. Cod. 810. 3 Rede von der hl. Scapulier-Bruderschaft und Rede auf den
heil. Charfreytag. Manuskripte im Provinzarchiv Luzern; es ist bei diesen Pre-
digten ausnahmsweise nicht angegeben, wo und wann sie gehalten wurden;

sie waren wohl fiir den ®ftern Gebrauch bestimmt, da P. Franz Sales Abyberg
auf vielen Kanzeln tdtig war. * A. H. 873, nach fol. 190, Beilage 8. * S.197.



145

Wenn die Aufkldrer die kirchlichen Gebrduche dem Aber-
glauben gleichseggten, wie P. Hugo Keller sagte und wie es tatséch-
lich geschah, so hatten sie bestimmte Griinde. Denn der Adber-
glaube, wie man ihn heute versteht, war in den Gebirgskan-
tonen der Innerschweiz, die der Aufkldrung und damit der Ent-
zauberung der Welt widerstrebten, ziemlich verbreitet. Die Geist-
lichkeit selbst hatte am meisten dagegen anzukdmpfen®®, wenn
sie auch nicht immer frei von Aberglauben war?®® und viele
Dinge fiir erlaubt hielt, die heute unter den Begriff des Aber-
glaubens fallen. So verachtete zwar Thomas FaBbind den Aber-
glauben als ein Gegenstiick zur modernen Freigeisterei und als
ein Erbe heidnischer Zeiten®’; das hinderte ihn aber nicht, die
Sonnenfinsternis vom Jahre 1706 als einen ,Vorbott der hochst
verderblichen Aufkldrung“ des beginnenden ]Jahrhunderts auszu-
deuten ®. Dem Pfarrer Heinrich Justus Striibi von Schwyz? gab
eine Rotte abergldubischer Leute, die nach Schdfen gruben,
viel zu schaffen; im Nachbarland Unterwalden widmeten sich
Geistliche diesem Handwerk#’. P. Isidor Moser betrachtete
den Aberglauben vom baldigen Untergang der Welt als ernst
genug, um ihm in einer besondern Predigt*' den Boden zu ent-
ziehen; aber das Erlebnis der Revolution brachte sogar den auf-
gekldrten Pfarrer Ringold dazu, daran zu glauben*®. P. Conrad
Tanner verbannte die Hexen und Poltergeister*® aus seiner
Schule, da solche Erzdhlungen dem Kinde nur Vorurteile und
falsche Begriffe beibringen kénnten; er verwarf diese Geschich-
ten — mit einer Begriindung, die die Aufkldrung gebracht hatte —
weil sie ,mehr Furcht vor der Hélle als Zutrauen auf den Him-
mel® ausdriickten. FEreilich zdhlte er zum Aberglauben nicht nur
Schaggraben und Astrologie, sondern auch ,Karakterkunde aus
dem menschlichen Gesichte*4* — ein Beweis fiir die Zeitbedingt-

% Nach Fr. Niderberger, Religitse Sitten und Sagen aus Unterwalden, S.
938, erlieB der Bischof von Konstanz 1754 einen ErlaB an alle Geistlichen des
Bistums gegen abergldubische Biicher und Andachten. * 1 c. S.936; vgl. S.
917 f. 37 Rel. Gesch. IIl 293. * 1. c. lll 372. % l.c. V 42; Striibi, Pfarrer in
Schwyz 1750—1771. ** Niderberger, Religiose Sitten und Sagen... S. 936.
" Auf das Fest des hl. Meinrad 1786. ** ZBZ Korr. HeB 181 bk, 9. Juni, 3. Juli
1809. ** Vat. Ged., 32; Versuche in Briefen, 59; Schulbriefe aus den Berg-
kantonen, 40/44. ** Heilige Gottes, 80, 1203.

MHV 45 11



146

heit des Begriffes und fiir die Unsicherheit der Geistlichkeit in
diesen Fragen.

Spuren alter heidnischer Brduche mochten sich in der In-
nerschweiz, wie bei allen naturverbundenen Vélkern, besonders
zihe erhalten haben. Zudem erschienen diesen Bauern alten
Schlages, die nichts von den naturwissenschafilichen Entdeckun-
gen des ]ahrhunderts wuBten*’, die Krifte der Natur als ge-
heimnisvolle, furchtbare Mdchte, denen sie viel mehr als die
Stiddter ausgeliefert waren®®. Sie muBten ihr Leben und ihren
Lebensunterhalt immer wieder in einem unberechenbaren Kampfe
der Natur abringen, und die Wildnis der Gebirge erweckte in
ihnen Vorstellungen, denen sich nicht einmal Goethe entziehen
konnte*”. Der aufgeklirte Pfarrer Ringold, der selbst viele Jahre
inmitten der Berge wirkte, empfand in ihrer Gegenwart einen
~heiligen angenehmen Schauer“; die Vorliebe der Alpbewohner
fiir Gespenstergeschichten schrieb er ihrem Kummer um das
Wohl ihrer Verstorbenen, ihrer Einfalt und Redlichkeit und ihrer
Absonderung von der groBen Welt zu ‘s,

Mit abergldubischen Mitteln suchte man sich der Natur-
krdfte zu erwehren, und es war nicht zu verhiiten, daB sich
solche Brduche vorziiglich mit kirchlichen Handlungen vermisch-
ten. Das war besonders bei den Exorzismen der Fall. Schon im
Mittelalter hatte man tierische Schddlinge vor Gericht gerufen
und ihnen den ProzeB gemacht. Dann wurde iiber sie, wie iiber
vom Teufel besessene Menschen, der Exorzismus gesprochen®’.
Manchmal handelte es sich nur um eine Verwechslung der Be-
griffe Beschwoérung, Exkommunikation und Exorzismus®. Sehr
oft verbanden sich aber damit abergldubische Anschauungen.

% Nach Cassirer, Aufkldrung, 215, ist Aberglaube Unkenntnis, die sich
als Wahrheit ausgibt (rationalistischer Standpunkt). ** Schmidt, Schweizer
Bauer I 40/41. — Der Aberglauben wurde damals und vielfach auch heute
noch vom Standpunkt der neuesten Forschungsergebnisse in den Naturwissen-
schaften beurteilt. Die Méglichkeit des Bauern, sich dariiber zu informieren,
wird nicht beriicksichtigt und zudem das Wesen der Volksseele dabei verkannt.
#7 Dichtung und Wahrheit, Weimarer Ausgabe, 1. Bd. 29, S. 120/2. ** Korr. HeB,
ZBZ 181 k, 26. Okt. 1784. *° Franz Adolph, Die kirchlichen Benediktionen im
Mittelalter, 2 Bde. Freiburg i. Br. 1909, II 145, 150, 152. *° Besson Marius,
L’'excommunication des animaux au moyen d&ge, Extrait de la Revue historique
vaudoise, janv. fevr. 1935, p. 13. '



147

Das Volk wurde zudem in seinen Neigungen bestdrkt durch
Privatsammlungen von Benediktionsformeln®'. Diese Brduche
hielten sich bis in das 18. und 19. Jahrhundert hinein®. 1711
und 1732 wurde in Sarnen nach feierlichen Prozessionen mit
dem Stab des hl. Magnus von FiiBen ®® der Exorzismus iiber die
Engerlinge ausgesprochen. 1747 erwirkte Bauherr Franz Leonz
Bucher beim Nuntius dem Pfarrer Meinrad Anderhalden in Kerns
das Recht, die pdpstlichen Exorzismen gegen die Engerlinge an-
zuwenden ®*, Aber bereits in Sarnen hatte man 1732 neben den
Exorzismen auch noch natiirliche Mittel angewendet °%, ein Zeichen,
daB man auf diese Brduche kein vermessenes Vertrauen mehr
segte und daB sich diese allmdhlich von abergldubischen An-
schauungen zu reinigen begannen, wenn auch die Formen noch
lange fortlebten. |
Die Aufkldrer beniigten solche und dhnliche Beobachtungen,
um den Begriff des Aberglaubens auf viele andere kirchliche
Gebrduche auszudehnen®. So machte sich Ludwig Maria Kaiser
in seinem ,Ritter Strutt von Winkelried“ {iber den Exorzismus
lustig *?, indem er den beschworenen Drachen den Exorzistenpater
verspeisen 1dBt. Pfarrer Ringold, ein Feind vieler kirchlicher Ge-
brduche, war versucht, in ihnen nach den Ueberresten des ger-
manischen Heidentums zu suchen®. Anspielend auf solche Ab-
sichten ermahnte wohl Dr. Zay die Priester des Vierwaldstditter-
Kapitels, zwischen Aberglauben und Unglauben die richtigen
Grenzen zu ziehen und nicht aus Eifer gegen den Aberglauben
seinem Gegenstiicke, dem modernen Unglauben zu erliegen™.
Denn mit der Beseitigung der religidsen Gebrduche hitte man

51 Franz, Benediktionen II 648, fithrt ein in Einsiedeln erschienenes Manuale
benedictionum 1685 an; es ist bereits die 3. Auflage des Werkes, das auf S.
270 tatsdchlich einen Exorzismus gegen schddliche Tiere enthdlt. ®* Fr. Nider-
berger, Religiose Sitten und Sagen ... S. 870. °* Patron gegen die Engerlinge.
¢ Ed. Wymann, Exorcismen gegen die Engerlinge, Obw. Gbl. 2. Heft, 1904.
** Kiichler, Chronik von Sarnen, 458/9. %® Vgl. Grober, Wessenberg 1 417. *” Dem
Winkelried-Schauspiel angehdngt, S. 112/3. % Zurl. St. 68, fol. 124; An Zur-
lauben, 27. Jan. 1784; im Zusammenhang mit andern AeuBerungen Ringolds
Zurlauben gegeniiber darf die betr. Stelle so gedeutet werden. °° Schweif.
Museum 1790, 7. Heft, S. 524; die Stelle kinnte zweideutig sein, wird aber
prézisiert durch einen Brief an den Obmann FuBli, ZBZ M 1, Nr. 399, 5. Okt.
1783, iiber ). A. Felix Balthasar.



148

den Volksglauben und die Volksfrommigkeit schwer getroffen und
die Aufkldrung sehr erleichtert.

Wie die Aufkldrung die Grenzen zwischen kirchlichen Ge-
brduchen und dem Aberglauben verwischt hatte, so machte sie
fiir die MiBbrduche die Geistlichkeit und vor allem den Ordensklerus
verantwortlich. Feindschaft gegen die Geistlichkeit und gegen die
Orden lag in der Zeit und hatte ihre Wurzeln ebensosehr in
personlichen Gegensdfgen und politischen Machtverhéltnissen. Dazu
kam, daB sich das Niiglichkeitsideal der Aufkldrung mit den
Idealen des kldsterlichen Lebens sehr schlecht vertrug. So war
es nicht zu verwundern, wenn auch der Weltklerus dem Ordens-
klerus, die niedere Geistlichkeit den geistlichen Obern und sogar
dem Papste gegeniiberstanden.

In der Innerschweiz hatte man schon immer der geistlichen
Gewalt auf krdftige Art und Weise Grenzen zu seBen gewuBt.
Da und dort verband sich der bestehende Gegensag mit dem
Geiste des ]ahrhunderts, der sich besonders darin zeigte, daB
man die Geistlichkeit der Schuld an Aberglauben, Unwissenheit
und Miissiggang zieh ®. Kaplan Imhof von Silenen®! stellte sich
sogar auf die Seite der weltlichen Obrigkeit, um der damals immer
wieder erhobenen Forderung beizustimmen, daB die Kldster keine
oder nur wenige Ausldnder aufnehmen diirften; daB tberhaupt
ihrem Reichtum und der Novizenaufnahme eine Grenze gesefit
werden sollte, da sonst der Monche bestdndige ,,Pfaffen-Ausfliichte
alles wieder hindertreiben kénnen* % Und er versuchte durch ]oh.
Jakob Leu der liberalen Schaffhauser Zeitung einen iibersetjten
Artikel zukommen zu lassen, der darauf ausging, den Hochmut
der Jesuiten auch in der Schweiz ein wenig zu ddmpfen . Gegen
die Berufung der Jesuiten nach Schwyz wandten sich vor allem
die Kapuziner, weil sie fiir ihren EinfluB fiirchteten®, Als aber

8 Vgl. Kapitel tiber die Aufklarung des Volkes; ferner Résch, Archiv fiir
kath. Kirchenrecht, 84, S. 512/19. °' Imhof studierte in StraBburg; nach Holz-
halb III 160/1 waren von ihm zum Drucke fertig: Tractatus de Sancta Scrip-
tura, Tractatus de Traditione et Concilio, Tractatus de Jure parochorum. Der
Studienort und die iibrigen AeuBerungen von Imhof legen die Vermutung nahe,
daB in diesen Schriften febronianistische Ideen niedergelegt sind. Sie konnten
im Staatsarchiv Uri nicht erhdltlich gemacht werden. ® ZBZ L 109, An Leu,
3. und 29. Sept. 1762, 168 f. °° ZBZ L 109, 168 f.; an Leu, 3. und 29. Sept. 1762,
% Vgl. Joh. Jak. Simler, Sammlung alter und neuer Urkunden, Ziirich Orell.



149

Augustin Reding in der Zeit der Parteikéimpfe den Antrag auf
Berufung der Jesuiten stellte, wurde er von der Gegenpartei aus
politischen Griinden mit Erfolg bekdmpft. Aufkldrerische Haltung
war maBgebend. wenn die Geistlichkeit als Quelle der Unwissen-
heit und des Aberglaubens hingestellt wurde. Wenn Ludwig Maria
Kaiser in seinem ,Strutt von Winkelried* die Exorzisten lédcherlich
machte, so tat er es nicht ohne Anspielung auf die Kapuziner,
die er auch anderorts als ,Meister Eselohr und Volksbetriiger®
verhéhnte ®%. Thm tat es Dr. Aschwanden in Altdorf gleich. Er
schrieb an Hirzel, daB in Uri .Bigotterie, Pfaffismus und Pfariseis-
mus (})* herrschten® und daB ihm die Pfaffen ins Handwerk
pluschten®’, weil sie ganz auf die heilbringenden Krdfte ihrer
Hdnde vertrauten 8,

Pfarrer Ringolds Erbitterung gegen die ilibrige Geistlichkeit
entsprang einem unerreichbaren Idealbild, das er sich von ihr
machte, aber auch persénlichen Erfahrungen und aufklédrerischen
Ideen. Wdhrend seiner zwdlfjdhrigen Tétigkeit als Pfarrer von
Sarmenstorf war er vom Abt von Einsiedeln abhéngig, dem er
vorwarf, daB er ihm ,das liederlich zugeschnittene Brod ... wie
einem verdchtlichen Hunde“ hingeworfen hdtte ®. Ringold fehlte
auch der Sinn fiir das ménchische Ideal; er schrieb an HeB8: .Den
Beruf zum einsiedlerischen Leben halte ich immer fiir den auBer-
ordentlichsten und seltsamsten. Ich glaube, daB ]Jesus seine Sitten-
lehre fiir Weltbiirger gegeben, die in Gesellschaft leben sollen.”
Das Leben inmitten der Welt halte er fiir gottgefdlliger als das
eines Monches in der Einsamkeit . Wenn Ringold auf den josefi-
nismus und seine Reformen groB8e Hoffnung sefjte, so darum, weil
er den EinfluB der Orden eingeschrdnkt wissen wollte, und be-
sonders jenen der ,]esuitenaffen”, die ihn als geheimen Protestan-

GeBner 1767, 2. Bd. 2. Teil, Nr. IX: Gespréich, von einem Kapuziner verfaBt iiber
die Aufnahme der Jesuiten; das Gesprich ist vielleicht nur fingiert, trifft aber
die Griinde des Gegensaties, der kaum auf die Aufkldrung zuriickzufithren ist,
wie eine Stelle bei Feller Il 188 vermuten ldBt. Vgl. iiber die Ablehnung der von
Augustin Reding vorgeschlagenen Jesuitenberufung Holzhalb V&1 f. °® Strutt, in
Winkelried, S. 111; Jann, St. Fidelis, 102. ® ZBZ FA. Hirzel 322, Nr. 2, 3. Juni
1793. % L c. jan. 1793. ©® 1. c. 27. August 1792; es handelte sich um einen
Besessenen, den P. Basilius von Einsiedeln durch Hédndeauflegen heilen wollte.
% An Balthasar, BBL, 24. Aug. 1787. ™ Korr. HeB, ZBZ 181 i, Nr. 122, 28. Aug.
1781.



150

ten und ,halben Freidenker” in Verruf bréchten”, Vor allem
richtete Ringold seinen Zorn gegen jene, die sich durch Phari-
sdertum des Brotkorbes der Kirche bemdchtigt hdtten und ,fiir
ihren heiligen MiiBiggang noch ewig bey dem vollen Habersack
des Himmels zu sigen hoffen“ ?; wenn die geldverschlingenden
»Curien getilgt, M6ncherey und unheiliger Despotismus“ gestiirzt
seien, dann erst kénnte das Christentum in seiner urspriinglichen
Einfalt und Reinigkeit erscheinen’. Was freilich die Geldsucht
der Kurie anbetraf, bemerkte auch Thomas FaBbind, der es nicht
genug tadeln konnte, daB ,Spigkdpfe, Handwerker und junge
Burschen ... die hl Religion, die Geistlichkeit, das Haupt der
Kirche und die Ordensleute schmdhten* ™, die Tatsache, daB bei
Visitationen und bei Verhdngung von GeldbuBen die ,Schweizer-
kithe* wacker gemolken wurden ™.

Die Helvetik brachte natiirlich neue, vom Ha8 verzerrte Aus-
fdlle gegen die ,.geldsiichtigen Pfaffen“ %, gegen die ,heuchleri-

schen Pharisder ... im schwarzen und gefdrbten Ornate“ ™ und
gegen die Kapuziner und Benediktiner, die als ,,Corporalen und
Feld-Marschallen ... als Diplomatiker und Staatsménner“ den

Aufstand des Volkes leiteten 78, ,
Die Orden und Kléster fanden in Josef Businger und Franz
Niklaus Zelger Verteidiger gegen die ,verlarvten Religionsver-
besserer* des aufgekldrten Jahrhunderts; in ihrer Geschichte
Unterwaldens fand sich neben manchen aufklérerischen Gedan-
ken die Feststellung, ,daB, wenn Ausbildung ein Gliick ist, ...
Helvezien meistentheils Sittenverbesserung, Kultur und Aufkldrung
seinen Kldstern und Stiftern zu verdanken habe“ ™. Im {ibrigen
blieb es den schrift- und redegewandten Ordensleuten {iberlassen,
Orden und Kloster gegen die ,Denkungsart der Zeit* zu vertei-

™ Lc 181k, 9. April 1782, 30. Jan. 1783, 9. Dez. 1783. " An Zurlauben,
Zurl. 4. tom. VII, fol. 221, 28. Juni 1781. ® An Balthasar, BBL, 5. Febr. 1783;
ferner an HeB, 7ZBZ 181 k, 19. Nov. 1782. ™ Profangeschichte Ill 7. “* Rel.
Geschichte III 332. " Alois Vonmatt an den Minister der Kiinste, abgedruckt
in Gfr. 6%, S. 17. ™ Pfarrer Businger, Beherzigung, 20. ™ Aloys Reding, Ein
freundschaftliches Wort, 1799, fol. 5, FA. Reding ; die AeuBerung entsprang einem
augenblicklichen Unmut dariiber, daB sich P. Marian Herzog OSB und P. Paul
Styger, O. Cap. in seine militdrischen Pldne eingemischt hatten; als Staatsmann
ist Reding den Klostern wohlgesinnt. 7 Kleiner Versuch, 161/2; vgl. aber auch
die obige spdtere AeuBerung Busingers aus der Zeit der Helvetik, Anmerkung 77.



151

digen“. P. Conrad Tanner tat es Schinz gegeniiber, indem er
zwischen der ,innerlichen“ Niilichkeit der Orden und zwischen
der &GuBerlichen Niiglichkeit der Welt unterschied® und die
Monche vom Vorwurfe des Miissigganges reinigte 8!

Der Kampf gegen Papsttum und Kirche nahm im 18. ]ahr—
hundert besonders heftige Formen an. Die Systeme des Febro-
nianismus und des Josefinismus schmiilerten nicht nur die welt-
liche, sondern auch die geistliche Gewalt des Papstes in Wort
und Tat®, Die Strdmung fand auch in der Innerschweiz einen .
kleinen Niederschlag. P. ]Johannes Schreiber vertrat eine febro-
nianistische Idee, wenn er behauptete, da8 nur ,dem gesammten
Korper der Hirten und Lehrer* die Unfehlbarkeit zukomme®3. Es
~ waren meist aufgekldrte Geistliche, die sich mit Protestanten in
Diskussionen iiber die Unfehlbarkeit des Papstes und die welt-
liche Gewalt der Kirche einlieBen. P. Conrad anner vertrat dem
Antistes HeB% und dem Pfarrer Joh. Rud. Schinz 3 gegeniiber die
Ansicht, ,es konne niemand unfehlbar die Schrift auslegen als
die ganze christliche Kirche zusammen®. Auch Pfarrer Ringold
anerkannte die Unfehlbarkeit des Papstes nicht und wollte seinen
Verstand nur ,den Ausspriichen einer gesamten Kirche gefangen®
geben®. Auch die weltliche Gewalt der- Kirche wurde in Frage
gestellt. P. Johannes Schreiber von Einsiedeln® und P. Berchtold
Villiger von Engelberg ®® schrédnkten um die Jahrhundertwende
ihre Verteidigung der Kirche auf ihre geistliche Gewalt ein.
Pfarrer Ringold bezeichnete den .Despotismus des Papstes und
der Bischdfe“ in einem Briefe an HeB®*° als eine menschliche
Zutat, die nicht zum Wesen der Kirche gehére.

Aber diese AeuBerungen bedeuteten keineswegs einen Abfall
von der Kirche. Das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes
war noch nicht ex cathedra verkiindigt und eindeutig auf Glau-
bens- und Sittensachen festgelegt worden. Die genannten Mdnner
gingen in ihren Zugestdndnissen nie weiter und legten Wert dar-

|
8 Korr. Schinz, ZBZ Ms. Car. XV 162, Beschreibung von E'deln. ®!' Heilige
Gottes, 310. ® Vgl. allgemein Résch, Das Kirchenrecht im Zeitalter der Auf-
kldarung, Archiv fiir kath. Kirchenrecht, Bd. 83—85. # Wochenschrift, 135/7 ;
Rosch, Kirchenrecht, 83/1903, 470f. * ZBZ 181w Nr. 177, 16. Aug. 1791. * ZBZ
Ms. Car. XV 162, o. Dat. % An HeB, ZBZ 181 k, 9. Dez. 1783, % ME 9 fol. 14, 20.
% Eng. Cod. 821, S. 141. # ZBZ 181 k, 9. Dez. 1783.



152

auf, sich auch ihren protestantischen Freunden gegeniiber als
Verteidiger der katholischen Kirche zu bekennen. Pfarrer Ringold
sprach mit Ehrfurcht von dem Geist der Kirche, der stets Christi
Geist sei und auch in Zeiten des Verfalls Médnner von Tugend
hervorbringe *°. Und als ihm Antistes HeB schrieb, daB man sich
unter der neuen Christusgemeinde, in der sich Katholiken und
Protestanten finden sollten, nicht eine sichtbare Kirche mit poli-
tischen und hierarchischen Formen vorstellen diirfe®!, da berich-
tigte Ringold mit schwerem Herzen die Ansicht des Antistes: Er
selbst glaube fest, daB sich die Konfessionen einst in einer all-
gemeinen und sichtbaren Kirche finden miiBten, die von einem
sichtbaren Oberhaupte in einer gewissen .Hierarchie . . nach der
Schrift und den Vitern der ersten Jahrhunderte* geleitet wiirde.
Denn nach dem Glauben seiner Kindheit gebe es keine bessere
als diese, vom Herrn gegriindete Kirche 2. Desgleichen trat auch
P. Johannes Schreiber spiter kriftig fiir die RechtméBigkeit der
kirchlichen Lehre und die geistliche Gewalt des Papstes ein?®*.
P. Conrad Tanner wirkte einige Jahre nach seinen obigen AeuBe-
rungen an einer Schrift mit, die auf besonders ausfiihrliche Weise
Papst und Kirche verteidigte und sich zum Ziel sefjte, ,den Lesern
die unumgdngliche Notwendigkeit“ vor Augen zu stellen, ,sich
durch einen unverleglichen Gehorsam fest an die heilige romische
Rirche zu halten* ®*4, Die Schrift wandte sich nun auch gegen die
.Kegerische Lehre“?5, daB sich die Gerichtsbarkeit des Papstes
nicht iiber die ganze Kirche erstrecke, und sprach dem Papste
die legte Entscheidung in allen Fragen, auch in jenen der Kir-
chenzucht zu°®®.

Auch andere Geistliche seten sich fiir Kirche und Papsttum
ein. Dekan Sebastian Anton Wipfli von Uri wuBte sehr wohl, was
fiir ein Gewitter sich in Spanien, Neapel, Parma und Polen iiber
der Kirche entladen hatte und verteidigte die Jesuiten als die
besten Stiiffen der Kirche gegen den Ansturm der Freidenker®’.
Pfarrer Sebastian Tanner vom Muotathal bedauerte, daB sich in

% Trauerrede, 38. ?' Entwurf, Korr. HeB, ZBZ 181 bk, 15. Juni 1809. ** An
HeB, ZBZ 181 bk, 3. Juli 1809. ?* ME 9, fol. 14 und 20. % Heilige Gottes, S. VIL
9 Febronianistische Lehre: vgl. Résch, Kirchenrecht, 83/1903, S. 470. ** Heilige
Gottes, 642/3, 749. * Wymann, ZSK 1908, 137 f.; Seb. Ant. Wipfli, 1715—1785,
1740 Pfarrer zu Flitelen, 1742 zu Altdorf, 1746 zu Biirgeln.



153

seinem Jahrhundert so viele zu Widersachern des heiligen Stuh-
les erkldrt hdtten, und wies auf den seligen Nikolaus von der
Flite hin, der den ROmerglauben immer hochgeschéfgt und die
romische Kirche der Verehrung und dem Schue seiner Lands-
leute empfohlen habe®® P. Isidor Moser stellte immer wieder die
Kirche in den Mittelpunkt seiner Predigten und hoffte, da8 sie
sich ,aus den Drangsalen des neuen Heidentums* retten mdge *°.

Der Kampf gegen Kirche und Geistlichkeit war nicht nur ein
Ringen um den geistigen EinfluB, sondern entsprang auch dem
Machtstreben des absolutistischen Staates, dem die Ideen der
Aufklgrung freilich entgegenkamen. Es ging um das Verhdltnis
von Kirche und Staat.

Diese Frage spielte bei den katholischen Eidgenossen und
auch in den demokratischen Orten keineswegs eine geringe Rolle.
Schon die alten frommen Eidgenossen hatten sich mit ihr aus-
einandergese§t und ihre Anspriiche meistens zu verwirklichen
gewuBt. In der zweiten Hdlfte des 15. Jahrhunderts und in den
Italienkriegen am Anfang des 16. Jahrhunderts erkauften sich die
Pépste Sixtus IV. und Julius 1. die Gunst und militdrische Hilfe
der Eidgenossen sehr oft mit Zugestéindnissen kirchenrechtlicher
Art, die den weltlichen Gewalten einen verhélinisméBig groBen
EinfluB auf geistliche Dinge einrdumten; Zugestéindnisse, die sie
im Kampf gegen die Reformation zwar nicht miBbrauchten, doch
befestigten und ausdehnten'®®, Es war begreiflich, daB die welt-
liche Obrigkeit den gewonnenen EinfluB in kirchlichen Dingen
nicht mehr preisgeben wollte, als das Konzil von Trient daran
ging, die Kirche in ihre alten Rechte einzusejen. Der Gang der
kirchlichen Reform in der katholischen Eidgenossenschaft wurde
durch diesen Zwist gehemmt, und der Gegensafj blieb Jahrhun-
derte hindurch bestehen und entlud sich von Zeit zu Zeit in Kon-
flikten, bei denen meistens die Geistlichkeit den kiirzern zog.

% Tanner Seb., Lobrede, 8—10. *° Predigt auf den 3. Sonntag nach Ostern
1790; Predigt auf den zweyten Sonntag nach Ostern. Von der geistlichen Ge-
walt der Kirche, 1791 ; Predigt Dom. 2 post Pascha von dem Papste dem sicht-
baren Oberhaupte der christlichen Kirche. '°® Vgl. dariiber Fleischlin Bernhard.
Studien und Beitrdge zur schweiz. Kirchengeschichte, 2. Band, S. 490/92, 633/4 ;
ferner Stocklin A. in ZSK 1941, 161 ff. und Frei ). in Gfr. 89, 165 ff. Ueber-
sicht {iber die kirchliche Reform und iiber die Wiedereinfithrung des integralen
Kirchenrechtes in den V Orten in Rey Alois, MHVS 44/1944, S. 30 f.



154

Das 18. Jahrhundert brachte darin keine Aenderung. Man
stellte an die Geistlichen weiterhin die Forderung, um ihre Pfrin-
den anzuhalten '°Y, man suchte ihnen Steuern aufzuladen '°?, man
ging daran, die Immunitdt der Kirchen einzuschrdnken !°®. Wenn
es der ,Katholicitdt* nicht zu sehr Abbruch tat, wachte man wie
die Reformierten dariiber, daB die ,tote Hand*, die Kirchen und
Kldster; ihren Besifg nicht allzuweit ausdehnten %, Die Regierung
hielt sich fiir berechtigt, Prozessionen und Andachten ohne Ein-
willigung der geistlichen Obrigkeil abzuhalten'®®, sefgte bei Visi-
tationen den Beisi eines weltlichen Behdrdemitgliedes durch '°°
und maBte sich Entscheide iiber Mittel des Religionsunterrichtes
an. Die geistliche Gerichtsbarkeit war kaum noch mehr einzu-
schrdnken 17, Dr. Zay war es ein Bediirfnis, seinem reformierten
Freunde FiiBlin anhand seiner Ansprache an das Vierwaldstditer-
Kapitel zu beweisen, daB auch in den katholischen Orten der
Staat den Geistlichen ihre Schuldigkeit aufzeige %%

Diese Uebergriffe in den geistlichen Bereich begriindete man
mit dem alten Herkommen, mit alten Rechten und Gebrduchen.
Geistliche Behorden, die die Verhdltnisse kannten, waren sich
bewuBt, daB man die katholischen Eidgenossen bei den guten
und schlechten Gebrduchen belassen miiBte, iiber die sie so eifer-
siichtig wachten?’, Ebenso lebendig war aber in den katholischen
Orten das BewuBtsein, daB diese Einmischung der weltlichen
Gewalt in kirchliche Dinge die Kirche zur Zeit der Reformation

11 Die Weigerung Dr. Stadlers fithrte gegen Ende des 17. Jahrhunderts
zu einer scharfen Auseinanderseung; Njbl. Uri 1900. ' In Schwyz 1723;
Saxer. Balthasar, 31; 1754 wehrte sich das Priesterkapitel von Obwalden gegen
den ,gallikanischen Schnabel* einer Weinauflage; Kiichler, Sarnen, 66. '*® ,Nach
dem Beispiel der Konigin von Ungarn und des Konigs von Neapel®: EA VII,
2, 113; ein diesbeziigliches Geschdft auf der Konferenz der katholischen Orte
kam von 1752—1777 nicht zum AbschluB. ** Vgl. die zahlreichen entsprechen-
den Geschdfte in den EA, z. B. VII, 2, 622—24. ' In Obwalden und Nidwalden:
EA VII, 2, 401, )Jahr 1773. % 1796 in Obwalden; in Schwyz widersegite sich
Thomas FaBbind dem Begehren: Rel. Gesch. III 332. !°7 Ein leichter Fall
noch im ProzeB iiber die Destination von Steinauer; vgl. Kath. Schweizerbldtter
1903, S. 159/60. ' ZBZ M 1, Nr. 399, 20. Mai 1791. Die kirchenrechtlichen
Verhiltnisse konnen hier nicht gesamthaft dargestellt werden. Die Beispiele
zeigen, in welcher Richtung etwa der Machtanspruch der welflichen Obrigkeit
verlief. '° Ringold an Balthasar, BBL. 19. Médrz 1778; ferner ]. A. Felix Bal-
thasar, De Helvetiorum juribus circa sacra, § 10: Bisogna lasciar gli Suizzeri
negli loro usi ed abusi.



155

aus groBer Gefahr gerettet habe und ihr auch weiterhin zum
Nugen gereichen werde. Schon in der scharfen kirchenrechtlichen
Auseinandersefung des Doktor-Stadler-Handels am Ende des 17.
Jahrhunderts hatte ein Beobachter an den Nuntius geschrieben,
daB sich die Urner als die Verteidiger der Kirche betrachteten,.
die die Durchfiihrung des Konzils von Trient gegen den Wider-
stand der Bischofe erzwungen hdtten '1°, Pfarrer Ringold besonders
glaubte, daB8 vor der Reformation ,weder die Warnungen, noch
die Gefahr, noch die Seufzer der Getreuen, noch die Klagen des
Volkes . . . die Hirten der Kirche von ihrem Schlafe zu erwecken*
vermochten !'; ,GroBe, gottesfiirchtige Staatsmdnner waren die
einzigen, die in der leten Spaltung die wahre Religion, wo sie
noch ist, erhalten, und so werden wir auch dermahlen lediglich
von solchen Auserwdhlten das Heil erwarten miissen...“ Und
Ringold forderte ]. A. Felix Balthasar auf, sich der Helvetischen
Rirche immer zu erbarmen, da er ihre Wunden kenne und so
ihr bester Arzt-sein konne!!%., Auch P.)ohannes Schreiber bean-
spruchte fiir die weltliche Obrigkeit das Recht, die Religion zu
schiifen und ,handzuhaben® '3, Noch im 18. Jahrhundert seten
sich die katholischen Orte den Schuj der Religion zum Ziel, eine
Aufgabe, die sie mit ihren librigen politischen Absichten wohl zu
verbinden wuBten. 1758 schlugen einige katholische Kantone als
Mittel gegen die Benachteiligung und die Austilgung der katho-
lischen Religion in den gemeinen Vogteien eine ,Religionskam-
mer“ vor, an die die Pfarrherren und katholischen Gerichtsherren
durch den Landschreiber alles einberichten sollten, was die Reli-
gion betraf; und der Plan wurde auch einige ]Jahre spdter in
Luzern und in Uri verwirklicht und ,allerseits belobt“ . Auch
am Kampf gegen die Aufklirung nahm die weltliche Obrigkeit
teil: Sie schritt gegen die ,der Religion und dem Staate gefdhr-
lichen* Biicher ein, und sie war es auch, die wiederholte Vor-
stellungen machte wegen der ,nachteiligen Neuerungen“ und
.anstéBigen . Thesen“, die an der Universitit von Pavia den
Alumnen aus der Innerschweiz beigebracht wurden '*°.

10 Njbl. Uri 1900, S. 15. . !"! Lobrede, 29. '* An Balth., BBL, 5. Febr.
1783. 1'* Wochenschrift, 134. ** EA VII, 2, 549 und 371. % EA VIII, 127,
133, 142; 1787—89. ¢



156

Die Ideen der Aufkldrung hatlen also vorerst am Staats-
kirchentum der innern Orte keinen Anteil; im Gegenteil: es wurde
zur Waffe gegen sie. Die Schrift Jos. Ant. Felix Balthasars vom
Jahre 1768, .,Kurzer historischer Entwurf der Freiheiten und Ge-
richtsbarkeiten der Eidgenossen in sogenannten geistlichen Din-
gen*, bildete hierin eine Ausnahme. Zwar machte auch in dieser
Schrift die historische Begriindung der staatlichen Rechte in kirch-
lichen Dingen weitaus den griBten Teil aus. Der Luzerner Auf-
kldrer verfolgte die Gebrduche der Eidgenossen bis ins 15. Jahr-
hundert zuriick und stellte fest, daB schon die .frommen Vorvdter“
von den Geistlichen Gehorsam und Bezahlung der Steuern ver-
langt und die Auswiichse der geistlichen Gerichtsbarkeit bekdmpft
hétten. In dieser Bestimmtheit !'® neu und von den Ideen der Auf-
kldrung beeinfluBt war aber der Gedanke, daB diese ,Uebungen
und Gerechtsamen mit dem urspriinglichen Staats- oder Natur-
und Volkerrecht” ({ibereinstimmten !'’. Die Schrift verschdrfte die
Spannung zwischen der weltlichen und geistlichen Gewalt, die
in Luzern schon seit dem Udligenswiler-Handel stark genug war.
Der Nuntius intervenierte, und der Bischof von Konstanz verlangte
von den iibrigen katholischen Orten die Unterdriickung der
Schrift 1'%, Uri, Schwyz und Zug antworteten ganz allgemein, daB
sie liber gefdhrliche Biicher schon wachten und verordnen wiir-
den, ,was die Religion und das Wohl des Staates erheische* .
Glarus und Unterwalden sagten die Unterdriickung der Schrift
sogleich zu.

Die Schrift Balthasars stieB wohl darum auf so groB8en
Widerstand, weil die Forderungen, die man an die Geistlichen
immer gestellt hatte, in ihrer Gesamtheit aufs bestimmteste zum
BewuBtsein gebracht wurden. Thre grundséigliche Tragweite schien
wenig erkannt worden zu sein. Hedlinger, der ihre Sége billigte,
ohne sich in Schwyz zu dieser Haltung bekennen zu diirfen,
griff in seinen Gedanken dariiber nicht diesen entscheidenden

1® Das Naturrecht war zwar schon im Udligenswiler-Handel, aber nicht
mit der gleichen BewuBtheit angezogen worden ; Dommann, Polit. Auswirkungen,
L. Jahrb. f. Heimatk. II, 36. 7 Einleitung: Balthasar stiigt sich auf Zitate von
Grotius, De Imperio Summarum potestatum circa sacra, und Thomasius, Historia
contentionis infer imperium et sacerdotium, Halae 1722, u. a. ' Balthasar,
Helvetia, Denkwiirdigkeiten 1 198, Jahr 1823. !* I. c. 200.



157

Punkt heraus, sondern unterstrich nur die Feststellung Balthasars,
daB die Geistlichkeit im Lauf der Zeiten ihre Gerichtsbarkeit all-
zusehr ausgedehnt habe 2°. Auch sonst schien Balthasars natur-
rechtliche Begriindung des Staatskirchentums in den innern Orten
keine weiteren Auswirkungen gezeitigt zu haben. Nur Pfarrer
Ringold schien irgendwie den entscheidenden Gedanken erfaBt
zu haben, wenn er schrieb, daB das Werk Balthasars die ,ver-
ruchtesten Eingriffe in das géttliche Recht* billige 2",

Wenn die weltliche Obrigkeit in den Lénderorten die Ent-
scheidungsgewalt tiber kirchliche Dinge fest in den Hénden be-
hielt, so blieben die Befugnisse wenigstens bei strenggesinnten,
kirchentreuen Mdénnern. Nie hdtte hier die Aufkldrung wie in
andern, absolutistischen Staaten auf dem Umwege iiber die welt-
liche Gewalt durch staatlichen Zwang wirken konnen; ihre Wir-
kung beruhte hier nur auf geistiger Ausstrahlung, die durch die
weltliche Obrigkeit eher gehindert als geférdert wurde. Durch
den Sieg der Helvetik wurden auch diese Verhdltnisse von Grund
aus umgestiirzt.

120 An Balthasar, BBL, 20. Febr. 1769. 2! Zurl. St. 66, fol. 109, Annalen
zum Jahr 1769; Datum der Niederschrift unbekannt.



	Aufklärung und Kirche

