
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 45 (1946)

Artikel: Die Aufklärung in Uri, Schwyz und Unterwalden im 18. Jahrhundert

Autor: Kälin, Paul

Kapitel: Vierter Teil: Aufklärung und Kirche

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113

Vierter Teil

Aufklärung und Kirche

1. Kapitel:

Geistlichkeit und Volk

Das 18. Jahrhundert entriß der katholischen Kirche nicht nur
die kulturelle und politische Führung im Abendlande *, sondern
richtete auch scharfe Angriffe gegen ihr Fundament, den
Offenbarungsglauben, und gegen das ganze kirchliche Lehrgebäude,
das über ihm sich erhob: gegen Dogma und Moral, gegen
Hierarchie und Kirchenrecht, gegen Liturgie und religiöses Brauchtum.

Da die Aufklärung diese Disziplinen auch von innen her
bedrohte2 und der Staat sich die Oberaufsicht über allen
religiösen und theologischen Unterricht anmaßte, verfälschte sich
allmählich der Glaube und das religiöse Leben3.

In den meisten Ländern blieb den Weltgeistlichen nichts
anderes übrig, als den vorgeschriebenen Bildungsweg zu gehen,
in dem die meist aufklärerischen Generalseminarien4 den
entscheidenden Einfluß auf den zukünftigen Seelsorger ausübten.

Wenige zwar brachen mit dem Dogma, doch glaubten viele einen
GegensaZ zwischen dem positiven Christentum und der von der
Aufklärung verkündeten natürlichen Religion zu entdecken. Die
meisten deuteten wohl auch die Dogmen im Sinne der moralischen

Religion der Aufklärung5. Andere glaubten wieder, mit der
neuen Zeit Schritt halten zu müssen, weil der Klerus bis anhin

1 Allg. Schnürer, Katholische Kirche und Kultur im 18. Jhdt. 2 Bes. das
Kirchenrecht durch den Febronianismus. 3 Rösch, Kirchenrecht, A. f. k. Kr. Bd.
84, S. 58. 4 Rösch, Ein neuer Historiker, S. 98. ö Vgl. die drei Gruppen von
kirchlichen Aufklärern bei Ludwig A. F., Weihbischof Zirkel von Würzburg in
seiner Stellung zur theologischen Aufklärung und zur kirchlichen Restauration,
2 Bände, Paderborn 1904/1906, I 220.

MHV 45 9



114

in starkem Maße Kulturträger gewesen war. Die Angriffe der
Aufklärer auf die Kirche lenkten die Blicke auf deren zeitbedingte
Schäden und auf die Auswüchse im religiösen Leben und ver-
anlaßten Theologen und Laien, sich für Reformen einzuseZen6.
Diesen allen, die mit der Aufklärung irgendwie ein Bündnis

eingegangen waren, stand eine den alten, strengen GrundsäZen
verpflichtete Geistlichkeit gegenüber, die alle Neuerungen, auch die

gutgemeinten, mit Mißtrauen aufnahm7. Die unklaren Grenzen,
die zwischen der Aufklärung als geistigem Fortschritt und der
Aufklärung als freiem Denken bestanden, schufen da mannigfache
Verwirrung.

Die Geistlichkeit aus den drei Länderorten konnte sich ihre
erste altsprachliche Bildung meist daheim, an Latein- und Klosterschulen

erwerben. Für Philosophie und Theologie waren in der
Zeit der katholischen Reform das Collegium Helveticum in
Mailand und die Jesuitenschule in Luzern gegründet worden8. Diese

Collégien blieben auch im 18. Jahrhundert die bedeutendsten

Bildungsstätten für die geistliche Führerschaft der innern Orte.
Daneben wiesen die Schulen von Freiburg i. Ue. und von
Solothurn, sowie das Seminar in Konstanz eine geringere, aber immer
noch beträchtliche Anzahl von Schülern aus den Länderorten
auf9. Aber auch ausländische Studienanstalten wurden vereinzelt
besucht, wie Rom 10, Dillingen, Pavia, Besançonu und Wien12.

Die meisten dieser Bildungsanstalten erweiterten den Gesichtskreis

der Studenten aus den Länderorten ganz beträchtlich, blieben

aber mit ihren Lehren auf streng kirchlichem Boden. Seit

ungefähr 1780 war dies nicht mehr überall der Fall. Auf den
Universitäten von Dillingen, Freiburg i. Br. und Wien, die mehr
von Jüngern Studenten der Innerschweiz besucht wurden, wirkten

6 Mayer, Liturgie, Jb. f. Lit. wiss. 1929, S. 78. 7 Schnürer. 214. 8 Dommann,
Gemeinschaftsbewußtsein, 164. 9 Das vorliegende Bild ergab sich aus einer
Statistik, die ich über die Geistlichen Berichte an Minister Stapfer, A. H. 1408,
führte; es ist nur annähernd richtig und unvollständig, weil die Rundfrage
Stapfers nicht alle Geistlichen erfaßte und die Antworten der Geistlichen von
sehr verschiedener Ausführlichkeit sind. 10 Kaplan Joh. Bapt. Meyer von Hospenthal,

30. Lebensjahr, A. H. 1408, fol. 35. ll Ignaz Faßbind, Schwyz, von Arth,
47 ]. alt. fol. 307. A. H. 1408. 12 Carl Anton Jos. Schorno, geb. 1744: A. H. 1408,
fol. 308.



115

Professoren und Lehrbücher im Sinne der Aufklärung13. Besonders

schlimm stand es in Pavia. Wie Solothurn im August 1787
den Mitständen berichtete, hatte das Collegium Helveticum in
Mailand zufolge kaiserlicher Dekrete geräumt werden müssen,
und die Alumnen waren in das große Seminar von Pavia ver-
seZt worden14. Unter ihnen befanden sich auch Studierende aus
den Länderorten, wie Josef Klemens Weber von Uri15, Jos.
Balthasar Reichlin 16, Alois Ackermann17 und Josef Augustin Schibig ,8.

Im Generalseminar und an der Universität von Pavia herrschte
ein unkirchlicher, aufklärerischer Geist19. Schon im Laufe des
Jahres 1788 hatte Nidwalden allen katholischen Ständen mitgeteilt,

daß die VerseZung der Alumnen nach Pavia bedenkliche
Folgen zeitige, da schon bei einigen „anstößige Thesen" zum
Vorschein gekommen wären20. TroZ den beruhigenden Versicherungen

Luzerns11 hatte man die Sache in Rom und in Konstanz
anhängig gemacht22. Im Juli 1789 meldete Uri, daß auf der
Universität Pavia „um der dort zum Vorschein gekommenen LehrsäZe
willen" große Gärung entstanden sei28. Diesmal machte man
in Wien Vorstellungen, die, wie es scheint, zum Erfolge führten24;
Kaiser Leopold II. versprach, alles wieder auf den alten „Fuß"
zu stellen.

Im übrigen vermittelten die von den Innerschweizern besuchten
Seminarien und Anstalten eine kirchliche und theologische Bildung
auf humanistischer Grundlage. Der Anstoß zu reger geistiger
Tätigkeit auch auf andern Gebieten war damit doch irgendwie gegeben.

Der Anteil der Geistlichkeit an der Erörterung vaterländischer
und erzieherischer Fragen war ja sehr bedeutend, auch wenn sich
diese um das Grundsätzliche bewegte.

4* A. H. 1408, fori. 210: Jos. Anton Bucher, Frühmesser in Kerns, im Jahre
1799 erst 27 Jahre alt, studierte in Dillingen; er ist, ebenfalls nach eigener
Angabe, Mitglied der Helvetischen Gesellschaft; über die Universität: Specht
Thomas, Geschichte der ehemaligen Universität Dillingen 1549—1804, S. 542- 55.
A. H. 1408, fol. 215 : Franz Joseph Rohrer, Kaplan in Giswil, besuchte 5 Jahre
lang Freiburg. Ueber Wien und Freiburg : Rösch, Ein neuer Historiker, S. 98/99.
— Die seit 1944 erscheinenden Freiburger Matrikel konnten noch nicht eingesehen

werden. 14 EA VIII 127. ,5 Später Pfarrer in Unterschächen : A. H. 1408,
fol. 253. 1799 29 alt. 16 In Ingenbohl, A. H. 1408, fol. 298. 34 ]. alt. 17 Später
Pfarrer in Buochs, A. H. 1408, fol. 320, 33 J. alt. 18 A. H. 1408, fol. 28. ,9 Rösch,
Ein neuer Historiker, S. 98. so EA VIII 133, Juli 1788. 21 EA VIII 686. 2S EA
VIII 133. 23 EA VIII 142. 24 EA VIII 151 ; 1790 keine neuen Klagen mehr.



116

Die innerschweizerischen Benediktinerstifte Einsiedeln und
Engelberg traten besonders hervor26. Zahlreiche Mönche des Stiftes
Einsiedeln im 18. Jahrhundert legten ihre Gedanken über religiöse
oder philosophische Gegenstände, freilich im alten Geiste, schriftlich
nieder26. Schon 1755 wollte P. Anselm Müller neue Wege beschreiten,

indem er als moderne Fächer an der Klosterschule Experi-
mentalphilosophie27 und Kontroverstheologie vorschlug. Seine

Anregung war etwas verfrüht und fand keinen Anklang. Doch wurden,
wie die gedruckten Schriften von P. Conrad Tanner und P. Johann
Schreiber zeigen, die Studien, das freie Suchen und Forschen des

einzelnen keineswegs eingeschränkt. Der berühmte Disentiser Mönch
und Naturforscher P. Placidus a Spescha, der doch ein Kind seiner
Zeit war, sprach den Studienjahren, die er in Einsiedeln unter der
Leitung von P. Mauritius Brodhag und P. Adelrich Kümin verbracht
hatte, einen bedeutenden Einfluß auf seine geistige Entwicklung
zu28. Abt Marian Müller (1773—80) achtete ja, wenn wir Pfarrer
Ringold glauben können29, in der Auswahl der Kleriker besonders
darauf, daß nur solche Männer in den Orden aufgenommen würden,

die Gewähr böten, daß sie allen Eifer auf das Studium der
höhern Wissenschaften verwenden würden. P. Fintan Steinegger30
hielt die klösterliche Gemeinschaft für die wissenschaftliche
Zusammenarbeit besonders geeignet; über den Plan einer „Germania
sacra" schrieb er an Leonhard Meister, dies sei „ein Unternehmen,
das nur Ordensmänner auszuführen im Stande sind, weil bey ihnen
jene Subordination Stand halten kann, die bey dergleichen schweren,

langwierigen und verdrießlichen Arbeiten so nothwendig ist, wo
nämlich nur der Gehorsam diesem das Mühsame, jenem das Leichtere,

diesem das Trockene und Verdrießliche, jenem das Rühmliche
und Angenehme vorschreiben und bestimmen kann"31. P. Fintan,

25 Das Stift Engelberg weist diesbezüglich spärlicheres Quellenmateriül
auf. Ueber die geistige Entwicklung dieser Klöster vom 16.—18. Jahrhundert,
über die Studienorte und wissenschaftliche Betätigung der Mönche gibt eine
gute Uebersicht P. Gallus Heer, Mabillon, S. 49 f., 90 f.. 313 f.. 381 f. 28 Diese
Schriften blieben meist ungedruckt; vgl. Henggeler, Profeßbuch. 2' I.e. 408;
unter Experimentalphilosophie ist Physik verstanden. 28 1752—1833; P. Placidus
a Spescha, sein Leben und seine Schriften, S. VIII-XI, Bern 1913. 29 Trauerrede,

20; Pfarrer Ringold war durchaus enthusiastischer Urteile fähig. 30 P.

Fintan Steinegger von Lachen, 1730—1809; 1784 Archivar; Henggeler, Profeßb.
419/20. 31 ZBZ M 45 1. Bd., 6. Mai 1784; das Kloster St. Blasien plante eine
Germania sacra ähnlich der Gallia Christiana der Mauriner.



117

ein geistiger Schüler Mabillons, dachte dabei wohl an die Mau-
riner Frankreichs, deren Organisation wissenschaftliche Glanzleistungen

ermöglicht hatte32. Freilich verstand man unter den
Wissenschaften meist die alte, bewährte Philosophie und Theologie. Das
zeigte im leZten Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts auch die ziemlich
geschlossene Abwehr aller Angriffe auf die göttliche Einweihung
der Einsiedlischen Gnadenkapelle. — Im kleineren Stifte Engelberg
ragten neben dem Abt P. Benedikt Deuring33 und P. Berchtold
Villiger34 hervor, die sich rühmen durften, die neueste Philosophie
zu kennen35.

Der Weltgeistlichkeit waren nicht die gleichen Möglichkeiten
geboten, nach dem Studienabschluß ihre wissenschaftliche Bildung
zu vertiefen. Daß das Interesse nicht fehlte, bewies die rege
Teilnahme an der „Eintracht- und wissenschaftliebenden" Helvetischen
Concordia-Gesellschaft. Die Urner Geistlichen Imhof36, Johann
Sebastian Anton Wipflin, Franz Josef Zwyssig und Karl Josef Ringold,
die Schwyzer Thomas Faßbind, Sebastian Tanner und Josef Anton
Rickenbacher, die Unterwaldner Josef Businger und Josef Anton
Bucher ragten durch ihr Ansehen und ihre Predigttätigkeit hervor.
Aber auch die andern Geistlichen hatten ihre mannigfachen
Interessen, über die sich die einzelnen in den Berichten an Minister Stapfer,
da und dort vielleicht etwas beschönigend, äusserten37. Geschichte
und Kirchengeschichte waren von jeher das bevorzugte
Betätigungsfeld der Geistlichen gewesen — ein Gebiet, auf dem sie ihre
besten Leistungen hervorbrachten38, aber auch ein Gebiet, das der
Aufklärung nicht so fern stand, weil es zu kritischen Vergleichen
zwischen Vergangenheit und Gegenwart anregte. Mancher Geistliche

hatte es als Lieblingsfach gewählt, unter ihnen auch Au-

32 Heer, Mabillon. S. 419. 33 P. Benedikt Deuring, 1690—1768, Professor
1714 — 24, dann Seelsorgetätigkeit. Gegen Ende des Lebens Studien. Viele
musikalische Werke ; wenn Abt Karl Stadler von ihm sagt, daß er sich ein eigenes
philosophisches System nach demjenigen des Cartesius konstruiert habe (An-
gelomontana 1914, S. 410). so finden wir Spuren der Auseinandersetjung im
Cod. 762. 34 P. Berchtold Villiger, 1767-1810, um 1800 Professor der Theologie
in Luzern (aus dieser Zeit die beiden Einführungen in das alte und neue
Testament) ; Heß, Das geistliche Engelberg I 31. 3° Eng. Cod. 756 und 762 : ferner
Cod. 810, S. 4. 3e Dr. jur. et theol. 37 A. H. 1408; Antworten auf die Frage
nach der Lieblingsbeschäftigung. 38 Faßbind, Businger.



118

gustin Schibig39. Seltener wurden Geographie und Oekonomie als

Lieblingsbeschäftigung genannt40. Dann war die Lektüre schöner
oder wissenschaftlicher Literatur bei der Geistlichkeit sehr beliebt41.
Auf gegenseitiges Einverständnis und geistige Verwandtschaft läßt
es schliessen, wenn die drei jungen Geistlichen von Stans, Josef

Businger, Pfarrhelfer Josef Alois Odermatt und Kaplan Josef Maria
Kaiser42 politische und moralische Gegenstände als ihre
Lieblingsbeschäftigung anführten. Wenn auch viele dieser Aeusserungen
Wünsche blieben, so drückten sie doch das Verlangen nach einer
anregenden geistigen Tätigkeit aus. Keiner hat freilich diesem
Verlangen so starken Ausdruck gegeben wie Pfarrer Balthasar Bieler
von Giswil43; mit Wehmut gesteht er, daß er zwar von Büchern
umgeben sei, die den „Menschen aufklären, bilden, veredeln" sollten;

aber sein Geist wolle nicht empor und bleibe in der Tiefe

wie der Anker auf dem Meeresgrund.
Der Bildungsstand der Geistlichen war für das Volk keineswegs

bedeutungslos. Für seine bäuerliche Beschäftigung kam es

freilich mit einem geringen Maß an Schulwissen aus ; ihm
genügte die Erfahrung der von Geschlecht zu Geschlecht überlieferten

Bauernregeln. Für alles aber, was über den engen Kreis
dieser Beschäftigung hinausging, waren die Geistlichen Träger
des Wissens und der Bildung. Sie hatten häufig die
Schulmeisterstellen inne44 und vermittelten so der Jugend neben den
religiösen Grundwahrheiten die notwendigsten Kenninisse irn Lesen

und Schreiben. Am innerschweizerischen Theaterleben des 17. und
18. Jahrhunderts hatten sie einen bedeutenden Anteil schon
dadurch, daß sie selbst als Schauspieler mitwirkten45. Die zahl-

39 A. H. 1408, 28 : Jos. Aug. Schibig ; 247 : Pet. Al. Furger aus Silenen ; 281

Kpl. Joh. Dom. Schnüriger ; fol. 298 : Joh. Balth. Reichlin ; fol. 307 : Ignaz Faßbind
40 A. H. 1408, fol. 221 : Kpl. Pet. Imfeid. Sarnen ; 281 : Kpl. Jos. Dom. Schnüriger
307: Ignaz Faßbind, Schwyz. 41 A. H. 1408, fol. 42: Alois Zumbiel v. Stans
51 : Pfr. Carl Anton Aufdermaur v. Wassen : 90 : Kpl. Frz. Jos. Sidler v. Küßnacht
183 : Frühm. Nik. von Moos v. Sachsein ; 212 : Pfr. Joh. Georg von der Flüe, Sachsein;

213: Helfer lmfeld; 220: Kpl. Frz. Jos. Ignaz zur Mühlen, Sarnen; 217
PIr. Balth. Bieler v. Giswil; 253: Pfr. Jos. Klemens Weber; 308: Frühm. Carl
Anton Jos. Schorno : 330: Pfr. Jak. Kayser v. Hergiswil. 43 A. H. 1408. fol. 349
32 alt; fol. 343/4: 28 Jahre alt; fol. 347: 33 Jahre alt. 43 1. c. fol. 27 ; 55 Jahre
alt. 44 Vgl. allgemein A. H. Schulberichte. 45 Eberle, Theatergeschichte, z. B.

142,3, 171.



119

reichen religiösen Veranstaltungen waren die einzige
Bildungsmöglichkeit des Volkes, für die Geistlichkeit aber eine Gelegenheit

starker geistiger Beeinflussung.
Seelsorge, Gottesdienst und religiöse Unterweisung des Volkes

und der Jugend, nahm die Geistlichkeit der Länderorte meist
völlig in Anspruch. Das Barock weitete vor allem hier Messe,

Predigt, Heiligenfeste und Prozessionen zu großartigen Feiern aus,
an denen Geistlichkeit und Volk Anteil nahmen46. Auf gleiche
Weise wurden dann im 18. Jahrhundert die apostolischen Missionen

za eigentlichen Triumphfeiern gestaltet, die den religiösen
Eifer schürten. In Abständen von ungefähr 10 Jahren wurden sie
seit dem Beginn des Jahrhunderts in den Hauptorten der
Innerschweiz abgehalten47, und sie riefen die Gläubigen, auch benachbarter

Orte, in großen Scharen herbei. Die Weltgeistlichkeit
schäZte diese Arbeit der Jesuiten und Kapuziner für das Seelenheil

im allgemeinen hoch ein48. Gegen Ende des Jahrhunderts
schien der Eifer zu erlahmen; 1795 wurde die Mission nicht mehr
so freudig begrüßt, und „Weichlinge und Freydenker" blieben
ihr fern49.

Im gleichen Sinne wie die Volksmissionäre wirkte aber auch
die übrige Geistlichkeit. Die Schule stellte sie fast ganz in den
Dienst der religiösen Unterweisung. Religiöse Unwissenheit des
Volkes veranlaßte Abt Nikolaus Imfeid von Einsiedeln, den
katechetischen Unterricht in allen Vierteln des Hochtales einzuführen50.

Die Schule sollte den religiösen Unterricht des Pfarrers
vorbereiten und vertiefen51. P. Berchtold Villiger schrieb 1793

einen Katechismus in der Absicht, den Kindern vom Lande die
Glaubens- und Sittenlehren der katholischen Kirche beizubringen,

46 Linus Birchler, Formen des Gottesdienstes, in Barock in der Schweiz,
74—84. I7 Faßbind. Religionsgeschichte III 301, V 101; 1701. 1705, 1722, 1732.
1742, 1752, 1762, 1775, 1792 in Schwyz; die Missionäre besuchten dann meist
der Reihe nach die übrigen Hauptorte; so war 1752 auch in Sarnen eine hl.
Mission; Küchler, Sarnen, 464; Faßbind III 306; 1705 hielten Jesuiten in Schwyz,
Uri und Lachen Mission. Die Chronik des Landammann Bünti von Stans erzählt
von 30 000 Personen, die der Predigt beiwohnten, oft mit Holzkreuzen; vgl.
Wymann, 20. Njbl. Uri 1914, S. 18; in Sachsein waren 1741, 1752, 1762. 1775.
1789 Volksmissionen ; vgl. Gfr. 55. S. 78. 4S Faßbind. Ret. Gesch. V 101 ; Küchler,
Sarnen, S. 464: Urteil auf Grund eines Kapitelsprotokolls. 49 Faßbind, Rei.
Gesch. III 304. 50 Henggeler, Profeßbuch, 158. 61 Moser, Schulverbesserung
1775, S. 3.



120

weil die Kenntnisse des reifen Alters von diesem ersten Unterricht

abhingen55. Selbst die Helvetische Concordia konnte sich
nicht enthalten, in ihren „Lob- und Dankgesprächen" die Schirmorte

Nidwalden und Uri zur Glaubens- und Kirchentreue zu
ermahnen 53.

Diese seelsorglichen Bemühungen der Geistlichen spiegelten
sich auch in den Berichten an Minister Stapfer ab. Die religiöse
Bildung kam vor dem weltlichen Wissen. Die Lieblingsbeschäftigung

Pfarrer Ringolds war „die göttliche Philosophie des
Weltweisen von Nazareth" 5\ und Frühmesser Jos. Seb. Michael Om-
lin von Sachsein wünschte aus den seinem Stande „zuständigen
Quellen Jesum den gekreuzigten göttlichen Wellerlöser recht
erkennen und lieben zu lehrnen ."55. Die meisten Geistlichen
fühlten sich für das Heil der ihnen anvertrauten Seelen
verantwortlich und suchten sich daher in Theologie, Dogmatik, Moral,
Pastoral weiterzubilden und sich im Predigt- und Lehramt zu
vervollkommnen56. Pfarrer Römer von Ingenbohl verstand diese
Seelsorge auf ganz besondere Weise: er wünschte, daß alle
Menschen über die Gründe und den Inhalt der katholischen
Lehre aufgeklärt würden; denn „Aufklärung bringt Weisheit, und

wenn sie eine wahre und immer nüZliche ist, die Wissenschaft
des Heiles ..."57. Seltsam war auch die Antwort des Frühmessers

Josef Anton Bucher von Kerns, der Mitglied der Helvetischen
Gesellschaft war58: er berichtige seine „Kenntnisse im Theoretischen

und Praktischen der Seelsorge", um mit der „Aufklärung

des Zeitalters gleiche Schritte zu halten". Hier wurden die

Begriffe Aufklärung und religiöse Unterweisung, die andere als
GegensäZe empfanden, fast im gleichen Sinne gebraucht.

52 Eng. Cod. 818, Vorwort. M BBL H 721 Nr. 10, S. 11, Stans 1779: 1. c.
Nr. 11, S. 18, Altdorf 1781. 54 A.H. 1408, fol.233/4; schon in einem Brief an J.A.
Felix Balthasar vom 27. Dez. 1781 hatte er seine Neigung für die „christliche
Philosophie" bekannt. 55 A.H. 1408. fol. 190. 56 A.H. 1408, fol. 183/7: Frühm.
Joh. Niki, von Moos, Alpnach; 202: Kpl. Kaspar Rem. Barmedler, Sarnen; 206:
Nie. Huber von Kerns; 220: Kpl. Frz. Jos. Ignaz zur Mühlen, Sarnen; 227: Pfr.
Ignaz Zumstein, Sarnen, schrieb von „gesunder Pastoral und Sittenlehre"; 236:
Joseph Maria Regli; 320: Pfr. AI. Ackermann in Buochs; 281: Pfr. Jos. Karl
Anton Rickenbacher; 327: Pfr. Jos, Kayser, Emmetten, fügte zu Theologie und
Moral noch „Geisteslehre". 57 A.H. 1408, fol. 300; an Stapfer, 6. Febr. 1799.
68 1. c. fol. 210, 27 Jahre alt, Studien in Dillingen.



121

Der Kampf gegen die Aufklärung mußte in dieser reichen
Tätigkeit seinen Niederschlag finden.59 Der eine oder andere
der innerschweizerischen Geistlichen mochte mit den neuen
Strömungen stärker in Berührung gekommen sein. So seZte sich P.

Benedikt Deuring aus dem Kloster Engelberg mit einem
„Dictionnaire Philosophique ou Encyclopédie de pensées, de maximes
et de reflexions" 60 auseinander, der in kurzen Zusammenfassungen

die neuen Lehren von Descartes, Pascal, Fontenelle, La Bruyère,
Saint-Evremond61, Bayle und Voltaire über die menschliche
Seele, die Prinzipien der Wissenschaften, über das Verhältnis von
Vernunft und Religion darbot und teilweise widerlegte. Pfarrer
Thomas Faßbind hatte schon auf dem Seminar in Besançon zwei
apologetische Schriften überseZt und ausgezogen, eine „Kurze
und richtige Weise, die christliche Religion von jeder falschen
zu unterscheiden" aus dem Jahre 1723, die über Gott, die
Offenbarung, die Wunde'r und die Unfehlbarkeit der Kirche handelte,
und eine „Erörterung überzeugender Beweisgründe von der wahren

Religion" über die gleichen, von der Aufklärung am meisten
bedrohten Lehren der Kirche62. Im Collegium Helveticum zu Mailand

wurden die angehenden Geistlichen vor Frankreichs
falscher Aufklärung gewarnt63, und nach dem Ausbruch der
französischen Revolution wiesen geflohene Geistliche auf die Gefahren

des neuen Heidentums hin64. In einzelnen ihrer Forderungen
oder als allgemeine Zeitströmung war die Aufklärung sicher
allen Geistlichen der Länderorte irgendwie bekannt.

Die Abwehr der Aufklärung war in der eifrigen Darbietung

des Glaubensgutes schon gegeben. In den leZten Jahrzehnten

des 18. Jahrhunderts wurden aber die Warnungen häufiger
und deutlicher. Man wies auf die sich verbreitenden ärgerlichen

59 Die Missionspredigten konnten nicht erfaßt werden. 80 Paris 1762: der
Codex 762 bietet Auszüge daraus und Widerlegungen des Verfassers sowie P.

Benedikts, die aber nicht reinlich auszuscheiden sind (siehe das Vorwort des
Codex). 81 Charles Saint-Evremond, 1610—1703, wegen seiner gewagten
Schriften nach England verbannt. 62 Uebersetjung und Auszug im Pfarrarchiv
Schwyz. Das erste Werk ist nicht näher bezeichnet; das zweite stammt von
P. Buffier, S. und wurde 1774 in Oesterreich überseht und bei Thomas Trainer

gedruckt 63 Gut, Ueberfall, 133, nennt ohne Angabe der Quellen speziell
die konstitutionsfeindlichen Geistlichen Käslin und Lussi. 81 Gut, Ueberfall, 38.



122

GrundsäZe hin65; man verdammte das „verdorbene Zeitalter"66;
man lehnte die Schlagworte der „WiZlinge und neumodischen
Philosophen"67, der „verworfen gottlosen Kezer"68, der „Klub-
bisten" 69 und Freidenker70 ab; man mahnte zu doppelter
Wachsamkeit in den schlimmen Zeiten des „modernen Freyglaubens" 71,

des „Antichristen" und des „neuen Heidenthumes"72, und man
wußte diese scharfen Urteile sehr wohl mit den Angriffen der
Aufklärung auf Offenbarung, Kirche, kirchliche Gebräuche und
mit der von ihr geforderten ungebundenen Freiheit zu begründen.

P. Conrad Tanner und P. Sebastian Imfeid kleideten ihre
Angriffe gegen die Aufklärer, gegen die „nagelneuen Apostel"
der Hölle, in die „Geschichte der berühmtesten Heiligen Gottes",
weil gründliche Schriften gegen den Unglauben vom gemeinen
Volk doch nicht gelesen würden73. Sicher ließ es schon
damals P. Marian Herzog nicht an Warnungen fehlen, schrieb
er doch nach der Revolution eine Reihe von Manuskripten
gegen die Aufklärung, und ein besonderes, wohl für den Druck
bestimmtes, für das „Edelmüthige, seiner Väter würdige Volk der
drey Kantons Uri. SchwyZ, Unterwaiden" und der drei Bünde74.
So konnte auch P. Fintan Steinegger von Einsiedeln an einen
Mitbruder schreiben75, daß sie ihre Wissenschaft darauf verwendet

hätten, das Volk in den Schulen, im Beichtstuhle und auf
der Kanzel „in der hl. Religion wider die Verführung des
heutigen Unglaubens zu stärken".

Einen bedeutenden Anteil an diesem Verdienst hatten auch
die Kapuziner. Häufige Mutationen brachten es mit sich, daß die
Wirkung des einzelnen nicht so dauernd war. Doch waren in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in den Länderorten
Kapuziner tätig, die schon an andern Orten gegen die Aufklärung

aufgetreten waren. P. Prosper Reglin76, der 1769 in Luzern

85 z. B. Tanner. Lobrede 1780, S. 11. 66 z. B. Ringold, Lobrede 1781, S. 5.
67 z. B. Eng. Cod. unb. Engelweihepredigt 1794. 68 Kunsthaus Zürich, Heinrich
Keller berichtet an Horner über eine solche Predigt in Stans, o. Dat. ung. April
1793. e9 St. E. A. WT. 5, S, 3 : Pfarrhelfer Reichmuth in Schwyz, 70 A. H. 873.
pag. 190, Beilage 8; P. Hugo Keller von Arth. 71 P. Joseph Föhn, Lobrede auf
St. Martin. Schwyz 1779, S. 13. 72 P. Isidor Moser, Einsiedeln, Predigt auf den
dritten Sonntag nach Ostern 1790. 73 Vorwort, S. III/IV. 74 ME 105 II, begonnen
November 1801. 7S 14. März 1801, St. E. A. VS. 13. 7e 1715—1787, von Ursern
1767—70 in Luzern Hofprediger; gfl. Mitteilung des HH. Provinzarchivars.



123

einen Feldzug gegen die Freidenker eröffnete77, war von 1770
bis 1775 in Schwyz Vikar und Fastenprediger. P. Erasmus Baum-
gartner78, der in Solothurn in Predigten „zum NuZen der Religion

und des Staates" die Irreligion der Freigeister zurückgewiesen

hatte79, wirkte von 1887—89 in Sarnen und Sachsein und

von 1794—98 in Altdorf als Prediger. P. Joseph Föhn80, P. Franz
Sales Abyberg 81 und P. Damaszën Pfyl82, die in ihren Predigten
scharf gegen die Aufklärung Stellung bezogen, waren selbst
Schwyzer und wirkten selber auch eine Zeit lang in den Länderorten.

P. Apollinaris Morel endlich (1739—92) war in Freiburg und
im Wallis gegen die Aufklärung tätig gewesen; in Stans hielt er
1787 eine vernichtende Katechese gegen den Josefinismus und
suchte durch eigene Schulen den Einfluß der luzernischen
Aufklärung auszuschalten83.

Die meisten Aeußerungen der Geistlichkeit stellten die
Aufklärung als eine von außen drohende Gefahr hin. Sie lassen
kaum den Schluß zu, daß ihre „der Kirche und dem Staat gleich
gefährlichen GrundsäZe" im Volke der Länderorte Eingang
gefunden hätten. Wenn diese Aeußerungen ihren Zweck in den
Urkantonen doch erfüllten, so war dies einem besondern Umstände
zu verdanken. Neben dem Einflüsse der Geistlichkeit bestimmte
nämlich ebenso stark das Herkommen, die Tradition das Denken
und Handeln der innerschweizerischen Landbevölkerung. Diese
Tatsache wirkte sich oft genug auch gegen die Geistlichkeit aus,
besonders in kirchenrechtlichen Fragen, dann aber auch in den

Parteikämpfen von 1762—65, als Geistliche es wagten, die
eingewurzelten Begriffe von der Hoheit und Unfehlbarkeit der
willkürlichen Landsgemeinde-Beschlüsse anzugreifen84. Sonst aber

77 Balthasar, Helvetia, Denkwürdigkeiten, Bd. I. S. 201 : unter dem Eindruck
klösterfeindlicher Schriften. 78 1751—1827, in Solothurn 1789—92. 79 S. 8, 15,
17. 30. 80 Lobrede auf den hl. Bischof Martinus, Schwyz 1779. P. Joseph
Föhn, von Schwyz, 1783 in Schwyz, 1785 in Stans; Imhof, Kapuziner aus dem
Kanton Schwyz. 84. 81 Rede gehalten an der Landsgemeinde in Appenzell.
Trogen 1799; Predigt gehalten in Zug, Altdorf 1804; ferner die zahlreichen
handgeschriebenen Predigten im Provinzarchiv. 8ä Ueber die wahre Freyheit,
Luzern 1805; Rede bey der feierlichen Fahnen-Weihung, gehalten in Schwyz
1807. P. Damaszen Pfyl, von Schwyz, Prof. für Philosophie und Theologie, Guardian

in Stans während der Schreckenszeit. Obengenannte Predigt machte viel
Aufsehen; Imhof, Kapuziner, S. 118. 83 Jann, St. Fidelis, Jahresbericht 1927/28,
S. 83, 93, 96, 105; dito, Der selige Apollinaris Morel, SA. 1927, 6. 84 Gfr. 21, 381.



124

bildeten Einfluß der Geistlichkeit und Herkommen gemeinsam die
öffentliche Meinung, die durch einen starken Gesinnungszwang
aufrechterhalten wurde85. Der Druck der öffentlichen Meinung
äußerte sich einmal in einem starken Mißtrauen gegen das Neue
und somit auch gegen alle Anregungen, die die Aufklärung
mit sich brachte. Oft waren auch reformfreundliche Geistliche
sein Opfer. P. Conrad Tanner sah es voraus, daß seine Schulpläne

viel Aufsehen erregen könnten; er schrieb an den
Herausgeber seiner „Vaterländischen Gedanken", daß er „ja keinen
SaZ mitlaufen lasse, der das Werkchen für Katholiken unbrauchbar

machen könnte Sie wissen, daß unsre Theologie
sehr heikel, und daß der Leser bey uns bald Lärmen schlägt" 86.

In der Schrift selbst suchte er das Wohlwollen seiner Leser zu
gewinnen, indem er sein Vertrauen auf das Ansehen der Obern,
das Zureden der klugen Leute und die Vernunft der Landbevölkerung

ausdrückte87. Aus ähnlichen Gründen betonte auch P.

Berchtold Villiger im Vorwort zu seinem Katechismus, daß er
keine neue Lehrart einführen wolle88. Er war vielleicht gewiZigt
durch die Behandlung, die dem von Konstanz genehmigten
Katechismus Beßlers widerfahren war; der Landrat von Uri hatte
ihn unter Hinweis auf die öffentliche Meinung abgelehnt89. Pfarrer

Ringold mußte es aus eigener Erfahrung wissen, was für
Widerstände sich gegen Reformen des Josefinismus in Altdorf
bemerkbar machen würden; er schrieb an Heß: aus
Respekt ihres geistlichen Vorstehers, der ein Exjesuit ist (Zwyssig),
will oder darf man sehr wenig von Reformationen sprechen".
Diese Männer hätten schon manchen ehrlichen Katholiken „zum
KeZer geschlagen" 90. Noch zwei Jahre vor seinem Tode beklagte
sich Ringold darüber, daß man seine Katholizität wegen seiner
Korrespondenz mit Prolestanten und seiner lobenden Aeußerungen

über sie mit scheelen Augen ansehe91. Auch dem Abte von
Engelberg hatte ja die allzugroße Freundlichkeit, die er dem

85 Aehnliche Verhältnisse lassen sich in ländlichen Verhältnissen noch
heute feststellen, wenn auch nicht mehr in diesem Masse, weil jetjt die
Bevölkerung noch vielen andern Einflüßen unterliegt. 88 Korr. Schinz, ZBZ Ms. Car.
XV 162, 21. Febr. 1787. 87 Vat. Ged. 92. 88 Eng. Cod. 818, Vorwort. 89 ZSK
1926, 314. 90 Korr. Heß. ZBZ 181 k, 30. Jan. 1783. 91 1. c. 181 bk. 28. Juli 1813.



125

Erdbeschreiber Joh. Konrad Füßlin erwiesen hatte, Vorwürfe von
Seiten Luzerns und anderer Klöster eingetragen92.

Noch mehr als die Geistlichen wurde die kleine Schicht

gebildeter Laien durch den Druck der öffentlichen Meinung
eingeengt. Es waren Söhne vornehmer Familien, die eine gute
Bildung genossen; Aerzte, wie Dr. Imfeid, Dr. Aschwanden, Dr. Zay
und andere; Schullehrer, die sich, soweit sie nicht Geistliche

waren, freilich wenig über den allgemeinen Bildungsstand
erhoben93. Diese Gebildeten führten die Staatsgeschäfte, unterhielten

mannigfache Beziehungen und pflegten die Lektüre94. Von
der künstlerischen Kultur, die diese Männer in ihren Häusern
pflegten, darf man in einem gewissen Maße auf ihre geistige
Kultur schließen95. Die öffentliche Meinung legte ihnen natürlich
mannigfache Beschränkungen auf96. Der Bildhauer Heinrich Keller

meinte denn auch, daß Unterwaiden für seinen Freund Ludwig

Maria Kaiser, einen so „guten Kopf", ein „fatales Land" sei97.

Die Ehrfurcht vor den bestehenden Anschauungen, welche
die bäuerliche Bevölkerung auszeichnete, hatten diese Gebildeten
vielleicht gegen Welterfahrung ausgetauscht. Kein Bauer hätte
es geduldet, daß ein Andersgläubiger die Ehre der Heiligen
angegriffen hätte; Carl Dominik Reding aber glaubte98, daß die
katholischen Stände dies einem Evangelischen nicht verdenken
könnten. Keiner hätte es gewagt, eine hl. Mission und ihre
Wirkungen zu verachten ; Sekretär Reding schrieb aber an Balthasar,
daß er ihr nur beiwohne, um kein Aergernis zu geben, im
übrigen werde er dabei wohl keine „Wunder würcken"99. Eine
solche Haltung tadelte wohl Faßbind, wenn er schrieb, daß der
Mission von 1795 nur „Weichlinge und Freydenker" ferngeblieben

seien 10°. Auf die einfache Bergbevölkerung mochten nicht

92 Zürcher Taschenbuch 1910, 144—151. 93 Vgl. Schulberichte A.H. 94 Vgl.
über Straßburg als Studienort der Innerschweizer ZSG 1928, S. 64 ff. 9ä Vgl.
Das Bürgerhaus in der Schweiz, I. Band : Uri ; IV. Band : Schwyz, S. XI : die
Besitjer dieser Häuser waren manchmal in hervorragendem Maße an der Planung
der Bauten beteiligt; vgl. ferner auch Linus Birchler, Die Kunstdenkmäler des
Kantons Schwyz, und Robert Durrer, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Unterwaiden. 98 Vgl. die Abschnitte über das Verhältnis zur Helvetischen Gesellschaft
und die Tellfrage. 9T Kunsthaus Zürich, An Horner, Ostersonntag 1790. "8 An
Iselin, Staatsarchiv Basel, 20. Okt. 1760. 99 An Balth., BBL. 18. April 1762.
100 Rei. Gesch. III 304.



123

so sehr die Ideen oder Schlagworte der Aufklärung wirken —
diese fanden hier keinen fruchtbaren Boden —, als vielmehr
diese mangelnde Ehrfurcht, die zwar auch ein Zeichen der Zeit

war, sich aber doch leichter und unbemerkt einschleichen konnte.
Entweihung der Sonn- und Feiertage durch Tanzen, Nichtbeob-

achtung des Fastengebotes, Leichtsinn in Denkungsart, Sitten und
Kleidern stellte Thomas Faßbind überall, bei „Bauern und Herren"

mit sittenrichterlicher Strenge fest101. Und Pfarrer Ringold
bestätigte seine Beobachtungen in einer von heiligem Zorn
erfüllten Predigt vom 9. März 1800 102: Seit dreißig Jahren verbreite
sich von Altdorf aus Verachtung der hl. Religion. Spötterei über
ihre Lehren, Geheimnisse und Sakramente in alle Dorfschaften
und wecke da begreiflicherweise die Empörung der Bauern.

Diese gestrengen Urteile waren Ausdruck eines unermüdeten
Seeleneifers. Sie waren dazu angetan, jenen Mangel an
Ehrfurcht, der sicher da und dort zu tadeln war, nicht allgemein
werden zu lassen und so den Anfängen der Aufklärung zu
wehren. In der Abwehr der Aufklärung schien überhaupt der
kämpferische Geist des 16. und 17. Jahrhunderts, wenn auch
nicht mehr in der gleichen Geschlossenheit, wiederaufzuleben.
Dieser Geist lebte aber im konservativen Bauernvolke der
Innerschweiz ebenso nach wie in der Geistlichkeit und trieb
gerade in der Zeit der mächtig wachsenden Aufklärung in den
zahlreichen barocken Kirchenbauten prächtige Blüten10S.

2. Kapitel:

Offenbarung, Vernunft und Natur

Die Aufklärung hatte als einzige Erkenntnisquellen Vernunft
und Erfahrung, zwei ganz natürliche Fähigkeiten, anerkannt. Die
schärfsten Aufklärer, die Atheisten und Deisten, gingen in der
Anwendung dieses GrundsaZes so weit, daß sie jede Uebernatur
leugneten oder ihr jeden Einfluß auf die natürliche Welt
absprachen. Für sie gab es keine Offenbarung, keinen Glauben und

*" 1. c. V 45. 65, 120, III 313, 316, 326, 328. 102 A. H. 1409. fol. 30 f.
103 Vgl. allgemein Birchler und Durrer, Kunstdenkmäler.



127

keine Religion, wenn nicht die der Vernunft. Nur die natürliche
Welt mit ihrer, der Vernunft und Erfahrung zugänglichen GeseZ-

mäßigkeit bestand für sie. Aber auch jene, die vor diesen leZten
Folgerungen sich scheuten, unterzogen die Quellen der schriftlichen

Offenbarung, die Heilige Schrift vor allem, der Kritik der
Vernunft. Und auch für sie lag der Schwerpunkt im Diesseits,
im Irdischen.

In den drei Länderorten stellte freilich niemand Offenbarung
und Offenbarungsglauben in Frage. Weil aber die Geistlichkeit
der Länderorte die Aufklärung im allgemeinen nicht nach den

AnsäZen von Aufklärung im eigenen Lande beurteilte, sondern
ihr Augenmerk auf die scharfe Aufklärung des Auslandes richtete,
erkannte sie sehr wohl das Wesen der neuen Geistesströmung,
besonders nachdem sie in der Französischen Revolution zu den
schrecklichsten Folgen geführt hatte. Man wußte, daß „Freidenker
und Freigeister" schließlich jede Bindung an eine übernatürliche
Religion ablehnen und sich das Recht zu ungehinderter Kritik
am Offenbarungsglauben herausnehmen würden. Schon im
Zusammenhange mit dem Gelehrtenstreit um Wilhelm Teil fragten
sich Felix Leonz Kayser und Hedlinger, wohin wohl eine
übertriebene Kritik und „Grübelei" führen müßten. Der eine warf
G. E. Haller vor, er treibe seine Wissenschaft allzuweit und rai-
sonniere „auf einen Thon, daß er auch das alte und neuwe
Testament" leugnen könnte '. Hedlinger tadelte aber bei aller
Anerkennung der Kunst der Kritik im Reiche der Wissenschaften
jene großen katholischen Gelehrten, „die ihren weitläüffigen und
aufgeweckten Geist nicht haben einschränken können, ohne sogar
Prüfung der in den geheiligten Blättern begriffenen Geschichten
anzustellen ." 2. Der Kapuziner P. Josef Föhn fürchtete mit Recht,
daß durch die „Geist- und Lebensfreyheit" der Aufklärung der
christliche Glaube in seiner übernatürlichen Grundlage erschüttert
werde3. P. Conrad Tanner, der in seiner „Auferziehung der
Jugend" auf die Bildung des Verstandes einen großen Wert legte,
wollte von dem Begriffe der Aufklärung freies Denken, Reden
und Handeln ausgeschlossen wissen, und er konnte damit nichts

1 An Balth., BBL, 16. April 1759. 2 1. c. 26. März 1759. 3 Lobrede auf St.

Martin, Schwyz 1779, S. 13.



128

anderes meinen, als die rücksichtslose Kritik der Vernunft am
Offenbarungsglauben4. Auch in der „Geschichte der berühmtesten
Heiligen Gottes" schrieb er, daß es eine „gottlose Philosophie"
sei, Gott dazu zu zwingen, uns seine geoffenbarten Geheimnisse

begreiflich und anschaulich zu machen5. P. Marian Herzog endlich

definierte die Aufklärung als das Selbstdenken, „das Selbstprüfen

und Ueberzeugen, das einseitige Vernünftlen und skeptische
Zweiflen, um die Offenbahrung zu vereitlen und die Wahrheiten
der übernatürlichen Religion zu verwerfen" 6.

Aber auch die christliche Wissenschaft konnte in ihren
verschiedenen Disziplinen der Vernunfterkenntnis nicht entbehren.
Es war freilich schwierig, das Verhältnis von Glauben und Wissen
aufzuklären7. P. Johann Schreiber empörte sich über einen prote
stantischen Schriftsteller, der behauptete, daß die Katholiken der
Römischen Kirche, wenn sie einmal von ihrer „dummen Bigotterie"
abkämen, zum Unglauben erwachen müßten8. P. Nepomuk Weber
schrieb in seinen „Betrachtungen über die falsche Aufklärung",
daß der Verstand als eine Gabe Gottes sich der göttlichen
Allwissenheit unterwerfen müsse, denn es bestünde ein „himmelweiter"

Unterschied zwischen dem, was über die Vernunft und
zwischen dem, was wider die Vernunft sei9. P. Placidus Sartore
endlich stellte sein Werk „Die constitutionelle Kirche" unter den
LeitsaZ des hl. Klemens von Alexandrien, daß es nicht ratsam
sei, geoffenbarte Dinge unter AbseitsseZung der Vernunft auf dem
Glauben allein beruhen zu lassen, weil ja die Wahrheit keineswegs

ohne Vernunft sei. Doch leitete er seine Gründe gegen die
constitutionelle Kirche weniger aus der Vernunft als aus der
heiligen Schrift ab 10. P. Placidus und P. Nepomuk hatten das Problem
angedeutet, dessen Lösung im 1. Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts
P. Berchtold Villiger von Engelberg, Abt Beat Küttel und P.

Raphael Genhart von Einsiedeln versuchen sollten.

4 Vat. Ged.. S. 7. 5 S. 76. 6 ME 105 I, Nr. 2. 7 Siehe auch Schnürer
S. 249, über die Schwierigkeit einer gemeinsamen Linie zwischen den einzelnen
Schulen der Theologie. 8 Berichtigung, Einsiedeln Msc. 169, S. 1. 9 ME 234,
Varia; 1792—94 Stiftsbibliothekar, Henggeler, 443. I0 Constitutionelle Kirche
S. XXIV; P. Placidus Sartore, 1762—1809, an der Schule des Stiftes und in Bellenz ;

im Exil in Augsburg, Salzburg, Steiermark ; Henggeler, 461/2.



129

Die Erörterung, wie weit die Kritik der Vernunft gehen dürfe,
zeichnete sich vorzüglich ab in den zahlreichen Schriften, die im
leZten Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts im Kloster Einsiedeln um
die göttliche Einweihung der einsiedlischen Gnadenkapelle
entstanden. Die Legende erzählt, daß der heilige Bischof Konrad
von Konstanz am Heiligkreuztage (14. Sept.) des Jahres 948 die
Weihe der Kapelle vornehmen sollte, die Eberhard von Straßburg

an der Todesstätte des heiligen Meinrad erbaut hatte. Vor
der Kapelle ins Gebet versunken, habe er plöZlich den Gesang
himmlischer Chöre vernommen, und als er mit der Einweihung
der Kapelle beginnen wollte, habe ihm eine Stimme von oben

zugerufen, daß die Kapelle von Gott geweiht sei. Diese Legende
hatte man für wahr gehalten, und sie begründete nebst andern
Wundern zu einem großen Teil den Ruhm, den die Gnadenkapelle
bei den Wallfahrern aller Länder genoß11. Gegen Ende des 18.

Jahrhunderts 12 regte sich nun, in stärkerem oder schwächerem
Zusammenhange mit der Aufklärung, auch die Kritik an der
Einsiedler Wundergeschichte. Nachdem die Aufklärung in der
Eidgenossenschaft Eingang gefunden hatte, gaben wohl Freunde
des Klosters den Mönchen den Rat, „ihre alte Weihungsgeschichte

allgemach schlafen zu lassen" 1S. Zwei bedeutende
Geschichtsforscher, Johannes von Mülleru und der Wormser Geistliche

Stefan Alexander Würdtwein in seinen „Nova subsidia
diplomatica" 15, bezweifelten vor allem die Uebereinstimmung der
spätem Abschriften mit der verlorenen Originalbulle des Papstes
Leo VIII., die die göttliche Einweihung der Kapelle bestätigt
haben sollte. Nicht aus wissenschaftlichem Interesse, sondern aus

11 Vgl. P. Rudolf Henggeler, Die Einsiedler Mirakelbücher, Gfr. 97/1944,
103—113. " Nachdem schon im 17. Jahrhundert vereinzelt Stimmen gegen die
Geschichte laut geworden waren, z. B. Heinrich Heidegger (A. PE. 8, Nr. 9, S. 26).
13 St. E. A. PE. 10. Nr. 1 ; Handschrift von P. Nepomuk Weber, wahrscheinlich
auch von ihm verfaßt. ,4 Geschichten der schweizerischen Eidgenossenschaft,
1. Bd. 1. Kap. BI. 276; in der mir zugänglichen Ausgabe Frankenthal 1790
im 1. Buch, 2. Teil, 12. Capitel, S. 160: P. Magnus Gruber. St. E. A. PE. 9, S.
245 f., ferner A. PE. 8, Nr. 3b und A. PE. 7, Nr. 13. ,5 Nova subsidia diplomatica
ad selecta juris ecclesiastici Germaniae, Heidelberg 1782, 3. Band, S. 364: A.
PE. 7. Nr. 3. Würdtwein war nach ADB 44, 323. 1719 geb. 1796 gest.,
Weihbischof von Worms und schuf viele historische Sammelwerke, das genannte
t rschien in Heidelberg.

MHV « 10



130

einer aufklärerischen Kritiksucht heraus griff der „Freymüthige
von Freiburg", eine sehr scharfe, alles niederreißende Zeitschrift,
die Wundergeschichte an16. Aber auch im eigenen Lager gab
es Leute, die glaubten, daß die Geschichte der Kritik nicht standhalten

könnte. Briefe von P. Nepomuk Weber an P. Othmar
Ruepp in St. Gerold im Vorarlberg aus den Jahren 1794—96
zeigen, daß P. Ambros Bloch, damals Pfarrer in Blons, aber
Kapitular von Einsiedeln, und sein Bruder P. Meinrad Bloch in
Muri die Geschichte einer scharfen Prüfung unterzogen, auch
Einwürfe theologischer und dogmatischer Natur ins Gefecht führten

und eher dazu neigten, der Geschichte die Wahrheit
abzuerkennen 17. Auch der gelehrte Historiker P. Mauritius Hohenbaum
vander Meer aus dem Stifte Rheinau äußerte Zweifel an der

wahrheitsgetreuen Ueberlieferung der Geschichte18.
In der Abwehr dieser Angriffe taten sich besonders P. Magnus

Gruber und P. Nepomuk Weber hervor. Sie suchten nach
immer neuen Gründen und verbreiteten ihre Abhandlungen in
Abschriften bei ihren Mitbrüdern19. Ueber die kritischen Grund-
säZe, die man bei der Prüfung der Wundergeschichte anwenden
sollte, war man freilich nicht im klaren. Auf der einen Seite gab
man wohl zu, daß man sich hinsichtlich der historischen Wahrheit

der Wunder keiner übereilten Leichtgläubigkeit schuldig
machen dürfe20; daß man die Tatsachen der genauesten Prüfung
unterwerfen müßte, auch wenn sie in Beziehung zur Religion
stünden21, weil sie weder der göttlichen Religion noch der
„aufgeklärten Vernunft" widersprächen22. Im Vorwort der „Geschichte

16 Freiburg i. Br.. ohne genauen Verweis in den Quellen; P. Magnus
Gruber, A. PE. 9, S. 251/2; ferner Chronique d'Einsidlen, S. 224, 17 A. PE. 14,
besonders Briefe vom 22. )an. und 9. Mai 1795. 18 gfl. Mitteilung von HH. P.

Rudolf Henggeler, Stiftsarchivar; vgl. sein Profeßbuch von Rheinau, Fischingen
und Pfäfers : Anhang, Nachlaß von P. Mauritius, unter 6. Bd. Nr. 97. 19 P. Magnus

Gruber von Lachen, 1736—1798, Dorfkatechet in Trachslau, Beichtiger in
Au; Abt Beat wollte seine Verteidigung der Engelweihe nicht drucken lassen,
wohl weil er die Unzulänglichkeit dieses Werkes einsah ; Henggeler, Profeßbuch,

S. 431. Die meisten der im Archiv erhaltenen Schriften sind kleinere,
nicht sehr gründliche Abhandlungen, die sich in vielem wiederholen und
manchmal sogar ganz übereinstimmen. Innerhalb der Faszikel sind die Blätter
meist nicht numeriert; in solchen Fällen zitiere ich nach der Ordnungsnummer,

die die Faszikel-Blätter einnehmen. 20 Einsiedlische Chronik, Vorbericht.
21 Chronique. Préface und S. 202. 22 P. Magnus Gruber, A. PE. 9, Vorrede. S. 92.



131

der berühmtesten Heiligen Gottes", die ungefähr zur gleichen
Zeit entstand und für das gemeine Volk bestimmt war, wurde
von Einsiedler Patern ganz allgemein der GrundsaZ aufgestellt,
daß man nicht mehr alle Legenden kritiklos übernehmen dürfe,
damit die Religionsfeinde nicht Anlaß nähmen, „alles als Fabelwerk

zu verschreien"23. Es machte sich in diesen kritischen
GrundsäZen der Einfluß Mabillons geltend, dessen geistiger Schüler

P. Fintan Steinegger einer der Hauptmitarbeiter der beiden
„Chroniken" war24. Auf der andern Seite aber lehnte man alle
„Vernünfteleien" ab25, sprach Gott allein, nicht aber den Gelehrten

die Unfehlbarkeit zu26 und verwahrte sich dagegen, daß
Privatschriftsteller sich in dieser Frage einen Entscheid anmaßten27
und so „die wahnsinnige Philosophie des Jahrhunderts die ewige
Weisheit vor den Richterstuhl ihrer Irrtümer zitiere"28.

Schließlich waren diese Blätter doch geschrieben worden,
um mittels der historischen Kritik die Wahrheit der Wundergeschichte

zu erweisen. Man bediente sich dabei vor allem der
kritischen Regeln Mabillons "29 und der französischen Aebte Claude
Fleury30 und Honteville31. Doch war man in der Anwendung
dieser Regeln sehr weitherzig. Wohl konnte man auf den Abt
Alowick von Reichenau, auf Bischof Ulrich von Augsburg und
Abt Eberhard von Einsiedeln32 als Augen- und Ohrenzeugen
hinweisen, die bei der göttlichen Einweihung zugegen gewesen
wären, doch hatte sich ihr Zeugnis nicht erhalten33; wohl
belegte man das Vorhandensein der Bulle des Papstes Leo VIII.
mit Stellen aus den Werken von Tschudi und Gengenbach und

sogar katholikenfeindlicher Schriftsteller34, doch waren diese zeitlich

zu weit von dem Geschehnis entfernt und waren nur ein
Beweis, daß man die Geschichte Jahrhunderte hindurch geglaubt
hatte. Und schließlich war es gewagt, die Aussage Hermann des

23 S. V. 24 Heer, Mabillon, 321—24. P. Fintan Steinegger (1730-1809)
wurde 1784 Archivar ; Henggeler, Profeßbuch, 419/20. " St. E. A. PE. 9, S. 113.
20 1. c. Vorrede. 27 In drei verschiedenen Formulierungen, die wahrscheinlich
nicht vom gleichen Verfasser stammen : A. PE. 7, Nr. 4 ; A. PE. 8, Nr. 3 ; A. PE.

8, Nr. 9. 28 Wörtliche Uebersetjung aus Chronique, S. 201. 29 A. PE. 9, S. 45,
ferner in beiden Chroniken. 30 A. PE. 8, Nr. 3a, 7; über Fleurys Kirchengeschichte
Fueter, Historiographie, 315. 31 A. PE. 8, Nr. 1, 4; Honteville, gest. 1742, war
Abt von St. Vincent du Bourg. S2 A. PE. 9, S. 4. 3S A. PE. 8, Nr. 1. 34 A. PE.

8, Nr. 3a; A. PE. 7, Nr. 3; Heidegger, Stumpf, Bullinger, Hottinger.



132

Lahmen, der 1013 geboren wurde, zu einem zeitgenössischen
Zeugnis für eine Begebenheit des Jahres 948 zu erklären35. Und
mit der gesiegelten Abschrift der päpstlichen Bulle durch Heinrich,
den Bischof von Konstanz, im Jahre 138336 war die Echtheit
der Originalbulle keineswegs erwiesen37. Für einzelne Tatsachen
wurden auch Regeln des Hugo Grotius38 und des Abtes Englet
du Frenoy39 beigezogen, doch fielen diese einzelnen Ueberein-
stimmungen kaum ins Gewicht. Wenn P. Magnus Gruber sich
auch rühmte, die kritischen Regeln der „neuesten Philosophie"40
ausnahmslos zu beachten, so konnte er die Echtheit der Bulle
Leo VIII. doch nicht beweisen. Immerhin waren die historischen
Teile der beiden „Chroniken", deren Verfasser P. Fintan
Steinegger war, Höhepunkte des historischen Schaffens im Stift
Einsiedeln und zeichneten sich durch eine kritische Methode,
Verwertung genealogischer und chronologischer Forschung und beste

Literatur- und Quellenkenntnis aus41.

In den Schriften und Predigten, die für die Oeffentlichkeit
bestimmt waren, in den apologetischen Teilen der „Einsiedlischen
Chroniken" und in den Engelweihepredigten, wurden weniger
historische Beweise vorgebracht, als die innere Möglichkeit des

Engelweihewunders und der Wunder überhaupt betont. Die
„Einsiedlische Chronik" unterschied nun aber genau zwischen einer
blossen Erhörung („Gnade"), bei der Gott durch ganz natürliche
Mittel wirke, und dem Wunder, das ein übernatürliches Ereignis
sei42, und sie bezeichnete es als unvernünftig, Wundergeschichten

nur darum, weil sie wunderbar seien, zu verwerfen und für
Fabeln und „Träumereyen" auszuschreien43; denn der Verstand,
der nicht einmal die Wirkungsgrenzen der Natur kenne, könne
sich noch viel weniger ein Urteil in übernatürlichen Dingen an-

35 A. PE. 8, Nr. 3a, ferner A. PE. 7. Nr. 3 ; nach Dom Germain Morin, La
légende de l'Engelweihe à Einsiedeln, ZSK 37/1943, S. 1—7, sind die betreffenden

Stellen sogar noch Interpolationen späterer Zeiten ; vgl. auch Ringholz,
Wallfahrtsgeschichte, 318. 3a A.PE.7, Nr. 3. 37Dies sind die wesentlichen Punkte
der damaligen Auseinandersetjung ; den Standpunkt der heutigen Kritik halten
Morin 1. c. und P. Rudolf Henggeler in Gfr. 97, S. 102—112 fest. 38 A. PE. 8.
Nr. 7; lib. 2 de veritate leligionis christianae, par. 19. 39 A. PE. 8, Nr. 8;
Methode pour étudier l'histoire. 40 A. PE. 9. S. 7. 41 Heer, Mabillon, S. 321—24.
42 Vorbericht. 43 Gleicher Gedanke in St. E. A. PE. 8, Nr. 8.



133

massen44. Diesen gleichen Gedanken sprach auch die überarbeitete

französische Fassung der Chronik aus45 mit einer Anspielung

auf die Freigeister und Deisten, die der Allmacht Gottes
Grenzen seZten und ihr überhaupt jede Wirkung auf die Welt
absprächen. P. Nepomuk Weber wandte auf das Wunder der
Engelweihe das Wort des hl. Augustinus an : „Verum quia
incredibile"46. Und in Engelweihepredigten47 kam man öfters wieder

zurück auf die Möglichkeit des Wunders und auf die
Aufklärung, die alles leugne, was wunderbar sei und nicht mit den

„Begriffen des Selbstdenkens" übereinstimme48.
Von der Aufklärung waren die Angriffe gegen die göttliche

Einweihung der Einsiedler Gnadenkapelle ausgegangen. Die Aus-
einanderseZung wurde darum zu einer polemischen Abrechnung
Man suchte sich in der Schärfe zu überbieten. Man warf diesen

„Philosophen, Modeschriftlern und Sceptikern" vor, daß sie auch
nicht glauben würden, wenn sie Christus selbst Wunder wirken
sähen49; daß ihre Kunst darin bestehe, sich selbst zu
widersprechen ohne rot darüber zu werden50; daß sie den Aberglauben

bis zum Unglauben ausrotten wollten51. Und P. Magnus
Gruber konnte sich nicht enthalten, in seine entrüstete
Engelweiheschrift hineinzuschreiben: „Für die KanZlen der Tollhäüs-
ser mögen diese aufgeklärten Philosophen würdige Prediger
werden" 52.

Es ging in diesem Kampfe um die Engelweihe und in der
AuseinanderseZung mit der Aufklärung überhaupt nicht nur um
die Grenzen der Vernunft, sondern auch um eine neue Auffassung

der Natur. Die katholische Kirche, vor allem die Scholastik,

hatte ihr einen gebührenden PlaZ zugewiesen, sie aber dem

göttlichen Willen untergeordnet und ihre Schwächung durch den
Sündenfall der ersten Menschen berücksichtigt. Die Aufklärung
aber glaubte, unter dem Eindrucke der naturwissenschaftlichen
Entdeckungen des Jahrhunderts, an die ungeschwächte Vollkommenheit

und geschlossene GeseZmäßigkeit der Natur, die keines

44 Einsiedlische Chronik, 210/11. " Chronique d'Einsiedlen. 204. 4e A. PE.

7. 1794; De civitate dei, lib. 22. cap. 5. 47 Engelberg. Cod. unb. 1794: ferner
P. Marian Herzog, 1804, S. 10/1. 48 P. Marian Herzog, Engelweiheschrift 1804,
S. 10. 49 A. PE. 7. Nr. 6. 50 A. PE. 7, Nr. 2. 51 A. PE. 8, Nr. 5. 6J A. PE. 9, S. 206.



134

Anstosses und keiner Lenkung durch ein überirdisches Wesen
bedürfte.

In dieser Schärfe wurde die Naturauffassung der Aufklärung
in der Innerschweiz freilich nicht übernommen. Doch wurden
auch hier bisweilen Gedanken geäußert, die ihren Einfluß nicht
verleugnen können. Der Kapuziner P. Adelrich Nager sprach in
seiner Landsgemeindepredigt in Schwyz 177953 von der
Vaterlandsliebe, zu der den Menschen die GeseZe der Natur verpflichteten,

und ein von Hettlingen verlangte vom Bürger, daß er nach
den GeseZen der Natur lebe54. Vikar Josef Anton Rickenbacher

von Jllgau bezeichnete im Sinne der vaterländischen Aufklärung
die Natur des Menschen und des Landes als die eigentliche
Quelle der patriotischen Tugenden55, ohne indes den Anteil
der Religion an ihnen zu vernachläßigen. Dr. Zay verherrlichte
in seinen Briefen an Bridel die Natur: Sie habe die Gebirge
aufgeworfen, um den Despotismus zu brechen; sie habe den
Helden der Vorzeit, die ihren Wink verstanden hätten, Denkmäler

errichtet, an der Tellsplatte, in Arth, in Steinen und
Küßnacht 56. Zays „Sinn- und Sing-Gedicht" besang ja auch die Natur,
die in jede edle Brust den Trieb zur Freundschaft und Wissenschaft

lege57. Hedlinger bedauerte es, daß die Tugend nicht
mehr um ihrer Schönheit willen geliebt und das Laster nicht
mehr um seiner Häßlichkeit willen verflucht werde wie zur Zeit
der Väter, und trat damit — wohl mehr unbewußt — für eine
rein natürliche Begründung der Sittlichkeit ein58. Auch die
Philanthropie der Aufklärung verkannte den Wert des Uebernatür-
lichen für die Sittlichkeit, wenn sie die Menschenliebe aus rein
menschlichen und natürlichen Beweggründen forderte. Die
Vertreter der Menschlichkeit in Ludwig Maria Kaisers „Winkelried"
appellierten an Menschengefühl und natürliche Tugend59. P. Conrad

Tanner stimmte bewußt dem „unverleZlichen GrundsaZe"
seines „aufgeklärten Jahrhunderts" bei, „daß weder der Künstler

noch der Gelehrte glücklich seyn können, wenn er nicht
freye Natur zum Geleitsmann hat"60, und er führte darum, von

63 S. 3. 54 FA. Hettl. Wangen : Vorerinnerung. M Christlich-patriotische
Rede, 18. 56 FA. Bridel, 3. Sept. 1786. 57 BBL H 721, Nr. 4; Anhang zur Tafelrede

von Dr. Zay. 68 An Balth. BBL, 19. Jan. 1759.
redenheit. Msc. 264, S. 27.

59 S. 34, 39, 59, 87. 60 Woh'.-



135

irgend einer Aesthetik der Auklärung beeinflußt, Schönheit und
Harmonie, Kunst, Geschmack und Wissenschaft auf die Natur
zurück81. Daß eine solche „Natur-Religion", die auf Offenbarung
und Religion verzichte, heidnisch sei und für den Christen nicht
tauge, deutete P. Isidor Moser an62, und P. Johann Schreiber wies
auf den Sündenfall hin, der die Natur geschwächt habe. Eine

gründliche Behandlung des Verhältnisses von Natur und Ueber-
natur blieb P. Raphael Genhart und Abt Beat Küttel vorbehalten.

Die rein natürliche Begründung der Sittlichkeit vermochte

zwar in der kirchlichen Aufklärung die Religion nicht
auszuschalten, doch führte hier die moralisierende Tendenz der
Aufklärung zu einem Ausspielen der Moral gegen die Dogmatik.
Religion sollte nicht mehr so sehr kirchliche Lehre sein, als
vielmehr ein Mittel zur Veredlung der Menschennatur, so meinle
Pfarrer Josef Businger63. Abt Leodegar Salzmann von Engelberg

64 und Pfarrer Ringold65 hofften, daß eine reinere Moral,
ein unsträflicher Wandel und eine uneingeschränkte Menschenliebe

auf Seite der Katholiken den GegensaZ zu den
Reformierten überbrücke und den Unterschied der Lehre vergessen
lasse. Solchen Männern mußten freilich die Bemühungen der
verschiedenen Ordensgemeinschaften um die theologischen
Wissenschaften als etwas UnnüZes erscheinen66. Pfarrer Ringold
wurde nicht müde, gegen die verschiedenen Systeme zu eifern.
Schon in der „Trauerrede" lobte er Abt Marian, daß er den
Probabilismus, diese „Pilosophie der Sitten, die unsern Vätern

ganz unbekannt war", bekämpft habe67. Im Briefwechsel an
Balthasar kehrten ähnliche Gedanken wieder68; er hasse dieses

„unnütze, ärgerliche, unverschämte Schulgezänke" der Probabilisten
und Probabilioristen und wünsche der katholischen Geistlichkeit
„anstatt der Scholastik und Kasuistik" genauere Kenntnis der
Religion und des Evangeliums Jesu Christi69; er finde, daß die

61 1. c. S. 13, 20. 82 Christi. Schule, fol. 4. 63 Beherzigung, S. 16, 62.
64 Zürcher Taschenb. 1910, 153. °5 Lobrede, 39. m Eine gewiße Unsicherheit
gegenüber der Aufklärung wurde durch diese Schulen in die Theologie hinein
gebracht: vgl. Schnürer, 249. 8; 1780, S. 22—24. 68 BBL, 5. Febr. 1783, 18.
Febr. 1784, 24. Aug. 1787. 69 Die Forderung, das Evangelium zu lesen, stand
mit den obengenannten Bestrebungen der kirchlichen Aufklärung in einem
gewissen Zusammenhang; vgl. Rösch, Ein neuer Historiker, 71.



136

Katholiken „zu viel Dogmatik, aber allzuwenig Moralität" hätten.

P. Johannes Schreiber und P. Conrad Tanner von Einsiedeln
hingen anfänglich auch dieser Richtung an, doch erkannten sie
bald, daß sie sich auf einem falschen Weg befanden. Schreiber
wollte aus seiner Schule „alle unsinnigen Streitfragen der
Schulsekten", „der Molinisten, Thomisten, Skotisten, Recentioristen und
Augustinianer", ausgeschlossen wissen, da diese Grübeleien weder

zum Glauben, noch zum, Gottesdienste, noch zur Gottseligkeit,

noch zur Verbesserung der Sitten tauglich wären70. Zwanzig

Jahre später jedoch besann er sich darauf, daß die Religion
ihren SiZ nicht nur im Herzen habe, und daß der Glaube an
das Dogma zu den moralischen' Tugenden, die ja auch die Heiden

gepflegt hätten, hinzutreten müsse71. P. Conrad Tanner
verglich in seiner Schrift über die „Wohlredenheit"72 die
Gelehrsamkeit des Mittelalters mit der verwirrten, plumpen und
geschmacklosen gotischen Baukunst; in den fast gleichzeitig
entstandenen „Vaterländischen Gedanken"73 jedoch verlangte er
vom Priester, daß er die Philosophie, die Dogmatica und
Speculativa kenne und nicht „mit einer Handvoll moralischer Casus
die priesterliche Weihe erzwinge ..."

So schwerwiegende Probleme, wie das Verhältnis von
Vernunfterkenntnis und Offenbarung, von Natur und Uebernatur
ließen sich freilich nicht in kurzen Andeutungen und polemischen
Ausfällen gegen die Aufklärer lösen; sie riefen nach einer tiefer
gehenden Auseinandersetzung. Mit solchen befaßten sich am
Anfang des 19. Jahrhunderts P. Berchtold Villiger von Engelberg
und Abt Beat Küttel und P. Raphael Genhart von Einsiedeln.

P. Berchtold Villiger suchte in seiner „Bibelkunde" vom
Jahre 1801 die christliche Lehre und die Ergebnisse der
neuesten Philosophie — er meinte damit den Kantianismus —
miteinander in Einklang zu bringen74. Unter reichlicher Verwendung

70 Wochenschrift. 124/5. 71 ME 9, Polemische Abhandlung, fol. 3/4. 7!

Einsiedeln Msc. 264, S. 23; 1787/89. 73 S. 120; 1787. ,4 Eng. Cod. 821; Kants
Philosophie sahen auch katholische Denker, selbst Theologen, als beste Stütje
des christlichen Ethos und des Glaubens an, besonders auch Benediktiner;
vgl. Funk Phil., Von der Aufklärung zur Romantik, München 1925, 5t. Villiger
scheint allerdings unter den Benediktinern der Innerschweiz der einzige
gewesen zu sein, der sich dieser Strömung vorübergehend anschloß.



137

von Zitaten aus philosophischen Werken75 wandte er sich
zuerst gegen den Skeptizismus76 mit der Begründung, daß der
Zustand des Zweifels der Vernunft unerträglich sei. Dann aber
bot er auf ungefähr fünfzig Seiten, ohne dagegen Stellung zu
nehmen, eine Zusammenfassung kantianischer Gedanken: über
den kategorischen Imperativ als den Ueberwinder der
Aufklärungsmoral, über Gott, der an sich nicht erkennbar, doch ein
Postulat der praktischen Vernunft sei77. Im zweiten Teile seines
Werkes suchte Villiger dann die wesentlichen Punkte der christlichen

Glaubenslehre, die Offenbarung, ihre beschränkte Gültigkeit

für die Erkenntnis des Weltalls, den Sündenfall, die Kirche
als Hüterin der Offenbarung, mit einzelnen, aus dem Zusammenhang

gerissenen Zitaten Rousseaus, Jacobis und Kants zu belegen.

Berchtold Villiger fühlte wohl selbst, daß ihm eine Synthese
nicht gelungen war; er warnte davor, nun alles auf Natur- und
VernunftgeseZe zurückführen zu wollen, und stellte seinen
Versuch den „verschiedenen Systemen der Thomisten, Scotisten, Au-
gustinianer, Molinisten, Jansenisten und Rigoristen" an die Seite,
die alle auch durch „Vermischung der philosophischen Systeme
mit der christlichen Lehre" entstanden seien78. Daß sich daraus

ganz widersprechende Folgerungen ergeben mußten, konnte P.

Berchtold Villiger einige Jahre später, bei der Abfassung seiner
„Einleitung zum Alten Testament" erfahren79. In dem Bestreben,
immer die Ergebnisse der neuesten Philosophie in das christliche

Lehrgebäude einzubauen80, war er dazu gelangt, im Sinne
des deutschen Idealismus, vor allem Schellings und
Schleiermachers, die Religion nur mehr als Sache „des Herzens und
des Geistes, nicht der Vernunft" zu bezeichnen. Gegen Kants
Postulate der praktischen Vernunft wandte er nun ein. daß es

aus Vernunftbegriffen keine Lehre von Gott geben könne81, denn
die Vernunft sei nur „im Felde des Endlichen" gültig, und die
Verstandesreligion führe zu Freigeisterei und Irreligion82 ; „nur
das Anschauen der Gottheit in zahllosen Formen, Modificationen
und Erscheinungen, in allen Arten der Offenbahrung mit dem

75 Hume und Reinhold (Kantianer). 76 Eng. Cod. 821, 1—6. " 1. c. 33—63.
78 I. c. 195. 79 Vorlesungen aus der Exegese des alten Testamentes, Eng. Cod.
810. 80 1. c. S. 3. 81 1. c. S. 10-12. 82 1. c. S. 21.



138

seligsten Gefühl begleitet, kann Religion seyn"8S, und „der
jugendliche Geist muß das Göttliche ahnden lernen"84. JeZt
verwarf er auch die von der Aufklärung verkündete Lehre, daß die
Religion nur ein Mittel zur „Moralität" sei85. Zu einer Synthese
gelangte P. Berchtold auch hier nicht; er drang wohl in die
neue Philosophie ein und suchte sie durch Herstellen neuer
Beziehungen zu verstehen; aber das christliche Lehrgebäude und

vor allem die Kirche als Hüterin der Offenbarung fanden darin
keine Berücksichtigung8f>.

Vom scholastischen Standpunkte aus begegneten Abt Beat
Küttel87 und P.Raphael Genhart88 von Einsiedeln den Ideen der
Aufklärung. Abt Beat Küttel tat es in einem „Briefwechsel eines

gelehrten Engländers mit einem gelehrten Franzosen über die
heutige Aufklärung, aus den GrundsäZen der ächten Philosophie
mit Beyzuge der gesunden Vernunft und mit Rathe der
Religion" 89. Er orientierte also sein Forschen an der Offenbarung,
was die Aufklärung gerade abgelehnt hatte. Der Franzose widerlegt

auf diese Weise die Einwände, die der Engländer, der
Vertreter der Aufklärung, gegen die Geistigkeit der Seele90 und ihre
Unsterblichkeit91, gegen den göttlichen Ursprung der Welt92 und

gegen den Gottesdienst vorbrachte. Als Abschluß brachte er die
Lösung des Problems, die von der scholastischen Grundlage aus
gesehen, zugunsten der kirchlichen Lehre ausfallen mußte: Auf
dem tatsächlich bestehenden natürlichen SittengeseZ muß die

Offenbarung, die positive Religion aufbauen; von allen positiven
Religionssystemen kann aber nur ein einziges wahr sein: die
Lehre der römisch-katholischen Kirche93. Die Schrift Beat Küttels,
die allem Anschein nach für den Druck bestimmt war, blieb
Manuskript.

83 1. c. S. 9; die intellektuelle Anschauung Schellings? Eher die Gefühlsreligion

Schleiermachers, vgl. Ueberweg IV, Die deutsche Philosophie des XIX.
Jahrhunderts und der Gegenwart, Berlin 1923, S. 36, 120. 84 Eng. Cod. 810, S.

44. 85 1. c. S. 33/4; Schleiermacher, Ueber die Religion, 1799. 86 Die für die
Aufklärung und ihre Ueberwindung wesentlichen Punkte wurden hier aufgeführt.

Viele andere Aeußerungen in der Terminologie des dt. Idealismus 87 Abt
Beat Küttel, geb. 1733, von Gersau, 1774 Dekan, 1780 Abt, gest. 1808; Henggeler,
Profeßb. 165. 88 P. Raphael Genhart. 1767—1841, von Sempach, 1792 am
Gymnasium, später Philosophielehrer; 1804 kam er aus dem Exil nach Einsiedeln
zurück: Henggeler 466/7. 89 Einsiedeln, Msc. 829, S. 14. 90 1. c. S. 15. 91 1. c.
S. 39. 92 1. c. S. 47. 93 1. c. S. 159, 191. 219.



139

Auch P. Raphael Genhart stand auf dem sichern Boden der
Scholastik. In seiner Schrift „Vom Ursprung, Zweck und Unterschied
der geistlichen und weltlichen Autorität" gab er die Möglichkeit
eines Lehrsystems zu, das ohne direkte Beziehung zum göttlichen
Willen das Vernunftgemäße und das Vernunftwidrige moralischer
Handlungen bezeichne ; ja, dieses moralische NaturgeseZ sei die erste
Verbindlichkeit des Menschen, und er müße sich der übernatürlichen
Religion nicht anders als kraft der natürlichen unterwerfen. Die
Offenbarung sei im NaturgeseZ enthalten, und wer sie annehme, ohne mit
der Vernunft ihre Glaubwürdigkeit zu erkennen, der handle blind.
— Diese gleichen Gedanken baute P. Raphael in einem gedruckten

Werke über „Das Verhältnis der Philosophie zur christlichen
Glaubenslehre" aus, weil er „eine genaue und unerschütterliche
Bestimmung" dieses Verhältnisses für „das größte Bedürfnis"
seiner „philosophischen Zeiten" hielt. Er meinte, daß beide, sich

gegenseitig ergänzend, zur gleichen Wahrheit hinführen müßten,
daß aber die Unzulänglichkeit der menschlichen Vernunft nach
der übernatürlichen Hilfe der Offenbarung rufe94. Im ersten Band
führte er das Problem auf den Unterschied zwischen Wissen
und Glauben zurück und betonte, daß der vernünftige Glaube
auf der Kenntnis des zureichenden Grundes beruhe. Im zweiten
Bande befaßte sich P. Raphael, wie der Titel selbst sagt, mit
„jenen Lehren des Christenthums, die unser Zeitalter am meisten
befremden", vor allem wieder mit dem Verhältnis von Natur und
Offenbarung. Vor dem Sündenfall hätten die Menschen der Natur
unbedenklich folgen können95; die Sünde wider die Natur mußte
durch ein übernatürliches Mittel gutgemacht werden, durch die
Offenbarung, die sich wiederum durch übernatürliche Dinge, die
Wunder legitimiere96. Und mit einer deutlichen SpiZe gegen die
Moralphilosophen der Aufklärung betonte er, daß man „in
Bestimmung der SittengeseZe nicht bloß auf die gesunde, sondern
vorzüglich auf die gekränkte Natur Rücksicht nehmen müsse ."97

Der Aufklärung war man also in der Innerschweiz bis auf
die Wurzeln nachgegangen. Dies hatte bisweilen zu tastendem
Suchen, meist aber zu einer Besinnung auf die Grundlagen des

christlichen Glaubens Anlaß gegeben.

94 Vorwort. 95 S. 248. 96 S. 221/2. 97 S. 257.



140

3. Kapitel:

Die Kirche in ihrer äußern Erscheinung

Für die Aufklärer, die mit ihrem Kampf gegen den
Offenbarungsglauben die katholische Kirche in ihrem tiefsten Wesen
trafen, mußte auch ihre äußere Erscheinung notwendiger Weise
etwas Hohles sein, etwas, das seine innere Daseinsberechtigung
verloren hatte. So richteten sie denn ihre Angriffe auch gegen alle
äußern Zeichen der kirchlichen Sendung: gegen Rom als Mittelpunkt

der christlichen Welt, gegen den gesamten Klerus und
schließlich auch gegen jeden Ausdruck einer gläubigen und
kirchlichen Haltung im Gottesdienst.

Der Gottesdienst und das religiöse Leben hatten in der Zeit
des Barocks Formen angenommen, die zwar dem Geist der
kirchlichen Erneuerung entsprangen, aber gerade deshalb
zeitbedingt waren. Sie entsprachen dem vernunftgemäßen, klassizistischen

Geschmack der Aufklärung, die für die Vielfalt des
historisch Gewordenen keinen Sinn hatte, nicht mehr. In der
Innerschweiz halte nun das Barock einen überaus fruchtbaren
Boden gefunden, vor allem am Wallfahrtsorte Einsiedeln. Die
Messen waren zu musizierten Aemtern, Predigt, Vesper und Komplet

zu Prunkstücken und die Feste des Kirchenjahres und der
Heiligen mit ihren prächtigen Prozessionen zu pompösen Feiern
unerhörten Ausmasses l geworden. Die Bruderschaften hatten sich
ebenfalls vermehrt und versahen weltliche und liturgische
Funktionen auf die gleiche sinnenfreudige Art und Weise2. Die
zahlreichen geistlichen Spiele vermischten Volkstümliches und Barok-
kes und trugen so dazu bei, daß die Grenze zwischen Gottesdienst

und VolksergöZung verwischt wurde3. Barocke Sinnenfreude

gab dem ganzen religiösen Leben ihr Gepräge.

1 Vgl. Linus Birchler, Formen des Gottesdienstes. Barock in der Schweiz,
S. 77; Häne Rafael. Die Engelweihfeier zu Einsiedlen im Jahre 1659, 1. c. S. 95 f.
2 Ueber Schütjenbruderschaften, Bruderschaften, die Spiele aufführten,
Handwerker-Bruderschaften, Aelpler-Bruderschaft, vgl. Birchler, Formen des
Gottesdienstes, S. 81, ferner Fr. Niderberger, Religiöse Sitten und Sagen aus
Unterwaiden, Sarnen, im Selbstverlag des Verfassers 1910, S. 801 ff. 3 Vgl. z. B. ein
Volksgerichtsspiel aus dem Muotathal, in dem sich Heidentum, Mittelalter und
Barock verband: Eberle, Theatergeschichte, S. 163/4.



141

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts und am Anfang des 19.

trat hier eine gewisse Ernüchterung ein. Es mußte den
aufgeklärten Ludwig Maria Kaiser befremden, daß sich der
„Unüberwindliche Große Rat von Stans" für seine kirchlichen Feiern den
hl. Sebastian, für seine weltlichen Feste den Gott Bacchus

zum Patron erkor4. Solche Auswüchse mochten die Kritik auf
die Bruderschaften lenken und bei Geistlichen und Laien den
Eindruck erwecken, als ob alle diese kirchlichen Gebräuche, auch
Kreuzfahrten und Prozessionen, nur „überflüssiges und leeres

Zeug"5 wären oder bloße Gewohnheitssache6. Wenn diese
Ablehnung vielleicht auch durch tatsächliche Mißbräuche veranlaßt
vjurde, so war damit der Widerstand gegen die Wiedereinführung

des Englischen Grußes nicht zu erklären 7.

Verschiedene Gründe wirkten bei der Verminderung der
Feiertage mit. Schon 1754/55 hatten die katholischen Orte für
die ennetbirgischen Vogteien die Abstellung einiger Feiertage
genehmigt8. Sie bedeutete nicht immer ein Zugeständnis an den

Zeitgeist; wie schon zur Zeit der katholischen Reform9, wollten
viele geistliche Oberhirten damit nur dem werktätigen Volk eine
Wohltat erweiseni0. Auch Faßbind berichtet, daß die Handwerker
die Abschaffung von Feiertagen gefordert hätten; ihre Bestre-
b jngen hätten die Fabrikherren aus Geldinteressen unterstüZt, in-
dìm sie dem Volke eingeflüstert hätten, daß die Feiertage schädlich

und dem Staate unnüZ wären. In Schwyz kam 1793 die
Angelegenheit vor die Landsgemeinde, die sich für die
Beibehaltung der Festtage entschied. Umtriebe bewirkten aber, daß
ein Teil der Feste — Faßbind nennt ihrer mehr als zwanzig —
alvjeschafft wurden11. Es blieben auch dann noch eine stattliche
Anzahl von Feiertagen bestehen.

4 Brief an den Abt von Engelberg, siehe Hans von Matt, Innerschweizerisches
Jajirbuch f. Heimatkunde VII 144. 5 Faßbind, Rei. Geschichte V 60; er sagt dies

den Geistlichen während seiner Tätigkeit als Pfarrer in Schwyz seit 1803;
das Zitat zeigt, daß die Reformen Wessenbergs doch da und dort aufnahmebereiten

Boden vorfanden. ° FA. Reding, Quellen des Elends. 7 Faßbind, Rei.
G« sch. Ill 334 ; er schreibt dies dem Einfluß des ziemlich aufgeklärten P. Joachim
Stockmann zu (Kapuziner). 8 EAVII, 2. 936/1049. 9 Gfr. 32, S. 229: Geschichte
der Feiertage im Kt. Luzern. 10 Rösch, Ein neuer Historiker, S. 62/3. ll
Faßbind, Rei. Gesch. III 327. 328; das Nütjlichkeitsideal der Aufklärung!



142

Thomas Faßbind, der die Verminderung der Feiertage sehr
bedauerte, gab zu, daß sie vom Volke oft schlecht verbracht
wurden 12. Damit entschuldigte er auch Pfarrer Sebastian Tanner

von Muotathal, der die Heiligenfeste mit ihren Prozessionen „Sün-
denfeyrtage! Kezerfeyrtage ", „Teufelstage" genannt hatte13.

Vielleicht hatte da doch die kirchliche Aufklärung auf Pfarrer
Tanner einen gewissen Einfluß gewonnen, denn einige Jahre früher

hatte er noch die Liebe des sei. Bruder Klaus zu den
Wallfahrten und Ablässen als nachahmenswerte Tugend hingestellt14.
Eifer für die Würde des Gottesdienstes und aufklärerisches
Gedankengut verband auch Pfarrer Ringold. Er war empört, daß
die demokratischen Kantone 1769 die Abschaffung von Eeier-

tagen troZ ihrer großen Armut abgelehnt hatten, und Muratoris
Werk „Von der wahren Andacht" und die „Raccolta delle Scritture

concernentibus diminuzione delle feste" bestärkten ihn in
der Ansicht15, daß die Festtage durch „die blinde und einfältige
Andächtlerey des Volckes, die Ausgelassenheit und Müßigang"
nur entheiligt würden 16. Dagegen war wohl P. Isidor Moser von
aufklärerischen Absichten frei, wenn er, einer Forderung der Zeit

entsprechend, den deutschen Volksgesang in seiner Pfarrei
einführte und die Pfarrherren umliegender Gemeinden zu gleichem
ermunterte17.

Pfarrer Ringold begründete seine Haltung, die ihm den Ruf
eines Freidenkers zuzog, damit, daß er „in der Religion das
Reine, das Einfältige, das Antike" liebe 18. Er bekannte sich damit

zur klassizistischen Richtung der Aufklärungsliturgie19. Auch
P. Johannes Schreiber hatte in der „Luzerner Wochenschrift"20
betont, daß die Religion dem Staate nur in ihrer ursprünglichen

12 Faßbind, Rei. Gesch. V 45, 120. III 328. 13 1. c. III 327, V 200. 14

Lobrede, S. 9. '5 Della regolata divozione dei cristiani. — Muratori Lodovico
Antonio, geb. 1672, schrieb viele Geschichtswerke als aufgeklärter Laie, wie
Fueter, Historiographie, 318/9. meint ; nach dem LThK VII 381 war Muratori
ein frommer Mann, der unbeirrbares Streben nach Wahrheit mit einer gesunden
Kritik verband, 16 Ringold, Excerpta historica, Zurl. St. 66, fol. 116, Appendix
zum Jahre 1769. u Korr. Schinz, ZBZ Ms. Car. 162, Beschreibung von Einsiedeln,
das gleiche berichtet Holzhalb V 133 auch von Pfarrer Ringold, doch wird es
sich dabei um seine Tätigkeit in Sarmenstorf handeln. 18 An Zurlauben, Zurl.
4, tom. VII, fol. 221. Sarmenstorf, 28. Juni 1781 ; ferner an Heß, ZBZ 181 k, 9. Dez.
1783. '9 Allgemein : Mayer Anton L., Liturgie, Aufklärung und Klassizismus, Jahrbuch

für Liturgiewissenschaft 9/1929, S. 67 f. 20 Wochenschrift, III. Stk. 132, 138.



143

Reinheit nüZe, daß „kein MenschenzusaZ", „kein Misbrauch",
„kein falscher LehrsaZ, keine übelverstandene Andacht, kein
Aberglaube" sie entkräften dürfe. Um dies zu erreichen, müsse

man zu den Gebräuchen der ersten sechs Jahrhunderte
zurückkehren21. Pfarrer Ringold und P. Johann Schreiber griffen also,
wie es die Liturgie der Aufklärung tat, auf das reine Christentum

früherer Zeiten zurück.
Aber P. Johannes Schreiber, der anfänglich der Aufklärung

ziemlich stark verpflichtet war, wußte ihre Forderungen immer
wieder auf ein richtiges Maß zurückzuführen. In zwei Schriften

reinigte er später die Zeremonien und den äußern Gottesdienst

von dem Vorwurfe, daß sie nur für den Pöbel bestimmt seien
und keinen tiefern Sinn hätten22. Freilich hatten sie sich mit
dem Volksleben verbunden. Aber der Geist der kirchlichen
Erneuerung war dadurch erhalten geblieben23. Das Erlebnis der
Reformation, die ja auch mit der Beschneidung kirchlicher
Gebräuche begonnen hatte, wirkte nach24. Die Dankreden der
Helvetischen Concordia an die Stände Nidwalden und Uri25

schienen ja gerade darauf anzuspielen, wenn sie die Urner und
Nidwaldner an ihre Verdienste um die Erhaltung des katholischen
Glaubens erinnerten und sie ermahnten, weiterhin ihr Leben für
ihr Glaubensbekenntnis, für ihren „löblich beybehaltenen
Gottesdienst" und ihre „erbaulichen Kirchen-Gebräuche" einzuseZen.
Auch die für das Volk bestimmte „Geschichte der berühmtesten
Heiligen Gottes" mahnte, „keinen Schritt weit von den frommen
Gebräuchen und Uebungen der Väter" zurückzuweichen, und

verteidigte die Bruderschaften als „heilige Bündnisse wider die
drohenden Verderbnisse" 26. Eine deutliche SpiZe gegen die
Reformatoren enthielt die Widmung der „Chronique d'Einsiedlen" :

Die Andachtsübungen, wie man sie in Einsiedeln halte, seien
freilich nicht nach dem Geschmacke aufgeklärter Leute; doch
dürfe man die geistlichen Dinge nicht nach ihrem Mißbrauch
beurteilen, wie es die bedauernswerte Reformation getan habe.

21 I.e. IV. Stk. 185. 22 ME 9, fol. 3; ferner Msc. 169. S. 17. 23 Schnürer,
198. 24 Vgl. Wirkung dieses Motivs im Chenaux-Aufstand : G. Castella, Histoire
du Canton de Fribourg, p. 419. 25 BBL H 721, Nr. 10, S. 14: Stans 1779; 1. c.
Nr. 11, S. 18: Altdorf 1781; von Meyer von Schauensee. 2G S. 164, 75.



.144

Doch bekämpfte man in den Bestrebungen zur Vereinfachung

des Gottesdienstes ebensosehr den Geist des Zeitalters, der
in den kirclilichen Gebräuchen etwas UnnüZes und Unwesentliches

sah. Die „Einsiedlische Chronik" in ihrer deutschen

Fassung
27 führte eben den Kampf gegen die Wallfahrten auf die

rein irdischen Ziele zurück, denen die Zeit huldigte, und betonte,
daß es auch dann noch unbegründet wäre, diese Gebräuche als
dem Staate schädlich hinzustellen. Vikar Josef Anton Rickenbacher,

der den „WiZ" der damaligen Welt gut kannte, warnte
in seiner „Christlich patriotischen Rede"28 vor der Spötterei über

goitesdienstliche Handlungen, kirchliche Gebräuche und religiöse
Andachten. Es ging auch darum, der Aufklärung gegenüber die
Grenze zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem in der Religion

zu ziehen. P. Marian Herzog verteidigte die Zeremonien
und den Ablaß gegen die Aufklärer als wesenhaften Ausdruck
der übernatürlichen Religion29. P. Berchtold Villiger bezeichnete
sie zuerst als nebensächliche, aber notwendige Zeichen, die durch
Eindrücke auf die Sinne das moralische Gefühl wecken sollten30;

später erklärte er sich freilich gegen die Häufung der Zeremonien,

da sie die wahre Religion nur erstickten31. Der Kapuziner
P. Franz Sales Abyberg wandte sich gegen die Auffassung der
„nach dem heutigen Geist gestempleten Modechristen", daß
allein die Einrichtungen und Gebräuche des Urchristentums dem
Wesen der Religion entsprächen, denn die Bruderschaften seien
ihr ebenso angemessen39. Sein Mitbruder P. Hugo Keller von
Arth kennzeichnete die Freidenker und Aufklärer wiederum
damit, daß sie „von den Gebräuchen des Christenthums wie.. vom
AberwiZe der Heyden" sprächen33. Auf die Einwände der
Aufklärer erwiderte die „Geschichte der berühmtesten Heiligen
Gottes", daß „aller Menschen Geist durch äußerliche Mittel aufgeweckt

werden" müße, und daß es in der „Vorsicht Gottes"
gelegen sei, „daß die Uebungen der ersten Christen von Zeit zu
Zeit durch andere gottseliger Männer erseZt worden seien" 34.

27 S. 323. 28 S. 14—15. 29 ME 105, Nr. 2, I. 30 Eng. Cod. 821, S. 139/144.
31 Eng. Cod. 810. 32 Rede von der hl. Scapulier-Bruderschaft und Rede auf den
heil. Charfreytog. Manuskripte im Provinzarchiv Luzern ; es ist bei diesen
Predigten ausnahmsweise nicht angegeben, wo und wann sie gehalten wurden;
sie waren wohl für den öftern Gebrauch bestimmt, da P. Franz Sales Abyberg
auf vielen Kanzeln tätig war. 33 A. H. 873, nach fol. 190. Beilage 8. 34 S. 197.



145

Wenn die Aufklärer die kirchlichen Gebräuche dem
Aberglauben gleichseZten, wie P. Hugo Keller sagte und wie es tatsächlich

geschah, so hatten sie bestimmte Gründe. Denn der
Aberglaube, wie man ihn heute versteht, war in den Gebirgskan-
tonen der Innerschweiz, die der Aufklärung und damit der
Entzauberung der Welt widerstrebten, ziemlich verbreitet. Die
Geistlichkeit selbst hatte am meisten dagegen anzukämpfen35, wenn
sie auch nicht immer frei von Aberglauben war36 und viele
Dinge für erlaubt hielt, die heute unter den Begriff des
Aberglaubens fallen. So verachtete zwar Thomas Faßbind den
Aberglauben als ein Gegenstück zur modernen Freigeisterei und als
ein Erbe heidnischer Zeiten37; das hinderte ihn aber nicht, die
Sonnenfinsternis vom Jahre 1706 als einen „Vorbott der höchst
verderblichen Aufklärung" des beginnenden Jahrhunderts
auszudeuten38. Dem Pfarrer Heinrich Justus Strübi von Schwyz39 gab
eine Rotte abergläubischer Leute, die nach SchäZen gruben,
viel zu schaffen; im Nachbarland Unterwaiden widmeten sich
Geistliche diesem Handwerkiò. P. Isidor Moser betrachtete
den Aberglauben vom baldigen Untergang der Welt als ernst

genug, um ihm in einer besondern Predigt41 den Boden zu
entziehen ; aber das Erlebnis der Revolution brachte sogar den
aufgeklärten Pfarrer Ringold dazu, daran zu glauben42. P. Conrad
Tanner verbannte die Hexen und Poltergeister43 aus seiner
Schule, da solche Erzählungen dem Kinde nur Vorurteile und
falsche Begriffe beibringen könnten; er verwarf diese Geschichten

- mit einer Begründung, die die Aufklärung gebracht hatte -
weil sie „mehr Furcht vor der Hölle als Zutrauen auf den Himmel"

ausdrückten. Freilich zählte er zum Aberglauben nicht nur
SchaZgraben und Astrologie, sondern auch „Karakterkunde aus
dem menschlichen Gesichte"44 - ein Beweis für die Zeitbedingt-

3o Nach Fr. Niderberger, Religiöse Sitten und Sagen aus Unterwaiden, S.

938, erließ der Bischof von Konstanz 1754 einen Erlaß an alle Geistlichen des
Bistums gegen abergläubische Bücher und Andachten. 36 1. c. S. 936 ; vgl. S.

917 f. 37 Rei. Gesch. III 293. S8 1. c. III 372. 39 1. c. V 42; Strübi. Pfarrer in
Schwyz 1750—1771. 40 Niderberger, Religiöse Sitten und Sagen S. 936.
41 Auf das Fest des hl. Meinrad 1786. 42 ZBZ Korr. Heß 181 bk, 9. Juni, 3. Juli
1809. 43 Vat. Ged., 32; Versuche in Briefen, 59; Schulbriefe aus den
Bergkantonen, 40/44. 44 Heilige Gottes, 80, 1203.

MHV 45 ll



146

heit des Begriffes und für die Unsicherheit der Geistlichkeit in
diesen Fragen.

Spuren alter heidnischer Bräuche mochten sich in der
Innerschweiz, wie bei allen naturverbundenen Völkern, besonders
zähe erhalten haben. Zudem erschienen diesen Bauern alten
Schlages, die nichts von den naturwissenschafllichen Entdeckungen

des Jahrhunderts wußten45, die Kräfte der Natur als
geheimnisvolle, furchtbare Mächte, denen sie viel mehr als die
Städter ausgeliefert waren46. Sie mußten ihr Leben und ihren
Lebensunterhalt immer wieder in einem unberechenbaren Kampfe
der Natur abringen, und die Wildnis der Gebirge erweckte in
ihnen Vorstellungen, denen sich nicht einmal Goethe entziehen
konnte47. Der aufgeklärte Pfarrer Ringold, der selbst viele Jahre
inmitten der Berge wirkte, empfand in ihrer Gegenwart einen
„heiligen angenehmen Schauer" ; die Vorliebe der Alpbewohner
für Gespenstergeschichten schrieb er ihrem Kummer um das
Wohl ihrer Verstorbenen, ihrer Einfalt und Redlichkeit und ihrer
Absonderung von der großen Welt zu48.

Mit abergläubischen Mitteln suchte man sich der Naturkräfte

zu erwehren, und es war nicht zu verhüten, daß sich
solche Bräuche vorzüglich mit kirchlichen Handlungen vermischten.

Das war besonders bei den Exorzismen der Fall. Schon im
Mittelalter hatte man tierische Schädlinge vor Gericht gerufen
und ihnen den Prozeß gemacht. Dann wurde über sie, wie über
vom Teufel besessene Menschen, der Exorzismus gesprochen49.
Manchmal handelte es sich nur um eine Verwechslung der
Begriffe Beschwörung, Exkommunikation und Exorzismus50. Sehr
oft verbanden sich aber damit abergläubische Anschauungen.

45 Nach Cassirer, Aufklärung, 215, ist Aberglaube Unkenntnis, die sich
als Wahrheit ausgibt (rationalistischer Standpunkt). 40 Schmidt, Schweizer
Bauer I 40/41. — Der Aberglauben wurde damals und vielfach auch heute
noch vom Standpunkt der neuesten Forschungsergebnisse in den Naturwissenschaften

beurteilt. Die Möglichkeit des Bauern, sich darüber zu informieren,
wird nicht berücksichtigt und zudem das Wesen der Volksseele dabei verkannt.
47 Dichtung und Wahrheit, Weimarer Ausgabe, I. Bd. 29. S. 120/2. 48 Korr. Heß,
ZBZ 181 k, 26. Okt. 1784. 49 Franz Adolph, Die kirchlichen Benediklionen im
Mittelalter, 2 Bde. Freiburg i. Br. 1909, II 145, 150, 152. 50 Besson Marius,
L'excommunication des animaux au moyen âge, Extrait de la Revue historique
vaudoise, janv. fevr. 1935, p. 13.



147

Das Volk wurde zudem in seinen Neigungen bestärkt durch
Privatsammlungen von Benediktionsformeln51. Diese Bräuche
hielten sich bis in das 18. und 19. Jahrhundert hinein52. 1711

und 1732 wurde in Sarnen nach feierlichen Prozessionen mit
dem Stab des hl. Magnus von Füßen53 der Exorzismus über die
Engerlinge ausgesprochen. 1747 erwirkte Bauherr Franz Leonz
Bucher beim Nuntius dem Pfarrer Meinrad Anderhalden in Kerns
das Recht, die päpstlichen Exorzismen gegen die Engerlinge
anzuwenden54. Aber bereits in Sarnen hatte man 1732 neben den
Exorzismen auch noch natürliche Mittel angewendet55, ein Zeichen,
daß man auf diese Bräuche kein vermessenes Vertrauen mehr
seZte und daß sich diese allmählich von abergläubischen
Anschauungen zu reinigen begannen, wenn auch die Formen noch
lange fortlebten.

Die Aufklärer benüZten solche und ähnliche Beobachtungen,
um den Begriff des Aberglaubens auf viele andere kirchliche
Gebräuche auszudehnen56. So machte sich Ludwig Maria Kaiser
in seinem „Ritter Strutt von Winkelried" über den Exorzismus
lustig 57, indem er den beschworenen Drachen den Exorzistenpater
verspeisen läßt. Pfarrer Ringold, ein Feind vieler kirchlicher
Gebräuche, war versucht, in ihnen nach den Ueberresten des
germanischen Heidentums zu suchen58. Anspielend auf solche
Absichten ermahnte wohl Dr. Zay die Priester des Vierwaldstätter-
Kapitels, zwischen Aberglauben und Unglauben die richtigen
Grenzen zu ziehen und nicht aus Eifer gegen den Aberglauben
seinem Gegenstücke, dem modernen Unglauben zu erliegen59.
Denn mit der Beseitigung der religiösen Gebräuche hätte man

51 Franz, Benediktionen II 648, führt ein in Einsiedeln erschienenes Manuale
benedictionum 1685 an; es ist bereits die 3. Auflage des Werkes, das auf S.

270 tatsächlich einen Exorzismus gegen schädliche Tiere enthält. 62 Fr.
Niderberger, Religiöse Sitten und Sagen S. 870. 53 Patron gegen die Engerlinge.
54 Ed. Wymann, Exorcismen gegen die Engerlinge, Obw. Gbl. 2. Heft, 1904.
55 Küchler, Chronik von Sarnen, 458/9. 5" Vgl. Gröber, Wessenberg 1417. "Dem
Winkelried-Schauspiel angehängt, S. 112/3. 58 Zurl. St. 68, fol. 124; An
Zurlauben, 27. Jan. 1784; im Zusammenhang mit andern Aeußerungen Ringolds
Zurlauben gegenüber darf die betr. Stelle so gedeutet werden. 69 Schweif}.
Museum 1790, 7. Heft, S. 524; die Stelle könnte zweideutig sein, wird aber
präzisiert durch einen Brief an den Obmann Füßli, ZBZ M 1, Nr. 399, 5. Okt.
1783, über J.A. Felix Balthasar.



148

den Volksglauben und die Volksfrömmigkeit schwer getroffen und
die Aufklärung sehr erleichtert.

Wie die Aufklärung die Grenzen zwischen kirchlichen
Gebräuchen und dem Aberglauben verwischt hatte, so machte sie
für die Mißbräuche die Geistlichkeit und vor allem den Ordensklerus
verantwortlich. Feindschaft gegen die Geistlichkeit und gegen die
Orden lag in der Zeit und hatte ihre Wurzeln ebensosehr in
persönlichen GegensäZen und politischen Machtverhältnissen. Dazu
kam, daß sich das NüZlichkeitsideal der Aufklärung mit den
Idealen des klösterlichen Lebens sehr schlecht vertrug. So war
es nicht zu verwundern, wenn auch der Weltklerus dem Ordensklerus,

die niedere Geistlichkeit den geistlichen Obern und sogar
dem Papste gegenüberstanden.

In der Innerschweiz hatte man schon immer der geistlichen
Gewalt auf kräftige Art und Weise Grenzen zu seZen gewußt.
Da und dort verband sich der bestehende GegensaZ mit dem
Geiste des Jahrhunderts, der sich besonders darin zeigte, daß
man die Geistlichkeit der Schuld an Aberglauben, Unwissenheit
und Müssiggang zieh60. Kaplan Imhof von Silenen61 stellte sich

sogar auf die Seite der weltlichen Obrigkeit, um der damals immer
wieder erhobenen Forderung beizustimmen, daß die Klöster keine
oder nur wenige Ausländer aufnehmen dürften; daß überhaupt
ihrem Reichtum und der Novizenaufnahme eine Grenze geseZt
werden sollte, da sonst der Mönche beständige „Pfaffen-Ausflüchte
alles wieder hindertreiben können" 62. Und er versuchte durch Joh.

Jakob Leu der liberalen Schaffhauser Zeitung einen überseZten
Artikel zukommen zu lassen, der darauf ausging, den Hochmut
der Jesuiten auch in der Schweiz ein wenig zu dämpfen63. Gegen
die Berufung der Jesuiten nach Schwyz wandten sich vor allem
die Kapuziner, weil sie für ihren Einfluß fürchtetenC4. Als aber

60 Vgl. Kapitel über die Aufklärung des Volkes ; ferner Rösch, Archiv für
kath. Kirchenrecht. 84, S. 512/19. 81 Imhof studierte in Straßburg; nach Holzhalb

III 160/1 waren von ihm zum Drucke fertig: Tractatus de Sancta Scrip-
tura, Tractatus de Traditione et Concilio, Tractatus de Jure parochorum. Der
Studienort und die übrigen Aeußerungen von Imhof legen die Vermutung nahe,
daß in diesen Schriften febronianistische Ideen niedergelegt sind. Sie konnten
im Staatsarchiv Uri nicht erhältlich gemacht werden. 62 ZBZ L 109, An Leu,
3. und 29. Sept. 1762, 168 f. 63 ZBZ L 109, 168 f.; an Leu, 3. und 29. Sept. 1762,
64 Vgl. Joh. Jak. Simler, Sammlung alter und neuer Urkunden, Zürich Orell.



149

Augustin Reding in der Zeit der Parteikämpfe den Antrag auf
Berufung der Jesuiten stellte, wurde er von der Gegenpartei aus
politischen Gründen mit Erfolg bekämpft. Aufklärerische Haltung
war maßgebend, wenn die Geistlichkeit als Quelle der Unwissenheit

und des Aberglaubens hingestellt wurde. Wenn Ludwig Maria
Kaiser in seinem „Strutt von Winkelried" die Exorzisten lächerlich
machte, so tat er es nicht ohne Anspielung auf die Kapuziner,
die er auch anderorts als „Meister Eselohr und Volksbetrüger"
verhöhnte65. Ihm tat es Dr. Aschwanden in Altdorf gleich. Er
schrieb an Hirzel, daß in Uri „Bigotterie, Pfaffismus und Pfariseis-
mus (!)" herrschten66 und daß ihm die Pfaffen ins Handwerk
pfuschten67, weil sie ganz auf die heilbringenden Kräfte ihrer
Hände vertrauten 68.

Pfarrer Ringolds Erbitterung gegen die übrige Geistlichkeit
entsprang einem unerreichbaren Idealbild, das er sich von ihr
machte, aber auch persönlichen Erfahrungen und aufklärerischen
Ideen. Während seiner zwölfjährigen Tätigkeit als Pfarrer von
Sarmenstorf war er vom Abt von Einsiedeln abhängig, dem er
vorwarf, daß er ihm „das liederlich zugeschnittene Brod wie
einem verächtlichen Hunde" hingeworfen hätte69. Ringold fehlte
auch der Sinn für das mönchische Ideal; er schrieb an Heß: „Den
Beruf zum einsiedlerischen Leben halte ich immer für den
außerordentlichsten und seltsamsten. Ich glaube, daß Jesus seine Sittenlehre

für Weltbürger gegeben, die in Gesellschaft leben sollen."
Das Leben inmitten der Welt halte er für gottgefälliger als das
eines Mönches in der Einsamkeit70. Wenn Ringold auf den
Josefinismus und seine Reformen große Hoffnung seZte, so darum, weil
er den Einfluß der Orden eingeschränkt wissen wollte, und
besonders jenen der „Jesuitenaffen", die ihn als geheimen Protestan-

Geßner 1767, 2. Bd. 2. Teil, Nr. IX: Gespräch, von einem Kapuziner verfaßt über
die Aufnahme der Jesuiten ; das Gespräch ist vielleicht nur fingiert, trifft aber
die Gründe des Gegensatzes, der kaum auf die Aufklärung zurückzuführen ist,
wie eine Stelle bei Feller II 188 vermuten läßt. Vgl. über die Ablehnung der von
Augustin Reding vorgeschlagenen Jesuitenberufung Holzhalb V41 f. 66 Strutt, in
Winkelried, S. 111 ; Jann, St. Fidelis. 102. 66 ZBZ FA. Hirzel 322, Nr. 2, 3. Juni
1793. e7 1. c. Jan. 1793. 68 1. c. 27. August 1792; es handelte sich um einen
Besessenen, den P. Basilius von Einsiedeln durch Händeauflegen heilen wollte.
09 An Balthasar. BBL, 24. Aug. 1787. 70 Korr. Heß, ZBZ 181 i, Nr. 122, 28. Aug.
1781.



150

ten und „halben Freidenker" in Verruf brächten71. Vor allem
richtete Ringold seinen Zorn gegen jene, die sich durch
Pharisäertum des Brotkorbes der Kirche bemächtigt hätten und „für
ihren heiligen Müßiggang noch ewig bey dem vollen Habersack
des Himmels zu siZen hoffen"72; wenn die geldverschlingenden
„Curien getilgt, Möncherey und unheiliger Despotismus" gestürzt
seien, dann erst könnte das Christentum in seiner ursprünglichen
Einfalt und Reinigkeit erscheinen73. Was freilich die Geldsucht
der Kurie anbetraf, bemerkte auch Thomas Faßbind, der es nicht

genug tadeln konnte, daß „SpiZköpfe, Handwerker und junge
Burschen die hl. Religion, die Geistlichkeit, das Haupt der
Kirche und die Ordensleute schmähten" 74, die Tatsache, daß bei
Visitationen und bei Verhängung von Geldbußen die „Schweizerkühe"

wacker gemolken wurden75.
Die Helvetik brachte natürlich neue, vom Haß verzerrte Ausfälle

gegen die „geldsüchtigen Pfaffen" 76, gegen die „heuchlerischen

Pharisäer im schwarzen und gefärbten Ornate" 77 und

gegen die Kapuziner und Benediktiner, die als „Corporalen und
Feld-Marschallen als Diplomatiker und Staatsmänner" den
Aufstand des Volkes leiteten78.

Die Orden und Klöster fanden in Josef Businger und Franz
Nikiaus Zeiger Verteidiger gegen die „verlarvten Religionsverbesserer"

des aufgeklärten Jahrhunderts; in ihrer Geschichte
Unterwaldens fand sich neben manchen aufklärerischen Gedanken

die Feststellung, „daß, wenn Ausbildung ein Glück ist,
Helvezien meistentheils Sittenverbesserung, Kultur und Aufklärung
seinen Klöstern und Stiftern zu verdanken habe" 79. Im übrigen
blieb es den schrift- und redegewandten Ordensleuten überlassen,
Orden und Klöster gegen die „Denkungsart der Zeit" zu vertei-

71 I.e. 181 k, 9. April 1782, 30. Jan. 1783, 9. Dez. 1783. 72 An Zurlauben,
Zurl. 4. torn. VII, fol. 221, 28. Juni 1781. 73 An Balthasar, BBL, 5. Febr. 1783;
ferner an Heß, ZBZ 181 k, 19. Nov. 1782. 74 Profangeschichte III 7. 75 Rei.
Geschichte III 332. 70 Alois Vonmatt an den Minister der Künste, abgedruckt
in Gfr. 6Ï, S. 17. " Pfarrer Businger, Beherzigung, 20. 78 Aloys Reding, Ein
freundschaftliches Wort, 1799, fol. 5, FA. Reding ; die Aeußerung entsprang einem
augenblicklichen Unmut darüber, daß sich P. Marian Herzog OSB und P. Paul
Styger, O. Cap. in seine militärischen Pläne eingemischt hatten ; als Staatsmann
ist Reding den Klöstern wohlgesinnt. 79 Kleiner Versuch. 161/2; vgl. aber auch
die obige spätere Aeußerung Busingers aus der Zeit der Helvetik, Anmerkung 77.



151

digen". P. Conrad Tanner tat es Schinz gegenüber, indem er
zwischen der „innerlichen" NüZlichkeit der Orden und zwischen
der äußerlichen NüZlichkeit der Welt unterschied80 und die
Mönche vom Vorwurfe des Müssigganges reinigte81.

Der Kampf gegen Papsttum und Kirche nahm im 18.

Jahrhundert besonders heftige Formen an. Die Systeme des Febro-
nianismus und des Josefinismus schmälerten nicht nur die
weltliche, sondern auch die geistliche Gewalt des Papstes in Wort
und Tat82. Die Strömung fand auch in der Innerschweiz einen
kleinen Niederschlag. P. Johannes Schreiber vertrat eine febro-
nianistische Idee, wenn er behauptete, daß nur „dem gesammten
Körper der Hirten und Lehrer" die Unfehlbarkeit zukomme83. Es

waren meist aufgeklärte Geistliche, die sich mit Protestanten in
Diskussionen über die Unfehlbarkeit des Papstes und die weltliche

Gewalt der Kirche einließen. P. Conrad Tanner vertrat dem
Antisles Heß84 und dem Pfarrer joh. Rud. Schinz85 gegenüber die
Ansicht, „es könne niemand unfehlbar die Schrift auslegen als
die ganze christliche Kirche zusammen". Auch Pfarrer Ringold
anerkannte die Unfehlbarkeit des Papstes nicht und wollte seinen
Verstand nur „den Aussprüchen einer gesamten Kirche gefangen"
geben86. Auch die weltliche Gewalt der Kirche wurde in Frage
gestellt. P.Johannes Schreiber von Einsiedeln87 und P. Berchtold
Villiger von Engelberg88 schränkten um die Jahrhundertwende
ihre Verteidigung der Kirche auf ihre geistliche Gewalt ein.
Pfarrer Ringold bezeichnete den „Despotismus des Papstes und
der Bischöfe" in einem Briefe an Heß89 als eine menschliche
Zutat, die nicht zum Wesen der Kirche gehöre.

Aber diese Aeußerungen bedeuteten keineswegs einen Abfall
von der Kirche. Das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes
war noch nicht ex cathedra verkündigt und eindeutig auf Glaubens-

und Sittensachen festgelegt worden. Die genannten Männer
gingen in ihren Zugeständnissen nie weiter und legten Wert dar-

80 Korr. Schinz, ZBZ Ms. Car. XV 162, Beschreibung von E'deln. 81 Heilige
Gottes, 310. 82 Vgl. allgemein Rösch. Das Kirchenrecht im Zeitalter der
Aufklärung, Archiv für kath. Kirchenrecht, Bd. 83—85. S3 Wochenschrift, 135/7;
Rösch, Kirchenrecht, 83/1903, 470 f. 84 ZBZ 181 w Nr. 177,16. Aug. 1791. 85 ZBZ
Ms. Car. XV 162, o. Dat. 86 An Heß, ZBZ 181 k, 9. Dez. 1783. 87 ME 9 fol. 14, 20.
88 Eng. Cod. 821, S. 141. 89 ZBZ 181 k, 9. Dez. 1783.



152

auf, sich auch ihren protestantischen Freunden gegenüber als
Verteidiger der katholischen Kirche zu bekennen. Pfarrer Ringold
sprach mit Ehrfurcht von dem Geist der Kirche, der stets Christi
Geist sei und auch in Zeiten des Verfalls Männer von Tugend
hervorbringe90. Und als ihm Antistes Heß schrieb, daß man sich
unter der neuen Christusgemeinde, in der sich Katholiken und
Protestanten finden sollten, nicht eine sichtbare Kirche mit
politischen und hierarchischen Formen vorstellen dürfe91, da berichtigte

Ringold mit schwerem Herzen die Ansicht des Antistes: Er
selbst glaube fest, daß sich die Konfessionen einst in einer
allgemeinen und sichtbaren Kirche finden müßten, die von einem
sichtbaren Oberhaupte in einer gewissen „Hierarchie nach der
Schrift und den Vätern der ersten Jahrhunderte" geleitet würde.
Denn nach dem Glauben seiner Kindheit gebe es keine bessere
als diese, vom Herrn gegründete Kirche98. Desgleichen trat auch
P. Johannes Schreiber später kräftig für die Rechtmäßigkeit der
kirchlichen Lehre und die geistliche Gewalt des Papstes ein93.

P. Conrad Tanner wirkte einige Jahre nach seinen obigen Aeußerungen

an einer Schrift mit, die auf besonders ausführliche Weise
Papst und Kirche verteidigte und sich zum Ziel seZte, „den Lesern
die unumgängliche Notwendigkeit" vor Augen zu stellen, „sich
durch einen unverleZlichen Gehorsam fest an die heilige römische
Kirche zu halten" 94. Die Schrift wandte sich nun auch gegen die
„keZerische Lehre"95, daß sich die Gerichtsbarkeit des Papstes
nicht über die ganze Kirche erstrecke, und sprach dem Papste
die leZte Entscheidung in allen Fragen, auch in jenen der
Kirchenzucht zu96.

Auch andere Geistliche seZten sich für Kirche und Papsttum
ein. Dekan Sebastian Anton Wipfli von Uri wußte sehr wohl, was
für ein Gewitter sich in Spanien, Neapel, Parma und Polen über
der Kirche entladen hatte und verteidigte die Jesuiten als die
besten StüZen der Kirche gegen den Ansturm der Freidenker97.
Pfarrer Sebastian Tanner vom Muotathal bedauerte, daß sich in

90 Trauerrede, 38. 91 Entwurf. Korr. Heß. ZBZ 181 bk, 15. Juni 1809. 92 An
Heß, ZBZ 181 bk, 3. |uli 1809. 93 ME 9, fol. 14 und 20. 94 Heilige Gottes, S. VII.
95 Febronianistische Lehre : vgl. Rösch. Kirchenrecht, 83/1903. S. 470. 98 Heilige
Gottes, 642/3, 749. 97 Wymann, ZSK 1908, 137 f.; Seb. Ant. Wipfli, 1715—1785.
1740 Pfarrer zu Flüelen. 1742 zu Altdorf. 1746 zu Bürgein.



153

seinem Jahrhundert so viele zu Widersachern des heiligen Stuhles

erklärt hätten, und wies auf den seligen Nikolaus von der
Flüe hin, der den Römerglauben immer hochgeschäZt und die
römische Kirche der Verehrung und dem SchuZe seiner Landsleute

empfohlen habe98. P. Isidor Moser stellte immer wieder die
Kirche in den Mittelpunkt seiner Predigten und hoffte, daß sie
sich „aus den Drangsalen des neuen Heidentums" retten möge99.

Der Kampf gegen Kirche und Geistlichkeit war nicht nur ein
Ringen um den geistigen Einfluß, sondern entsprang auch dem
Machtstreben des absolutistischen Staates, dem die Ideen der
Aufklärung freilich entgegenkamen. Es ging um das Verhältnis
von Kirche und Staat.

Diese Frage spielte bei den katholischen Eidgenossen und
auch in den demokratischen Orten keineswegs eine geringe Rolle.
Schon die alten frommen Eidgenossen hatten sich mit ihr aus-
einandergeseZt und ihre Ansprüche meistens zu verwirklichen
gewußt. In der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts und in den
Italienkriegen am Anfang des 16. Jahrhunderts erkauften sich die
Päpste Sixtus IV. und Julius II. die Gunst und militärische Hilfe
der Eidgenossen sehr oft mit Zugeständnissen kirchenrechtlicher
Art, die den weltlichen Gewalten einen verhältnismäßig großen
Einfluß auf geistliche Dinge einräumten; Zugeständnisse, die sie
im Kampf gegen die Reformation zwar nicht mißbrauchten, doch
befestigten und ausdehnten 10°. Es war begreiflich, daß die weltliche

Obrigkeit den gewonnenen Einfluß in kirchlichen Dingen
nicht mehr preisgeben wollte, als das Konzil von Trient daran
ging, die Kirche in ihre alten Rechte einzuseZen. Der Gang der
kirchlichen Reform in der katholischen Eidgenossenschaft wurde
durch diesen Zwist gehemmt, und der GegensaZ blieb Jahrhunderte

hindurch bestehen und entlud sich von Zeit zu Zeit in
Konflikten, bei denen meistens die Geistlichkeit den kürzern zog.

98 Tanner Seb., Lobrede, 8—10. 99 Predigt auf den 3. Sonntag nach Ostern
1790; Predigt auf den zweyten Sonntag nach Ostern. Von der geistlichen
Gewalt der Kirche, 1791 ; Predigt Dom. 2 post Pascha von dem Papste dem
sichtbaren Oberhaupte der christlichen Kirche. ,0° Vgl. darüber Fleischlin Bernhard,
Studien und Beiträge zur Schweiz. Kirchengeschichte, 2. Band, S. 490/92, 633/4 ;

ferner Stöcklin A. in ZSK 1941, 161 ff. und Frei J. in Gfr. 89. 165 ff. Ueber-
sicht über die kirchliche Reform und über die Wiedereinführung des integralen
Kirchenrechtes in den V Orten in Rey Alois. MHVS 44/1944, S. 30 f.



154

Das 18. Jahrhundert brachte darin keine Aenderung. Man
stellte an die Geistlichen weiterhin die Forderung, um ihre Pfründen

anzuhalten101, man suchte ihnen Steuern aufzuladen 102, man
ging daran, die Immunität der Kirchen einzuschränken 10S. Wenn

es der „Katholicität" nicht zu sehr Abbruch tat, wachte man wie
die Reformierten darüber, daß die „tote Hand", die Kirchen und

Klöster; ihren BesiZ nicht allzuweit ausdehnten 104. Die Regierung
hielt sich für berechtigt, Prozessionen und Andachten ohne

Einwilligung der geistlichen Obrigkeit abzuhalten105, seZte bei
Visitationen den BeisiZ eines weltlichen Behördemitgliedes durch 106

und maßte sich Entscheide über Mittel des Religionsunterrichtes
an. Die geistliche Gerichtsbarkeit war kaum noch mehr
einzuschränken 107. Dr. Zay war es ein Bedürfnis, seinem reformierten
Freunde Füßlin anhand seiner Ansprache an das Vierwaldstätter-
Kapitel zu beweisen, daß auch in den katholischen Orten der
Staat den Geistlichen ihre Schuldigkeit aufzeige108.

Diese Uebergriffe in den geistlichen Bereich begründete man
mit dem alten Herkommen, mit alten Rechten und Gebräuchen.
Geistliche Behörden, die die Verhältnisse kannten, waren sich
bewußt, daß man die katholischen Eidgenossen bei den guten
und schlechten Gebräuchen belassen müßte, über die sie so
eifersüchtig wachten109. Ebenso lebendig war aber in den katholischen
Orten das Bewußtsein, daß diese Einmischung der weltlichen
Gewalt in kirchliche Dinge die Kirche zur Zeit der Reformation

101 Die Weigerung Dr. Stadlers führte gegen Ende des 17. Jahrhunderts
zu einer scharfen Auseinandersetzung ; Njbl. Uri 1900. 102 In Schwyz 1723;
Saxer, Balthasar, 31; 1754 wehrte sich das Priesterkapitel von Obwalden gegen
den „gallikanischen Schnabel" einer Weinauflage ; Küchler, Sarnen, 66. 103 „Nach
dem Beispiel der Königin von Ungarn und des Königs von Neapel" : EA VII,
2, 113; ein diesbezügliches Geschäft auf der Konferenz der katholischen Orte
kam von 1752—1777 nicht zum Abschluß. I04 Vgl. die zahlreichen entsprechenden

Geschärte in den EA. z. B. VII, 2, 622—24. lü6 In Obwalden und Nidwalden:
EA VII, 2, 401, Jahr 1773. 106 1796 in Obwalden; in Schwyz widersehte sich
Thomas Faßbind dem Begehren: Ret. Gesch. III 332. 107 Ein leichter Fall
noch im Prozeß über die Destination von Steinauer ; vgl. Kath. Schweizerblätter
1903. S. 159/60. 108 ZBZ Ml, Nr. 399, 20. Mai 1791. Die kirchenrechtlichen
Verhältnisse können hier nicht gesamthaft dargestellt werden. Die Beispiele
zeigen, in welcher Richtung etwa der Machtanspruch der weltlichen Obrigkeit
verlief. 109 Ringold an Balthasar, BBL, 19. März 1778: ferner J. A. Felix
Balthasar, De Helvetiorum juribus circa sacra, § 10: Bisogna lasciar gli Suizzeri
negli loro usi ed abusi.



155

aus großer Gefahr gerettet habe und ihr auch weiterhin zum
NuZen gereichen werde. Schon in der scharfen kirchenrechtlichen
AuseinanderseZung des Doktor-Stadler-Handels am Ende des 17.

Jahrhunderts hatte ein Beobachter an den Nuntius geschrieben,
daß sich die Urner als die Verteidiger der Kirche betrachteten,
die die Durchführung des Konzils von Trient gegen den Widerstand

der Bischöfe erzwungen hätten 110. Pfarrer Ringold besonders

glaubte, daß vor der Reformation „weder die Warnungen, noch
die Gefahr, noch die Seufzer der Gelreuen, noch die Klagen des

Volkes die Hirten der Kirche von ihrem Schlafe zu erwecken"
vermochten111; „Große, gottesfürchtige Staatsmänner waren die

einzigen, die in der leZten Spaltung die wahre Religion, wo sie
noch ist, erhalten, und so werden wir auch dermahlen lediglich
von solchen Auserwählten das Heil erwarten müssen ." Und
Ringold forderte J. A. Felix Balthasar auf, sich der Helvetischen
Kirche immer zu erbarmen, da er ihre Wunden kenne und so
ihr bester Arzt sein könne112. Auch P.Johannes Schreiber
beanspruchte für die weltliche Obrigkeit das Recht, die Religion zu
schüZen und „handzuhaben" 118. Noch im 18. Jahrhundert seZten
sich die katholischen Orte den SchuZ der Religion zum Ziel, eine

Aufgabe, die sie mit ihren übrigen politischen Absichten wohl zu
verbinden wußten. 1758 schlugen einige katholische Kantone als
Mittel gegen die Benachteiligung und die Austilgung der
katholischen Religion in den gemeinen Vogteien eine „Religionskammer"

vor, an die die Pfarrherren und katholischen Gerichtsherren
durch den Landschreiber alles einberichten sollten, was die Religion

betraf; und der Plan wurde auch einige Jahre später in
Luzern und in Uri verwirklicht und „allerseits belobt" 114. Auch
am Kampf gegen die Aufklärung nahm die weltliche Obrigkeit
teil: Sie schritt gegen die „der Religion und dem Staate gefährlichen"

Bücher ein, und sie war es auch, die wiederholte
Vorstellungen machte wegen der „nachteiligen Neuerungen" und

„anstößigen .Thesen", die an der Universität von Pavia den

Alumnen aus der Innerschweiz beigebracht wurden115.

410 Njbl. Uri 1900, S. 15. ul Lobrede, 29. "2 An Balth., BBL, 5. Febr.
1783. ll3 Wochenschrift. 134. 114 EA VII, 2, 549 und 371. 116 EA VIII. 127.
133, 142; 1787—89.



156

Die Ideen der Aufklärung' hatten also vorerst am Staats-
kirchentum der innern Orte keinen Anteil; im Gegenteil: es wurde
zur Waffe gegen sie. Die Schrift Jos. Ant. Felix Balthasars vom
Jahre 1768. „Kurzer historischer Entwurf der Freiheiten und
Gerichtsbarkeiten der Eidgenossen in sogenannten geistlichen
Dingen", bildete hierin eine Ausnahme. Zwar machte auch in dieser
Schrift die historische Begründung der staatlichen Rechte in
kirchlichen Dingen weitaus den größten Teil aus. Der Luzerner
Aufklärer verfolgte die Gebräuche der Eidgenossen bis ins 15.
Jahrhundert zurück und stellte fest, daß schon die „frommen Vorväter"
von den Geistlichen Gehorsam und Bezahlung der Steuern
verlangt und die Auswüchse der geistlichen Gerichtsbarkeit bekämpft
hätten. In dieser Bestimmtheit116 neu und von den Ideen der
Aufklärung beeinflußt war aber der Gedanke, daß diese „Uebungen
und Gerechtsamen mit dem ursprünglichen Staats- oder Natur-
und Völkerrecht" übereinstimmten117. Die Schrift verschärfte die
Spannung zwischen der weltlichen und geistlichen Gewalt, die
in Luzern schon seit dem Udligenswiler-Handel stark genug war.
Der Nuntius intervenierte, und der Bischof von Konstanz verlangte
von den übrigen katholischen Orten die Unterdrückung der
Schrift118. Uri, Schwyz und Zug antworteten ganz allgemein, daß
sie über gefährliche Bücher schon wachten und verordnen würden,

„was die Religion und das Wohl des Staates erheische" 119.

Glarus und Unterwaiden sagten die Unterdrückung der Schrift
sogleich zu.

Die Schrift Balthasars stieß wohl darum auf so großen
Widerstand, weil die Forderungen, die man an die Geistlichen
immer gestellt hatte, in ihrer Gesamtheit aufs bestimmteste zum
Bewußtsein gebracht wurden. Ihre grundsäZliche Tragweite schien

wenig erkannt worden zu sein. Hedlinger, der ihre SäZe billigte,
ohne sich in Schwyz zu dieser Haltung bekennen zu dürfen,
griff in seinen Gedanken darüber nicht diesen entscheidenden

116 Das Naturrecht war zwar schon im Udligenswiler-Handel. aber nicht
mit der gleichen Bewußtheit angezogen worden ; Dommann, Polit. Auswirkungen,
I. Jahrb. f. Heimatk. II, 36. 117 Einleitung : Balthasar stütjt sich auf Zitate von
Grotius. De Imperio Summarum potestatum circa sacra, und Thomasius, Historia
contentionis inter imperium et sacerdotium, Halae 1722, u. a. 118 Balthasar,
Helvetia, Denkwürdigkeiten I 198. Jahr 1823. "• 1. c. 200.



157

Punkt heraus, sondern unterstrich nur die Feststellung Balthasars,
daß die Geistlichkeit im Lauf der Zeiten ihre Gerichtsbarkeit
allzusehr ausgedehnt habe 12°. Auch sonst schien Balthasars
naturrechtliche Begründung des Staatskirchentums in den innern Orten
keine weiteren Auswirkungen gezeitigt zu haben. Nur Pfarrer
Ringold schien irgendwie den entscheidenden Gedanken erfaßt
zu haben, wenn er schrieb, daß das Werk Balthasars die
„verruchtesten Eingriffe in das göttliche Recht" billige121.

Wenn die weltliche Obrigkeit in den Länderorten die
Entscheidungsgewalt über kirchliche Dinge fest in den Händen
behielt, so blieben die Befugnisse wenigstens bei strenggesinnten,
kirchentreuen Männern. Nie hätte hier die Aufklärung wie in
andern, absolutistischen Staaten auf dem Umwege über die weltliche

Gewalt durch staatlichen Zwang wirken können; ihre
Wirkung beruhte hier nur auf geistiger Ausstrahlung, die durch die
weltliche Obrigkeit eher gehindert als gefördert wurde. Durch
den Sieg der Helvetik wurden auch diese Verhältnisse von Grund
aus umgestürzt.

120 An Balthasar. BBL. 20. Febr. 1769. m Zurl. St. 66, fol. 109, Annalen
zum Jahr 1769; Datum der Niederschrift unbekannt.


	Aufklärung und Kirche

